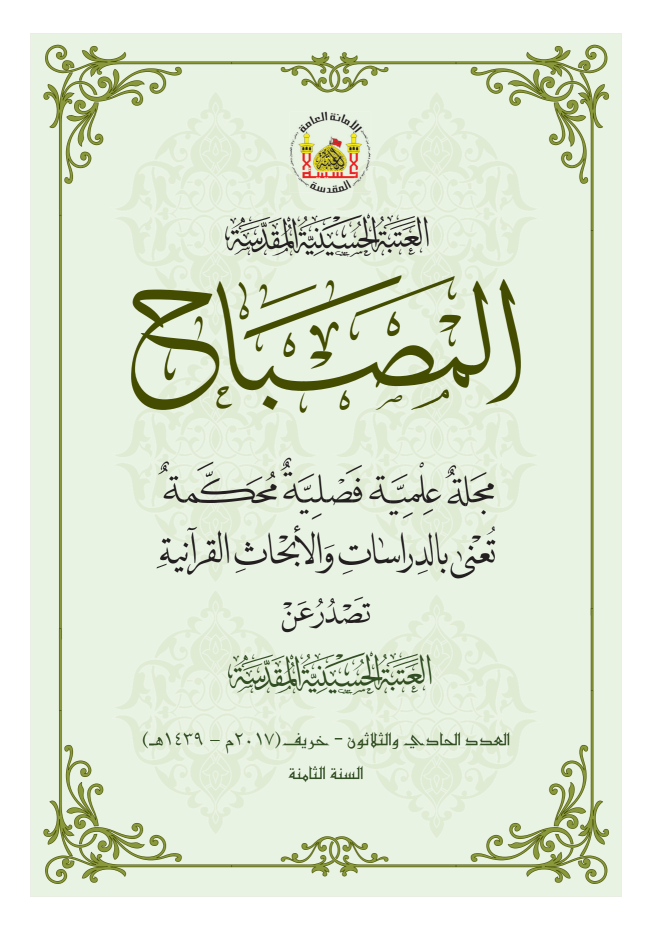
عَلَقُ عِلْمِيَة فَصَلِيّةُ مُحَكَمة مُ مَحَلَةُ عِلْمِيّة فَصَلِيّةُ مُحَكَمة مُ تُعنَى بالدِراساتِ وَالأَبْحَاثِ القرآنيةِ (٣١)



Republic Of Iraq Ministry Of Higher Education & Scientific Research

Research and Development



جمهورية العراق وزارة التعليم العالى والبحث العلمي دائرة البحث والتطوير

No:

Date:

العدد: ب الم الم الم التاريخ: - ۱ - ۱ / ۲ - >

ديوان الوقف الشيعي / الامانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة

م/ مجلة المصباح

تحية طبية...

اشارة الى كتابكم المرقم ١٤٩٩٦ في ٢٠١٣/٩/٢٩ والحاقا بكتابنا المرقم ب ت ٨٠٣٣/٤ في ٢٠١٣/٦/٦ بالإمكان اعتماد "مجلة المصباح" الصادرة عنكم لأغراض الترقية العلمية • ....مع وافر التقدير

أ. م.د. محمد عبد عطية السراج المدير العام لدائرة البحث والتطوير 7.17/1./7

نسخة منه إلى/ - دائرة البحث والتطوير/ الشؤون العلمية. - الصادرة.

Website:www.rddiraq.com

mail: gd office@rddiraq.com .scientificdep@rddiraq.com

الهاتف / ۲۰۱۹ د ۷۱۹ ۲

## المشرف العام سَهُا حَتُالشَّنِهِ عَبِلُلْهِ الْكِتِّ الْحَرَالَةَ كَلَا لَكِيَّ الْحَرَالَةَ كَالْحَرَالَةَ كَا المتولي الشرعي للعتبة الحسينية المقدسة

رئيس التحرير مُحَيَّارُ عَالِيْ هَالِّهِ

مديرالتحرير والعلاقات العامة اللَّكَتُورُ جَمِينَانُ مَجَيِّنِانُ اللَّكَتُورُ جَمِينَانُ مَجَيِّنِانُ الْكَالْفِ



أ.د. صالح مهدي عباس أ.د. على رحيم هادي الحلو أ.د. زهيرغازي زاهد أ.د. عارعبودي نصار أ.م.د. على عباس الاعرجي أ.م.د. عبد الجواد البيضاني

# الهيأة الاستشارية

أ.د. عبد الجبارنا جي بيت الحكمة - بغداد

أ.د. محد علي آذرشب

جامعة طهران- ايران

أ.د. عبود جودي الحلي

جامعة كربلاء-العراق

أ.د. محدكريم ابراهيم

جامعة بابل - العراق

أ.د. محد جواد الطريحي

جامعة بغداد-العراق

أ.د. احمد مطلوب

رئيس المجمع العلمي العراقي

أ.د. حازم سليان الحلي

جامعة الكوفة - العراق

الشيخ الدكتورمنصورمندور

الازهرالشريف

أ.د. عبد الاميركاظم زاهد

جامعة الكوفة - العراق

أ.د. عبد النبي اصطيف

جامعة دمشق \_ سورية

# 8 2 3 6 7 S

#### مِجَلَةُ عِلْمِيَّة فَصْلِيَّةُ مُحَكَّمةً تُعَنَى بالدِراساتِ وَالأَبْحَاثِ القرآنيةِ

العدد الحادي والثلاثون – خريف(٢٠١٧م – ١٤٣٩هـ)

الترقيم الدولي:

ISSN: 2226-5228

رقم الايداع في دار الكتب والوثائق

العنوان الموقعي

مجلة المصباح -مقابل باب السلام كربلاء المقدسة -جمهورية العراق

الاتصالات

مدير التحرير والعلاقات العامة

. ٧٧ . ٣٢٨٥ . ٧٨

ادارة المجلة

..978 77 71..00

بدالة بدالة ۲۲ ۳۱۰۰۲

داخلی: ۲۱ ٥

سكرتير التحرير غاضر عبد الامير الطريحي

التحري الالكتروني

د.على عباس الأعرجي

التنسيق والمتابعة والتوزيع

على افْضيلة الشمري (العراق)

ه/ ۱۳۰۰ ۱۸۷۰

د.أحمدكامل الجابري

(جمهورية مصرالعربية)

ه/ ۲۰۱۱۱۲۲۲۷۷۹

الشؤون المالية

رضا جواد الحائري

معتمد الترجمة الانكليزية

سعد شريف طاهر

الاخراج والتصميم قاسم سالر محد

almissbah@imamhussain.org :البريد الإلكتروني www.almissbah.imamhussain.org موقعنا على شبكة الإنترنت

# المُحَتَّوِيَاتٌ ﴾

الاستاذ المتمرس الدكتور حازم سليمان الحلي جامعة الكوفة - جمهورية العراق ممارية العراق

الشيخ الدكتور هاشم ابو خمسين جامعة المصطفى العالمية على عد

اُ د · عبد الجبار ناجي بيت الحكمة – بغداد مس ٧١

181

۱۰م۰ د ۰علي خضري ۱۰م ۰ د ۰ رسول بلاوي آمنة آبگون

أ. د. محمد صالح الحلفي د. محمد باقر سعيدي روش
 جامعة المصطفى العالمية مركز ابحاث الحوزة والجامعة
 171

اً.م. د صادق فتحي مصطفیٰ صباح الجنابيّ کليّة الإلهيّات -جامعة طهران خُصُوصِيَّةُ رَسْمِ المُصْحَفِ التَّوقيفيِّ وَعَدَمُ جَوازِتَخَطِّي مَأْثُورِهِ

النُمُوُّ المَعْرِفِيُّ بَيْنَ إِشَاراتِ القُرْآنِ الكَرِيمِ وَنَظَرِيَّةِ (جان بياجيه)

مُحَاجَّةٌ بِشَأْنِ تَارِيخِ النَّصِّ القُرْآنِ القُرْآنِ الكَرِيمِ وَعَمَلِيَّةِ جَمْعِ القُرْآنِ الكَرِيمِ

أَدْوارُالرِّوَاتِةِ التَّفْسِيرِتِّةِ (التطبيق أنموذجاً)

التَّحَوُّلُ المَجازِيُّ لِلَفْظِ (الْبَابِ) في القُرْآنِ الكَرِيمِ (دِرَاسَةٌ لُغَوِيَّةٌ دَلالِيَّةٌ)

نَظَرِيَّةُ أَرُواحُ المَعانِي وَأَثَرُها فِي التَّفْسِير

دِرَاسَةٌ أَسْلُوبِيَّةٌ لِسُورَةِ الإِنْفِطَارِ عَلَى المُسْتَوى اللُّغَوِيِّ أ.م.د.إيمان صالح مهدي أ.م.د. زينب كامل كريم مركز إحياء التراث العلمي العربي –جامعة بغداد م

ا.م.د. علي نصيري جامعة ايران للعلوم والتكنولوجيا

اً. فتح اللّه نجار زادكان اً.م. روح اللّه شهيدي خديجة جعفري

م · م · مقدام محمد جاسم البياتي المديرية العامة للتربية –محافظة ميسان

حسين عبد الأمير نجم النصراوي جامعة المصطفى العالمية

اً.م. د. محمد فهد القيسي كلية التربية – جامعة واسط

م.م. لؤي سمير مهدي الخالدي الكلية الإسلاميّة الجامعة -النجف الأشرف مـ ٣٥١

م · د · محمد عيدان محمد المديرية العامة للتربية – محافظة ذي قار عليه ٣٧٣

م. د. ضرغام علي المدني كلية التربية -جامعة الكوفة معم

أَلتَّوجِيهُ الدَّلالِيُّ لِلْقِراءَاتِ القُرْآنِيَّةِ في تَفْسِيرِ اكخَرْرَجِيٍّ

إِعَادَةُ تَعْرِيفِ نَظَرِيةً الصِّرْفَةِ وَنَقْدِها

مَفْهُومُ وَمِصْداقُ (السَّابِقُونِ) في سُورَةِ الوَاقِعَةِ

مَفْهُومُ القَرْبِةِ وَالمدِينَةِ فِي القُرْآنِ الكَرِيمِ (دِرَاسَةٌ سِياقِيَّةٍ دَلالِيَّةٍ)

إشْكَالِيَّةُ نِسْبَةِ (الصَّفَاتِ غَيْرِاللَّائِقَةِ) إلى الله فَيُ السَّفَاتِ غَيْرِاللَّائِقَةِ) إلى الله ف في القُرْآنِ الكِرِيمِ

كَيْتُ تَعَامَلَ القُرْآِنُ الْكَرِيمُ مَعَ الآخَرِ

التَّناسُبُ الجَماليُّ في أَسْلُوبِ القرآنِ على حدِّرُؤْيةِ السَّيِّدِ الطَبَاطَبَائِي في (تَفْسِيرالمِيزانِ)

أَلاَّجَالُ وَالأَرْزاقِ فِي القُرْآنِ الكَرِيم

مَقَامَاتُ اللَّغةِ العَرَبِيَّة في القُرْآنِ الكَرِيمِ على حَدِّعِلْمِ اللَّغةِ وَأحاديثِ المعْصُومِينَ

#### ضوابط النشر

- ١. أن يكون البحث منسجماً مع اختصاص المجلة وتوجهها في نشر الابحاث التي تتعلق بالقرآن الكريم حصرياً.
- أن لايكون البحث منشوراً في مجلة داخل العراق وخارجه، أو مستلاً من كتاب أو رسالة جامعية أو محملاً على الشبكة العنكبوتية على أن يلتزم الباحث بذلك بتعهد خطي.
- ٣. أن لايكون البحث نمطياً أو مما أشبع موضوعه بحثاً، أو سردياً أو إحصائيا أو إجرائيا
   مما لا يتمثل فيه جهد الباحث الفكري.
- ٤. يرسل البحث محملاً على CD أو فلاش او بوساطة البريد الالكتروني للمجلة مع احتفاظ الباحث بنسخة الأصل عنده. ولاتستوفي المجلة أية مبالغ نقدية عن نشر الابحاث المطلوبة للتحكيم والترقية.
- تقوم المجلة باشعار الباحث بوصول البحث، ثم تشعره بقبول النشر في حال موافقة هيئة التحرير على ذلك وعندها يكون البحث ملكا للمجلة لايجوز تقديمه للنشر في مجلة أخرى.
- ٦. ترتيب الابحاث في المجلة يخضع لسياق فني صرف ولا علاقة لأهميته أو لمكانة الباحث بذلك.
- ٧. يهمل كل بحث لا يحمل المعلومات المطلوبة عن الباحث (اسمه -درجته العلمية -مكان عمله -عنوانه الكامل ورقم هاتفه أو عنوان بريده الالكتروني).
  - ٨. يستحسن للباحث الإشهار بنشاطه العلمي والثقافي في سطور قليلة.
- ٩. تحتفظ هيئة التحرير بحق حذف أو تعديل ما لايتماشى وسياسة المجلة في نشر علوم القرآن الكريم حصرياً أو ماخرج منها عن منهج البحث العلمي أوالموضوعي أو مامس جوهر العقائد الاسلامية ورموزها الفكرية والدينية.



بقلم رئيس التحرير

#### بِنْ الْحَمْزِ ٱلْحَمْزِ الْحَمْزِ الْحَمْزِي الْحَمْزِ الْحَمْزِ

الحمدُ للهِ الذي انعَمَ علينا بالإِسلام، واسبغَ علينا ثوبَ الإيمان وعرَّفنا حدودَ ما أنزلَ وفقَّهنا بالدينِ وَوَفَّقنا الى الاسْتنانِ بِسُلَّنةِ نَبِيّهِ المصطفى المصطفى المصطفى المصطفى المسطفى الم

وبعد: فيقول -عز مِنْ قائل -وقولُه الحقُّ في الآية (٨٤) من سورة الإسراء: ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ عَوْرَبُكُمْ أَعْلَمُ بِمِنْ هُواً هَدَىٰ سَبِيلًا ﴾ ويقول -تعالى - في الآية (١١٨) من سورة هود ﴿ وَلَوْشَاءَ رَبُّكَ لَجُعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَحِدَةً وَلايزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ ﴿ اللَّهُ إِلَّا مَن رَحِمَ رَبُّكَ فَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَحِدَةً وَلايزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ ﴿ اللَّهُ إِلَّا مَن رَحِمَ رَبُّكَ وَلِلْاَلِكَ خَلَقَهُمُّ وَتَمَّتُ كَلِمةُ رَبِّكَ لاَ مُلاَنَّ جَهَنَّهُ مِنَ الْجِنَّةِ وَلُلنَاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ ويقول -سبحانه - في الآية (٩٤) من سورة ولانقولُو المَن اللهِ فَتَبَيَّنُوا ولا نَقُولُو الْمَن الْقَيْ إِلَيْ حَكُمُ السَّلَمَ لَسَت مُؤْمِنَا تَبْتَغُونَ وَلا نَقُولُو الْمَن الْقَيْ إِلَيْ حَكُمُ السَّلَمَ لَسَت مُؤْمِنَا تَبْتَغُونَ وَلا نَقُولُو الْمَن الْقَيْ إِلَيْ حَكُمُ السَّلَمَ لَسَت مُؤْمِنَا تَبْتَغُونَ وَلا نَقُولُو الْمَن الْقَيْ إِلَيْ حَكُمُ السَّلَامِ لَسَت مُؤْمِنَا تَبْتَغُونَ كَاللِكَ عَرَضَ الْحَيَوْةِ اللهُ نَيْ اللّهِ مَعَانِمُ صَعْقَ الْمَرْبُ اللّهُ عَلَيْكُمُ مَا اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

367

### كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾.

أَقـولُ: يقرأ هذا الـكلامَ مَنْ يَدَّعونَ الإسلامَ وَيَضْربونَ به عَرْضَ الجدار لانهُ كلامٌ مُخالِفٌ لأهوائِهمْ وَنوازعِهِم الشرّيرةِ في إنفاذ مخططات المَاسُونيةِ والصِّهْيونيَّةِ والفلسَفاتِ المنحرفةِ التي ترى في الدين عِلَّةَ تَخَلُّفِ المجتمعات الإنسانية.

لقد أوجَدَتْ هذه التياراتُ المسمومَةُ ، أدواتِ طَيعةِ لها رَضِيَتْ لنفسِها أَنْ تكونَ سِنانَ الرُّمح لتكريس هذهِ المرتكزات الهَدَّامةِ. وذلك بوسَائل خَبيثةِ تتلخصُ في طَمْس دَعْوةِ القرآن الى ما ذَكَرْتُهُ وذَكّرَتْ به الآياتُ الكريمةُ التي قرأناها آنفاً. والتي تُفصِّلُ القولَ في أمور هي:

١. ليس مِنْ حق أيِّ انسان أنْ يحكُمَ على صِحَّةِ أو بطلان عَمَل الآخر التعبُّديِّ مع وجودِ منْ هو أعلمُ. بالذي يَصِحّ أو لا يَصِحّ من العمل وهو الذي يُحدِّد الهدايّةَ مِن الضَّلال، والغِوايّةَ من سَـواءِ السَّـبيل، وهـو العالمُ بالنوايا والخفايا، فكل عمـل هو لله وحده وهو يَجزي به. ﴿ قُلُكُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ ۦ ﴾ أي على طريقته ومقدوره واعتقاده. ويبقى التمحيصُ لخالق الانسان وهو وحده الذي يَحْكم. ٢. إن الله –سبحانه –قد أقر ، بلسان آياته الكريمة ، بمشروعيَّة

اختلاف الناس، وانه —سبحانه —قادر على أن يجعلهم أمةُ واحدةً 🧿

ولكنه - جل وعلا- خلقهم للاختلافِ ليعززَ دورَ العَقْل الذي ينماز

به الانسانُ، وهو اكرمُ مخلوقاتِ اللهِ، حتى يصلَ الى الحقيقةِ الستي لا مناصَ مِنْ الاعترافِ بها بعد قيام البرهانِ عليها. يقول المفسرونَ هذهِ الآيةَ الكريمةَ: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَرَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَرَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَرَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَرَحِدَةً ﴾، يعني: مؤمنة لاخلاف بينهم في الايمان، ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغَنِّلِفِينَ ﴾ يعني في الأديان والملل والمذاهب. ﴿ وَلِذَلِّكَ خَلَقَهُمْ ﴾ قيل: الاشارة برلذلك) الى الاختلافِ، وقيل الى الرحمةِ، وقيل، اليهما معاً.

وبذلك يعود القولُ والحكمُ الى ما صرَّحَتْ به آيةُ سورةِ الإسراءِ، من أن الله -تعالى وحدَهُ هو الحاكم الفَصْل بين ما صَحَّ وما لايصِحُّ. وعلى الانسان أن يعمل على وفق ما يرى ويعتقد، معززا اعتقاده بالبرهان القاطع والدليلِ المقنع. لقد جرّدتْ آية سورة النساء أدعياء التديُّنِ والجهاد في سبيل الله مِنْ اتخاذِ قرارِ تكفيرِ مَنْ ألقى اليهم السَّلامَ. ووصفَ امثالَ هؤلاءِ بأنهم إنما يفعلون ذلك لمصالحهم الدنيوية ولما ليس له صِلة بابتغاء وجهِ اللهِ، فأمَرهُم بأن يتبيَّنوا لما يصنعون.

إن هذه المقدمة المقتضبة، تقيم الحجة على أدعياء الإسْلام الذين يدَّعون إنهم أنصارُ اللهِ واحباؤُه وموَحِّدوه ممن ورثوا قولَة (حسبنا كتابُ اللهِ) المشؤومة، وعلى ادعياء الثقافة والعِلْم ممن منحوا كثيراً من العلماء شهاداتٍ عالية على مدى مئةٍ وعشر سنين وفي أعْرق بلدٍ

ربيِّي في الثقافة ، ثم يعمدون الى تحريم النظرِ في فكرِ دُرِّس في بلدهم على مدى قرنين و نصفِ قرنِ من الزمان، وفي حقبة تعد من أزهى حقب تاريخهم واشدها بريقاً وأغزرها أدبا، ليدمرها سَفّاحٌ طائفيٌ غاز غزاها فاتحاً بدوافع طائفيةٍ وعنصريةٍ مقيتة. ياللّغنةِ التاريخ الذي يسـوّد الصفحات البيض، ويبّيض الصفحاتِ السود، منطلقاً من مقت الاسلام الحقيقي ونبيه الأكرم الذي بُعثَ رحمةً للعالمين، والذي صوّره التاريـخ الذي صنعته ايـدي الامويين ومن والاهم بانه قال (حاشـاه) بُعثتُ بالذبح، وانه كان زيرَ نساءٍ بطوف على نسائِهِ وهن حُيَّض وانه ارتكب مجزرة الغُرَنيّينَ، وانه كان يبول وهو واقف، وما شابه ذلك مما لا يليق بنبي معصوم وصَفَهُ الله -تعالى -بانه على خُلُق عظيم..!!. ولا نعرف أبلغ من قولنا ونحن نُطيفُ بصفحات هذا التاريخ المشبوه الا أن نقول، وقلوبنا يعتصرها الألم: ربنا لاتؤاخذنا بما فَعَلَ السَّفهاءُ منا.. انت مولانا عليك توكلنا واليك المصير.

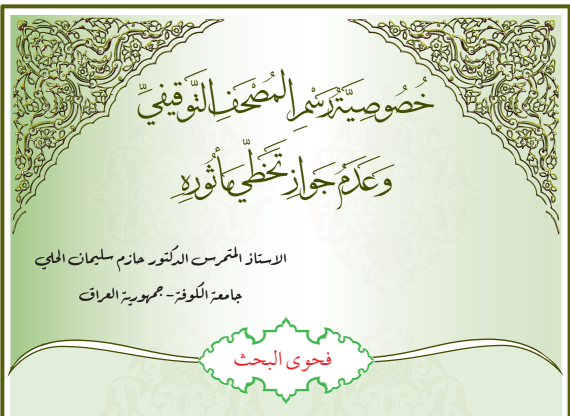






البحوث وما تتضمنها من آراء وافكار تعبر عن رأي كتابها





التزم ناسخو المصحف الشريف بالرسم الذي أثر منذ بدء تدوينه الى اليوم، والذي عليه رسم المصاحف العثمانية والذي اتسم بخصوصية إملائية ميزته عن القواعد الإملائية التقليدية في كثير من المواضع. وقد دأب المسلمون على التزامه وعدم الخروج عنه حفاظا على ان لا يكون ذلك خطوة نحو تحريفه او ابداء الرأي في بعض حروفه بحجة مخالفتها لقواعد الاملاء العربي. وقد جمع السيد الباحث انموذجات من الكلمات التي اختص القرآن بها في بحث استعراضي منوها باهمية الالتزام بما وجدنا عليه هذا الكتاب الكريم الذي يعدُّ رسمه توقيفاً لايجوز لاحد تخطيه بحال من الاحوال. وفيه حذر من اتباع رسم المصاحف المحمولة على شبكات الانترنت كونها سلبت المفردة القرآنية بريقها الخلاب الذي يعد مأثرة من مآثر الرسم العربي الاصيل.

#### بِسْم اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيم القسم الاول:

الأنبياء والمُرسلين أَبي القاسم محمدٍ وآله الطيبين الطاهرين، وعلى جميع الأنبياء والمرسلين، وبعدُ.

فَإِنَّ بعضَ الحروفِ التي كُتِبَتْ في القرآنِ الكَريم عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَكَانَ الْمُسْلَمُونَ، وَهُمْ يَتَعَلَّمُونَ القرآن، يعتمدونَ السَّماعَ، حَيْثُ يَسمَعُ الْمُتَعَلِّمُ مِنَ شَيْخِهِ الْمُعَلِّمِ وَيَحْفَظُ، ولَّمَا دَوَّنَ الصَّحَابَةُ المُّتَجَبُونَ هِنَهِ المَصاحفَ وَأَخَذَهَا الْمُسْلِمُونَ عَنْهُمُ وَتَدَاوَلُوهَا، لمْ تَجْرُوْ يَدُ حَتَّى يَوْمِنَا هذا على التَّصَرُّفِ بَهَا كَتَبَهُ الصَّحَابَةُ الكِرَامُ، بلْ أخذوهُ عَنْهُمُ كَمَا كَتَبُوهُ، وَلَمْ يُسْمَحْ لأَحَدِ أَنْ يُغَيِّرَ شَيْئًا مِنْهُ، وَعُرفَ مَا كَتَّبُوهُ بِالرَّسمِ الْمُصحفِي، وَفِي هذا الرَّسْم بعضُ المَسَائِل التي لا تُنْطَبِقُ عَلَى الْمُتَدَاوَلِ بَيْنَنَا مِنَ الكِتَابَةِ مِثل كَتَابَتِهم: ﴿ وَالَّذِينَ سَعَوْ فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ ﴾(١)، وقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُواْ (۱) سأ: ٤٣/ ٥.

عَنِ السَّيِّئَاتِ ﴾ (٢)، وَقُولِهِ تَعَالَى: ﴿ وَجَاءُو عَلَى قَمِيصِهِ بدَم كَذِب ﴿ (")، وقولِه تعالى: ﴿ حَتَّى إِذًا جَاءُو قَالَ أُكَذُّبْتُم بآيَاتي ﴾ (١٤)، وقوله تعالى: ﴿ قَالَتِ امْرَأَتُ الْعَزِيزِ الْئَنَ حَصْحَصَ الْحَقُّ ﴾ (٥)، وَقَوْله تَعَالَى: ﴿ ذَكْرُ رَحْمَت رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَريَّا ﴾ (١).

وَنُلاحِظُ فِيهَا نَزْعَ أَلِفٍ وَاوِ الجَمَاعَةِ أُو وَضَعَ هذه، الأَلِف بَعْدَ وَاو لَيْسَتْ لِلجَهَاعَةِ بَلْ هِيَ مِنْ أَصْلِ الفِعْلِ، أو رَسْمَ التَّاءِ القَصِيرَةِ المَرْبُوطَةِ طَويلةً، وَمَا شَاكَلَ ذَلكَ وَلقَدَاسَة القُرْآن لَمْ يَجْرُؤْ أَحَدُ منَ الْمُسْلِمِينَ عَلَى تَغْيير شَيءٍ مِنْ حُرُوفِهِ إِذْ لُوامْتَدَّتْ يَدُّ اليَومَ إِلَى حَرْفِ سَتَمْتَدُّ أَيْدٍ غَدًا لِتَغْيير كَلِهَاتٍ، وَهَذَا مَا لمْ يُسمحْ بهِ.

وَلتخريج الآيةِ لا نَعْتَمِدُ عَلَى الحَفْظِ لأَنَّهُ يَخُونُنَا أَحْيَانًا بَلْ نَرْجِعُ إِلَى المُصْحَفِ حَصْرًا مُسْتَعِينِينَ بِالمُعْجَمَاتِ

<sup>(</sup>٢) الشورى: ٤٢/ ٢٥.

<sup>(</sup>٣) يوسف: ١٨ / ١٨.

<sup>(</sup>٤) النمل: ٢٧/ ٨٤.

<sup>(</sup>٥) يوسف: ١٢/ ٥١.

<sup>(</sup>٦) مريم: ١٩/ ٢.

المُفَهْرَسَة، التي تُرْشِدُنَا إِلَى مَكَانِ الآيَة وَهِي تَلتَزِمُ غَالِبًا بِسَوَادِ المُصْحَفِ، وَالْحَتَابَةِ المُصْحَفِيَّة، وَمِنْهَا، ومن وَالْحَتَابَةِ المُصْحَفِيَّة، وَمِنْهَا، ومن أَفْضُلِها وأقدمِها، "المُعْجَمُ المُفَهْرَسُ لأَلفاظ القُرْآنِ الكريم" لمُحَمَّدِ فَوَادِ عَبْدِ البَاقِي (ت٨٣٨ه.) الذي بَنَاهُ عَلَى البَاقِي (ت٨٣٨ه.) الذي بَنَاهُ عَلَى مُعْجَمَ المُسْتَشْرِقِ الأَلمانِي فُلُوجِل (٧). G. المُستَشَى مُعْجَمَ المُستَشرِقِ الأَلمانِي فُلُوجِل (١٨٠٠) المُستَى بِنَاهُ عَلَى اللَّهَ وَالْمَعْجَمَ المُستَقْرِقِ الأَلمانِي فُلُوجِل (١٨٤٠) المُستَى وَالْمُعْجَمَ المُلكِ فُوَاد "، وَالمُعْجَمَ أَلفَاظِ القُرْآنِ الكَرِيم "، مِنْ إِعْدَادِ جَعْمَعِ اللغَةِ وَالْعَرَبِيَّةِ فِي القَاهِرة.

و «المُعْجَمَ المُفَهْرَسَ لأَلْفَاظِ القُرْآنِ الكَرِيم»، لِلدكتورِ مُحَمَّد سعيد اللحَّام، ولا نَكْتَفِي بِهَا فَلا نَأْخُذُ الآيةَ مِنْهَا لاحْتِهَالِ وُقُوعِ الخَطَأ فِيهَا، بَلْ نَرْجِعُ إلى المُصْحَفِ الشَّرِيفِ، وَمِنْ طَبَعَاتِهِ التِي المُصْحَفِ الشَّرِيفِ، وَمِنْ طَبَعَاتِهِ التِي المُصْحَفِ الشَّرِيفِ، وَمِنْ طَبَعَاتِهِ التِي المُصْحَفِ الشَّرِيفِ، فِي المَلكِ فَهد لطباعةِ المُصْحَفِ الشَّريف، في المَدينة المُنوَّرة، المُصْحَفِ الشَّريف، في المَدينة المُنوَّرة، المُصْحَفِ الشَّريف، في المَدينة المُنوَّرة، المُعْمَعِ المَّدينة المُنوَّرة، غيرها مُعْتَمَدة.

(V) ترجمته في كتاب: المستشر قون: ٣/ ٧٠١.

أمَّا «المُصحُفُ الرَّفْمِيُّ» الآليُّ المُوجُودُ على الأنترنيت، المُتَدَاوَلُ بَينَ النَّاس، فَلْيَحْذَرْ مِنْهُ الْمُحَقِّقُونَ وَالبَاحِثُونَ كُلَّ الْحَذَر، لأنَّهُ يُصَمِّحُ لأَلْفَاظ القُرْآن الكريم، في الْمُتن!. وَنَحنُ لا نُصَحِّحُ لَكَتَاب مِنْ صَنْع البَشَر بَل الأَمَانَةُ العلْمِيَّةُ تَقْتَضِي أَنْ نَتْرُكَ الْخَطَأَ عَلَى مَاهُوَ عَلَيْهِ فِي الْمَتْنَ وَنُنَبِّهَ عَلَيْهِ فِي الْحَاشِيَةِ إلا إِذَا أَخْطَأُ الْمُؤلِّفُ فِي آيَة قُرْآنِيَّة فَنْصَحِّحُ في المَتْن وَنْنَبُّهُ عَلى الْخَطَأ في الْحَاشِيَة، وَقَدَاسَةُ مَا كَتَبَهُ الصَّحَابَةِ البررَةُ عَلَى عَهْدِ رَسُول الله علله من القُرْآن وَمَا اعْتَمَدَهَ عُلَمَاءُ القرَاءَاتِ القُرْآنِيَّةِ وَالْمُتَدَاوَلُ بَينَ الْمُسْلِمِينَ أَسْمَى مِنْ أَنْ تَمْتَدَّ إِلَيهِ يَدُّ فَتُغَيِّر فِيهِ لا فِي الْمَتْنِ وَلا فِي الْحَاشِيَةِ، وَلِكِنَّ وَاضِعَ الْمُصْحَفِ الرَّقْمِي أَعْطَى نَفْسَهُ مِنَ التَّصَرُّ فِ فِي كِتَابِ اللهِ تَعَالَى مَا لا يَمْلِكُهُ أَيُّ مُسْلِم، وَهُوَ يُخَالِفُ سَوَادَ الْمُصْحَفِ وَالْكِتَابَةَ المُصْحَفِيَّةَ فِي مَواطِنَ كثيرة، وَخَطَوُّهُ منْ هَذَا فَاشَ، وَأَنَا أُنَبِهُ عَلَى هَذَا وَأُحَذِّرُ مِنْهُ، بَعْدَ أَنْ أَحْصَيْتُ لَهُ أَكْثَرَ مِنْ أَلْفِي مَوْضِع، وَمِنْهَا:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ كَذَلكَ يُحْمَى اللَّهُ

الْمُوْتَى ﴾

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (ذَلِكَ يُحْيِي اللَّهُ الْمُوْتَى)؛ وقولُهُ تِعالَى: ﴿ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمُوْتَى ﴾ (٩).

وَفِي اللَّصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ ثُعْيِي الْمُوْتَى).

وَقُوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّهُ يُحْيِ الْوَتَى ﴾ (١٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (أَنَّه يُحْيِي الْمُوْتَى).

وَقَوْلُهُ تِعِالِي: ﴿ وَيُحْيِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ (١١).

ُ وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَيُحْيِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتَهَا).

وَقَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَيُحْيِ بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتَهَا ﴾ (١٢). وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (َيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَيُحْيِي بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا).

وَقَوْلُهُ تُعِالِّي: ﴿ وَجِاْيِءَ يَوْمَئِذٍ

(٨) البقرة: ٢/ ٧٣.

(٩) البقرة: ٢/ ٢٦٠.

(۱۰) الحج: ۲۲/ ٦.

(١١) الروم: ٣٠/ ١٩.

(١٢) الروم: ٣٠/ ٢٤.

#### بِجَهَنَّمَ ﴾ (١٣).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّوْمِيِّ: (وَجِيءَ يَوْمَئِذَ بِجَهَنَّمَ).

وَّ قَوْلُهُ تِعِلَى: ﴿ فَانظُرْ إِلَى آثَارِ رَحْمَتِ اللَّهِ كَيْفَ يُغْيَ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ (١٤).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَانظُرْ إِلَى الْأَرْضَ بَغْدَ اللَّهِ كَيْفَ يُحْيِي الْأَرْضَ بَغْدَ مَوْتِهَا).

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ قَالَ مَنْ يُحْيِ الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ ﴾ (١٥).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (قَالَ مَنْ يُحْيِي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ).

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَهُو يُحْيِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَهُوَ يُحْمِي الْمُوْتَى).

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أَنَّ اللَّهَ يُعْيِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ (١٧).

وَفِي النُّصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (نَّ اللَّهَ كُيْيِ

(١٣) الفجر: ٨٩/ ٣٣.

(١٤) الروم: ٣٠/ ٥٠.

(۱۵) یس: ۳۸/ ۷۸.

(١٦) الشورى: ٢٤/ ٩.

(۱۷) الحديد: ۷۷/ ۱۷.



العدد المادي والثلاثون – خريف (١٧٠ ٢م – ٢٠٤٧هـ) العدد المادي والثلاثون – خريف (١٧٠ ٢م – ٢٠٤٧هـ)

المحد المادي. والثلاثون – خريف (١١٠٧م م – ٢٧٤١هـ) و

غَضَب ﴾ (۲۲).

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: فَبَآؤوا بِغَضَب عَلَى غَضَب).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن لِسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةٍ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَآءُو فَإِنَّ اللهِ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٢٣).

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: لِّلَّذِينَ يُوْلُونَ مِن نِّسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنَّ اللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ).

وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَجَاءُو أَبَاهُمْ عِشَاءَ يَبْكُونَ ﴾ (٢٤).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَجَاؤُواْ أَبَاهُمْ عِشَاء يَبْكُونَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَجَآءُو عَلَى قَمِيصِهِ بِدَمِ كَذِبٍ ﴾ (٢٠٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَجَاوَّوا عَلَى قَمِيصِهِ بِدَم كَذِبٍ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ حَتَّى إِذَا جَاؤُ قَالَ أَكَذَّبْتُم بِآيَاتِ ﴾ (٢٦).

(۲۲) البقرة: ۲/ ۹۰.

(٢٣) البقرة: ٢/ ٢٢٦.

(۲٤) يوسف: ۱۲/ ۱۲.

(۲۵) يوسف: ۱۸/۱۲.

(٢٦) النمل: ٢٧/ ٨٤.

الْأُرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا).

وَقَوْلُهُ تِعِالِي: ﴿ أَنَّ اللهَ يُعْيِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتَهَا ﴾ (١٨).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (أَنَّ اللهَّ يُحْيِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتَهَا).

وَقَوْلُهُ تِعَالَى: ﴿ فَانظُرْ إِلَى آثَارِ رَحْمَتِ اللّٰهِ كَيْفَ يُحْيِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ ذَلِكَ لَلْهُ كَيْفَ يُحْيِي الْلَارْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْيِ الْمُوْتَى ﴾ (١٩).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَانظُرْ إِلَى اَثَارِ رَحْمَتِ اللَّهِ كَيْفَ يُحْمِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتَهَا إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْمِي الْمُوْتَى).

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمُ

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْي الْمُوْتَى).

وَقُوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَبَآءُوْ بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهَ ﴾ اللَّهَ ﴾ (٢١).

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ الآلِيِّ: ﴿ وَبَآؤُواْ بِغَضَبٍ مِنَ اللَّهِ ﴾.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَبَآءُو بِغَضَبٍ عَلَى

(٢١) البقرة: ٢/ ٢١، ١١٢.

<sup>(</sup>۱۸) الحديد: ۷۷/ ۱۷.

<sup>(</sup>۱۹) الروم: ۳۰/ ۵۰.

<sup>(</sup>۲۰) فصلت: ۲۱/ ۳۹.

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَإِذَا جَآؤُوكُمْ قَالُواْ آمَنَّا).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَوْ جَآءُوكُمْ حَصرَتْ صُدُورُهُم ﴾ (٣٢).

وَفِي الْمُصْحَف الرَّقْمِيِّ: (أَوْ جَآؤُوكُمْ حَصرَتْ صُدُورُهُمْ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا جَآءُوكُمْ قَالُوَاْ آمَنَّا ﴾ (٣٣).

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَإِذَا جَآؤُوكُمْ قَالُواْ آمَنَّا).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِذْ جَاءُوكُم مِّن فَوْ قَكُمْ ﴾ (٣٤).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (إِذْ جَاؤُوكُم مِّن فَوْقكُمْ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ جَاءُوكَ يَحْلِفُونَ بالله إنْ أَرَدْنَا إلاَّ إحْسَاناً } (٥٠٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (ثُمَّ جَآؤُوكَ يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلاَّ إِحْسَاناً).

(۲۱) المائدة: ٥/ ۲۱.

(٣٢) النساء: ٤/ ٩٠.

(٣٣) المائدة: ٥/ ٢٦.

(٣٤) الأحزاب: ١٠.

(٥٥) النساء: ٤/ ٢٢.

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (حَتَّى إِذَا جَاؤُوا ۚ قَالَ أَكَذَّ بْتُم بِآيَاتِي).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَقَدْ جَاءُو ظُلْماً وَزُوراً ﴾ (٢٧).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَقَدْ جَاؤُوا ظُلْماً وَزُوراً).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ جَاءُو بِالْإِفْكَ عُصْبَةٌ مِّنكُمْ ﴾ (٢٨).

وَفِي المُصْحَف الرَّقْمِيِّ: (إِنَّ الَّذِينَ جَاؤُوا بِالْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُمْ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أُوْلَئِكَ مُسَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ ﴾ (٢٩).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (أُوْلَِئك مُرَرَّؤُونَ مَمَّا يَقُولُونَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُو مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ﴾ (٣٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ (وَالَّذيَن جَاؤُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا جَاءُوكُمْ قَالُوَاْ

(۲۷) الفرقان: ۲٥/ ٤.

(۲۸) النور: ۲۶/ ۱۱.

(٢٩) النور: ٢٤/ ٢٦.

(۳۰) الحشر: ۹٥/ ۱۰.

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذَ ظَلَمُواْ أَنَهُمْ أَنَّ اللهُ فَلَامُواْ أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللهُ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللهُ تَوَّاباً رَّحياً ﴾ (٣٦).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللهَّ وَاسْتَغْفَرَ لَمُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللهَ تَوَّاباً رَّحِيهاً).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَإِن جَآءُوكَ فَاحْكُم بَيْنَهُم أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ ﴾ (٣٧).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَإِن جَآؤُوكَ فَاحْكُم بَيْنَهُم أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءُوكَ يُجَادِلُونَكَ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا ۚ إِنْ هَذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ ﴾ (٣٨).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (حَتَّى إِذَا جَاَّوُوكُ كَيَّا إِذَا جَاَوُوكُ كَيَّادِلُونَكَ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ سَحَرُواْ أَعْيُنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءو بِسِحْرٍ

عَظِيم ﴾ (٣٩).

وَلٰكِنَّ المُصْحَفَ الرَّقْمِي لَمْ يُغَيِّرُ الْمُصْحَفَ الرَّقْمِي لَمْ يُغَيِّرُ الْمُحْوَةِ غَيْرًأَنَّهُ وُضَعً الْمَدْوَةِ غَيْرًأَنَّهُ وُضَعً الْمَصْحَفِ، وَلا وُجُودَ لَمَا فِي اللَّصْحَفِ، فَكَتَبً (سَحَرُواْ أَعْيُنَ النَّاسِ الْمُصْحَفِ، فَكَتَبً (سَحَرُواْ أَعْيُنَ النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءوا بِسِحْرِ عَظِيمٍ)، وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءوا بِسِحْرِ عَظِيمٍ)، فَتَرَكَهَا كَمَا هِي، هَلِ اسْتَيْقَظُ ضَمِيْرُهُ وَأَنَابَ، أَمْ نَسِيَ التَّصْحِيْحَ لِلقُرْآنِ?. أَو وَأَنَابَ، أَمْ نَسِيَ التَّصْحِيْحَ لِلقُرْآنِ؟. أَو لَلَّ كُتَبَ مِنَ القُرْآنِ الكَرِيْم؟.

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ يَمْحُوا الله مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكتَابِ ﴾ (١٤٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِي: (يَمْحُو اللهُّ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكِتَابِ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ يَدْعُواْ إِلَى الْجَنَّةِ وَاللَّهُ يَدْعُواْ إِلَى الْجَنَّةِ وَاللَّهُ عَلَى الْجَنَّةِ وَاللَّهُ عَلَى الْجَنَّةِ وَاللَّهُ عَلَى الْجَنَّةِ اللَّهُ عَلَى الْجَنَّةِ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَاللَّهُ يَدْعُوَ إِلَى الْجُنَّةِ وَاللَّهُ يَدْعُوَ إِلَى الْجُنَّةِ وَالْمُغْفِرَةِ).

وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ يَدْعُواْ إِلَى دَارِ السَّلاَمِ ﴾ (٢٤٠).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَاللهُ يَدْعُو

<sup>(</sup>٣٦) النساء: ٤/ ٦٤.

<sup>(</sup>٣٧) المائدة: ٥/ ٢٤.

<sup>(</sup>٣٨) الأنعام: ٥/ ٢٥.

<sup>(</sup>٣٩) الأعراف: ٧/ ١١٦.

<sup>(</sup>٤٠) الرعد: ١٣/ ٣٩.

<sup>(</sup>٤١) البقرة: ٢/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٤٢) يونس: ١٠/ ٢٥.

إِلَى دَار السَّلاَم).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنَّا الْمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ الله وَلا أُشْرِكَ بِهِ إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَإِلَيْهِ

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (قُل إنَّما أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ الله ۖ وَلا أُشْرِكَ بِهِ إِلَيْهِ أَدْعُو وَإِلَيْهِ مَآبٍ).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ هَـذِهِ سَبيلِي أَدْعُواْ إِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَاْ وَمَنِ اتَّبَعَنِي } (٤٤).

سَبيلي أَدْعُو إِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَن

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهَا أَشْكُواْ بَثِّي وَحُزْنِي إِلَى اللهِ ﴾ (٤٥).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (إنَّهَا أَشْكُو بَشِّي وَحُزْنِي إِلَى اللهِ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَأَدْعُواْ رَبِي ﴾ (٤٦٪. وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ وَأَدْعُو رَبِّي).

(٤٣) الرعد: ١٣/ ٣٦.

(٤٤) يوسف: ١٠٨ /١٢.

(٥٤) يوسف: ١٢/ ٨٦.

(٤٦) مريم: ١٩/ ٤٨.

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ كَلَّا إِنَّهَا لَظَى \* نَزَّاعَةً لِّلشَّوَى\* تَدْعُواْ مَنْ أَدْبَرَ وَتَوَلَى ﴾ (٤٧).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: ﴿ كَلَّا إِنَّهَا لَظَى ﴿ نَزَّاعَةً لِّلشَّوَى ﴿ تَدْعُو مَنْ أَدْبَرَ وَتَوَلَّى ﴾.

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ يَدْعُواْ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لا يَضُرُّهُ وَمَا لا يَنفَعُهُ ذَلكَ هُوَ الضَّلالُ الْبَعِيدُ \* يَدْعُواْ لَن ضَرُّهُ أَقْرَبُ مِن

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَدْعُو مِن دُونِ اللَّهِ مَا لا يَضُرُّهُ وَمَا لا يَنفَعُهُ ذَلكَ هُوَ الضَّلالُ الْبَعِيدُ \* يَدْعُو لَمَن ضَرُّهُ أَقْرَبُ مِن نَّفْعِهِ.

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ نَسِيَ مَا كَانَ يَدْعُواْ إلَيْهِ مِن قَبْلُ ﴾ (٤٩).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (نَسِيَ مَا كَانَ يَدْعُو إِلَيْه من قَبْلُ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ اللهِ مَن لَّا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوم الْقيَامَة ﴾



<sup>(</sup>٤٧) المعارج: ٧١/ ١٥ -١٧.

<sup>(</sup>٤٨) الحج: ٢٢/ ١٢ -١٣.

<sup>(</sup>٤٩) الزمر: ٣٩/ ٨.

<sup>(</sup>٥٠) الأحقاف: ٢٦/ ٥.

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَمَنْ أَضَلُّ مِّن يَدْعُو مِن دُونِ اللَّهِ مَن لَّا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوم الْقيَامَة).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ هُنَالِكَ تَبْلُواْ كُلُّ نَفْسٍ مَّا أَسْلَفَتْ ﴾ (٥١).

ُ وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (هُنَالِكَ تَبْلُو كُلُّ نَفْس مَّا أَسْلَفَتْ).

وَقَسَّالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنْ أَتُلُوَ اللَّهُ وَأَنْ أَتُلُو

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَأَنْ أَتْلُواْ الْقُرْآنَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أُنَاسِ بِإِمَامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَأُوْلَئِكً يَقْرَءُونَ كِتَابَهُمْ وَلاَ يُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾ (٣٥).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَوْمَ نَدْعُو كُلُّ أُناسِ بِإِمَامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَأُوْلَ كِتَابَهُمْ وَلاَ بِيَمِينِهِ فَأُوْلَ كِتَابَهُمْ وَلاَ يُظْلَمُونَ فَتِيلاً).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالُوا ضَلُّوا عَنَّا بَل لَّمُ نَكُن نَّدْعُواْ مِن قَبْلُ شَيْئاً كَذَلِكَ يُضِلُّ

#### الله الْكَافِرينَ ﴾ (١٥)

وَفِي الْمُضْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (قَالُوا ضَلُّوا عَنَّا بَل لَّمْ نَكُن نَّدْعُو مِن قَبْلُ شَيْئاً كَذَلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ الْكَافِرِينَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا كُنتَ تَرْجُواْ أَن يُلْقَى إِلَيْكَ الْكِتَابُ إِلَّا رَحْمًة مِّن رَبِّكَ ﴾ (٥٠٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَمَا كُنتَ تَرْجُو أَن يُلْقَى إِلَيْكَ الْكِتَابُ إِلَّا رَحْمَةً مِّن رَّبِّكَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءِ اللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهِ لَآتٍ ﴾ (٢٥).

وفي المصحف الرقمي: (مَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَآتٍ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَمَّنْ هُو قَانِتٌ آنَاء اللَّيْلِ سَاجِداً وَقَائِماً يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّه ﴾ (٥٧).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (أَمَّن هُوَ قَانِتٌ آنَاء اللَّيْلِ سَاجِداً وَقَائِماً يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّه).

<sup>(</sup>۵۱) يونس: ۱۰/ ۳۰.

<sup>(</sup>٥٢) النمل: ٧٧/ ٩٢.

<sup>(</sup>٥٣) الإسراء: ١٧/ ٧١.

<sup>(</sup>٥٤) غافر: ٢٠/ ٧٤.

<sup>(</sup>٥٥) القصص: ٢٨/ ٨٦.

<sup>(</sup>٥٦) العنكبوت: ٢٩/٥.

<sup>(</sup>٥٧) الزمر: ٣٩/ ٩.

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةِ فَبَهَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن

> وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبَمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ لِّتَتْلُواْ عَلَيْهِمُ الَّذِيَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ (٥٩).

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْميِّ: (لِّتَتْلُوَ عَلَيْهِمُ الَّذِيَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيراً مِّمَّا كُتُّمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْفُواْ عَن

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَا أَهْل الْكِتَابَ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيراً مُّمَّا كُنتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْفُو

وَقَالَ تَعَالَى، وَقَدْ جَاءَ الأَلفُ بَعْدَ اسْمِ الفَاعِلِ الجَمْعِ كَقَوْلِهِ تَعَالَى:

(٦١) القمر: ٥٥/ ٢٧.

(٦٢) الدخان: ٤٤/ ١٥.

(٦٣) التوبة: ٩/ ٨.

(٦٤) النور: ٢٤/ ٢٢.

﴿ إِنَّا مُرْسِلُواْ النَّاقَةِ فِتْنَةً لَّهُمْ فَارْتَقِبْهُمْ وَاصْطَبرْ ﴾ (٦١).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (إنَّا مُرْسِلُو النَّاقَةِ فَتْنَةً لُّمُمْ فَارْتَقِبْهُمْ وَاصْطَبِرْ).

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا كَاشِفُواْ الْعَذَابِ

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (إنَّا كَاشِفُو الْعَذَابِ قَليلاً).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ اسْتَأْذَنَكَ أُوْلُواْ

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (اسْتَأْذَنَكَ أُوْلُواْ الطَّوْل).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُواْ الْفَضْل مِنكُمْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أُوْلِي الْقُرْبَى وَالْسَاكِينَ وَالْلَهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَلَا يَأْتَل أُوْلُـو الْفَضْل مِنكُمْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أُوْلِي الْقُرْبَى وَالْسَاكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ فِي سَبيل الله).

<sup>(</sup>۵۸) الشورى: ۲۲/ ۳۰.

<sup>(</sup>٥٩) الرعد: ١٣/ ٣٠.

<sup>(</sup>۲۰) المائدة: ٥/ ١٥.

الفدد الماديم والثلاثون – خريف (١٧٠ ٢م – ٢٧٤١هـ)

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالُواْ نَحْنُ أُوْلُواْ قُوَّةٍ وَأُولُواْ قُوَّةٍ وَأُولُواْ بَأْسِ شَدِيدٍ ﴾ (٦٥).

وَفِي الْمُضْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (قَالُواْ نَحْنُ أُولُواْ قُوَّةٍ وَأُولُواْ بَأْس شَدِيدٍ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَاصِّبِرْ كَمَا صَبَرَ أُوْلُواْ الْعَزْم مِنَ الرُّسُل ﴾ (٢٦).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرِ لَمَا صَبَرَ أُوْلُو الْعَزْم مِنَ الرُّسُل).

وَتَرَكَ قَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا يَذَّكُّرُ إِلاًّ أُولُواْ الأَلْبَابِ ﴾ (١٧٠).

وَقَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿ وَلِيَذَّكَّرَ أُوْلُواْ الْأَلْبَابِ ﴾ (١٨).

وَقَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ يَتَذَكَّرُ أُوْلُواْ الْأَلْبَابِ ﴾ (١٩).

وَقَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا الْأَلْبَابِ ﴾ (٧٠).

وَقُوْلَهُ تَعَالَى: ﴿ وَأُوْلَئِكَ هُمْ أُوْلُوا الْأَلْبَابِ ﴾ (٧١).

(٦٥) النمل: ٢٧/ ٣٣.

(٦٦) الأحقاف: ٢٦/ ٣٥.

(٦٧) البقرة: ٢/ ٢٦٩، وآل عمران: ٣/ ١٦.

(۸۸) إبراهيم: ۱۶/ ۵۲، وسورة: ص: ۳۸/ ۲۹.

(٦٩) الرعد: ١٣/ ١٩.

(۷۰) الزمر: ۳۹/ ۹.

(۷۱) الزمر: ۳۹/ ۱۸.

عَلَى مَا هُوَ عَلَيْهِ بِالفِ بَعْدَ الوَاوِ فَصَحَّحَ كَمَا شَاءَ هُنَاكَ وَتُرَكَ التَّصْحِيحَ هُنَا، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَذْكُرَ لِلَاذَا فَعَلَ هَذَا!.

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَأُعَذِّبَنَّهُ عَذَابًا شَدِيداً أَوْ لَأَاذْبَحَنَّهُ ﴾ (٢٧).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (لَأُعَذِّبَنَّهُ عَذَّبَنَّهُ عَذَّبَنَّهُ عَذَاباً شَدِيداً أَوْ لَأَذْبَحَنَّهُ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ سَنَفْرُغُ لَكُمْ أَيُّهَ الثَّقَلَانِ ﴾ (٧٣).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (سَنَفْ رُغُ لَكُمْ أَيُّهَا الثَّقَلَانِ) فأثبت الألف وهي ليست في المصحف.

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءُ اللَّهُ ﴾ (٧٤).

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَمَا تَشَاؤُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ ﴾ (٥٧). وَفِي الْمُصْحَفِ التَرقْمِيِّ: (لَهُمْ مَا يَشَاؤُونَ).

(۷۲) النمل: ۲۷/ ۲۱.

(۷۳) الرحمن: ٥٥/ ٣١.

(٧٤) الإنسان: ٧٦/ ٣٠، والتكوير: ٨١/ ٢٩.

(۷۵) الشورى: ۲۲/ ۲۲، وسورة: ق: ۵۰/

70

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ فُهُمْ فِيهَا مَا يَشَاءُونَ ﴾ (٢٧).

وفي المصحف الرقمي: (لَهُمْ فِيهَا مَا ىشَاؤُ و نَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَهُم مَّا يَشَاءُونَ

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (هُم مَّا يَشَاؤُونَ فيهَا).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَوْفُواْ بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْئُولاً ﴾ (٧٨).

وَفِي الْمُصْحَف الرَّقْمِيِّ: (وَأَوْفُواْ

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (إنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولِئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُ و لا ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَا يُولُّونَ الْأَدْبَارَ

بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْؤُولاً).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولِئكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُو لا كه (٧٩).

(٧٦) النحل: ١٦/ ٣١، و الفرقان: ٢٥/ ١٦.

(۷۷) الزمر: ۳۹/ ۳۶، وسورة: ق: ٥٠/ ٥٠.

(٧٨) الإسراء: ١٧/ ٣٤.

(٧٩) الإسراء: ١٧/ ٣٦.

وَكَانَ عَهْدُ الله مَسْئُولاً ﴾ (٨٠).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (لَا يُوَلُّونَ الْأَدْبَارَ وَكَانَ عَهْدُ اللهُ مَسْؤُولاً).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَادْرَءُواْ عَنْ أَنفُسِكُمُ الْمُوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ } الْمُوْتَ إِن كُنتُمْ

وَفِي الْمُصْحَف الرَّقْمِيِّ: (فَادْرَؤُوا عَنْ أَنفُسِكُمُ الْمُوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ). وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ سَعَوْ فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ ﴾ (٨٢).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَالَّذين سَعَواْ فِي آيَاتنَا مُعَاجزينَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلا جَاؤُ عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاء ﴾ (٨٣).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَلا جَاؤُوا عَلَيْه بأَرْبَعَة شُهَدَاء).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ جَاءُو بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُر وَالْكِتَابِ الْمِنير ﴾ (١٨٤).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَإِنْ كَذَّبُوكَ

(۸۰) الأحزاب: ٣٣/ ١٥.

(۸۱) آل عمران: ۳/ ۱۶۸.

(۸۲) سبأ: ۲۵/ ٥.

(۸۳) النور: ۲۶/ ۱۳.

(٨٤) آل عمران: ٣/ ١٨٤.



وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَهُـوَ

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَيَعْفُوا عَن

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَيَعْفُو عَن

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا بُرَءَآؤُاْ مِنكُمْ وَمِمَّا

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (لِيَجْزِيَ

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْميِّ: (وَقَالَ

الَّذينَ كَفَرُوا إِنْ هَـذَا إِلا إِفْكُ افْـتَرَاهُ

إِنْ هَذَا إِلا إِفْكُ افْتَرَاهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ

آخَرُونَ فَقَدْ جَاءُو ظُلْماً وَزُوراً ﴾ (٩٢).

الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُو عَن

السَّيَّات).

فَقَدْ كُذِّبَ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ جَاؤُوا بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّّبُرِ وَالْكِتَابِ الْمِنيرِ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِن بَعْدِهِ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَآءُوهُم بالْبَيِّنَاتِ ﴾ (٥٥).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (ثُمَّ بَعَثْنَا مِن بَعْدِهِ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَآؤُوهُم بالْبَيِّنَات).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن بالْبَيِّنَات ﴾ (٨٦).

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْميِّ: (وَلَقَدْ

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَوْ يَعْفُواْ الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ ﴾ (٨٧).

وَفِي الْمُضْحَفِ الرَّقْمِيِّ: ﴿ أَوْ يَعْفُوَ الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ ﴾.

وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ

(۸۹) الشورى: ۲۲/ ۳۰.

أَسَاثُواْ بِهَا عَمِلُوا ﴾ (٩١).

الَّذِينَ أَسَاؤُوا بِهَا عَملُوا).

(٩٠) المتحنة: ٦٠/ ٤.

(٩١) النجم: ٥٣/ ٣١.

(٩٢) الفرقان: ٥٦/ ٤.

تَغْبُدُونَ ﴾ (٩٠). وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (إنَّا بُراء قَبْلِكَ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهمْ فَجَاءُوهُم منكُمْ وَمَمَّا تَعْبُدُونَ).

أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاؤُوهُم بِالْبَيِّنَات).

عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُواْ عَنِ السَّيِّئَاتِ ﴾ (٨٨).

<sup>(</sup>۸۵) يونس: ۱۰/ ۷۶.

<sup>(</sup>٨٦) الروم: ٣٠/ ٢٧.

<sup>(</sup>۸۷) البقرة: ۲/ ۲۳۷.

<sup>(</sup>۸۸) الشورى: ۲۲/ ۲۵.

وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ فَقَدْ جَاؤُوا ظُلْماً وَزُوراً).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُو مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيهَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِّلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَالَّذيَن جَاؤُوا من بَعْدهمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيهَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غَلّاً لِّلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَؤُونٌ رَّحِيمٌ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحيمٌ ﴾ (٩٤).

وَفِي الْمُصْحَفِ النَّرقْمِيِّ: (إِنَّ اللَّهَ بالنَّاس لَرَؤُوفٌ رَّحِيمٌ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُ مِمْ رَءُوفٌ

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (إِنَّه بِهِمْ رَؤُوفٌ رَّحيمٌ).

(۹۳) الحشر: ۵۹/ ۱۰.

(٩٤) البقرة: ٢/ ١٤٣، والحج: ٢٢/ ٥٥.

(٩٥) التوبة: ٩/ ١١٧.

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٩٦).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (حَريصٌ عَلَيْكُم بِاللُّؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَّحيمٌ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ (٩٧).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (إنَّ رَبَّكُمْ لَرَؤُوفٌ رَّحِيمٌ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرُّوفُ رَّحِيمٌ ﴾ (۹۸).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرؤُوفٌ رَّحيمٌ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحيمٌ ﴾ (٩٩)

وَفِي الْمُصْحَفِ الْرَقْمِيِّ: (إِنَّ اللهُ بالنَّاس لَرَؤُوفٌ رَّحِيمٌ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ اللَّهُ رَءُوفٌ

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَأَنَّ اللَّهَ

<sup>(</sup>٩٦) التوبة: ٩/ ١٢٨.

<sup>(</sup>٩٧) النحل: ١٦/ ٧.

<sup>(</sup>٩٨) النحل: ٢١/ ٤٧.

<sup>(</sup>٩٩) الحج: ٢٢/ ٥٥.

<sup>(</sup>۱۰۰) النور: ۲۶/ ۲۰.

دَاخِرُونَ ﴾ (١٠٥).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (أَوَ لَمْ يَرَوْاْ إِلَى مَا خَلَقَ اللَّهُ مِن شَيْءِيَتَفَيَّأُ ظِلاَلُهُ عَنِ الْيَمِينِ وَالْشَّمَآئِلِ سُجَّداً لللهِ وَهُمْ دَاخِرُونَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا فُتحَتْ أَبُوا أَبُهَا ﴾ (١٠٦).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (حَتَّى إِذَا جَاؤُوهَا فُتحَتْ أَبْوَائُهَا).

وُحُذِفَ الوَاوُ وَلَمْ يُتْرَكُ مَكَانَهُ شَيْءٌ كَمَا فَهُ شَيْءٌ كَمَا فَهُ شَيْءٌ كَمَا فِيهَا هُمْ وَالْغَاوُنَ ﴾ وَالْغَاوُنَ ﴾ (١٠٧٠).

وَفِي الْمُضْحَفِ الرَّقْمِيِّ :(فَكُبْكِبُوا فِيهَا هُمْ وَالْغَاوُونَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرُّءْيَا الرُّءْيَا الرُّءْيَا الرُّءْيَا الرَّءْيَا الرَّءْيَا الرَّءْيَا

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَمَا جَعَلْنَا الرُّوْيَا الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلاَّ فِتْنَةً لِّلنَّاسِ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ قَدْ صَدَّقْتَ الرُّءْيَا إِنَّا

رَؤُوفٌ رَحِيمٌ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ اللهَ بِكُمْ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١٠١).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَإِنَّ اللَّهَ بِكُمْ لَرَؤُوفٌ رَّحِيمٌ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ رَءُوفٌ بِالْعِبَادِ ﴾ (١٠٢).

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَاللهُ رُوُوفُ بِالْعِبَادِ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أُوْلَئِكَ مُبَرَّوْنَ مِمَّا يَقُولُونَ ﴾(١٠٣).

وَفِي الْمُضْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (أُوْلَئِكُ مُبَرَّؤُونَ مَّا يَقُولُونَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَهُم بَدَءُوكُمْ أَوَّلَ مَوَّدَةً ﴾ وَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةً ﴾ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَهُم بَدَؤُوكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْاْ إِلَى مَا خَلَقَ اللهُ مِن شَيْءٍ يَتَفَيَّوُاْ ظِلالُهُ عَنِ الْيَمِينِ وَالْشَمَائِلِ سُجَداً لِللهِ وَهُمْ

<sup>(</sup>١٠٥) النحل: ١٦/ ٨٤.

<sup>(</sup>۱۰۶) الزمر: ۳۹/ ۷۱، ۷۳.

<sup>(</sup>۱۰۷) الشعراء: ۲۲/ ۹۶.

<sup>(</sup>۱۰۸) الإسراء: ۱۷/ ۲۰.

<sup>(</sup>۱۰۱) الحديد: ۷٥/ ٩.

<sup>(</sup>۱۰۲) البقرة: ۲/ ۲۰۷، وآل عمران: ۳/ ۳۰.

<sup>(</sup>۱۰۳) النور: ۲۶/ ۲۲.

<sup>(</sup>۱۰٤) التوبة: ۹/ ۱۳.

### كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ (١٠٩).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (قَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّءْيَا بِالْحَقِّ } (١١٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (لَقَدْ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّؤْيَا بِالْحَقِّ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْبَلَآ قُ

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (إِنَّ هَذَا لَهُو الْكَلاء اللَّهِينُ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَآتَيْنَاهُم مِّنَ الْآيَاتِ مَا فِيه بَلَاقُواْ مُّبِينٌ ﴾ (١١٢).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَآتَيْنَاهُم مِّنَ الْآيَاتِ مَا فِيهِ بَلَاء مُّبينٌ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ نَادَايِنَا نُوحٌ فَلَنعْمَ الْمُجيبُونَ ﴾ (١١٣).

وَفِي الْمُصْحَف الرَّقْمِيِّ: (وَلَقَدْ نَادَانَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ الْمُجِيبُونَ).

(۱۰۹) الصافات: ۲۷/ ۱۰۵.

(۱۱۰) الفتح: ۲۸ / ۲۷.

(١١١) الصافات: ٣٧/ ١٠٦.

(١١٢) الدخان: ٤٤/ ٣٣.

(١١٣) الصافات: ٣٧/ ٧٥.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَيَئُوسٌ كَفُورٌ ﴾ (١١٤).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (إِنَّهُ لَيَؤُوسٌ كَفُورٌ).

وقال تعالى: ﴿ وَإِن مَّسَّهُ الشَّرُّ فَيَنُوسٌ قَنُوطٌ ﴾ (١١٥).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَإِن مَّسَّهُ الشَّرُّ فَيَوُّوسٌ قَنُوطٌ).

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا أَنْعُمْنَا عَلَى الإنسَان أَعْرَضَ وَنَتَا بِجَانِبِهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ كَانَ يَئُوساً ﴾ (١١٦).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الإنسَانِ أَعْرَضَ وَنَأَى بِجَانِبِهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشُّر كَانَ يَؤُوساً).

وقال تعالى: ﴿ وَلاَ يَطنُّونَ مَوْطئاً يَغيظُ الْكُفَّارَ ﴾ (١١٧).

وَفِي الْمُصْحَف الرَّقْمِيِّ: (وَلاَ يَطَوُّونَ مَوْطئاً يَغيظُ الْكُفَّارَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَعْتَدَتْ لَهُنَّ

(۱۱٤) هود: ۱۱/ ۹.

(١١٥) فصلت: ٤٩ / ٤٩.

(١١٦) الإسراء: ١٧/ ٨٣.

(۱۱۷) التوبة: ۹/ ۱۲۰.



#### مُتَّكَتًا ﴾ (۱۱۸).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَأَعْتَدَتْ لَمُنَّ مُتَّكَأً).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالُواْ تَالله تَفْتَوُا تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَضاً أَوْ تَكُونَ مِنَ الْمَالكينَ ﴾ (١١٩).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (قَالُواْ تَالله تَفْتَأُ تَذَّكُرُ يُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَضاً أَوْ تَكُونَ مِنَ الْهَالِكِينَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا فِيهَا وَلَا تَضْحَى ﴾ (١٢٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَأَنَّكَ لَا تَظْمَأُ فَيهَا وَلَا تَضْحَى).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَيَدْرَوُّا عَنْهَا الْعَذَابَ أَنْ تَشْهَدَ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ بِاللهِ إِنَّهُ إِنَّهُ لِنَّهِ إِنَّهُ لِنَّهُ إِنَّهُ لِللهِ إِنَّهُ لِنَ الْكَاذِينَ ﴾ (١٢١).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَيَدْرَأُ عَنْهَا الْعَذَابَ أَنْ تَشْهَدَ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ بِاللَّهِ إِنَّهُ لِنَّهُ إِنَّهُ لِللَّهِ إِنَّهُ لِمَنَ الْكَاذِينَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلاَ تَاْيْئَيسُواْ مِن

(۱۱۸) يوسف: ۱۲/ ۳۱.

(۱۱۹) يوسف: ۱۲/ ۸۵.

(۱۲۰) طه: ۲۰/ ۱۱۹.

(١٢١) النور: ٢٤/ ٨.

رَّوْحِ اللهِ إِنَّهُ لاَ يَيْأَسُ مِن رَّوْحِ اللهِ إِلاَّ اللهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ (١٢٢).

وَفِي الْمُضْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَلاَ تَيْأَسُواْ مِن رَّوْحِ اللهِ إِلَّا مِن رَّوْحِ اللهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَّأً مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّءُواْ مِنَّا ﴾ (١٢٣).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَّأُ مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّؤُواْ مِنَّا).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالُواْ أَءِنَّكَ لَأَنتَ يُوسُفُ ﴾ (١٢٤).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (قَالُواْ أَإِنَّكَ لَا نَتَ يُوسُفُ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أُءِنَّاكَ كِنْ الْصَدِّقِينَ ﴾ (١٢٥).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (أَئِنَّكَ لَمِنْ الْمُصَدِّقِينَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ يَا أَبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُءْيَايَ مِن قَبْلُ ﴾ (١٢١).

(۱۲۲) يوسف: ۱۲/ ۸۷.

(١٢٣) البقرة: ٢/ ١٦٧.

(۱۲٤) يوسف: ۱۲/ ۹۰.

(١٢٥) الصافات: ٣٧/ ٥٢.

(۱۲٦) يوسف: ۱۲۸/ ۱۰۰.

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (أَفَلَمْ يَيْأُس الَّذينَ آمَنُواْ).

قال تعالى: ﴿إِن يُرِيدُا إصْلاَحا ﴾ (١٣٢).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (إِن يُرِيدَا إصْلاَحاً).

وَرَدَ فِي اللَّصِحَفِ: سِأْلِ، يَسْأَلُ أَسْأَلُ، وسألْ وتسألُ، ويسْأَلُ، ونَسْأَلُ، وَمَا لَحِقَهَا مِنْ ضَمَائِرَ وَحُرَوْفِ، بَهَمْزَةِ مُنْفَردَةِ، أُو عَلَى نَبْرَةِ، أُو عَلَى أَلْفِ ١٤٦ مَرَةً، وَأَعْطَى صَاحِبُ الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ نَفْسَهُ حَقَّ تَصْحِيحٍ مَا شَاءَ مِنْهَا عَلَى مَا سَيَردُ:

قال تعالى: ﴿ وَاسْئُلِ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَاسْـأَل الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا).

وقال تعالى: ﴿ فَسْئُلُ الَّـذِينَ يَقْرَءُونَ ﴾ (١٣٤).

(١٣١) الرعد: ١٣١/ ٣١.

(۱۳۲) النساء: ٤/ ٥٥.

(۱۳۳) يوسف: ۱۲/ ۸۲.

(۱۳٤) يونس: ۱۰/ ۹۶.

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَقَالَ يَا أَبَتِ هَلَا تَأْوِيلُ رُؤْيَايَ مِن قَبْلُ). وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَفْتُونِي فِي رُؤْيَايَ إِنَّ

كُنتُمْ للرُّؤْيَا تَعْبُرُونَ ﴾ (١٢٧)

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (أَفْتُونِي فِي رُءْيَايَ إِن كُنتُمْ لِللَّءْيَا تَعْبُرُونَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ حَتَّى إِذَا اسْتَيْئُسَ الرُّسُلُ ﴾ (١٢٨).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (حَتَّى إِذَا اسْتَيْأُسَ الرُّسُلُ).

وقِالِ تَعَالَى: ﴿ أَءِذَا كُنَّا تُرَابًا أَءِنَّا لَفِي خَلْق جَدِيدِ ﴾ (١٢٩).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (أَئَذَا كُنَّا تُرَاباً أَئِنَّا لَفِي خَلْق جَدِيدِ).

وقال تعالى: ﴿ وَيَدْرَءُونَ بِالْحُسَنَةِ السَّيَّنَّهُ ﴾ (١٣٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَيَدْرَؤُونَ بالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ).

وقال تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَيْئَسِ الَّذِينَ

(۱۲۷) يوسف: ۱۲/ ٣٤.

(۱۲۸) يوسف: ۱۲۸/ ۱۲۰.

(١٢٩) الرعد: ١٣/٥.

(١٣٠) الرعد: ١٣/ ٢٢، والقصص: ٢٨/ ٥٤.

العدد الماديد والثلاثون – خريف (١٠/٠٠٦م – ٢٦٤١هـ)

مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا ﴾ (١٣٩).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَاسْأَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا).

وقال تعالى: ﴿ وَاسْئَلُوا مَا أَنفَقْتُمْ وَلْيَسْئُلُوا مَا أَنفَقْتُمْ وَلْيَسْئُلُوا مَا أَنفَقُوا ﴾ (١٤٠٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَاسْأَلُوا مَا أَنفَقْتُمْ وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنفَقُوا).

وقال تعالى: ﴿ وَسْئُلُواْ اللهَ مِن فَضْلِهِ ﴾ (١٤١).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَاسْأَلُواْ اللَّهُ مِنَ فَضْله).

وقال تعالى: ﴿ وَاَسْئَلْهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ النَّتِي كَانَتْ حَاضَرَةَ الْبَحْرِ ﴾ (١٤٢).

وَفِي الْمُضِحَفِ الرَّقْمَيِّ: (واَسْأَلْهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ الْبَحْرِ). وقال تعالى: ﴿ فَسْتَلُوهُمْ إِن كَانُوا يَنطِقُونَ ﴾ ينطِقُونَ ﴾ (١٤٣).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَاسْأَلُوهُمْ إِن كَانُوا يَنطِقُونَ).

(١٣٩) الزخرف: ٤٥/٤٣.

(١٤٠) المتحنة: ٢٠/ ١٠.

(۱٤۱) النساء: ٤/ ٣٢.

(١٤٢) الأعراف: ٧/ ١٦٣.

(١٤٣) الأنبياء: ٢١/ ٦٣.

وَفِي الْمُصْحَفِ الْرَقْمِيِّ: (فَاسْأَلِ النَّذِينَ يَقْرَؤُونَ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ). الَّذِينَ يَقْرَؤُونَ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ).

وقال تعالى: ﴿ فَأُوْلَئِكَ يَقْرَءُونَ كَتَابَهُمْ وَلاَ يُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾ (١٣٥).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَأُوْلَئِكَ يَقْرَؤُونَ كِتَابَهُمْ وَلاَ يُظْلَمُونَ فَتِيلاً).

وقال تعالى: ﴿ فَسْئُلْ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ (١٣٦).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَاسْأَلْ بَنِي إِسْرَائِيلَ).

وقال تعالى: ﴿ فَسْئِلْ الْعَادِّينَ ﴾ (١٣٧).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّوْمِيِّ: (فَاسْأَلْ الْعَادِّينَ).

وقال تعالى: ﴿ فَسْئَلْ بِهِ خَبِيراً ﴾ (١٣٨).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَاسْأَلْ بِهِ خَبِيراً).

وقال تعالى: ﴿ وَسْئَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا

(١٣٥) لإسراء: ١٧/ ٧١.

(١٣٦) الإسراء: ١٠١/ ١٠١.

(١٣٧) المؤمنون: ٢٣/ ١١٣.

(١٣٨) الفرقان: ٢٥/ ٥٩.

وقال تعالى: ﴿ أَمْ تَسْئَلُهُمْ خَورْجاً فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ ﴾ (١٤٤).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (أَمْ تَسْأَلُهُمْ خَرْجاً فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ).

وقال تعالى: ﴿ وَمَا تَسْئَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِّلْعَالَمِينَ ﴾ (١٤٥).

وَفِي المُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَمَا تَسْأَهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِنْهُو إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَينَ).

وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَسْئَلُ حَمِيمٌ حَمِياً ﴾ (١٤٦).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَلَا يَسْأَلُ حَمِيمٌ حَمِيمًا).

وقال تعالى: ﴿ مَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ جُر ﴾ (١٤٧).

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (قُلْ مَا أَسُأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ).

وقال تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ

(۱٤٤) المؤمنون: ۲۳/ ۷۲.

(١٤٥) يوسف: ١٠٤/ ١٠٤.

(۱٤٦) المعارج: ۷۰/ ۱۰

(۱٤۷) الفرقان: ۲۰/ ۵۷، والشعراء: ۲۲/ ۱۰۹، و۱۲۷، ۱۲۵، و۱۲۶، و۱۸۰، وسورة: ص: ۳۹/ ۸۲.

بِكَ أَنْ أَسْئِلُكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ ﴾ (١٤٨).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقَٰمِيِّ: (قَالَ رَبِّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ أَنْ أَسْأَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عَلْمٌ).

وقال تعالى: ﴿ لَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً ﴾ (١٤٩).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً).

وقال تعالى: ﴿ وَيَا قَوْمِ لَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً ﴾ (١٠٠٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَيَا قَوْمِ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً).

وقال تعالى: ﴿ اتَّبِعُوا مَن لاَّ يَسْئَلُكُمْ أَجْراً وَهُم مُّهْتَدُونَ ﴾ (١٥١).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (اتَّبِعُوا مَن لاَّ يَسْأَلُكُمْ أَجْراً وَهُم مُّهْتَدُونَ).

وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَسْئَلْكُمْ أَمُوَالَكُمْ ﴾ (١٥٢).

(۱٤۸) هود: ۱۱/ ٤٧.

(١٤٩) الأنعام: ٦/ ٩٠، وهود: ١١/ ٥١،

والشورى: ٤٢/ ٢٣.

(۱۵۰) هود: ۱۱/ ۲۹.

(۱۵۱) یس: ۳٦/ ۲۱.

(١٥٢) محمد: ٤٧/ ٣٦.

- b13(v)

الهدد المادي والثاثون – خريف (١٧٠، ٢م – ٢٤١٩هـ)

أَنْبَائِكُمْ ﴾ (۱۵۷).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُونَ عَنْأَنْبَائِكُمْ).

وقال تعالى: ﴿ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْتَلُونَ ﴾ (١٥٨).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْأَلُونَ).

وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّاهُ لَـذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾ (١٠٥١).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّذِكْرٌ لَّكَ وَلَقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ).

وقال تعالى: ﴿ قُل لَّا تُسْئَلُونَ عَمَّا اللهِ مَا لَوْنَ ﴾ (١٦٠).

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (قُل لَّا تُسْأَلُونَ عَلَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْأَلُ عَلَّا تَعْمَلُونَ).

وقال تعالى: ﴿ فَلاَ تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾(١٦١).

وَ فِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَلاَ تَسْأَلْنِ

(١٥٧) الأحزاب: ٣٣/ ٢٠.

(١٥٨) الزخرف: ٢٩/ ١٩.

(١٥٩) الزخرف: ٤٤/ ٤٤.

(١٦٠) سأ: ٣٤/ ٢٥.

(١٦١) هود: ١١/ ٤٦.

وَفِي المُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَلَا يَسْأَلْكُمْ أَمْوَالَكُمْ).

وقال تعالى: ﴿ إِن يَسْئَلْكُمُوهَا فَيُحْفَكُمْ تَبْخَلُوا ﴾ (١٥٣).

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (إِن يَسْأَلْكُمُوهَا فَيُحْفَكُمْ تَبْخَلُوا).

وقال تعالى: ﴿ وَلَا يُسْئَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ اللَّهُرِمُونَ ﴾ (١٥٤).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَلَا يُسْأَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ الْمُجْرَمُونَ).

وقال تعالى: ﴿ وَلَيُسْئَلُنَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ (١٥٥).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَلَيُسْأَلُنَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَمَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ).

وقال تعالى: ﴿ لِيَسْئَلَ الصَّادِقِينَ عَن صِدْقِهِمْ ﴾ (١٥٦).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّوْمِيِّ: (لِيَسْأَلَ الصَّادِقِينَ عَن صدْقِهمْ).

وقال تعالى: ﴿ يَسْئِلُونَ عَنْ

(۱۵۳) محمد: ۲۷/ ۲۷.

(١٥٤) القصص: ٢٨/ ٧٨.

(١٥٥) العنكبوت: ٢٩/ ١٣.

(١٥٦) الأحزاب: ٣٣/ ٨.

مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ).

وقال تعالى: ﴿ كَذَّبَ أَصْحَابُ لْئَيْكَة الْمُرْسَلِينَ ﴾ (١٦٢).

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْمِيِّ: (كَذَّبَ أَصْحَابُ الْأَيْكَة الْلُوْسَلينَ).

وقال تعالى: ﴿ وَلاَ تَسْئَمُواْ أَن تَكْتُبُوْهُ صَغِيراً أَو كَبيراً ﴾ (١٦٣).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَلا تَسْأَمُواْ أَن تَكْتُبُوْهُ صَغيراً أُو كَبيراً).

وقال تعالى: ﴿ لَا يَسْئُمُ الْإِنسَانُ مِن دُعَاء الْخَسْ ﴾ (١٦٤).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (لَا يَسْأَمُ الْإِنسَانُ مِن دُعَاء الْخَيْر).

وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْساً فَادَّارَأْتُمْ فيهَا ﴾ (١٦٥).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْساً فَادَّارَأْتُمْ فيهَا).

وقال تعالى: ﴿ وَلَا مُسْتَئنسينَ لِحَدِيثِ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُـؤْذِي النَّبِيَّ فَيَسْتَحْيِ مِنكُمْ وَاللَّهُ لَا يَسْتَحْيِ مِنَ الْحَقِّ

(١٦٢) الشعراء: ٢٦/ ١٧٦.

(١٦٣) البقرة: ٢/ ٢٨٢.

(١٦٤) فصلت ٤١/ ٤٩.

(١٦٥) البقرة: ٢/ ٧٢.

وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَسْتَلُوهُنَّ مِن وَرَاء حجَابٍ ﴾ (١٦٦).

وَفِي الْمُصحَفِ الرَّقْميِّ: (وَلَا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَدِيثِ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذي النَّبيَّ فَيَسْتَحْيي مِنكُمْ وَاللَّهُ لَا يَسْتَحْيي مِنَ الْحَـقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَاسْأَلُوهُنَّ مِن وَرَاء حِجَابٍ).

وقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَر أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْياً أَوْ مِن وَرَآئَ حِجَابِ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بإذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلَيٌّ حَكِيمٌ ﴾ (١٦٧).

وَفِي المُصْحَف الرَّقْمِيِّ: (وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْياً أَوْ مِن وَرَاءٍ حِجَابِ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بإذْنِه مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ).

وقال تعالى: ﴿ قُل لَّكُم مِّيعَادُ يَوْم لَّا تَسْتَئْخرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَقُّدُمُو نَ ﴾ (١٦٨).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (قُل لَّكُم مِّيعَادُ يَوْم لَّا تَسْتَأْخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا

(١٦٦) الأحزاب: ٣٣/ ٥٥.

(١٦٧) الشورى: ٤٢/ ٥١.

(۱۲۸) سأ: ۲۹/ ۳۰.



تَسْتَقْدِمُونَ).

وقال تعالى: ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْئَلَنَّهُمْ أَجْمَعِيْنَ ﴾ (١٦٩).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَورَبِّكَ لَنَسْأَلَنَّهُمْ أَجْمَعِيْنَ).

وقال تعالى: ﴿ فَسْئَلُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (١٧٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَاسْأَلُواْ أَهْلَ اللَّذِيْدِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ).

وقال تعالى: ﴿ أَمْ تَسْئَلُهُمْ أَجْراً فَهُم مِّن مَّغْرَم مُّثْقَلُونَ ﴾ (١٧١).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (أَمْ تَسْأَفُهُم أَجْراً فَهُم مِّن مَّغْرَم مُّثْقَلُونَ).

وقال تعالىً: ﴿ يَسْئَلُهُ مَن فِي السَّهَاوَات وَالْأَرْضِ ﴾ (١٧٢).

وَفِي الْمُصْحَفُ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ).

وقال تعالى: ﴿ فَيُوْمَئِذٍ لَّا يُسْئَلُ عَن ذَنبِهِ إِنسُ وَلَا جَانٌ ﴾ (١٧٣).

(١٦٩) الحجر: ١٥/ ٩٢.

(١٧٠) النحل: ١٦/ ٤٣، والأنبياء: ٢١/ ٧.

(۱۷۱) الطور: ۵۲/ ۶۰، والقلم: ۲۶.

(۱۷۲) الرحمن: ٥٥/ ٢٩.

(۱۷۳) الرحمن: ٥٥/ ٣٩.

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَيَوْمَئِذٍ لَّا يُسْأَلُ عَن ذَنبِهِ إِنسُ وَلَا جَانٌّ).

وقال تعالى: ﴿ تَاللهِ لَتُسئَلُنَّ عَمَّا كُنتُمْ تَفْتَرُونَ ﴾ (١٧٤).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (تَاللهِ لَتُسْأَلُنَّ عَمَّا كُنتُمْ تَفْتَرُونَ).

وقال تعالى: ﴿ وَلَتُسْئَلُنَّ عَمَّا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (١٧٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَلَتُسْأَلُنَّ عَمَّا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ).

وقال تعالى: ﴿ يَسْئُلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ ﴾ (١٧٦).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُونَكَ عَنِ الأَهِلَّةِ).

وقال تعالى: ﴿ وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ ﴾ (١٧٧).

وَ فِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوح).

وقال تعالى: ﴿ وَيَسْئِلُونَكَ عَن ذِي

(١٧٤) النحل: ١٦/ ٥٥.

(١٧٥) النحل: ١٦/ ٩٣.

(١٧٦) البقرة: ٢/ ١٨٩.

(١٧٧) الإسراء: ١٧/ ٥٨.



وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَيَسْأَلُونَكَ عَن ذِي الْقَرْنَيْن).

وقال تعالى: ﴿ يَسْئُلُونَكَ عَنِ الشُّهْرِ الْخَرَام قِتَال فِيهِ ﴾ (١٧٩).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشُّهْرِ الْخَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ).

وقال تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذًا

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفقُونَ).

وقال تعالى: ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُونَكَ عَن الْخَمْر وَالْمُيْسر).

وقال تعالى: ﴿ وَيَسْئِلُونَكَ عَن الْيَتَامَى ﴾ (١٨٢).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَيَسْأَلُونَكَ عَن الْيَتَامَى).

(۱۷۸) الكهف: ۱۸/ ۸۳.

(١٧٩) البقرة: ٢/ ٢١٧.

(۱۸۰) البقرة: ۲/ ۲۱۵.

(١٨١) البقرة: ٢/ ٢١٩.

(۱۸۲) البقرة: ۲/ ۲۲۰.

وقال تعالى: ﴿ وَيَسْئَلُونَكَ عَن الْمُحيض ﴾ (١٨٣).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَيَسْأَلُونَكَ عَن الْمَحِيض).

وقال تعالى: ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَن الأَنفَال ﴾ (١٨٤).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُونَكَ عَن الأَنفَالِ).

وقال تعالى: ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَن اجْبَال ﴾ (١٨٥).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُونَكَ عَن الْجِبَال).

وقال تعالى: ﴿ يَسْئَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ الدِّين ﴾ (١٨٦).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ الدِّين).

وقال تعالى: ﴿ يَسْأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُ أَيَّانَ

(١٨٣) البقرة: ٢/ ٢٢٢.

(١٨٤) الأنفال: ٨/ ١.

(۱۸۵) طه: ۲۰/ ۱۰۰

(۱۸٦) الذاريات: ٥١/ ١٢.

(۱۸۷) الذاريات: ٥١/ ١٢، والقيامة: ٥٧/ ٦.



مُنْمُ ﴾ (۱۹۱)

وَفِي الْمُضْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَهُمْ).

وقال تعالى: ﴿ لاَ يَسْئَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافاً ﴾ (١٩٢١).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (لاَ يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافاً).

وقال تعالى: ﴿ يَسْئُلُكَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِتَاباً ﴾ (١٩٣٠).

وَفِي الْمُضَحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُكَ أَهْلُ الْكِتَابِأَن تُنزِّلَ عَلَيْهِمْ كِتَابِاً).

وقَالُ تعالى: ﴿ لَا نَسْئلُكَ رَزْقاً ﴾ (١٩٤١).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (لَا نَسْأَلُكَ رزْقاً).

وقال تعالى: ﴿ فَلَنَسْئَلَنَّ اللَّهْ الَّذِينَ الَّذِينَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ (١٩٥). أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْئَلَنَّ الْمُرْسَلِينَ ﴾ (١٩٥). وفي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَلَنَسْأَلَنَّ

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقَمِيِّ: (فَلْنَسْأَلَنَّ الْمُرْسَلِينَ). الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْأَلَنَّ الْمُرْسَلِينَ).

(۱۹۱) المائدة: ٥/ ٤.

(۱۹۲) البقرة: ۲/ ۲۷۳.

(١٩٣) النساء: ٢/ ١٥٣.

(۱۹٤) طه: ۲۰/ ۱۳۲.

(١٩٥) الأعراف: ٧/ ٦.

يَوْمُ الْقِيَامَةِ).

وقال تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا ﴾ (١٨٨).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُونَكَ عَن السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا).

وقال تعالى: ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلْ إِنَّا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لاَ يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلاَّ هُوَ ثَقُلَتْ فِي السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ لاَ تَأْتِيكُمْ إِلاَّ بَغْتَةً يَسْئَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفَيٌّ عَنْهَا ﴾ (١٨٩).

وَفِي المُضْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلْ إِنَّا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي لاَ يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلاَّ هُوَ ثَقُلَتْ فِي عِندَ رَبِّي لاَ يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلاَّ هُوَ ثَقُلَتْ فِي السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ لاَ تَأْتِيكُمْ إِلاَّ بَغْتَةً يَسْأَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا).

وقال تعالى: ﴿ يَسْئَلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَة ﴾ (١٩٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (يَسْأَلُكَ النَّاسُ عَن السَّاعَةِ).

وقال تعالى: ﴿ يَسْئَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ

(۱۸۸) الأعراف: ۷/ ۱۸۷، والنازعات: ۷۹/ ۲۶.

(١٨٩) الأعراف: ٧/ ١٨٧.

(١٩٠) الأحزاب: ٣٣/ ٣٣.

وقال تعالى: ﴿ وَارْجِعُوا إِلَى مَا أُتْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَسَاكِنِكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْتَلُونَ ﴾ (١٩٦).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَارْجِعُوا إِلَى مَا أُتْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَسَاكِنِكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْأَلُونَ).

وقال تعالى: ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَن تَسْئَلُواْ رَسُولَكُمْ كَمَا سُئِلَ مُوسَى مِن قَبْلُ ﴾ (۱۹۷).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (أَمْ تُرِيدُونَ أَن تَسْأَلُواْ رَسُولَكُمْ كَمَا سُئِلَ مُوسَى مِن قَبْلُ).

وقال تعالى: ﴿ لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ ﴾ (١٩٨٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ).

وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ لَتُسْئَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ لنَّعِيم ﴾ (١٩٩١).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيم).

(١٩٦) الأنبياء: ٢١/ ١٣.

(١٩٧) البقرة: ٢/ ١٠٨.

(۱۹۸) الأنبياء: ۲۱/ ۲۳.

(۱۹۹) التكاثر: ۱۰۲/ ۸.

وقال تعالى: ﴿ فَلَا تَسْئَلْنِي عَن شَيْء ﴾ (٢٠٠).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَلَا تَسْأَلْنِي عَن شَيْءٍ).

وقال تعالى: ﴿ فَلاَ تَسْئَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ (٢٠١).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَلاَ تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ).

وقال تعالى: ﴿ وَلاَ تُسْئَلُ عَنْ الْمُحَابِ الْجُحِيم ﴾ (٢٠٢).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَلاَ تُسْأَلُ عَنْ أَصْحَابِ الْجَحِيم).

وقال تعالى: ﴿ فَلاَ تَسْئَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ (٢٠٣).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَلاَ تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ).

وقال تعالى: ﴿ وَلاَ تُسْئَلُونَ عَلَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٢٠٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (وَلاَ تُسْأَلُونَ

(۲۰۰) الكهف: ۱۸/ ۷۰.

(۲۰۱) هود: ۱۱/ ۲۶.

(۲۰۲) البقرة: ۲/ ۱۱۹.

(۲۰۳) هو د: ۱۱/ ۲3.

(۲۰٤) البقرة: ٢/ ١٣٤، و ١٤١.



المحط الماطيد والثاثاثون – خريف (١١٠٧م – ٢٣٤١هـ) 👌 - 🖘

عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ).

وقال تعالى: ﴿ لاَ تَسْئَلُواْ عَنْ أَشْيَاء إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ وَإِن تَسْئَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ الْقُرْآنُ تُبْدَ لَكُمْ ﴾ (٢٠٠٠).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (لاَ تَسْأَلُواْ عَنْ أَشْيَاء إِن تَبْدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ وَإِن تَسْأَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ الْقُرْآنُ تُبْدَ لَكُمْ). تَسْأَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ الْقُرْآنُ تُبْدَ لَكُمْ). وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلاَ تَسْئَلْنِ مَا لَيْسَ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلاَ تَسْئَلْنِ مَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عَلْمٌ ﴾ (٢٠١٧).

وَفِي المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (فَلاَ تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِه عِلْمٌ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ لَوْ شِئْتَ لَتَخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْراً ﴾ (٢٠٧).

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ: (قَالَ لَوْ شِئْتَ لَا تَخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْراً).

هُمْزَةُ الاسْتِفْهَ الظَّرْفُ لَمَا اسْتُقْبِلَ مِنَ الزَّمَانِ (إِذَا) كُتِبَتْ فِي اللَّصْحَفِ بَهَمْزَةٍ مُنْفَرِدَةٍ (أَعِذَا) إِحْدَى عَشْرَةَ مَرَّةً، وَكَتَبَهَا صَاحِبُ المُصْحَفِ الرَّقمِيِّ فِيهَا كُلِّهَا (أئذا) بوضع الهمزة

على نبرة خلافًا للكتابة المصحفية وخلافًا للمتداول بيننا.

فَقَدْ قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَءَذَا كُنَّا تُرَاباً ﴾(٢٠٨).

وقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَئِذَا كُنَّا تُرَاباً ﴾ (٢٠٩) مِهُذَةٍ تَحْتَ النَّبْرَةِ وَتَحْتَهَا كَسْرَةٌ.

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَئِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَاباً ﴾ (٢١٠).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَءِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أَخْرَجُ حَيّاً ﴾ (٢١١).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ أَنِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ (٢١٢). وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَءِذَا كُنَّا عِظَاماً وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَءِذَا كُنَّا عِظَاماً نَخِرَةً ﴾ (٢١٣).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَءِذَا كُنَّا عِظَاماً وَرُفَاتاً أَإِنَّا لَمُنْعُوثُونَ خَلْقاً جَدِيداً ﴾ (٢١٤). وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَّ

(۲۰۸) الرعد: ۱۳/ ۵، والنمل: ۲۷/ ۲۷.

(۲۰۹) الو اقعة: ٥٦/ ٤٧.

(۲۱۰) المؤمنون: ۲۳/ ۸۲، والصافات: ۳۷/ ۱۹ و۵۳، وسورة: ق: ۵۰/ ۳.

(۲۱۱) مريم: ۱۹/ ۲۲.

(۲۱۲) السجدة: ۲۲/ ۱۰.

(۲۱۳) النازعات: ۷۹/ ۱۱.

(٢١٤) الإسراء: ١٧/ ٤٩ و ٩٨.

<sup>(</sup>٥٠١) المائدة: ٥/ ١٠١.

<sup>(</sup>۲۰۲) هو د: ۱۱/ ۲۶.

<sup>(</sup>۲۰۷) الكهف: ۱۸/ ۷۷.

# وَأَعْتَدَتْ لَمُنَّ مُتَّكَتًا ﴾ (٢١٥).

وفي المصحف الرقمى: (أُرْسَلتْ إِلَيْهِنَّ وَأَعْتَدَتْ لَمُّنَّ مُتَّكَأً).

قال تعالى: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَؤُاْ بِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ ﴾ (٢١٦).

وفي المصحف الرقمى: (قُلْ مَا يَعْبَأُ بكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ).

قال تعالى: ﴿ لِيَسُّئُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾ (٢١٧).

وفي المصحف الرقمى: (ليَسُوؤُواْ وُجُوهَكُمْ).

سَبَقَتْ هَمْزَةُ الاسْتِفْهَام كَلِمَةَ (أَنْتُمْ) فِي القُرْآنِ الكَرِيم سَبْعَ مَرَّاتٍ وَفِيهَا كُلِّهَا رُسمَتْ مُنْفَرِدَةً.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنتُمْ أَعْلَمُ أُم

وَفِي الْمُصْحَفِ الرَّقْمِي: (أَأَنتُمْ أَعْلَمُ أم اللهُ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنتُمْ أَضْلَلْتُمْ

(۲۱۵) يوسف: ۱۲/ ۳۱.

(۲۱٦) الفرقان: ۲۰/ ۷۷.

(۲۱۷) الإسراء: ۱۷/۷.

(۲۱۸) البقرة: ۲/ ۱٤٠.

وفي المصحف الرقمي: (أَأَنتُمْ أَضْلَلْتُمْ عبَادي).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ ءَأَنتُمْ تَخْلُقُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْخَالقُونَ ﴾ (٢٢٠).

وفي المصحف الرقمي: (أَأَنتُمْ تَخْلُقُونَهُ أُمْ نَحْنُ الْخَالقُونَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ ءَأَنتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ } (٢٢١).

وفي المصحف الرقمى: (أَأَنتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ ءَأَنتُمْ أَنشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنشِئُونَ ﴾ (٢٢٢).

وفي المصحف الرقمي: (أَأَنتُمْ أَنشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنشِؤُونَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّءُو الدَّارَ وَالْإِيمَانَ ﴾ (٢٢٣).

وفي المصحف الرقمي: (وَالَّـذِينَ تَبَوَّؤُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ).

(۲۱۹) الفرقان: ۲۰/ ۱۷.

(۲۲۰) الواقعة: ٥٦/ ٥٩.

(۲۲۱) الواقعة: ٥٦/ ٦٤.

(۲۲۲) الواقعة: ٥٦/ ٧٢.

(۲۲۳) الحشر: ۵۹/ ۹.

المحد المادي. والثلاثون – غريف (١٠/٠٧م – ٢٣٤١هـ) و

وَقَـالَ تَعَالَى: ﴿ وَسُرُراً عَلَيْهَا يَتَّكِؤُونَ ﴾ (٢٢٤).

وفي المصحف الرقمي: (وَسُرُراً عَلَيْهَا يَتَّكُؤُونَ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ ءَأَنتُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَمِ السَّمَاء بَنَاهَا ﴾ (٢٢٥).

وفي المصحف الرقمي: (أَأَنتُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَم السَّهَاء بَنَاهَا).

إِسْرَائِلُ اللهِ هُو نَبِيُّ اللهِ يَعْقُوبُ (عَلَى نَبِينًا وَآلِه وَعَلَيْهِ أَفْضَلُ الصَّلاةِ وَالسَّلام)، وَقَدْ وَرَدَ اسْمُ (إِسْرَائِيلَ) فِي اللَّهُ (آنَ الكَرِيمِ ثَلاثًا وَأَرْبَعِينَ مَرَّةً، وَفيها كُلِّهَا وَرَدَتُ الْهَمْزَةُ فِي كَلِمَةُ (إِسْرَاءِيْلَ) فِي القُرْآنِ الكَرِيمِ مُنْفَرِدةً لَي كَلِمَةُ (إِسْرَاءِيْلَ) فِي القُرْآنِ الكَرِيمِ مُنْفَرِدةً لَكِنَّ صَاحَبُ المُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ أَغَطِي نَفْسَهُ حَقَّ المُحَدِيمِ اللَّهُ مُوزَةً عَلَى نَبْرَةٍ المُكَذَا: (إِسْرَاءِيْل)، كَمَا فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: هَكَذَا: (إِسْرَاءِيْل)، كَمَا فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: هَكَذَا: (إِسْرَاءِيْل)، كَمَا فَي قَوْلِهِ تَعَالَى: هَيْكُمْ فِي النَّرَاءِيْل)، كَمَا فَي قَوْلِهِ تَعَالَى: إِسْرَاءِيْل)، كَمَا فَي قَوْلِهِ تَعَالَى: إِنْ يَا بَنِي إِسْرَاءِيْل)، كَمَا فَي قَوْلِهِ تَعَالَى: أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ فِي الْرَاءِيْل)، كَمَا فَي قَوْلِهِ تَعَالَى: أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ فِي إِلْمَادًا عَيْلُ الْمُكُوا نِعْمَتِي اللّهِ الْمُعْرَاءِ عَلَى اللّهُ الْعُمْتُ عَلَيْكُمْ فَي عَلَيْكُمْ فَي اللّهَ الْمُعْمَتُ عَلَيْكُمْ فَي اللّهِ الْمُعْمَتِي اللّهِ الْمُعْمَدِي اللّهَ الْمُعْمَدُ عَلَيْكُمْ الْمُ الْمُعْمَدُ عَلَيْكُمْ الْمُعْمِيْتُ عَلَيْكُمْ الْمُعْمِيْتُ اللّهَ الْمُعْمَى اللّهُ الْمُعْمَدُ عَلَيْكُمْ الْمُعْمِيْتُ الْمُعْمِيْتِ اللّهَ الْمُعْمِيْتُ الْمُعْمِيْتِ اللّهِ الْمُعْمِيْتُ اللّهِ الْمُعْمِيْتِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمِيْتُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وَفِي الْمُصحَفِ المُرَقَّمِ: (يَا بَنِي

(۲۲٤) الزخرف: ۲۲/ ۳۳.

(۲۲٥) النازعات: ۷۹/ ۲۷.

(٢٢٦) البقرة: ٢/ ٤٠، و٤٧، و٢٢٦.

إِسْرَائِيلَ اذْكُـرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ).

وقال تعالى: ﴿ أَوَمَن يُنَشَّوُا فِي الْحِلْيَةِ وَهُوَ فِي الْخِلْيَةِ وَهُوَ فِي الْخِصَام غَيْرٌ مُبِينٍ ﴾ (٢٢٧).

وَفِي المصحَف الرَّقْمِيِّ: (أَوَمَن يُنَشَّأُ فِي الْحِلْيَةِ وَهُوَ فِي الْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ).

وقال تعالى: ﴿ فَانِ رَّجَعَكَ اللهُ إِلَى طَآئِفَة مِّنْهُمْ فَاسْتَنْذُنُوكَ لِللهُ إِلَى طَآئِفَة مِّنْهُمْ فَاسْتَنْذُنُوكَ لِللهُ وُرُوج ﴾ (٢٢٨).

وفي المصحف الرقمي: (فَإِن رَّجَعَكَ اللهُ إِلَى طَآئِفَةٍ مِّنْهُمْ فَاسْتَأْذَنُوكَ لِلْخُرُوج).

وقالَ تعالى: ﴿ فَإِذَا اسْتَثْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِمْ فَأْذَن لِّن شِئْتَ مِنْهُمْ ﴾ (٢٢٩).

وفي المُصحَفِ الرَّقْمِي: (فَإِذَا اسْتَأْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِمِ مُ فَأْذَن لِّن شِئْتَ مِنْهُمْ).

وقال تعالى: ﴿ لِيَسْتَثْذِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾ (٢٣٠).

وفي المُصْحَفِ الرَّقْمِي: (لِيَسْتَأْذِنكُمُ

(۲۲۷) الزخوف: ۳۳/ ۱۸.

(۲۲۸) التوبة: ۹/ ۸۳.

(٢٢٩) النور: ٢٤/ ٦٢.

(۲۳۰) النور: ۲۲/ ۵۸.

الَّذينَ مَلَكَتْ أَيْهَانُكُمْ).

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا بَلَغَ الْأَطْفَالُ مِنكُمُ الْخُلُمَ فَلْيَسْتَئْذِنُوا كَمَا اسْتَئْذَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ (٢٣١).

وفي المُصْحَفِ الرَّقْمِي: (وَإِذَا بَلَغَ الْأَطْفَالُ مِنكُمُ الْحُلُمَ فَلْيَسْتَأْذِنُوا كَمَا اسْتَأْذَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلهمْ).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنَّا أُمرْتُ أَنْ أَعْبُدَ الله وَلا أُشْرِكَ بِهِ إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَإِلَيْهِ مَآبِ ﴾ (۲۳۲).

وفي المُصحف الرَّقمي: (قُل إنَّما أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ الله ۖ وَلا أَشْرِكَ بِهِ إِلَيْهِ أَدْعُو وَإِلَيْهِ مَآبٍ).

وقالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَ اخْسَتُوا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُون ﴾ (٢٣٣).

وفي المصحف الرقمي: (قَالُ اخْسَؤُوا فيهَا وَلَا تُكَلِّمُون).

وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَوْرَثَكُمُ أَرْضَهُمْ وَدِيَارَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ وَأَرْضًا لَّمْ تَطنُّوهَا ﴾ (٢٣٤).

(۲۳۱) النور: ۲۶/ ۵۹.

(۲۳۲) الرعد: ۱۳/ ۳٦.

(٢٣٣) المؤمنون: ٢٦/ ١٠٨.

(٢٣٤) الأحزاب: ٣٣/ ٢٧.

وفي المصحف الرقمى: (وَأُوْرَثَكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِيَارَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ وَأَرْضاً لَّمْ تَطَوُّهُ وهَا).

وَكُتِبَتِ الأَلْفُ الْمَقْصُورَةُ مَمْ لدودَةً، في القُرْآن، وَأَعْطَى وَاضِعُ الْمُصْحَفِ الرَّقْمِيِّ نَفْسَهُ حَقَّ تَصْحِيْحِهَا إِلَى الأَلف الْمَقْصُورَةَ كَمَا فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّن الْمُسْجِدِ الْحَرَام إِلَى الْمُسْجِدِ الأَقْصَا الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلُهُ ﴾ (٢٣٥).

وفي المصحف الرقمى: (سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ الْمُسْجِدِ الْحَرَام إِلَى الْمُسْجِدِ الأَقْصَى الَّذي بَارَكْنَا حَوْلَه).

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَجَاء رَجُلٌ مِّنْ أَقْصَا الْمَدينَةِ يَسْعَى } الْمَدينَةِ مَسْعَى المُ

وفي المصحف الرقمي: (وَجَاء رَجُلُ مِّنْ أَقْصَى الْكدينَة يَسْعَى).

وَ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَجَاء مِنْ أَقْصَا الْمَدينَة رَجُلٌ يَسْعَى ﴾ (٢٣٧).

وفي المصحف الرقمي: (وَجَاء منْ

( ٢٣٥) الإسم اء: ١٧/ ١.

(۲۳٦) القصص: ۲۸/ ۲۰.

(۲۳۷) یس: ۲۰/ ۲۰.

المحط الماديد والثلاثون – خريف (١٧٠٠م – ٢٧٤١هـ) 👌

أَقْصَى الْلَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَى).

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَنَا بِجَانِبهِ ﴾ (٢٣٨).

وفي المصحف الرقَمي: (وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَأَى بِجَانِبِهِ).

وترك صاحب المصحف الرقمي الألف ممدودة في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ الْأَلْفَ ممدودة في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ الْرُسَلْنَا رُسُلْنَا تَثْرًا ﴾ (٢٣٩)، وصَحَحها ابن مَنْظُور (ت٢١١ه.) في كتابه لسان العَرَبِ فَكَتَبَها بِالأَلْفِ المَقْصُورَةِ أَوْ كَتَبَها نُسَّاخُ كِتَابهِ وَلَمْ يُنَبِّهُ عَلَى ذَلِكَ كَتَبها نُسَّاخُ كِتَابهِ وَلَمْ يُنَبِّهُ عَلَى ذَلِكَ خُقِقًا الكَتَابَ فَقال: {وقوْلُهُ تَعَالَى: فَقال: {وقوْلُهُ تَعَالَى: فَقال: وقورُلُهُ تَعَالَى: كُلَّ مَسُلْنَا رُسُلْنَا تَتْرَى ﴾ مِنْ تَتَابع كُلَّ رَسُولِينِ فَتْرَةً... قال محمد بن سلام كُلَّ رَسُولِينِ فَتْرَةً... قال محمد بن سلام (ت ٢٣١هـ) عَنْ قَوْلِه تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا رُسُلَنَا رُسُلَنَا رُسُلَنَا رُسُلَنَا رُسُلَنَا رُسُلَنَا وَحَصَلَ مِثْلَ ذَلِكَ فِي تَاجِ الْعَرُوسِ (٢٤١٥)، وَحَصَلَ مِثْلَ ذَلِكَ فِي تَاجِ الْعَرُوسِ (٢٤١٠)، وَحَصَلَ مِثْلَ ذَلِكَ فِي تَاجِ الْعَرُوسِ (٢٤١٠)،

(۲۳۸) الإسراء: ۱۷/ ۸۳، وفصلت: ٤١/ ٥١.

(٢٣٩) المؤمنون: ٢٣/ ٤٤.

(۲٤٠) لسان العرب وتر: ١٥/ ٢٠٦ ٧٠٠.

(۲٤۱) تاج العروس ـ وتر: ۱۶/ ۳٤٠.

وَقَالَ جَلَّ شَأْنُهُ وقد كُتِبَتِ الهمزةُ مُنْفَرِدَةً بَعْدَهَا أَلِفٌ: ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ النَّيْلُ رَءَا كَوْكَباً قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لا أُحِبُ الآفِلِينَ ﴾ (٢٤٢).

وفي المصحف الرقمي: (فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَباً قَالَ هَـذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ هَـذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ هَـذَا رَبِّي فَلَمَّا

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا رَءَا الْقَمَرَ بَازِغاً قَالَ هَـذَا رَبِي ﴾ (٢٤٣).

وفي المصحف الرقمي: (فَلَمَّا رَأَى الْقَمَرَ بَازِغاً قَالَ هَـذَا رَبِّي).

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا رَءَا الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَذَا رَبِّي هَذَا أَكْبَرُ ﴾ (٢٤٤).

وفي المصحف الرقمي: (فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَذَا رَبِّي هَذَا أَكْبَرُ).

وِقُولِهِ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةً أُخْرَى ﴾ (١٤٥٠).

وَفِي الْمُصْحِفِ الرَّقْمِيِّ: (وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى).

وِقُولِهِ تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهْتَزُّ كَأَنَّهَا

(۲۶۲) الأنعام: ٦/ ٧٦.

(٣٤٣) الأنعام: ٦/ ٧٧.

(٤٤٢) الأنعام: ٦/ ٧٨.

(٢٤٥) النجم: ٥٣/ ١٣.

جَانٌّ وَلَّى مُدْبِراً وَلَمْ يُعَقِّبْ ﴾ (٢٤٦)

وَفِي الْمُصْحِفِ الرَّقْمِيِّ: (فَلَمَّا رَآهَا تَهْتَزُّ كَأَنَّهَا جَانُّ وَلَّى مُدْبِراً وَلَمْ يُعَقِّبْ).

وقوله تعالى: ﴿ إِذْ رَءَا نَـاراً فَقَالَ لأَهْلِهِ امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَاراً لَّعَلِّي آتِيكُم مِّنْهَا بِقَبَسِ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدًى ﴾ (۲٤٧).

وفي المصحف الرقمي: (إذْ رَأَى لَّعَلِّي آتِيكُم مِّنْهَا بقَبَس أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّار هُدًى).

وَقَولِهِ تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَءَآ أَيْدِيَهُمْ لاَ تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خيفَةً ﴾ (٢٤٨).

(۲٤٦) النمل: ۲۷/ ۱۰، والقصص: ۲۸/ ۳۱.

(۲٤٧) طه: ۲۰: ۱۰.

(۲٤۸) هو د: ۱۱: ۷۰.

وفي المصحف الرقمى: (فَلَمَّا رَأَى أَيْدِيَهُمْ لا تَصِلُ إلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأُوجِس منْهُمْ خيفَةً).

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بَهَا لَوْلا أَن رَّءَا بُرْهَانَ رَبِّهِ ﴾ (٢٤٩).

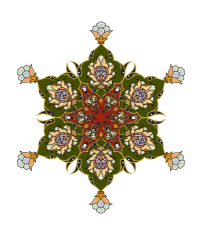
وفي المصحف الرقمي: (وَلَقَدْ هَمَّتْ به وَهَمَّ بَهَا لَوْلا أَن رَّأَى بُرْهَانَ رَبِّه).

وَقَوْله تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا رَءَا قَميصَهُ قُدَّ نَاراً فَقَالَ لأَهْله امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَاراً مِن دُبُر قَالَ إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ (۲۵۰).

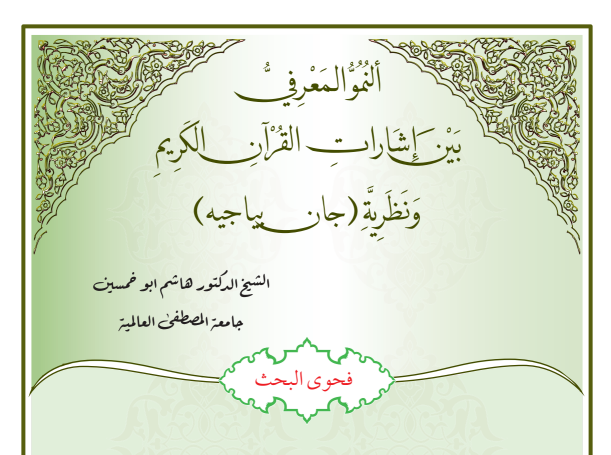
وفي المصحف الرقمي: (فَلَمَّا رَأَى قَمِيصَهُ قُدَّ مِن دُبُر قَالَ إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ).

(۲٤٩) يوسف: ۱۲: ۲۶.

(۲۵۰) يوسف: ۲۸ / ۲۸.







البحث -كما يقول السيد الباحث -هو من نوع الدراسات المقارنة بين العلم والقرآن الكريم، وبالأخص، بين علم نفس النمو المعرفي وتقريرات القرآن الكريم. وقد سلط السيد الباحث الضوء على جانب خاص من النمو عند الانسان وهو النمو المعرفي العقلي -كما يعبَّر عنه احيانا، وليس النمو الجسدي العضوي، أو النمو الأخلاقي، او الاجتماعي.

وقد اختار في مقارنته هذه استاذ هذا الفن ومؤسّسه، العالم الفرنسي (جان بياجيه) Jean Piaget (جان بياجيه) من نظريات حول النمو المعرفي عند الانسان، ومقارنتها بما جاء به القرآن الكريم الذي سبق بياجيه بأكثر من أحد عشر قرناً.

### بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ وَفِيٓ أَنفُسِكُم ۚ أَفَلًا تُبْصِرُونَ ﴾

الحمد لله الذي خلقنا بأحسن تقويم والصلاة والسلام على الحبيب الامين محمد وعلى اله الطاهرين.

البحث من نوع الدراسات المقارنة بين العلم والقران الكريم وبالأخص بين علم النفس النمو المعرفي وبين القران الكريم.

لقد تطور علم النفس وخرج من مسائل علم الفلسفــة لكثرة مطالبه وتفرعاته التي اوجبت له الاستقلال في علم خاص ومستقل بموضوع واهداف معينة. الا انه ولسرعة النمو والتطور فيه -وذلك لعظيم ما اودعه الله من امكانيات اسرار في فطرة الانسان -بدأت تستقل فيه علوم اخرى كثيرة جدا ومنها علم نفس النمو. ثم نمى علم النفس مين خلال التدقيق والملاحظة والدراسات المختلفة و من تلاقحه مع العلوم الاخرى فنشأت مجموعة من العلوم الاكثر تخصصية كعله النفس

التربوي وعلم النفس النمو وغيرها.

ونحن في هذه الصفحات نريد ان نسلط الضوء على جانب خاص من النمو عند الانسان وهو النمو المعرفي او النمو المعرفي العقلي كما يعبر عنه احيانا. لا النمو الجسدي العضوي. او النمو الاخلاقي أو النمو الاجتماعي. ثم اخترنا استاذ هذا الفن ومؤسسه العالم الكبير جان بياجه لكى نعرض ما قدمه من نظريات حول النمو المعرفي عند الانسان وهذا ما خصصنا له الفصل الاول. ثم حاولنا ان نفتش عن رأى القران الكريم في النمو المعرفي العقلي عند الانسان وذلك من خلال البحث في الآيات الكريمة والتفاسير الرصينة و المعروفة باحثين عن مراحل النمو المعرفي عند الانسان في رأى القران وما يحيط به من ملاحظات. وذلك ما خصصنا له الفصل الثاني.

### الفصل الاول: النمو المعرفي ومراحله عند جان بياجيه(١)

(۱) جان بياجيه: Jean Piaget ولد ۹ أغسطس ١٨٩٦ -توفي ١٦ سبتمبر ١٩٨٠). كان عالم نفس وفيلسوفاً سويسرى أحصل على الدكتوراه في علم

تمهيد: سنعمل في المحور الاول وبأختصار على ذكر اهم التعريفات اللازمة وذلك من اجل تحديد الموضوع وبيان دائرته. وعليه فسيشمل هذا الفص التعريف بظاهرة النمو في علم النفس واهم عناصرها وتعريف النمو المعرفي ثم تعريف علم النفس النمو والهدف منه ثم تعريف علم النفس المعرفي. وعرض ثم تعريف علم النفس المعرفي. وأما المحور الثاني فهو محتص بنظرية جان بياجيه في النمو المعرفي والتعريف بها وبالمراحل التي اكتشفها.

## المحور الاول: التعريفات اللازمة لبيان موضوع البحث:

اليك ايها القارئ الكريم اهم

البيولوجية وفي عام ١٩٢١ عين مديرا للدراسات بمعهد جان جاك روسوفي جنيف، حيث نشر بعد ذلك كتابين من أشهر كتبه: كتاب: اللغة والفكر عند الطفل وكتاب: الحكم والاستدلال عن الطفل. وقد طور نظرية التطور المعرفي عند الأطفال فيها يعرف الآن بعلم المعرفة الوراثية. أنشأ بياجيه في عام ١٩٦٥ مركز نظرية المعرفة الوراثية في جنيف وترأسه حتى وفاته في عام ١٩٨٠. ويعتبر بياجيه رائد المدرسة البنائية في علم النفس.

التعاريف المهمة والتي تدخل في التعريف بالمراد من النمو المعرفي في علم النفس.

تعريف النمو: يتعرض الإنسان لتغيرات وتطورات في النمو منذ لحظة الإخصاب وحتى مرحلة الشيخوخة ونهاية الحياة. ورغم أن الإنسان عبارة عن وحدة واحدة، إلا أن نمو الفرد العادي يمر بمراحل تتميز كل منها بخصائص معينة (۲).

فالنمو هو الارتقاء الكمي والكيفي للاشياء (٣). و للنمو اتجاهان واضحان نمو جسمي ونفسي ونادرا ما نشاهد احدهما يستقل عن الاخر. الا في حالات قليلة كها التخلف العقلي او الثقافي او النضج الجسمي المبكر (١). ان النمو العقلي المعرفي في مستوياته التصاعدية يبدأ بالادراك

- (۲) سيكولوجية النمو الإنساني/ د. شفيق علاونه/ عان/ الأردن/ دار الفرقان/ ٢٠٠١.
- (٣) الفت حقي. سيكلوجية الطفل (علم نفس الطفولة). ص١٠. مركز الاسكندرية للكتاب. ١٩٩٦. مصر.
- (٤) الفت حقي. سيكلوجية الطفل (علم نفس الطفولة). ص١٠. مركز الاسكندرية للكتاب. ١٩٩٦. مصر.



الحسى وينتهي بالذكاء<sup>(ه)</sup>.

ومن الممكن ان نجد تعريفات للنمو كثيرة. نعرض لبعض منها وبأختصار:

يمكن تعريف النمو عموما: بأنه ما يحدث للكائن الحي من تغيرات كمية وزيادات في الحجم والبنية تبدأ مع بداية تكون البويضة الملقحة وتستمر حتى اكتهال النضج ومن المعروف أن هذه التغيرات الكمية يصاحبها ارتقاء في الوظائف النفسية التي تتمثل في تزايد القدرة على التعلم والتذكر والاستنتاج وحل المشكلات والإبداع والتوافق الاجتماعي والاستقرار الانفعالي والالتزام بأخلاق الجماعة أي أن النمو في الحجم يرافقها ارتقاء وتحسين في الوظائف التعليمية (١).

ومن اهم عناصر النمو هو التغير

- (٥) فؤاد البهى السيد. الاسس النفسية للنمو، ص١٠٩، دار الفكر العربي. ط١٠١٩٥٦،
- (٦) سيكولوجية النمو/ دكتورة حنان عبد الحميد العناني -دكتور عبد الجابريتم -محمد حسن الشناوي/ عمان/ الأردن/ دار الصفاء/ ٢٠٠١.

التقدمي في الاعضاء وفي وظائفها. فهناك التغيير في النوع كما في تحويل الحيوان المنوي الى بويضة وجنين. والتغيير في العدد كما في الاسنان والتغيير في الحجم كما في الطول وفي الشكل كما في صورة الوجه او اعضاء الجسم. كما يلاحظ اطراد النمو في مختلف النواحي الجسمية والعقلية [المعرفية] والانفعالية والاجتماعية<sup>(٧)</sup>.

تعريف النمو المعرفي: و يقصد بالنمو المعرفي هو نمو الوظائف العقلية المعرفية مثل الذكاء العــام والقدرات العقلية المعرفية المختلفة كالعمليات العقلية العليا وكالإدراك والتذكر والانتباه والتخيل والتفكير والتحصيل (^).

تعريف علم نفس النمو: وهو العلم الذي يتناول مظاهر النمو خلال المراحل المختلفة والمتتابعة فيدرس النمو الجسمي

- (٧) كامل محمد محمد عويضة. علم نفس النمو. ص١٩. دار الكتب العلمية. ۱۹۹۱،بىروت.
- (٨) كامل محمد محمد عويضة. علم نفس النمو. ص١٣١. دار الكتب العلمية. ۱۹۹۱،بىروت.

والفسيلوجي. والنمو العقيلي والنمو الانفعالي والنمو الاجتهاعي. وان كان علم النفس يتناول بصفة عامة دراسة وفهم السلوك وضبطه وتوجيهه والتنبؤ به. فان علم النفس النمو يتناول فهم سلوك الفرد وضبطه والتنبؤ به. وهو ينمو منذ بدء حياته حتى نهايتها(٩).

يهدف علم نفس النمو الى دراسة نمو الكائن الحي في مراحله المختلفة. ويلقي الضوء على الخصائص السيكلوجية لكل مرحلة من مراحل النمو لدى الانسان منذ بدء نشأته خلية في بطن امه حتى نهاية وجوده (١٠٠).

### • تعريف علم النفس المعرفي:

هو احد فروع علم النفس العام الذي يعالج نهاذج السلوك الانساني في مجالات حياة الانسان المختلفة والتي تتجاوز حاليا اكثر من خمسين فرعا. وان الظواهر

النفسية والسلوكية التي تصدى لها هذا العلم جعل من علم النفس احد العلوم المتجددة والمتطورة (١١).

ينمو الدماغ بشكل متسارع خلال مراحل الحمل المختلفة حيث يعتبر الدماغ اول ما ينمو من جسم الجنين وفقا لقانون السياق الرأسي في النمو. ومع نمو الدماغ عبر مراحل العمر المختلفة يصبح اكثر تعقيدا واكثر تخصصية. وان اكثر اجزاء الدماغ تطورا عند الولادة هو الدماغ الاوسط واقلها تطورا هو القشرة الدماغية حيث انها الجزء الاكثر ارتباطا مع الأنشطة المعرفية (١٢). و تتطور الحياة العقلية والمعرفية للمراهق تطورا ينحوبها نحو التمايز والتباين توطئة لإعداد الفرد للتكيف الصحيح لبيئته المتغيرة المعقدة. وهكذا تكتسب حياة الفرد الوانا عدة خصبة تساير في جو هر ها تباين المستويات

<sup>(</sup>۹) كامل محمد محمد عويضة. علم نفس النمو. ص۱۷. دار الكتب العلمية. ١٩٩٦، بيروت.

<sup>(</sup>۱۰) كامل محمد محمد عويضة. علم نفس النمو. ص۱۷. دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>۱۱) عدنان يوسف العتوم. علم النفس المعرفي. ص ۲۱. دار المسيرة للنشر. ٢٠٠٤. عان.

<sup>(</sup>١٢) عدنان يوسف العتوم. علم النفس المعرفي. ص ٦١ - ٦٦. دار المسيرة للنشر. ٢٠٠٤. عمان.

الواحدة في المجتمعات المحلفة. وتفاوت المستويات العدة في المجتمع الواحد. وتساير حياة الفرد الحياة الانسانية نفسها في تنظيمها في تنظيمها العام. وفي تباينها وتفاوتها واختلافها وتنوعها وخصوبة میدانها(۱۳).

وخلاصة نظرية بياجه هي: انه ذهب إلى أن إدراك الكائن البشري للعالم حوله ينمو عبر أربع مراحل، هي كالتالي:

- ١. المرحلة الحسية الحركية.
  - ٢. المرحلة الحدسية.
  - ٣. المرحلة العينية.
  - المرحلة التجريدية (١٤).

فقد ركز بياجية على النمو المعرفي. واهتم بدراسة نمو المفاهيم الأساسية عند الطفل مثل مفهوم الزمان. مفهوم المكان. مفهوم العدد. مفهوم المساحة.

وينظر بياجية إلى التطور المعرفي من

(١٣) فؤاد البهى السيد. الاسس النفسية للنمو، ص ۲۰۰، دار الفكر العربي. ط۱، ۱۹۵۲،

(١٤) كمال شاهين. قصة جان بياده وعلم النفس الادراكي. ص٨. منشورات مركز تطوير الفقه الإسلامي. ٢٠١٣.

زاويتين هما: البنية العقلية. و الوظائف العقلية.

فبعد ان لاحظ [بياجه] التداخل الشديد بين الحركة وبين الادراك افرد السنتين الاولى والثانية من عمر الطفل على انها مرحلة الحس -حركية وفيها يميز الطفل بين نفسه وبين الاشياء. وحيث انه لم يتعلم اللغة بعد فإن وسيلته في فهم الاشياء هي معاملتها بيده. ومن العام الثاني الى الرابع ينتقل الطفل الى مرحلة التفكير الاناني. بحيث يتعذر عليه فهم وجهة نظر الاخرين. وكل همه مايريده هو. ومن العام الرابع الى السابع يمر الطفل بمرحلة الحدس، وفيها تظهر قدرة الطفل على التميز بين تقسيهات الاشياء ورتبها. ولكنه يصل الى هذا التفريق بالحدس والتخمين لا بالقياس او المناظرة أثم يتطور بحيث يمكن الحكم على الفروق في الاحجام (٥ سنوات) والاوزان (٦ سنوات) والسعة والمسافات (٧ سنوات). ويكون بهذا قد انتقل الى العمليات المحسوسة (٧ - ١١ سنة) حيث يستخدم المنطق. ويمكنه استخدام العمليات

الحسابية الاكثر تعقيدا. وتصبح له القدرة على تصنيف الاشياء وسلسلة الحوادث. واخيرا يصل الى مرحلة العمليات المعقدة (١١ –١٥ سنة) وفيها تظهر قدرته على التجريد وتكوين المفاهيم بالاضافة الى البرهنة على النظريات (١٥).

#### الفصل الثاني:

النمو المعرفي ومراحله في القرآن الكريم:

مقدمة: نظرية الفلاسفة الإسلاميين في مراحل المعرفة:

تعترف الفلسفة الإسلامية بوجود معرفة عقلية وراء المعرفة الحسيّة والتجريبية، وقد قصرت سائر الفلسفات عن إدراكها ومراحل تلك المعرفة هي كها يلي:

#### ١. المعرفة الحسيّة:

تنقسم المعرفة على حسية وعقلية، والحسية عبارة عن المعرفة السطحية المشتركة بين الإنسان والحيوان، بل ربها تكون في الحيوان أقوى منها في الإنسان،

(١٥) الفت حقي. سيكلوجية الطفل (علم نفس الطفولة). ص٧٧. مركز الاسكندرية للكتاب. ١٩٩٦. مصر.

فالعُقاب يرى الأشياء البعيدة جداً الّتي لا تنالها أبصار غيره، والكلاب تشمّ الروائح الخفية، والخفافيش تحسّ الموانع في الليالي الظلماء، فتتجنّبها... وعلى كلّ تقدير فالمعرفة الحسيّة الّتي تقوم بالحواس الظاهرية تعمّ الإنسان وغيره.

#### ٢. المعرفة العقلية:

المعرفة العقلية هي المفاهيم الكلية التصورية أو القضايا الكليّة التصديقية الّتي ينالها العقل في ظل عمليات خاصة. فالانتقال إلى مفهوم الإنسان الكيّ من مشاهدة عدّة أفراد متهاثلة، معرفة عقلية تصورية، كها أنّ انتزاع قاعدة كليّة (كانصهار الحديد عند درجة خاصة) من عمليات تجريبية متكررة، معرفة عقلية تصديقة.

وقد أوضحنا فيها تقدّم كيفية انتقال الإنسان إلى المفاهيم والقوانين الكليّة، غير أنّ هناك غموضاً في كفية صنع الكليات من مشاهدة الجزئيات، والرابطة المنطقية القائمة بين المعرفة الحسيّة والمعرفة العقلية. فانّ الإنسان عندما يطل بنظره إلى أفراد محدودة، كيف يصنع منها مفهوماً

كلّياً يشملها وغيرها؟. أو أنّه عندما يجرى عملية التجربة على عناصر خاصة، كيف يصنع منها قاعدة كلية تعم ما جرّبه وغيره (١٦)؟.

## المحور الاول: الاشارات القرآنية للنمو الانساني المعرفي عند الانسان:

يقول الدكتور عبد الستار سمير الرجب و إن مراحل النمو النباتي ذكرت في القرآن الكريم في آيات عدة: ﴿ أَلَمُ تَرَأَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءً فَسَلَكُهُ، يَنَكِيعَ فِ ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يُغْرِجُ بِهِ ۚ زَرْعًا ثُغْلِفًا ٱلْوَنَهُ أَمَّ يَهِيجُ فَ تَرَكُهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَجْعَلُهُ ، حُطَامًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَىٰ لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴾ [سورة الزمر: ٢١](١٧). كما يتصل [اسم الله [تبارك] والذي هو من الاسماء الحسني] في مقام الخليقة بأنّها في حالة نموّ و تكامل مستمر، لأنّ خالقها يعطيها بركة

تلو أخرى، ممّا يدلّ على أنّ مسيرة الخلق تصاعدی(۱۸).

ولقد بعث الله الانبياء على من منتهى الكمال الى البشر رحمة منه تعالى. وليست وظيفة هؤلاء المرسلين إلّا حمل الرسالة الربانية إلى المرسل إليهم دونها زائد أو ناقص، نقلا لهم إلى الرشد العقلي و المعرفي، دون ادعاء أن لهم ما لله من شؤون، و لا ضرب بهم في تيه الفلسفات الَّذهنية و المجادلات اللاهوتية المختلقة، التي استنفدت طاقات الإدراكات البشرية أجيالا بعد أجيال (١٩).

و في العصر الذي تنزَّل فيه القرآن مخبرا عن مراحل التّخلّق البشري بمصطلحات دقيقة تنطبق مع قواعد المعرفة الحديثة و مثبتا أنّ تخلق الجنين و تطوره يتم على مراحل و أطوار حيث يقول تعالى: ﴿ مَّالَكُو لَانْرَجُونَ لِلَّهِ

(١٧) خالد فائق العبيدي. النبات و الإنبات و

الكتب العلمية. ١٤٢٦ هـ. بيروت.

الحيوانات و الحشرات. ج٧،ص: ١٧، دار

<sup>(</sup>۱۸) السيد محمد تقي المدرسي. من هدى القرآن، ج١٦، ص: ١٣٧، دار محبي الحسين. ط۱. ۱۹۱۹هـ. طهران.

<sup>(</sup>١٩) الفرقان في تفسير القرآن بالقرآن، ج١٠، ص: ٣٣، منشورات الثقافة الاسلامية. ط۲. قم.

<sup>(</sup>١٦) الشيخ جعفر السبحاني. نظرية المعرفة. ص: ١٩٩ -٢٠٣. مؤسسة الامام الصادق. ١٤٩٢هـ. قم.

الخلق الكامل، أو في ما تعبر عنه مراحل

النمو الإنساني من الطفولة إلى الشباب،

وَقَارًا اللهِ وَقَدْ خَلَقَكُمُ أَطُوارًا ﴾ [سورة نوح: ١٤] (٢٠). وقال ابن عبّاس وقتادة وعكرمة و السدي و ابن زيد: معناه من نطفة ثمّ من مضغة... إلى آخر أطوار الإنسان (٢٠).

وهناك مجموعة من الايات التي يمكن ان نجعلها مدخلا وتمهيدا لبحثنا هذا. نجدها تشير الى نمو الانسان و وجود قوة النمو فيه ولعل من تلك الابات:

اولا: قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَنُ اللّهُ عَن نُطُفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ أَنّا خَلَقْنَهُ مِن نُطُفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُبِينٌ ﴾ تشيرالاية الى النمو في الانسان(٢١). ثانيا: ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمُ أَطُوارًا ﴾ أي خلق كلّ واحد منكم تارات متنوّعة، و ذلك في ما تعبر عنه الأطوار الجنينية من النطفة إلى العلقة إلى المضغة إلى الميكل العظمى إلى العلقة إلى المضغة إلى الميكل العظمى إلى

إلى الشيخوخة (١٣٠). والشيخوخة و١٣٠٠. والشا: قوله تعالى: وأثم يُغرِبُكُم والمنالا و إنّها أفرد لارادة الجنس و الجنس يصدق على الكثير، أو على تأويل و يخرج كلّ واحد منكم، أو لأنّه في الأصل مصدر و هو في هذا المنزل في التزايد و النمو قوة و كمّا، فيكمل قواه و يزيد مقداره شيئا فشيئا بحسب ما يقتضيه الطبيعة فيلقى الأشياء بذهن ضعيف و معرفة ناقصة ثمّ لا يزال يتزايد في المعرفة قليلا قليلا و شيئا بعد شيء حتى يألف الأشياء و يتمرّن عليها و يصل إلى غايته و يخرج من حدّ الحيرة فيها إلى التصرّف في المعاش بعقله (١٤٠).

رابعا: و قوله ﴿ لَتَرَكُّ بُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴾

<sup>(</sup>۲۳) السيد محمد حسين فضل الله. تفسير من وحي القرآن، ج۲۳، ص: ۱۲، دار الملاك للطباعة. ط۲. ۱٤۱۹ هـ، بيروت.

<sup>(</sup>٢٤) المولى صالح المازندراني. شرح الكافي-الأصول و الروضة. ج١، ص: ١٣٠، تحقيق ابوالحسن الشعراني. المكتبة الاسلامية. ط١، ١٣٨٢هـ. طهران.

<sup>(</sup>۲۰) يوسف الحاج احمد. موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن و السنة. ص: ١١٢.

<sup>(</sup>٢١) محمد هادي معرفة. التمهيد في علوم القرآن، ج٦، ص: ٨٠.

<sup>(</sup>۲۲) وهبة بن مصطفى الزحيلي، التفسير المنير في العقيدة و الشريعة و المنهج، ج۲۲، ص۲۹۰. دار الفكر ۱٤۲۲ هـ. بيروت.

يشمل التطور والنمو المعرفي العقلي. المحور الثاني:

### المراحل الثلاث العامة للنمو المعرفي:

يمكن تقسيم مراحل النمو المعرفي للانسان على ثلاث مراحل؛ استنادا الى التقسيم العام للنمو في الانسان الذي تشير اليه آية المراحل الثلاث وهي قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفَا وَشَيْبَةً يَخْلُقُ مَا يَشَاءً ۖ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴾ [سورة الروم: ٥٤]، وبالتالي سيكون الانسان من الجهة المعرفية عابرا لثلاث مراحل هي:

المرحلة الاولى: مرحلة الضعف المعرفي والعقلي. وهي مرحلة الطفولة مرحلة سرعة وسهولة التعلم وقوة الحفظ.

المرحلة الثانية: مرحلة القوة في المجال المعرفي والعقلي. وهي مرحلة ما بعد الطفولة الى كمال الرشد و وصول قوة التفكر ولذاكرة الى قمتها.

المرحلة الثانية: مرحلة الضعف المعـــر في والعقلي الثانية (التنكيس).

ففي الآية إشارة إلى أن المراحل التي يقطعها الإنسان في مسيره إلى ربه مترتبة متطابقة (٢٥٠)، فقيل ان معناه منزلة عن منزلة و طبقة عن طبق و قيل: معناه حالا عن حال من أحياء و إماتة، ثم أحيا(٢٦)، من النطفة الى الطفولة الى سن الشباب والهرم(۲۷) و قيل: درجة بعد درجة، و رتبة بعد رتبة، في القرب من الله و رفعة المنزلة، و قيل: المعنى: لتركبن حالا بعد حال كل حالة منها مطابقة لأختها في الشدّة، و قيل المعنى: لتركبن أيها الإنسان حالا بعد حال من كونك نطفة، ثم علقة، ثم مضغة، ثم حيا و ميتا و غنيا و فقير (٢٨). فجيمع البشر خاضعين لقانون لتطور العام والذي

(٢٥) السيد محمد حسين الطباطبائي. الميزان في تفسير القرآن، ج٠٢، ص: ٢٤٧،مؤسسة النشر الاسلامي. ط٥. ١٤١٧هـ. قم.

(٢٦) الشيخ محمد بن الحسن الطوسي. التبيان في تفسير القرآن، ج١٠، ص: ٣١. دار احياء التراث العربي، ببروت.

(۲۷) على اكبر القرشي. تفسير أحسن الحديث، ج١٢، ص: ١٥، مؤسسة البعثة. ط٣. ١٤١٩هـ. طهران.

(٢٨) محمد بن على الشوكاني. فتح القدير، ج٥، ص: ٤٩. دار ابن الكثير. ١٤١٤هـ. بيروت.

وهي مرحلة النزول والضعف الحفظي والعلمي من الرشد باتجاه الشيخوخة.

## المحور الثالث: المراحل الخاصة للنمو المعرفي في الاشارات القرانية

تمهيد: قد يكون هذا المحور هو مركز القلب من البحث وهو زبدته. وقد وجدنا النمو المعرفي ومراحله مشاراً اليها في القران وفي تفاسير المسلمين بشكل متناثر ولم تدرس القضية دراسة موضوعية تخصصية مركزة. فقمنا بجمع ما وجدناه حول الموضوع مشيرين اليه بالنقاط التالية:

اولا: هناك طائفة من الآيات التي تشير الى جعل و غرز بعض الحواس في اصل خلقة الانسان. اخترنا منها على سبيل المثال: ﴿ وَهُوَ اللَّذِي ٓ أَنشاً لَكُرُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَنْفِدَةً قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ والمؤمنون: ٧٨].

إذ يظهر من الآية ان الله هو الذي بذر تلك الحاستين في خلقة الانسان، و بعد هاتين الحاستين اللتين هما مفتاح الإدراك لعالم المادة، يأتي العقل الذي ينتزع

الأفكار ممّا تموّنه به الحواس، و يجتاز الطبيعة إلى ما وراءها، و مهمّته النقد و الاستنتاج و الترتيب و التعميم و تحليل محصّلة حاسّتي البصر و السميع (٢٩). ويقول العلامة الطباطبائي في تفسير الآية: ثم يرقى بفؤاده أي بتعقله إلى ما فيوق المحسوسات و الجزئيات فيتعقل الكليات فيتعقل الكليات فيحصل القوانين الكلية، و يغور متفكرا في العلوم النظرية و المعارف الحقيقية، و ينفذ بسلطان التدبر في أقطار الساوات و الأرض (٣٠). وبذلك لاحظنا اشارة المفسرين الى النمو العرفي في هذه الآية.

ثانيا: تصور ثان لمرحل النمو المعرفي في القرآن: وذلك من خلا قوله تعالى: ﴿ اَعْلَمُواْ أَنَّمَا اللَّهَيَوْةُ الدُّنْيَا لِعِبُ وَلَمْتُ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ ابَيْنَكُمُ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمُولِ وَالْأَوْلَادِ ﴾ وَتَفَاخُرُ ابَيْنَكُمُ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمُولِ وَالْأَوْلَادِ ﴾ [سورة الحديد: ٢٠].

فالآية ترسم بوضوح وضع الحياة

<sup>(</sup>۲۹) الشيخ مكارم الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج١٠، ص: ٨٨٨.

<sup>(</sup>٣٠) السيد محمد حسين الطباطبائي. الميزان في تفسير القرآن، ج١٥، ص: ٥.

الدنيا و المراحل المختلفة [ومنها المراحل المعرفية] و المحفّزات و الـظـروف و الأجواء التي تحكم كلّ مرحلة من هذه المراحل، حيث يقول سبحانه: ﴿ ٱعْلَمُوٓاْ أَنَّمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبُّ وَلَهُوٌّ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُا ۗ بيِّنَكُمْ وَتُكَاثُرٌ فِي ٱلْأَمْوَلِوَٱلْأَوْلَدِ ﴾.

و بهذه الصورة فإنّ «الغفلة» و «اللهو» و «الزينة» و «التفاخر» و «التكاثر» تشكّل المراحل الخمس لعمر الإنسان.

ففى البداية مرحلة الطفولة، و الحياة في هذه المرحلة عادة مقترنة بحالة من الغفلة و الجهل و اللعب.

ثمّ مرحلة المراهقة حيث يأخذ اللهو مكان اللعب، و في هذه المرحلة يكون الإنسان لاهثا وراء الوسائل و الأمور التي تلهيه و تبعده عن الأعمال الجدّية.

و المرحلة الثالثة هي مرحلة الشباب و الحيوية و العشق وحبّ الزينة.

و إذا ما تجاوز الإنسان هذه المرحلة فإنّه يصل إلى المرحلة الرابعة حيث تتولّد في نفسه دوافع العلو و التفاخر.

و أخيرا يصل إلى المرحلة الخامسة

حيث يفكّر فيها بزيادة المال و الأولاد و ما إلى ذلك.

و المراحل الاولى تشخّص حسب العمر تقريبا، إلَّا أنَّ المراحل اللاحقة تختلف عند الأشخاص تماما، و البعض من هذه المراحل تستمر مع الإنسان إلى نهاية عمره، كمرحلة جمع المال، و بالرغم من أنّ البعض يعتقد أنّ كلّ مرحلة من هذه المراحل الخمس تأخذ سنين من عمر الإنسان مجموعها أربعون سنة(٣١)، حيث تتثبت شخصية الإنسان عند وصوله إلى هذا العمر.

كما أنّ بعض الأشخاص يمكن أن تتوقّف شخصيتهم في المرحلة الاولى و الثانية حتّى مرحلة الهــرم، و لذا فإنّ

(٣١) ولعله اشارة الى تفسير قوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدُّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ﴾ [سـورة الاحقاف: ١٥].

وبلوغ الأشــد يــتراوح بـين الثلاثين و الأربعين. و الأربعون هي غاية النضج و الرشد، و فيها تكتمل جميع القوى و الطاقات، و يتهيأ الإنسان للتدبر و التفكر في اكتهال و هدوء. (راجع السيد بن قطب الشاذلي. في ظلال القرآن. ج٦، ص: ۲۲۲۲.

سهات هذه المرحلة تبقى هي الشاخصة في سلوكهم و تكوين شخصياتهم، حيث اللعب و الشجار و اللهو هو الطابع العام هم، و تفكيرهم منهمك للغاية في تهيئة البيت الأنيق و الملابس الفاخرة و غير ذلك من متع الحياة الدنيا حتّى الموت.. إنهم أطفال في سنّ الكهولة، و شيوخ في روحية الأطفال.

و يذكر سبحانه مثالا لبداية و نهاية الحياة و يجسد الدنيا أمام أعين الناس بهذه الصورة حيث يقول سبحانه: ﴿ كُمْثُلِ غَيْثٍ أَعْبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَائُهُۥ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَنهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطْنَمًا ﴾.

«كفّار» هنا ليس بمعنى الأشخاص غير المؤمنين، و لكن بمعنى «الزرّاع» لأنّ أصل الكفر هو التغطية، و بها أنّ الزارع عند ما ينشر البذور يغطّيها بالتراب، فقد قيل له كافر، و يقال أنّ «الكفر» جاء بمعنى القبر أحيانا، لأنّه يغطّي جسم الميّت كها ورد في [سورة الفتح: ٢٩].

و في الحديث عن النمو السريع للنبات يقول تعالى: ﴿ يُعُجِبُ ٱلزُّرَّاعَ ﴾

إذ وردت هنا كلمة «الـزرّاع» بدلا من الكفّار (۲۲).

ثالثا: مرحلة الاشتداد العقلي: ﴿ حَقَّىٰ يَبْلُغُ أَشُدَهُۥ ﴾ [سورة الانعام: ١٥٢]، أي حتى يقوى و يكمل عقل (٣٣).

فتارة أطلقه على سنّ البلوغ كقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَفْرَبُواْ مَالَ ٱلْمِيَدِهِ إِلَّا بِالَّتِي هِي الْمَانُ حَتَّى يَبْلُغُ أَشُدُهُ ﴾ [سورة الاسراء: ٣٤]. و تارة يرد هذا المعنى في وصول الإنسان الى أربعين سنة، كقوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا بِلَغَ أَشُدَّهُ وَبِلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ﴾ [سورة الاحقاف: ١٥]، و تارة يراد به ما قبل مرحلة الشيخوخة و الكبر، كقوله تعالى: ﴿ مُمَّ يُخْرِجُكُمُ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُواً عَالَى: ﴿ مُمَّ يَخْرِجُكُمُ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُواً لَا تَعْالَى: ﴿ مُمَّ يَخْرِجُكُمُ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُواً لَا تَعْالَى: ﴿ مُمَّ يَخْرِجُكُمُ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُواً لَا تَعْالَى: ﴿ مُنْ يَخْرِجُكُمُ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُواً لَا تَعْالَى: ﴿ وَالْمَانِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

(۳۲) الشيخ مكارم الشيرازي. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج۱۸، ص: ٥٥. (٣٣) الشيخ محمد السبزواري. الجديد في تفسير القرآن المجيد، ج٣، ص: ١٠.

# أَشُدَّكُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوالشُّيُوخًا ﴾.

و لعل هذا التفاوت في التعبيرات آت من طيّ الإنسان مراحل مختلفة لاستحكام الروح و الجسم، و لا شكّ ان الوصول الي سنّ البلوغ واحد من هذه المراحل.

و بلوغ الأربعين الذي يكون توأما للنضج الفكرى و العقلى مرحلة ثانية، كما ان المرحلة الثَّالثة تكون قبل ان يسير الإنسان نحو قوس النّزول و يبلغ الضعف و الوهن!. و على كل حال فإنّ المقصود في الآية -محل البحث -هو مرحلة البلوغ الجسمى و الروحى الذي ظهر في يوسف بداية شباب (٣٤).

ولكن هناك من المفسرين من لا يرى لتحديد سن الاربعين مدخلا. لكي نحددها كمرحلة نمو معرفي خاتمة. قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَ الَّيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمَا ۗ وَكُذَالِكَ نَجْرِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ بلوغ الأشد أن يعمر الإنسان ما تشتد به قوى بدنه و تتقوى به أركانه بذهاب آثار الصباوة، و يأخذ ذلك من ثمانية عشر من عمره إلى

(٣٤) الشيخ مكارم الشيرازي. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج٧، ص: ١٧٤.

سن الكهولة التي عندها يكمل العقل و يتم الرشد.

و الظاهر أن المراد به الانتهاء إلى أول سن الشباب دون التوسط فيه أو الانتهاء إلى آخره كالأربعين، و الدليل عليه قوله تعالى في موسى الله: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ, وَاسْتَوَى ءَانَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمًا ﴾ [سورة القصص: ١٤] حيث دل على التوسط فيه بقوله: «اسْتَوى»، و قوله: ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَعُ أَشُدُّهُ وَيَلِغُ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِيٓ أَنَّ أَشْكُر نِعْمَتَكَ ﴾ [سورة الأحقاف: ١٥] فلو كان بلوغ الأشد هو بلوغ الأربعين لم تكن حاجة إلى تكرار قوله: ﴿ بِلَغُ ﴾.

فلا مجال لما ذكره بعضهم: أن المراد ببلوغ الأشد بلوغ الثلاثين أو الثلاث و الثلاثين، و كذا ما قاله آخرون إن المراد به بلوغ الأربعين و هو سن الأربعين. على أن من المضحك أن تصبر امرأة العزيز عن يوسف مدى عنفوان شبابه و ريعان عمره حتى إذا بلغ الأربعين من عمره و أشرف على الشيخوخة تعلقت به و راودته عن نفسه (۳۵).

(٣٥) السيد محمد حسين الطباطبائي. الميزان في

عن هيجان الغضب و عدم المعاجلة في العقوبة فإنه إنها يكون عن استقامة التفكير (٣٨). خامسا: تصور آخر لمراحل المعرفة:

ذكر الله سبحانه في هذه الآيات ﴿ وَمِنْ ءَايُنتِهِۦٓ أَنَّ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمُ أَزْوَجُا لِتَسَكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُّوذَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيْتِ لِقَوْمٍ يَنْفَكَّرُونَ اللهُ وَمِنْ ءَايَكْ لِهِ عَلَقُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْنِلَافُ أَلْسِنَنِكُمْ وَأَلُونِكُمْ ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَنتِ لِلْعَالِمِينَ ﴿ أَنَّ ۖ وَمِنْ ءَايَنْهِمِ مَنَامُكُمْ ۗ بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْنِغَآ قُرُكُم مِّن فَصْلِهِ ۚ إِنَّ ا فِي ذَالِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ وَمِنْ ءَايَكِنِهِ عَرُبِكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَثُنَزُّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَيُحْى، بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِنَ فِي ذَالِكَ لَأَيْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [سورة الروم: ٢١ -٢٤] أربع جمل عقب كل آية، و لعلُّها تخبر عن مراحل المعرفة، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَّيَنتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُّرُونَ ﴾ ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَّيَنتِ لِّلْعَكِلِمِينَ ﴾ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْنَتٍ

رابعا: مرحلة الخُلُم: ﴿ وَإِذَا بِكُغُ ٱلْأَطْفَالُ مِنكُمُ ٱلْحُلْمَ فَلْيَسْتَنْذِنُوا كَمَا ٱسْتَغْذَنَاٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ [سورة النور: ٥٩] يقول الراغب الاصفهاني -من الجهة اللغوية -الحلم: ضبط النفس و الطبع عن هيجان الغضب، و جمعه أحلام-أم تأمرهم أحلامهم -قيل معناه عقولهم، وليس الحلم في الحقيقة هو العقل، لكن فسروه بذلك لكونه من مسببّات العقل (٢٦). و كلمة «الحلم» على وزن «كتب» بمعنى العقل و الكناية عن البلوغ، الذي يعتبر توأما لطفرة عقلية و فكرية، و مرحلة جديدة في حياة الإنسان (٣٧)، ويسمى العقل حلم الأنه استقامة التفكر، و منه أيضا الحلم لزمان البلوغ قال تعالى. ﴿ وَإِذَا بِكَغَ ٱلْأَطُّفَالُ مِنكُمُ ٱلْحُلْمَ ﴾. أي زمان البلوغ، بلوغ العقل، و منه الحلم بكسر الحاء بمعنى الأناءة ضد الطيش و هو ضبط النفس و الطبع

تفسير القرآن، ج١١، ص: ١١٨..

<sup>(</sup>٣٨) السيد محمد حسين الطباطبائي. الميزان في تفسير القرآن، ج١، ص: ١٨٨.

<sup>(</sup>٣٦) الراغب الاصفهاني. مفردات غريب القران. مادة «حلم».

<sup>(</sup>٣٧) الشيخ مكارم الشيرازي. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج١١، ص: ١٦.

لِّقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴾ ﴿ إِنَ فِي ذَلِكَ لَأُينَتِ لِقُوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ فنحن بحاجة إلى الفكر و العلم و السماع و العقل.

فنحن نفكّر حتى نحصل على العلم، و العلم يدعونا للاستفادة من علوم الآخرين عبر سماع علومهم و أخبارهم، و عند ما نجمع علومنا إلى علومهم آنئذ نعقل، و عند ما نعقل نصبح مؤمنين بالله عزّ و جلّ، لأننا نستطيع أن نستوعب آياته و نتوصّل بها إليه (٣٩).

### المحور الرابع:

ملاحظات مع المراحل المعرفية في القرآن ونريد في هذا المحور ان نسجل الملاحظات التي صادفتنا خلال البحث عن مراحل النمو المعرفي والعقلي في القران الكريم. فهي ملاحظات لا تقل اهمية عن بيان نفس مرحل النمو المعرفي في القران الكريم. فهي مكملة وقد كون مؤسسة له ايضا. وهي في نقاط كم يلي:

مرحلة الافول المعرفي: ﴿ وَمِنكُمْ مَّن اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الله

(٣٩) السيد محمد تقي المدرسي. من هدى القرآن، ج١٠ ص: ٤٤، دار محبى الحسين. ط۱.۱۹۱۹هـ. طهران.

يُرَدُّ إِلَىٰٓ أَرْذَٰلِ ٱلْعُمُرِ لِكُنْ لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمِر شَيُّ ﴾. تدل على بعض ان الناس لا كل البشرية يمرون بمرحلة فقد المعلومات والنسيان في فترة متأخرة من العمر وقد تكون هذه اشارة الى مرض الزهايمر.

٢. ان قوة النمو المعرفي بيد الله ( من حيث الاصل ومن حيث العمل ومن حيث سرعة النمو): قال تعالى ﴿ أُمِّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَكرَ ﴾ [سورة یونس: ۳۱].

فالله الذي يهب النفس القدرة على أداء وظائفها أو يحرمها، و يصححها أو يمرضها، و يصرفها إلى العمل أو يلهيها، و يسمعها و يربها ما تحب أو ما تكره... ذلك ما كانوا يدركونه يومئذ من ملك السمع و الأبصار. و هو حسبهم لإدراك مدلول هذا السؤال و توجيهه. و ما يزال البشر يكشفون من طبيعة السمع و البصر، و من دقائق صنع الله في هذين الجهازين ما يزيد السؤال شمولا و سعة. و إن تركيب العين و أعصابها و كيفية إدراكها للمرئيات، أو تركيب الأذن و

أجزائها و طريقة إدراكها للذبذبات، لعالم وحده يدير الرؤوس، عند ما يقاس هذا الجهاز أو ذاك إلى أدق الأجهزة التي يعدها الناس من معجزات العلم في العصر الحديث!. و إن كان الناس يموهم و يروعهم و يبهرهم جهاز يصنعه الإنسان، لا يقاس في شيء إلى صنع الله. بينها هم يمرون غافلين بالبدائع الإلهية في الكون و في أنفسهم كأنهم لا يبصرون و لا يدركون (١٠٠٠). فأن السمع فيزيائيا ينتهي الى عملية ميتافيزيقية غير مادية او معلومة. وكذا البصم.

٣. يولد الانسان بدرجة الصفر العرفية: قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجُكُمْ مِّنْ بُطُونِ أَمَّ هَا تَعَلَى ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجُكُمْ مِّنْ بُطُونِ أَمَّ هَا يَحْكُمُ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْدِدَةً لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْدِدَةً لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْدِدَةً لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْدِدَةً مَا لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْدِدَةً مَن المُحرجكم لَعَلَيْكُمُ مَتَمْكُمُونَ ﴾. أي أخرجكم من أرحامهن بالتولد و الحال أن نفوسكم خالية من هذه المعلومات نفوسكم خالية من هذه المعلومات التي أحرزتموها من طريق الحس و الخيال و العقل بعد ذلك. و الآية الخيال و العقل بعد ذلك. و الآية الخيال و العقل بعد ذلك. و الآية المحمد ال

تؤيد ما ذهب إليه علماء النفس أن لوح النفس خالية عن المعلومات أول تكونها ثم تنتقش فيها شيئا فشيئاً (١٤). وهـو ما يثبت النمو المعرفي، المعرفة كانت صفرا ثم تتطور عند الانسان، وهذ لايعني عدم وجود معارف بالقوة تتحول الى الفعل بالمثيرات والمحفزات المعرفية وادوات معرفية مغروزة بالفطرة بها يتطور معرفيا وعقليا.

للرحلة المعرفية المحالة على الانسان: إنّ للمعرفة مراحل، أعلاها هي تلك المعرفة التي تخص ذات الله المقدسة، و التي لا يمكن لأي أحد أن يعرفها أو يطلع عليها غير ذاته المقدسة التي تعرف كنه ذاته المقدسة، و الحديث الشريف المذكور يشير إلى هذا المعنى. أمّا بقية المراحل التي تأتي بعد هذه المرحلة و التي يمكن للعقل البشري أن يتعرف عليها، هي مرحلة معرفة صفات الله بصورة عامة و معرفة أفعاله بصورة

<sup>(</sup>٤٠) السيد بن قطب الشاذلي. في ظلال القرآن. (٤١) السيد ج٣، ص: ١٧٨.

<sup>(</sup>٤١) السيد محمد حسين الطباطبائي. الميزان في تفسير القرآن، ج١٢، ص: ٣١٣.

مفصلة، و هذه المرحلة كما ذكرنا ممكنة بالنسبة للإنسان، و المراد من معرفة الله " الوصول إلى هذه المرحلة، و الآية(٤٢) مورد بحثنا تحدثت عن هذه المرحلة، حيث أن المشركين يجهلون هذا المقدار من المعرفة أيضا(٤٣).

فإننا نرى القران الكريم يشير الى ان النمو المعرفي له نهاية محددة. وذلك الحد هو عدم تجاوز النمو المعرفي مرحلة معرفة حقيقة الذات الالهية المقدسة. والامتناع هذا عرفناه من خلال قصة سيدنا موسى الله إذ قد طلب موسى لنفسه الرؤية القمة التي هي فوق كيانه المعرفي. و على هامشها الرؤية البصرية المقترحة من قومه فجاء الجواب «لن تراني» و الأصل رؤيته الخاصة، و هي المناسبة ل «وَ لكِن

(٤٢) الآية هي قوله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدُرهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَ تُكُهُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَٱلسَّمَاوَتُ مَطُويَّاتُ بيَمِينِهِ : سُبْحَنَهُ، وَتَعَكِّلُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [سورة الزمر: ٦٧].

(٤٣) الشيخ مكارم الشيرازي. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج١٥، ص: ١٤٨. الناشر: مدرسة الامام على الله طا. ١٤٢١ هـ. قم.

انْظُرْ إِلَى الْجُبَل..» دون المستحيلة، فانها مرهنة البطلان و الاستحالة دون حاجة إلى برهنة حسية (٤٤).

ثم ما هي الصلة بين إمكانية رؤيته تعالى لموسى و بين أن يستقر الجبل مكانه في ذلك التجلي، إلَّا أن يكون الجبل في ذلك التجلي مثالا لموسى المنافئ أنه لا يستطيع التجلى المعرفي القمة لله ما دام هو موسى الذي لم يبلغ مبلغ أول العارفين إلّا أن يموت في ذلك التجلّي، ثم لا يفيده الموت أيضا أن يتجلى له ربه في الحالة التجردية البرزخية، فإنها ذلك مخصوص بأول العارفين و خاتم النبيين محمد الله حين «دَنا فَتَدَلَّى. فَكانَ قابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْني... وَ لَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرى. عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهى. عِنْدَها جَنَّةُ المُأْوى» (٥٣: ١٢) و لو لم يكن مكلفا باستمرارية هذه الرسالة التي تتطلب مواجهة الخلق لم يخرج عن هذه الحالة التجردية المعرفية القمة، خارقة لكافة الحجب الظلمانية و النورانية بينه و بين الله، حتى حجاب نفسه، فلم يبق-

<sup>(</sup>٤٤) الفرقان في تفسير القرآن بالقرآن، ج١١، ص: ۲۹٥.

إذا حجاب لتلك المعرفة، إلّا ذات الله التي لا ترتفع لأحد (١٤٥).

للقين مراحل اشتدادية: وهي ما اشار اليه قال تعالى: ﴿ كُلَّا لُوتَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ ۞ لَتَرَوُنَ ٱلْجَحِيمَ
 شُمَّ لَتَرَوُنَ عَيْنَ ٱلْيَقِينِ ﴾
 السورة التكاثر: ٥ -٧].

«اليقين» يقابل «الشك»، كما إنّ «العلم» يقابل «الجهل»، و اليقين يعني وضوح الشيء و ثبوته. و يستفاد من الرّوايات أنّ اليقين هو أعلى مراحل الإيهان و لليقين ثلاث مراتب: الأولى علم اليقين. و الثانية عين اليقين و هي فوق مقام علم اليقين. و الثالثة حق اليقين. و هي أرقى من السابقتين. فالسالك بعد وهي أرقى من السابقتين. فالسالك بعد إكهال المرتبة الثانية، و ارتقائه في يقينه بنتيجة رياضاته النفسانية، يصل إلى مقام يصير فيه بصره حديدا و سمعه شديدا، فيرى ما لا ترى عيون غيره من الناس، و يسمع ما لا تسمع آذانهم، و يدرك ما لا يخطر على قلوب أقرانه، إذ ترتفع ما لا يخطر على قلوب أقرانه، إذ ترتفع

(٤٥) الفرقان في تفسير القرآن بالقرآن، ج١١، ص: ٢٨٤.

الحجب، و تزول الأغطية، فيرى الأشياء على ما هي عليه بحقائقها و بواطنها و كها يرى ظواهرها سواء بسواء (٢١).

فلليقين مراتب، أشارت إليها الآية أعلاه و الآية (٩٥) من سورة الواقعة: ﴿ إِنَّ هَذَا لَمُوَ حَقُّ ٱلْيَقِينِ ﴾. وهي ثلاثة:

- ١. علم اليقين: و هـو الذي يحصل للإنسان عند مشاهدتـه الدلائل المختلفة، كأن يشاهد دخانا فيعلم علم اليقين أن هناك نارا.
- عين اليقين: و هـ و يحصل حين يصل الإنسان إلى درجة المشاهدة كأن يرى بعينه مثلا النّار.
- ٣. حقّ اليقين: و هو كأن يدخل الإنسان النّار بنفسه و يحسّ بحرقتها، و يتصف بصفاتها. و هذه أعلى مراحل اليقين (٧٤).

٦. موانع النمو المعرفي في القران: وكما

- (٤٦) محمد بن حبيب الله. إرشاد الأذهان إلى تفسير القرآن، ص: ٨. دار التعارف للمطبوعات. ١٤١٩ هـ. بيروت.
- (٤٧) الشيخ مكارم الشيرازي. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج٠٠، ص: ٤٢٤.

لاحظنا وجود ايات قرآنية تشير الى المعرفي عند الانسان. نذكر منها ما يلي:

أ. التقليد الاعمى: ﴿ وَكَذَلِكَ مَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاتَنرِهِم مُّفَتَدُونَ الله اللهِ قَلَ أُولَوَ جِئْتُكُم بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدتُم عَلَيْهِ ءَابَآءَكُم قَالُوٓا إِنَّا بِمَآ أَرْسِلْتُم بِهِ عَكَفِرُونَ ﴾ [سورة الزخرف: ٢٣ - ٢٤].

ب. التعصب والتقليد الاعمى يمنع الفكرو العقل: ﴿ مَاجَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَاسَ إَبِهَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامِ وَلَكِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبِّ وَٱكْثَرُهُمْ لَا يُعْقِلُونَ اللَّهُ وَإِذَا قِيلَ لَهُمَّ تَعَالُواْ إِلَىٰ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ قَالُواْ حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَاۚ أُوَلَوْ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾ [سور ة المائدة: ٣٠١ –٤٠١].

> ج. اتباع الهوى يمنع النشاط العقلي: ﴿ أَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَىٰهَهُ، هَوَىٰهُ أَفَأَنَتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ اللَّهِ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

أَكْثُرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ وجود موانع تؤخر وتعطل النمو إِلَّاكَأَلْأَنَّهُمْ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَكِيلًا ﴾ [سورة الفرقان: ٣٤ -٤٤].

٧. القوى المعرفية لدى الانسان: هناك بعض الاعضاء عند الانسان او القوى التي تؤدي الى تزويده بالمعرفة والمعلومات المختلفة وبالتالي تعمل على التطور والنمو المعرفي عند خليفة الله في ارضه ومخلوقه المكرم الا وهو الانسان. وتلك الادوات التي تعد بمجموعها البوابة المعرفية للإنسان -التي اشار اليها القران الكريم -والتي من خلالها ينطلق هذا الكائن الي السمو بعيدا عن ثقل الترابية. وتلك لادوات هي كما يلي:

- ١. قوة النظر الحسية بالعين: قال تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِيَّ أَنْشَأَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصُارَ ﴾.
- ٢. قوة السمع الحسي بالأذن: قال تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِيَّ أَنشَأَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصُارَ ﴾.
- ٣. قوة اللمس الحسى باليد: قال تعالى: ﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِنَبًا فِي قِرْطَاسِ فَلْمَسُوهُ

بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَلْذَاۤ إِلَّا سِحْرٌ مُبْيِنٌ ﴾ [سورة الانعام: ٧].

ع. قوة التذوق الحسي بالسان: قال تعالى: ﴿ بَيْضَآءَ لَذَةٍ لِلشَّرِبِينَ ﴾ [سورة الصافات: ٤٦] و قوله تعالى: ﴿ لَبَنَا خَالِصًا سَآبِغًا لِلشَّرِبِينَ ﴾ [سورة النحل: ٦٦].

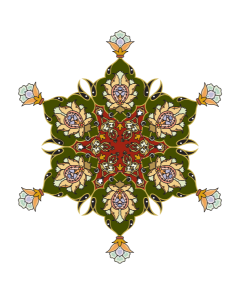
٥. قوة الذاكرة: قال تعالى: ﴿ وَنَسُواْ حَظَا مِمَا ذُكِرُواْ بِهِ ﴾ [سورة المائدة: ١٣] و قوله تعالى: ﴿ لِكُنْ لَا يَعْلَمُ بَعْدُ عِلْمِ شَيْئًا ﴾.

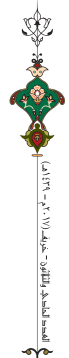
آل عمران: ٦٥]. ويقول تعالى: ﴿ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الْأَكُلُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَعْمَقِلُونَ ﴾ [سورة الرعد: ٤].

٧. قـوة القلب للمعارف الوجدانية: فمثلا تشير الاية ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [سورة البقرة: ٧]، إلى سبب هذا اللجاج و التعصب و تقول: {خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهُمْ وَ عَلَى سَمْعِهمْ وَ عَلَى أَبْصارِهِمْ غِشاوَةٌ، و لذلك استحقوا أن يكون لَمُّمْ عَذابٌ عَظِيمٌ} أجهزة استقبال الحقائق معطوبة عند هؤلاء... العين التي يرى المتقون فيها آيات الله، و الاذن التي يسمعون بها نداء الحق، و القلب الذي يدركون به الحقائق، كلها قد تعطّلت و توقفت عن العمل لدى الكافرين. هؤلاء لهم عيون و آذان و عقول، لكنهم يفتقدون قدرة «الرؤية» و «الإدراك» و «السمع». لأن انغماسهم في الانحراف و عنادهم و لجاجهم، كلها عناصر تشكل حجابا أمام أجهزة

المعرفة (٤٨).

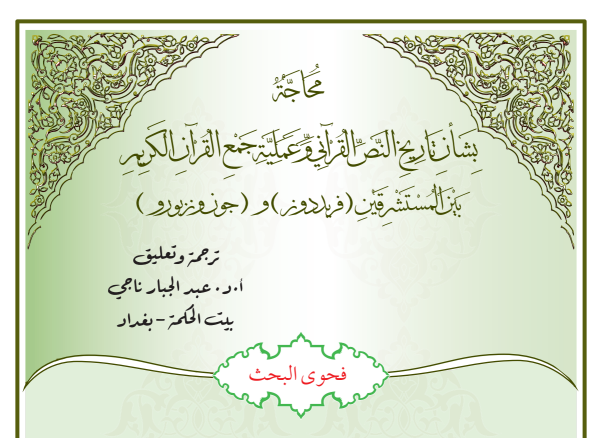
كما قال تعالى: ﴿ قَالَ أَوْلَمْ تُؤْمِنَ قَالَ اللهُ وَلَكُمِن لِيَطْمَيِنَ قَلْبِي ﴾ [سورة البقرة: ٢٦٠]، و يزداد يقيني بسبب المشاهدة بما آمنت به كما في رواية الكافي (٤٩).





<sup>(</sup>٤٨) الشيخ مكارم الشيرازي. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ج١، ص: ٨٦.

<sup>(</sup>٤٩) محمد جواد البلاغي. آلاء الرحمن في تفسير القرآن. ج١، ص: ٢٣. مؤسسة البعثة. ط١. ١٤٢٠ هـ. قم.



دأب العلامـــة الاستاذ الدكتور عبد الجبار ناجي على تقصي الشأن الاستشراقي وأنشطته المشبوهة في دراسات التاريخ الاسلامي والعقيدة الاسلامية وبالخصوص منها ما يتعلق بالقرآن الكريم، علّهم يقفون في ضوء تلك الدراسات على ثغرة ينقذون من خلالها الى القدح في قدسية النص الإلهي الكريم. وقد نشرت المجلة جملة بحوث بهذا الشأن تعدّ الأكثر أهمية في مجال كشف الحقائق التي اراد اولئك المستشرقون تزييفها أو الانحراف بها الى تحقيق مبتغيات المؤسسات التي تقف وراءهم. وفي هذا البحث، حاور اثنين من اولئك المستشرقين، بعد ترجمة آرائهم في مسألة حقيقة النص القرآني وعملية جمعه، مستفيدين من اختلاف المسلمين أنفسهم في هذه القضية. والمستشرقان ومان ونزبورو Fred Donner وجون ونزبورو John Wansbrough

فضلا عن الأدلة التاريخية والأثرية بها له علاقة بالنقوش المكتشفة في صحراء النقب وفي قبة الصخرة وغيرهما أرتأيت أن أعرب هذا البحث وأعلق عليه لكونه يرتبط بكتابنا العظيم القرآن الكريم.

فالبروفسور فريد مكغراو دونر هو مستشرق أمريكي ولد في واشنطن (دي سي) عام ١٩٤٥، وتخرج في جامعة شيكاغو من جامعة ييل Yale University. وهـــو متخصص في الدراسات الإسلامية، وأستاذ في تاريخ الشرق الأدنى في جامعة شيكاغو. وقد درس اللغة العربية لمدة سنة واحدة في مركز الشرق الأوسط للدراسات العربية MECAS في قرية شملان في لبنان. بعدها خدم في الجيش الأمريكي من سنة ۱۹۲۸ حتى ۱۹۷۰. ومن ثمّ درس الفلولوجي (فقه اللغة) العربي في ألمانيا؛ بعدها عاد الو وطمه وهناك نال درجة الدكتوراة في دراسات الشرق الأدنى في جامعة برنستون عام ١٩٧٥. ثم بعد نيله الشهادة درّس تاريخ الشرق الأدنى في الجامعات الأمريكية، وعيّن رئيسا

### تعريف بالمستشرقَيْنِ الأمريكيَّيْنِ:

في الفصل الثاني من كتاب المستشرق الأمريكي البروفسور فريد مكغراو دونر Fred McGraw Donner الموسوم الروايات السردية حول أصول الإسلام: بدابات الكتابة التاريخية الإسلامية

Narratives of Islamic Origins: The beginnings of Islamic historical writing.

جادل المستشرق دونر النظرية التي احتلت مكانة كبيرة بين أوساط المستشرقين الأمريكان وغيرهم من المستشرقين الأوربيين والاسرائيليين بشأن تاريخانية النصّ القرآني الكريم ألا وهي نظرية المستشرق الأمريكي الآخر جون ونزبورو المستشرق الأمريكي الآخر جون ونزبورو Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptural Inter—
(pretation (Oxford، 1977)

John Edward Wansbrough في كتابه ذائع الصيت في الغرب "دراسات قرآنية: مصادر ومناهج أو طرق تفسير الكتاب المقدس". وهي محاججة علمية معتمدة على أدلة قرآنية بالدرجة الأساس،



لقسم دراسات الشرق الأدنى في اللغات والحضارة من ١٩٩٧حتى ٢٠٠٢؛ وكان رئيسا ومشرفا على المختصين في العصر الوسيط Medievalists للشرق الأدنى من ١٩٩٢حتى سنة ١٩٩٤، وعمل رئيسا لتحرير مجلة العصور الوسطى من ١٩٩٢حتى سنة ٢٠١١ بعدها عيّن مديرا لمركز دراسات الشرق الأدنى من سنة لمركز دراسات الشرق الأدنى من سنة ٢٠٠٩حتى يومنا هذا. وألف عدة كتب وبحوث منها:-

الفتوحات الإسلامية المبكرة (١٩٨١).

نشر ترجمة لأحد أجزاء تاريخ الطبري، الجزء العاشر "فتوحات الجزيرة العربية" ١٩٩٣.

محمد والمؤمنون: في الأصول الإسلامية (٢٠١٠).

بحث عنوانه "من مؤمنين الى مسلمين" نشره في مجلة أبحاث عدد
 ٥٠ – ٥١ (٢٠٠٢ – ٢٠٠٣).

٥. كتاب الروايات السردية عن الأصول
 Wik – لإلإسلامية (٢٠٠٧). (ينظر pedia، the free Encylopedia

لقد غطى البروفسور دونر مجالات تاريخية وفكرية كثرة في هذه الحقبة المبكرة من تاريخ الأمة الإسلامية، وفي جميعها كان يعزز الرأى المخالف لنظرية المستشرق الأمريكي الذي ذاع صيته عبر كتابه "دراسلت قرآنية Quranic Studies" المطبوع في سنة ١٩٧٧، وكتابه الآخر" البيئة أو المحيط المذهبي The Sectarian Milieu المطبوع بعدكتابه أعلاه بسنة أي في سنة ١٩٧٨. وهو جون ونزبورو؛ الذي حصل على شعبية بين الأوساط التبشرية واليهودية لأنه بين بأن القرآن الكريم لم يكن مجموعا كوحدة واحدة «القرآن» حتى نهاية القرن الثاني للهجرة، وأنه أي القرآن الكريم كان متأثرا بالمصادر اليهودية، التوراة والتلمود وما الى ذلك. وقد قدمت الكثير من البحوث والدراسات المؤيدة لنظريته والمخالفة لها، والحمد لله فقد وقفت على نظريته مفندا لها في كتاب تحت الطبع عن جمع القرآن الكريم بفصل من فصوله. فالبرفسور دونر كان في جميع فصول كتابه هذا يصل الى نتائج غرضها الأساس الردّ على رأي

ونزبورو والمستشرقين المؤيدين له من أمثال مايكل كوك Cook، Michael وباتریشیا کرونه Crone، Patricia وغيرهما.

والمستشرق البروفسور جون أدوارد ونـزبـورو Wansbrough فقد عدّه البروفسورأندرو ربن A. Rippin وهو مستشرق كندى مشهور ممّن تتلمذ على المستشرق، فضلا عن كونه أحد العلماء الأفذاذ وواحد من أشهر المفكرين إبداعا وأصالة في ميدان الدراسات الإسلامية. ولد ونزبرو في ١٩ من شهر شباط عام ۱۹۲۸ في مدينة بيوريا – Peoria ، I linois في الولايات المتحدة. وأكمل دراسته فی جامعة هارفرد Harvard University، ثم أمضى بقية عمره العلمي يدرس في جامعة لندن في مدرسة الدراسات الشرقية والإفريقية المعروفة برمز SOAS، وتوفي في العاشر من شهر حزيران عام ٢٠٠٢. لقد كان في الحقيقة استاذ في الدراسات السامية Semitic Studies والرئيس أو المدير السابق لجامعة مدرسة الدراسات الشرقية

والإفريقية. وبالنظر الى كونه متمرّسا في الجوانب اللغوية التي دلّت عليه براعته اللغوية في عدة لغات كما هو متميز وجلي في كتابه (دراسات قرآنية)؛ إذ كان مهيمنا على اللغة الإنجليزية والعربية واللاتينية والعبرية والإغريقية والألمانية وكانت له معرفة وصلة حميمة بلغة التوراة والمصادر التوراتية التي اعتمدها علماء دراسات التوراة والإنجيل.

ومع أن هذه الميزة العلمية في اتقانه اللغات الأجنبية والقديمة منها على وجه الخصوص كانت حسنة في حقبقتها لكنها أضحت سلبية في المجال العلمي والعملي فكأنها شكّلت عائقا دون رواج كتبه (دراسات قرآنية وكتابه المحيط المذهبي) . فكانت لغته في دراساته من بين المشاكل في نفور القارئ الأوربي من قرائتها لاسيها من قبل القرّاء غير المتخصصين، كما بيّنه العديد من الذين عرضوا الكتاب وقيّموا نظرية المستشرق ونزبورو من المستشرقين وغيرهم. فصعوبة أسلوبه وصعوبة المصطلحات الغربية والأجنبية المستخدمة فيه كانت من بين أسباب عدم



• Res Ipsa Loquitur: History and Mimesis (Reprint by World Scientific Publishing  $(2012))^{(1)}$ .

بعد هذا التعريف التمهيدي إلَّا أُولئك الذين لهم شأن واختصاص بخصوص المستشرقين نعرض الآن البحث القيم الذي كتبه المستشرق فريد دونر بشأن نقاط خلافه في محاججته لنظرية ونزبورو حول تاريخانية النصّ القرآني. وقد تداخلت مع آراء كل منها ضمن متن البحث الذي ترجمته بحسب نصّ بحث

(١) إن أسلوب النثرى لونزبورو غير البارع، وتنظيمه المسهب والمنتشر، وميله إلى الاعتباد على مضامين مثرة ومكشوفة أكثر من حجة محكمة {وهي صفات غير موجودة في أعاله الأخرى المنشورة) قد أثارت غضب تعليق من العديد من المعقبين مثلا: عن «دراسات قرآنية» لباريت في مجلة Der Islam دير الإسلام ٥٥ (١٩٧٨)، ٣٥٤ أسفل؛ فان إيس في مكتبة الفلوبتوماس ٣٥ (١٩٧٨)، ٣٥٠؛ جراهام فی ۱۰۰ JAOS)، ١٣٨؛ في الوسط الطائفي، ماديلونغ في دير الإسلام ٥٧ (١٩٨٠)، ١٥٥ -٥٥؛ فان إيس في BSOAS ٢٣ (١٩٨٠)، ۱۳۷ - ۳۹هو ينحدي الكثير من حججج معينة أخرى لونزبورو.

ترجمته الى اللغة العربية مثلا ناهيك عن اللغات الأخرى. فهوفي كتابه دراسات قرآنية تعامل مع عملية جمع القرآن الكريم باسلوب ومنهج أكاديمي صرف من الصعب على الفرد العادي فهمه جميعا محدّد في ميدان الدراسات القرآنية. وللمستشرق عدة دراسات من بينها:

وهو مؤلف عدّة دراسات فضلا عن دراساته المشهورة (دراسات قرآنية) نذكر منها الآتي: -

- Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptural Interpretation (Oxford, 1977).
- The Sectarian Milieu: Content and Composition of Islamic Salvation History (Oxford, 1978).
- Res Ipsa Loquitur: History and Mimesis (1078).
- Lingua Franca in the Mediterranean (Curzun Press 1996).



المستشرق المنشور في كتابه المذكور سلفا وبحسب تعبراته بشأن الإسلام والقرآن ونبى الأمة رسول الله عَيْلَة.

# تاريخ النص القرآني: الإشكالية:

ينبغى علينا النظر إلى بدايات الكتابة التاريخية في الرواية الإسلامية وفيها يتعلق بشخصية أو صفة مجتمع المؤمنين [أو ربها المقصود مجتمع الصحابة؟. المترجم]، وبصورة خاصة موقف هذا المجتمع تجاه التاريخ. فقد جرت العادة تقليديا على اعتبار الجزء الرئيس من الدليل أو البينة على مثل هذه الدراسة والبحث أن يكون النصّ القرآني، الذي من المفروض أن كان متعاصرا أو معاصرا مع محمد وأصحابه أو وأتباعه الأوائل، وبذلك للتديل على معتقداتهم ومكانتهم وأهميتهم. ومهما يكن، فبعض النظريات التعديلية عن الأصول الإسلامية التي قد تمّت مناقشتها في المقدمة، ترفض الوقت المبكرلوجود القرآن، وهكذا فإنها طرحت للمناقشة قضية احتمالية بأن شخصية وطبيعة مجتمع المؤمنين الأوائل لأن يكون في غير متناول

إعادة البناء التاريخي والى الأبد. لهذا فأن هذا الفصلمن سيحاول إثبات أو عرض بأن النصّ القرآني ينبغي أن نأخذها بعين الاعتبار الانتقادات مبكرا -على الرغم من نقد التعديلين -وذلك سيؤسس أساس من الأدلة لبعض التحليل التي سيتناولها الكتاب في الفصول المتبقية من القسم الأول، حيث أننا نعتبر بأن المنبت الفكرى الذي ظهرت منه الكتابة التاريخية الإسلامية الأولى(٢).

ومن بين هذه المعالجات التعديلية للقرآن، عمل جون ونزبورو - Wan brough بوجه الخصوص، الذي يخلق مشاكل لكل من يكون مؤرخا لمجتمع المؤمنين المبكر. فقد بدأ ونزبورو من حقيقة أن القرآن يحتوى على عدد من الأنواع المختلفة من المواد والمعلومات، لذلك افترض على أن أن أقساما مختلفة من القرآن قد نشأت في مجتمعات مختلفة، ويقترح، أن بعض أو جميعها، لم ينشأ في



<sup>(</sup>٢) بعض الأفكار في هذا الفصل قد تمّ تقديمها كجزء من محاضرة عامة في مركز دراسات الـشرق الأوسـط، جامعة تكساس في أوستن، في ٢٨ يناير ١٩٨٦.

الجزيرة العربية، ولكن نشأ في العراق أو سوريا. فضلا عن ذلك، فأن تحليله الأدبي للقرآن قد قاده إلى الاستنتاج بأن النصّ القرآني الذي نعرفه الآن قد اندمج ببطء فقط، ولم يتخذ الشكل النهائي حتى أواخر القرن الثاني للهجرة/ الثامن الميلادي أو حتى وقت متأخر أبعد من ذلك. ويحاجج بإن النصوص تلك التي قد تمّت مؤخرا هي التي انسجمت وتطابقت للكتاب المقدس كانت مجرد قسم صغير من الجسم الأكبرالمكون من الكثير من الثوابت الورعة والتقية والأمثال، قصص، أدب الحكمة... الخ، تلك التي كانت تتداول بين المجتمع -شفويا، في البداية -وبين جميع الجماعات المتنوعة. وأن الأكثرية العظمى من هذه المواد، من جهة، لم يصل أو يبلغ حالة الكتاب المقدس، وأصبح بدلا من ذلك مادة للأحاديث (٣) أو -في

(٣) ينظر، على سبيل المثال، العبارة الافتتاحية لكتاب الدراسات القرآنية لونزبوروغ بقوله "بمجرد الانفصال من المجموعة الكاملة الواسعة من المنطق المحمدي prophetical logia فإن الوحي يصبح الكتاب المقدس... ولعل ونزبورو يقصد

بعض الحالات تسقط أو تتلاشى نهائيا إذا ما اعتبرت بأنها تقع خارج حدود مفاهيم العقيدة الإسلامية تلك التي كانت تنمو نموا بطيئا. ومن ثمّ فإن ونزبورو يعدّ القرآن، مثل الحديث أو أي مصادر أخرى لرواية تاريخ صدر الإسلام المبكر، ليكون نتاج ما سماه بجدارة «الوسط الطائفي أو الوسط المذهبي للجدلات السياسية وتلك المتبادل بشأن العقيدة. وفي هذا الميدان التنافسي -والمفروض أن ذلك يضم بلدان الهلال الخصيب -من المسيحيين واليهود والزرادشتيين، والمؤمنين أو المسلمين الأوائل يدخل أفكارا وإدعاءا بعيدا عن الآخر، وبعد وبعد بضعة قرون، تكون جميع المجموعات قد حددت بوضوح الفقه، والطقوس والشعائر، والحدود الاجتماعية لكل طائفة أو عقيدة بارزة أو متميزة. ومع أنه لا يعتقد أن القرآن قد وجد بوصفها المصحف أو قرآن منته النصّ تماما حتى نهاية القرن الثاني

تتعبير "المنطق المحمدي - Prophetica المنطق المحمدي logia"، الأقوال عن محمد والتي أيضا على محمد -والتي نطلق عليها الحديث.

للهجرة/ الثامن الميلادي أو حتى في وقت متأخر عن ذلك التاريخ، فإنه يعترف بأن بعض المواد التي في نهاية المطاف قد احتفظ مها وكأنها مقدسة قد تم تداولها في وقت مبكر(٤). فأن هذه النقطة الأخيرة هي نقطة مهمة وليست قليلة الأهمية كما يتوقع، وذلك لأنها تسمح أو تتيح الى ونزبورو أن يدّعي بأنه حتى بالنسبة الى الاقتباسات المبكرة المقتبسة من القرآن (على سبيل المثال، آيات قرآنية وجدت في نقوش ترجع الى القرن الأول الهجري/ السابع الميلادي) لا يمكن أن يؤخذ بها كدليل على إن القرآن كان موجودا بالصورة التي هي عليها بصورته النهائية للنصّ القرآني الكامل في تاريخ مبكر؟ بالأحرى وبدلا من ذلك، أنها يمكن أن تؤخذ كدليل على أن تلك الآيات أو المقاطع التي قد تكون لأن يصبح النصّ القرآني الموجودة بالفعل في ذلك الوقت، تاركا الإشكالية من دون حلّ ألا وهي متى تبلور القرآن وتحدّد شكله كله أولا

(٤) ومثال على ذلك ينظر المرجع نفسه ص، ٤٤.

كنص منته وكامل.

إن عمل ونزبورو يحتوى على الكثير من الملاحظات المقنعة والمفحمة حول النصّ القرآني، غير أن الكثير من حججه يمكن الطعن وتحديها. على سبيل المثال، إن احدى الطرق التي يدعم بها ونزبوروغ وهو ادعاؤه بأن النصّ القرآني قد تطور ببطىء وعلى مدى فترة طويلة -بما يقرب من قرنين من الزمان تقريبا -فهذا الإدعاء ومن خلال تحليل بعض المقاطع، الآيات، المعينة التي فيها القرآن بموجب عدد من الروايات التنوعة عن نفس المعلومات. فإنه يجادل بشكل مقنع إلى حد ما أن هذه المتغيرات تنطوي على تطور النصّ على مرور الزمن، وإنه يحاول تأسيس تسلسلا زمنيا للمتغيرات المرتبطة بعضها للبعض الآخر. ومع ذلك، حتى إن كان المرء يتفق مع استنتاج ونزبورو المحدد حول هذه النقطة، فإنه لا يزال من المحتمل أن التطور الذي افترضه يمكن أن يحدث خلال ثلاثين عاما، بدلا من قرنين من الزمن (٥).

<sup>(</sup>٥) هذه النقطة حسب ما أعتقد قد قدمت أولا من قبل غراهام Graham في عرضه كتاب "دراسات قرآنية" ص١٤٠.

وهناك اعتراض آخر قد تمت إثارته على اطروحة ونزبورو تتوقف على حقيقة أن بعض النصوص الإسلامية (وعلى ما يبدو، أنها موثوقة وأصيلة) المبكرة تذكر أن تلاوة أو قراءة القرآن واجبا، ويقتبسون مجموعة متنوعة من المقاطع أو الآيات القرآنية في سياقات مختلفة، ومن الواضح أن هذه هي من ذاكرة المؤلف. وتشير كلا الحقيقتين أن القرآن كان متوافرا بالفعل كمصحف مقدس في الوقت الذي كانت كمصحف مقدس في الوقت الذي كانت فيه النصوص قد جمعت (٢).

وثمة صعوبة أخرى في تفسير ونزبوروغ ربها يكمن في رؤيته للقراءات القرآنية المختلفة تلك التي تمّ حفظها في الرواية الإسلامية. إذ يحاجج ونزبوروغ على أن هذه الإختلافات تمثل البقية الباقية من إعادة سبك وصياغة الأفكار

(۲) ينظر القاضي في دراستها «أثر القرآن على الأدب العربي المبكر»؛ ولنفس المؤلفة دراسة «الأسس الدينية للفكر الأموي والمارسة في المرحلة المتأخرة»، ۲۷۰- الم (أما بشأن الاقتباسات) ، ۲۵۸ (على تلاوة/ قراءة القرآن). وعن مصداقية وأصالة الرسائل، ينظر القاضي في دراستها رسائل الدولة الإسلامية المبكرة.

القرآنية تلك التي وقعت خلال ما أسهاه عملية «التفسير الماسورتي» (أي عملية تحرير النصوص؟. ملاحظة أن هذا المصطلح هو المصطلح الذي استعمله ونزبورو في كتابه. المؤلف)، تلك التي ترتبط ونزبوروغ بتطور قواعد العربية الكلاسيكية. ومع ذلك، فأن هذه الفكرةقد تم تحديها وطعنها في الآونة الأخيرة في دراسة متأنية في تطور قواعد العربية العربية.

وهناك نقطة ضعف أخرى في حالة او في قضية ونزبوروغ تلك التي تؤشر الى أنه لم يشر في أي مكان من كتابه الى من الذي كان مسؤولا عن اتخاذ قرار ما يفعل، وما لا يفعل، بالنسبة ما يتعلق بالمصحف القرآني. وأن مسألة تعليق المسؤولية لمثل هذه العملية ببساطة على «المجتمع» أو «العلماء» فهو أمرغامض للغاية؛ ونحن بحاجة إلى أن يكون لدينا فكرة عن ما الأفراد، أو على الأقل ما الجماعات، الذين تورطوا في اتخاذ ما الخياعات، الذين تورطوا في اتخاذ

<sup>(</sup>۷) ينظر فرستيغ Versteegh، قواعد اللغة العربية والتفسيرالقرآني، ۸۳.

تبدو معا لتدل ضمنا على استنتاجاته الأساسية بخصوص تاريخ وأصل النص القرآني، أكثر من كونها استدلالات خطية محددة (١٨). أن التقديم المشوش أو المربك لأعمال ونزبورو عن القرآن يجعل من الصعوبة بمكان مسألة استيعابها أو حتى استيعاب النقاط الأساسية فيها. وذلك يرجع الى أنه لا يقدم سلسلة واضحة تماما للمحاججة، بمعنى فأنه من الصعب

(٨) إن بعض هذه الفرضيات المتداخلة تأخذنا بعيدا عن حقلنا. فكتاب «الدراسات قرآنية» يتضمن ليس فقط الفصل الأول الذي يتعامل مع تاريخ وأصل القرآن، ولكن أيضا هناك فصول تتناول «شعارات النبوة» {وهي مناقشة فضفاضة ورخوة لبعض المفاهيم المرتبطة بمطالبة محمد بكونه نبيا أو رسولا)، مع ظهور اللغة العربية الكلاسيكية {تلك التي يربطها ونزبورو إلى نصّ المصحف القرآني)، وبشكل واسع، مع ظهور وتطور علم تفاسير القرآن. وإن الموضوعين الأخرين قد تم حديثا إعادة النظر فيهما من قبل فرستيغ Versteegh في دراسته الموسومة "القواعد العربية تتفسير القرآن"؛ و يعترف فرسغيغ - Ve steegh بالكثير من أفكار ونزبورو، ولكنه لا يقبل أطروحته أن النص القرآني تأخر الي القرن الثاني للهجرة (المرجع نفسه، ٧٧).

مثل هذه القرارات، وما المصالح التي يمثلونها؛ ومع ذلك فإن ونزبوبورغ تبقى صامتا بشأن هذه المسألة أو هذه الإشكالية. وبالمثل، فإنه ن فشل في شرح كيف كان الترجمة اللاتينية للقرآن النهائية، في أواخر القرن الثاني الهجري، قد فرضت على الناس من إسبانيا إلى آسيا الوسطى فمن هو الذي كان قداستخدم نصوصا مختلفة بعض الشيء ولفترة طويلة، ولماذا لم يكن هناك أي صدى لهذه العملية المفترضة -التي كما يتخيل المرء، من أنها ستثير معارضة حادة - لأن تكون موجودة في مصادرنا. مع ذلك، فأنه واقعيا من المستحيل دحض تفسير ونزبورو عبر محاججة منظومة أو يشكل مجموعة متماسكة من systematic argument – لألأفكار tion، وذلك لأن ونزبورو لم يقدم أو لم يعرض ملاحظاته بمثابة حجة متكاملة. والأحرى، فإنه يبتدع ويفرض سلسلة من الفرضيات مترابطة ترابطا رخو او مهلهلا فضلاعن كونها افتراضات واسعة النطاق من أجل الجدال فحسب والتي

وكذلك رؤيته بأن النصّ قد تبلور خارج حدود الجزيرة العربية. في الوقت لا ينفع ولا يصلح كبرهان مطلق، ومحاججتنا ستميل إلى دعم وجهة النظر التقليدية التي مفادها إن النصّ القرآني إن هو سوى نتاج أدبي انبثق أو انطلق من جماعة المؤمنين الأوائل في الجزيرة العربية.

دعونا نبدأ بمسألة العلاقة بين القرآن وأدب الحديث. فإذا ما كان النصّ القرآني إن هو إلّا في حقيقة الأمر نتاج نفس الوسط الذي أنتج الأحاديث والروايات الأصلية، ولـذا فإن الحديث ومختلف المقاطع "الآيات " التي تحتويها مصادر الرواية أو السرد المبكرة (على حد تعبير عبارة ونزبورو) فأن روايات أو نسخ "الشبه مصحف" لمادة القرآن()، فلهاذا إذن تختلف مضامين القرآن كثيرا من تلك التي في المعلومات أو المواد الأخرى؟. وأي شخص يقرأ كثيرا عن كل من القرآن والحديث سيميز بأنها تختلف بشكل مثير والحديث سيميز بأنها تختلف بشكل مثير والحديث سيميز بأنها تختلف بشكل مثير

(٩) الجدير بالذكر أن فلك لا يظهر في أعمال الباقين على قيد الحياة من شعراء قبل الإسلام في شرقي الجزيرة العربية، وفي الحيرة على نهر الفرات... الخ.

بناء، تفنيد منطقي وخطي لتفسيره؛ وإن تفنيد ودحض نقطة معينة ومحددة قد تضعف أو تشوه إلى حد ما جدارة ومعقولية الكل، غيرأن مدى صحة تفسيره من الممكن القولبأنها تبقى قائمة وسليمة على أساس الملاحظات الأخرى والأمور المترابطة في الذاكرة التي قدّمها.

وعلى أية حال، هناك استراتيجية أخرى يمكننا تبنيها لاختبار وبناء التفسير الرخو الذي يمثله تفسير ونزبورو. ألا وهو البرهنة على مجموعة من الفرضيات المرتبطة مثل إدعاءات ونزبورو حول القرآن تكمن في نهاية المطاف القدرة على الإقناع في معانيها الضمنية. فهل للقرآن حقا خصائص ومزايا النصّ الذي تبلور على مدى قرنين (أو أكثر)، وإلى حد كبير خارج الجزيرة العربية، كما تشير الى ذلك فرضية ونزبورو؟. فما تبقى من هذا الفصل سيكرس ما تبقى من هذا الفصل لدراسة هذه المسألة. وكما سنرى، فإن الدليل يلقي ظلالا من الشك على حد سواء على إصرار ونزبورو بأن القرآن قد تبلور ببطىء خلال القرنين الأولين من العصر الإسلامي،

دراسة عدد من الأمثلة.

#### القرآن والحديث

بخصوص السلطة الدينية والسياسية:

إن أحد الجوانب الأكثر إثارة في مجموعة الحديث والروايات الأصلية بصفة عامة (بها في ذلك تلك الروايات التي تم جمعها في مؤلفات السيّر الإسلامية لمحمد) هي الدرجة التي تعكس القضايا السياسية البارزة في القرنين الأول والثاني الهجريين. ومؤلفات الحديث مليئة بالروايات عن ماهية القيادة الجيدة والسيئة في المجتمع، وتحت أي ظرف من الظروف يتطلبها المسلمين إلى إتباع قادتهم أو زعمائهم(١٠٠). فعلى سبيل المثال، نجد الكثير من الأحاديث يعالج فيها النبى مسألة الطاعة نحو السلطة الشرعية الممنوحة -سواء كان إماما (زعيم ديني)، أو خليفة للنبي كزعيم

(١٠) بعد أن تمت صياغة هذا الفصل، صادفت أو التقيت ببحث لكستر Kister، الموسوم "مفاهيم اجتماعية ودينية عن السلطة في الإسلام" الذي يوفر فيه الكثير من الروايات الإضافية حول هذا الموضوع، مأخوذة من مجموعة واسعة من مصادر تلك التي تكمل تلك المذكورة هنا.

في المحتوى -وهناك نقطة عامة التي، على ما أعتقد، بإن ونزبورور لم يوجهها في أي مكان. وثمة تفسير حاضر أو سريع لهذا الاختلاف إذ قد يكون القرآن وغيره من المواد أو المعلومات قد تبلورت في نفس الوقت تقريبا وتقريبا في نفس الظروف التاريخية، ولكن لأغراض مختلفة جدا: بالنسبة الى القرآن لتلبية الاحتياجات الطقسية أو المارسلت الدينية وللتلاوة، أما بالنسبة الى الأحاديث والروايات التى أصوله شبه تاريخية وذلك لتلبية احتياجات التفسير والتاريخانية للمجتمع (وربها قبل كل شيءلتلبية الاحتياجات الشرعية للمجتمع). فإن وضعنا جانبا مسألة فيها إذا كان النصّ القرآني يفهم حقا أفضل كمنشأ الطقس الديني-وهو اقتراح ونزبورو وقد وجدته أيضا مشكوك فيه -فإننا لم نزل بوسعنا أن نلحظ أن الأختلافات بين القرآن والحديث أساسية جدا وأن المعقولية والمقبولية لجميع المخطط والجدول الزمنى للإندماج القرآني الذي اقترحه

ونزبوروغ يبقى موضع تساؤل. ودعونا

تطيع هو في بعض الأحيان بحسب ما قيل أنه يطبق أيضا في حالات التي يكون فيها الحاكم ظالما. «سيكون هناك بعدي أئمة لا يتبعون الهدى ولا يقلدون سنتي؛ ومن بينهم سيكون رجال قلوب قلوب شياطين فيأجساد الإنسان». وعندما سأل محاوره كيف يجب التصرف إن عاش ليرى مثل هذا الشخص، فيجيب النبي: «اسمعوا وأطيعوا الأمير، حتى وإن جلد «اسمعوا وأطيعوا الأمير، حتى وإن جلد

٨١ يلاحظ أيضا الفكرة مثل: «ذلك الذي يسحب يده من الطاعة لاحجة عليه يوم القيامة، وكذلك» ذلك الذي يموت بعيدا عن الجماعة يموت ميتة جاهلية: أحمد بن حنبل، مسند، جزء الله ص ۲۳۱ (حدیث ٥٣٨٦) وفي الكثير من المواضع الأخرى جزء ٨ ص ١٠٥ (أسفل) أحكام ٣؛ مسلم، صحیح جزء ۱۲ص ۲۳۹ –۲٤۱ (إمارة ٨٥ -٨٩)؛ راجع آل الدارمي، سنن، ١١، ٣١٤ (أحاديث٢٥١٩؛ سيّر ٧٦).. وفي رواية واحدة عند مسلم سلطان، بدلا من الجماعة، ينظر أيضا ابن أبي شيبة، المصنف جزء، ٧، ص، ٤٦٢ (رقم ٣٧٢٤٣)، ٤٥٧ (رقم ۲۷۲۰۰). ، J (عتاب AL - أموال، ٧٥١ – ٥٥، وإسبانياغ ١٧٩٤ – ١٧٩٦. ابن أبي شيبة، مو ~ annaf، السابع، ٤٤٧ (أي ٣٧١١٣)، وذلك في سياق المروع. ۱٦Al الترمذي، سنن. السياسي للمجتمع الأسلامي)، أو أمير (قائد، حاكم). في كثير من الأحيان، يتم التركيز على الطاعة. "الدين صحيح)"، يقول النبي: "الإيهان بالله وبالكتاب وبإئمة"(١١). وهناك أقوال شائعة جدا عن النبي من أمثال: «.. من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني عصا الله ومن يطع أميري أطاعني، ومن عصا أميري فقد عصاني» (١١). كذلك نجد أوامر ووصايا بعدم لعن الولاة، أو عدم لعن الحكام بعدم لعن الولاة، أو عدم لعن الحكام أو صحابة النبي يذكر بشكل مباشر يجب طاعة فإن النبي يذكر بشكل مباشر يجب طاعة الإمام (١١). وأن هذا الواجب أي في أن

<sup>(</sup>۱۱) ينظر أحمد بن حنبل، مسند، جزء ١٥ ص، ٩٩ - ١٠٠ (رقم الحديث ٧٩٤١). الإشارة إلى «أئمة المسلمين» ربها تدل على تاريخية صياغة هذا الحديث في وقت ما من القرن الثاني للهجرة أو في وقت لاحق...

<sup>(</sup>۱۲) م. ن. جـزء ۱۶ ص، ۷۱ (حدیث رقــم۲۹۳)؛ البخاري، صحیح جزء ۸ص، ۱۰۶ (أحکام/ مقدمة).

<sup>(</sup>۱۳) ینظر أبا یوسف، کتاب الخراج ص۸۲۸۱؛ أبو داود، سنن جزء ٤ ص۸۱۶۲۱۵. (أحادیث رقم ۲۵۸، ۲۹۹، ۲۱۵، سنة

<sup>(</sup>١٤) مثلا أبو يوسف كتاب الخراج، ص ٨٠-

٨٤

ظهرك وأخذ مالك؛ اسمع وأطع»(١٥٠). وأحاديث أخرى للنبي تخفف هذا الواجب للطاعة بدرجات متفاوتة. والبعض يقول إن الطاعة الواجبة فقط طالما يؤم الإمام الصلاة(١٦١). وأحاديث آخرى تجعل من الواضح أن عدم الطاعة ستؤدي بالشخص الى معصية الله (۱۷).

(١٥) مسلم، صحيح جزء ١٢ص، ٢٣٧ -٣٨ (إمارة ٨٠).. وينظر فكرة مشامة أو مماثلة عند أبي عبيد كتاب الأموال ص، ٧٥٠-٥٥٧، Iوبخاصة ١٧٩٤ -١٧٩٦؛ أبن أبي شيبة جزء ٧١١، ٤٤٧ (رقم ٣٧١١٣) بمغزى السفر.

(١٦) الترمذي، سنن جزء ٤ ص ٤٥٨ (حديث ٢٢٦٥؛ الفتن ٧٨)؛ مسلم، صحيح ١٢، ص ۲٤٤ – ٤٥ (إمارة ١٠٠) يحظر على المؤمنين سحب السيف ضد الإمام طالما انه يؤم المسلمين الى الصلاة (إمارة ١٠٠!) الصلاة؛ و مثل الكثير من الأمر المسيحى «يكرهون الخطيئة ولكن ليس الخاطىء»، يرشدهمبعدم كره أعمال الإمام الشريرة أو عصيانه، ولكن أن لا يتزعزع عن الطاعة.

(۱۷) البخاري، صحيح، جزء VIII، ص ١٠٥-١٠٥ (أحكام ٣)؛ أحمد بن حنبل، مسند، ۷، ۲۰۱ – ۳۰۲ (حدیث ۳۷۹۰)، ۰ ۲۰ – ۲۱ (حدیث ۳۸۸۹)؛ VI ، ۳۰ – ٣٠٢ (حديث ٢٦٦٨)؛ جزء ٢ص ٧٧-۸٤ (حدیث ۲۲۲)، ۹۸ (حدیث ۲۲۷)،

ويشدّد النبي مرارا الحقيقة أن الأفراد هم مسؤولون عن أولئك الذين كلفوا وأتمنوا عليها في تحقيق الخير والرفاهية، وبضمنهم الأمير، الذي يعدّ هو المسؤول عن الناس تحت حكمه (١٨). ويصف النبي معاقبة أمير السوء أو الشر، وقال إن أمير شؤون المسلمين (١٩) الذي لا يبذل قصاري جهده لقيادتهم قيادة صالحة سوف لن يدخل الجنة مع المؤمنين (٢٠٠). وهو من بين الأشخاص الذين سيحصلون على أقسى العذاب يوم القيامة، ويذكر النبي "إمام الضلال(٢١). وإن الله سوف يغلق أبواب

۲۳۷ (حدیث ۱۰۶۵)، ۲۶۸ (حدیث ١٠٩٥)؛ جزء ١١، ٥٥ (حديث ٦٧٩٣)؛

(۱۸) أحمد بن حنبل، مسند، VI، ۲۳۰ (رقم ٤٤٩٥)؛ جزء ٧، ١٦١ (رقم ١٦٧٥)؛ البخاري، صحيح جـزء ٨،، ١٠٤ أسفل (أحكام، المقدمة)) ومسلم (صحيح جزء، XII، ۲۱۳ (! مارة ۲۶).

(١٩) أمير يالى أمر المسلمين، فهل هذا دوران غامض حول معنى لأمير المؤمتين؟.

(۲۰) مسلم صحیح جزء، ۱۲ ص، ۲۱۵ إمارة ٢٠)؛ يانظر الترمذي، سنن جزء ٣ص ٦١٧ (حديث ١٣٢٩) حول الإمام

(٢١) تكمن في نهاية المطاف القدرة على الإقناع

الجنة بوجه الإمام الذي لا يهتم بالفقراء والمساكين(٢٢).

وفي أدب الحديث، هناك نسبة لا باس من أقوال النبي حتى يحتوي على كمية كبيرة عن الخلافة، مع أن ظهور منصب الخليفة لم ينشأ إلا بعد وفاته. وهناك رواية طريفة من أن النبي قال:

إني آمركم أن تخافوا من الله، وأن تسمعونه وتطيعونه، حتى وإن كان عبدا حبشيا. حقا فإن أولئك الذين سيعيشون بعدي سيرون إختلافا كثيرا، لذلك خذوا بسنتي ومثال الخلفاء المهديين الراشدين؟ تمسك مها، وعضّ بأسنانك عليها...(٢٣).

في معانيها الضمنية. فهل للقرآن حقا خصائص ومزايا النصّ الذي تبلور على. (٢٢) الـترمـذي، سنن، III، ١٦٩ (حديث ١٣٣٢؛ أحكام ٦).

(۲۳) أبو داود، سنن، جزء ٤، ص، ۲۰۰ - ۲۰۱ (۲۳) أبو داود، سنن، (حدیث ۶۹؛ آلدارمي، سنن، جزء I، ص ۷۷ (حدیث ۹۹؛ مقدمة ۱۲). راجع البخاري، صحیح جزء ۸ ص، ۱۰۵ (أحكام ۳). [وأما الحدیث المذكور فقد رواه كلّ من أحمد بن حنبل د وأبو داود وابن ماجه بسند الى العرباض بن سارية السلمي (وهو من أهل الصّفة إذ حدّث قال: صَلّى بِنَا رَسُولُ اللهَ الصُّبْحَ الصُّبْحَ الصّهُ الله المُعْبَ

ذَاتَ يَوْم ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً بَلِيغَةً ذَرَفُتْ مِنْهَا الْعُيُونُ وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، فَقَالَ قَائِلٌ يَا رَسُولَ اللهَّ: كَأَنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةُ مُوَدِّعِ فَهَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا فَقَالَ: "أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى الله وَالسَّمْعُ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا فَعَلَيْكُمْ بسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المُهْدِيِّينَ فَتَمَسَّكُوا جَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ". والمراد به كما هو واضح وجوب طاعة من ولاه الله تعالى أمور الناس من الأمراء، ووجوب طاعة من ولاه الأمراء من الولاة على الناس، وعدم مخالفتهم أو الخروج عليهم إلا إذا أمروا بمعصية فلا طاعة لهم، لأنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، حتى وإن كان هذا الأمير أو الوليّ عبداً حبشياً. ولا يعني هذا مطلقا إن النبي قد استشهد بالعبد الحبشي من باب الإزدراء العنصري حاشاه الله تعالى) كما يتوقع بعض المستشرقين أو من باس التعصب بالنسب العربي، إنها من باب التعميم، مع أن المرجح إن الحديث مشكوك فيه؛ فابن حنبل أورد في المسند القصة التي تحدث بها العرباص بشكل آخر مختلف إذ رويفي مسنده عن عبد الرحمن بن عمرو السلمي، وحجر بن حجر، قالا: أتينا العرباض بن سارية. وهو ممن نـزل فيه: ﴿ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَا أَتُوكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لَا أَجِدُ مَا ا أَجِمُلُكُمُ عَلَيْهِ ﴾ فسلمنا، وقلن: أتيناك

زائرين وعائدين ومقتبسين. فقال: صلى بنا رسول الله الصبح ذات يوم، ثم أقبل علينا، فوعظنا موعظة بليغة ذرفت منها

العيون، ووجلت منها القلوب، فقيل: يا رسول الله، كأن هذه موعظة مودع، فهاذا تعهد إلينا؟. قال: أوصيكم بتقوى الله، والسمع والطاعة وإن عبْدًا حبشيًّ. فإنه من يعِشْ منكم بعدي، فَسَيَرَى اختلافًا كشير. فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، تمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ. وإياكم ومحدثات الأمور؟ فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة. فحسب هذا يبدو بوضح إن جملة العبد الحبشي وحملة البدعة والضلالة مضافتان على قول الرسول بضرورة إتّباع أولى الأمر وهو الفلسفة التي اعتمدها بنو أمية في حكمعم الجائر. فالبخاري مثلا اختزل قول العرباص إلى الآتي قال رسول الله على: اسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَإِنْ اسْتُعْمِلَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ حَبَشِيٌّ كَأَنَّ رَأْسَهُ زَبِيبَةٌ. رواه البخاري (٧١٤٢)، وَقد شَبَّهَ رَأْسَ الْحُبَشِيِّ بِالزَّبِيبَةِ لِتَجَمُّعِهَا وَلِكُوْنِ شَعْرِهِ أَسْوَدَ، لتَمْثِيلةٌ بالْحَقَارَةِ وَبَشَاعَةِ الصُّورَةِ وَعَدَم الإعْتِدَادِ بهَا. والجدير أن هذا المعنى العرقي الذي هو نتاج لعنجهية الرس الأبيض لا يمكن بأى حال من الأحوال أن يصدر من نبي يجعلنا على ثقة أنه موضوع من قبل أولئك الذين حصروا الخلافة زيفا وعدوانا بقريش التي عادى وجهاؤها الإسلام والنبي العظيم. ولعل حقيقة المسألة تكمن

ويقدم النبى لأتباعه مؤشرات مختلفة عن مدة أو الى أي وقت ستسمر الخلفاء القيادة قبل بشكل صحيح قيادة الله المهدية للمجتمع يتوقف فيقول: «سيبقى هذا الدين قائم حتى يحكم من قبل اثنى عشر خليفة كل واحد منهم تتفق عليه الأمة»(٢٤). ورواية أخرى تقدم مخططا أو سيناريو مختلفا إذ يقول: «خلافة النبوءة [سوف تستمر] ثلاثين عاما، ثم يجلب

في قول لأبي ذرّ الغفاري الذي أتى عليه مسلم إذ أُخْرَجَ مُسْلِمٌ مِنْ طَرِيقِ غُنْدَرِ عَنْ شُعْبَةَ بإسْنَادٍ آخَرَ إِلَياً بِي ذَرِّ أَنَّهُ انْتَهَى إِلَى الرَّبَذَةِ فَإِذَا عَبْدٌ يَوُمُّهُمْ فَذَهَبَ يَتَأَخَّرُ لِأَجْل أَبِي ذَرٍّ فَقَالَ أَبُو ذَرٍّ «أَوْصَانِي خَلِيلِي» فَذَكَرَ نَحْوَهُ. وَظَهَرَتْ بِهَذِهِ الرِّوَايَةِ الْحِكْمَةُ فِي تَخْصِيص أبي ذَرِّ بِالْأَمْرِ فِي هَذِهِ الرِّوايَةِ. فالحادثة مقصورة على أمر ولا يقصد به من قبيل التعميم. المترجم].

(۲٤) أبو داود، سنن، جزء ٤، ١٠٦ (حديث ٤٢٧٩؛ مهدي١). ينظر أيضا مسلم، صحیح ۱۱۲، ۲۰۲ –۲۰۶ (إمارة ١٢-٦)، و لعدد من الروايات. والكثير من هذه تشدّد على أن الخلفاء سيكونون من قبيلة قريش.. أحمد بن حنبل، مسند جزء ٥ ص ٢٩٤ (حديث ٣٧٨١) قال النبي بأن هناك أثنى عشر خليفة، "مثل عدد النقباء أطفال بني إسر ائيل".

الأول [بعده)(٢١) وامنحوا [كل) منهم واجبهم الذي أنعم الله بها عليهم، لأن الله سيتحقق معهم حول ذلك»(٢٩). وهذا المعنى الضمني يبدو أن هذا الأول شخص الذي ينبغي أن يعترف به كخليفة ينبغي اعتباره أن له الحق الشرعي، وبأن المطالبين اللاحقين الذين ربها يظهروا لتحديه ينبغي أن ينظر إليه باعتبارهم أدعياء. وهناك رواية حادة وأكثر صراحة عن نفس الدرس في قول النبي: «عندما يمين قسم البيعة يقسم لاثنين من الخلفاء، فعليكم قتل الثاني منهم»(٣٠).

جميع هذه المواد والمعلومات تعكس قلقا وهمّا عميقا في أدب الحديث عن تساؤلات عن الزعامة أو القيادة السياسية. فمن الذي ينبغي له أن تمارس القيادة؟. ووفقا لأي المبادئ ينبغي أن تمارس؟. وما الذي أن يقوم به المجتمع عندما يواجه معضلة زعيم شرير وظالم، أو من اثنين (أو أكثر) متنافسين في ذلك؟.

الله الملك .... »(٥٠٠). وبعض الروايات أيضا تفيد بإن النبي يوفر مبادئ توجيهية بشأن مقدار المال الذي ينبغى أن يحصل عليه الخليفة من بيت المال(٢٦١). ليس فقط أننا نجد في أدب الحديث هذه التلميحات عن وجود الخلافة ومدد الخلفاء، بل اننا نجد أيضا بعض الأقوال ينصح فيها النبى أتباعه بشأن إشكالية مسألة الخلافة. وهناك حالة مثيرة للاهتمام هو رواية قال فيها النبي: "يستخدم أطفال بني إسرائيل سيتولى الأنبياء الحكم (٢٧)، كلم مات نبي، [فإن الآخر] يخلق نبي آخر. ولكن لا نبي بعدي، ولكن سيكون هناك بعدي خلفاء، وسيكونوا كثرين". وقال [أتباعه): «إذن ماذا تأمرنا أن نفعل؟.» فيجيب النبي: «وأوفوا بالبيعة للأول، ثم من بعده

<sup>(</sup>٢٨) يقرأ النصّ «في البيعة الأولو فالأولى».

<sup>(</sup>۲۹) أحمد بن حنبل، مسند، جزء ۱۰۹، ۱۰۹– ۱۰ (حدیث ۷۹٤۷).

<sup>(</sup>۳۰) مسلم، صحیح جزء ۷، ۲٤۲ (إمارة).

<sup>(</sup>۲۵) أبو داود، سنن، جزء٤، ص ۲۱۱ (حديث ٢٥٦) أبو داود، سنن، جزء٤، ص ۲۱۱ (حديث ٣٤٦٤) سنة ٩، قريب من الوسط). الملك هنا إزدرائي بشكل واضح، مما يتضمن معنى حكم استبدادي لم يكن مهديا من الله، بما يتناقض الخلافة أو الإمامة، التي لها إقرار إلهي.

<sup>(</sup>۲٦) أحمد بن حنبل، مسند، جزء، ص ٢٦ (رقم ٥٧٨).

<sup>(</sup>۲۷) كانت تسوسهم.

وما هي امتيازات الرئيس بالنسبة الى السياسة والقانون والإدارة والأخلاق؟. فضلا عن ذلك، لا يوجد طالب جاد في الحديث يشك بأن هذه القضايا التي لها أصداء في أدب الحديث إن هي إلَّا صدى أو استجابة للمناقشات التي احتدمت بعنف شديد بين جماعة المؤمنين خلال القرنين الأول والثاني الهجريين/ السابع الثامن الميلاديين -في الواقع، فمن السهل جدا، في معظم الحالات، أن نحدد ما يشبه الإطار التاريخي للكثير من الأحاديث الفردية، من هذا القبيل (٣١).

ليس هناك في نصّ القرآن، من خلال المقارنة، تقريبا أي شيء ليقوله عن الزعامة أو القيادة السياسية أو الدينية، ما خلا ما يؤشر مباشرة إلى محمد نفسه (أو في بعض الأحيان إلى غيره من الأنبياء). والقرآن بالتأكيد لا يوفر أي توجيه واضح بشأن من الذي ينبغى عليه

(٣١) إن الأحاديث حول م الذي ا يجب القيام به في حالة وجود إمام غير تقى أو غير ورع، على سبيل المثال، ربها يمكن تتبعه إلى نزاع القدرية في أواخر القرن الأول وأوائل القرن الثاني الهجري.

ممارسة السلطة السياسية بين المؤمنين بعد محمد -أو حتى إن كان أي شخص يريد ذلك. وهذا ببساطة لا يبدو أنه ذات فائدة أو أهمية بالنسبة للقرآن. كما أنه لا يتضمن أي إشارة عن الكيفية التي ينبغي أن تمارس فيها السلطة؛ والاستثناءات الوحيدة هي الأوامر الاخلاقيه العامة جدا والغامضة التي كانت تسرى على جميع المؤمنين على حد سواء، وهكذا فأنها لا تخاطب المشاكل الخاصة للقيادة السياسية وحقوقها أو مسؤولياتها فيها يتعلق برعاياها بأي طريقة مجدية. وتقريبا فإن العبارة الوحيدة في القرآن التي يمكن أن ينظر إليها على أنها كدلالة على استمرار ومواصلة السلطة السياسية بعد محمد، وفي الواقع، إنه المقطع المشهور: «أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم»(٣٢)، وحتى هذا يمكن أيضا أن

<sup>(</sup>٣٢) ينظر [سورة النساء: ٥٩]؛ ينظر أيضا د آية ٨٣. قال الله عزّ وجل بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ يَالَّيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمَرِ مِنكُرٌ ۖ فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَىٰ لَلَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنُّمُ تُؤُمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرُ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحُسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [المترجم].

يؤخذ مجرد إشارة إلى» أولئك في موقع السلطة «في زمن محمد -على سبيل المثال القادة التابعين له في الغارات -بدلا من تكون تلميحا لحكام المستقبل، والخلفاء والأئمة، والوزراء، وما إلى ذلك.

وبنفس القدر من عدم وجود اهتهام بالنسبة للقيادة السياسية يبدو عدم وجودها حتى حينها يوظف القرآن الكلهات التي أصبحت في وقت لاحق تحمل معنى سياسيا، مثل خليفة أو سنة. فكلمة خليفة قد جاءت في مرتين فقط في القرآن، في الإشارة إلى آدم وداود (٢٣٠). وعلى الرغم من أن الآية الثانية على وجه الخصوص قد تحمل «على إياءا قويا

(٣٣) [سورة البقرة: ٢٨]؛ [سورة ص: ٢٦]. الإشارة الى آية ٢٨ من سورة البقرة غير صحيحة وإن كلمة خليفة جاءت في آية رقم ٣٠ بدلا عن آية ٢٨ إذ قال الله تعالى في وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَتِكَةِ إِنِي جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُواْ أَجَعْمُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ... ﴿ وَآية ٢٦ في سورة ص قال الله تعالى فيها ﴿ يَدَاوُودُ إِنّا سورة ص قال الله تعالى فيها ﴿ يَدَاوُودُ إِنّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةٌ فِي ٱلْأَرْضِ فَاصْمُ بَيْنَ ٱلنّاسِ بَالْحَقِي وَلَا تَبَّعِ ٱلْهُوى فَيُضِلّكُ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ ... ﴾ والمترجم].

للسيادة»(٣٤)، ويبدو أن المعنى السياسي لكلمة خليفة لم يكن بديهيا لجميع المسلمين الأوائل لأن الكلمة في الأدب التفسيري المبكر قد فسرت على أنها تعنى «رجل» بصورة عامة، وليس على وجه التحديد زعيم سياسيا(٢٥٠). أمّا مفهوم الخليفة كرئيس للدولة الإسلامية، أو للخلفاء وكونهم يشكلون خط الحكام، أو كخلفاء للنبي، جميعا، كم رأينا، قد وجدت في أدب الحديث، يبدو لي أنها غائبة تماما عن القرآن(٢٦). فالاستخدام القرآني للخليفة، بشكل أو بآخر، توحى أن هذه المقاطع أو الآيات، على الأقل، ترجع الى زمن متقدم للجدل حول المضامين السياسية لهذا المصطلح الذي

<sup>(</sup>٣٤) لويس Lewis، اللغة السياسية للإسلام، ٤٤.

<sup>(</sup>٣٥) القاضي؛ في دراستها الموسومة « مصطلح الخليفة».

<sup>(</sup>٣٦) هناك أيضا إنتاج أدبي كبير عن المعنى الأصلي للخليفة -سواء كان خليفة أي deputy أو "نائب" الله successor ينظر: القاضي في دراستها " مصطلح الخليفة " وينظر كرونه وهيندز في دراستها خليفة الله، ٤ -٥، وهناك مناقشة وأدب.

يحتفظ به وكأنه مقدس في الحديث.

وجاءت كلمة سنة (عرف أو تقليد) بعشرات المرات أو نحو ذلك في القرآن، ولكن دائها بتعبير «سنة الله» أو «سنة الأولين» -وليس ولو لمرة واحدة بمعنى سنة النبي، وهو المعنى السائد في أدب الحديث، وهذا كما يبدو أنه دخل بحيز الإستعمال العام بنحو سنة ۱۰۰ هجرية(۲۷). التعارض بين القرآن والحديث بشأن إشكالية القيادة السياسية مسألة لافتة للنظر، وتوحى بقوة إلى أن مواد أو معلومات المجموعتين ليست نتاج مشترك «للوسط الطائفي أو المذهبي»، ولكنه انبثق أو جاء من سياقات تاريخية مختلفة إلى حد ما. ومن الطبيعي، فيمكن للمرء أن يحاول الجدال، في الدفاع عن أطروحة

(۳۷) ينظر جوينبول Juynboll، في دراسته الموسومة " الرواية أو الحديث الإسلامي، ٢٦، ٣٠ - ٣٩، مع إشارات إلى الأدب المبكر بشأن مفهوم سنّة. ويخلص جوينبول .Juynboll

بأن الخليفة عمر بن عبد العزيز كان أول من شدّد على فكرة السنّة كسنّة النبي.

ونزبوروغ، بأن القيادة السياسية والإشكاليات ذات الصلة كانت، لسبب ما، قد استبعدت بقصد في تشكيل أو تكوين المصحف القرآني كما تبلور من المواد أو المعلومات المتداولة في مجتمع المؤمنين الأول. ومهم يكن، فإنه من أجل مواجهة مصادة للحجة المفحمة فإنه لا يبدو إنه منهج تاريخي سليم الألتزام أو التقيد بمحاججة ليس لها دليل داعم لها للبقاء حية. وعلى أية حال، لنكن معقولين فإن مثل هذا الدفاع لشرح لماذا استبعدت عن قصد مثل هذه القضايا؛ فالمرء بالكاد يستطيع أن يدّعي أن قضايا القيادة السياسية قد كانت «العلمانية أو دنيوية» جدا لكى تدرج تشمل، ونظرا لأن الكثير من المقاطع أو الآيات القرآنية تتناول قضايا دنيوية أو علمانية أساسية أخرى، مثل الزواج والطلاق أو الميراث. ومع ذلك، ليس هناك شكّ في أن إدراج مبادئ توجيهية واضحة عن القيادة السياسية كان يمكن أن تكون مفيدة للغاية للمجتمع الأول وللأجيال اللاحقة من المنظرين سيصل إلى نهايته النهائية الوشيكة في يوم القيامة يحتمل أن تكون له الأولوية وراء صمت القرآن عن هذه المسائل كالخلافة أو التعاقب السياسي؛ وذلك لأنه إذا فكر المؤمنون بأن العالم سوف ذاهب أو سيفضي الى النهاية قريبا، عندئذ يسود للقلق حول قيادة أو زعامة طويلة الأمد (كمسألة خلافية لقضية فورية حياة مستقيمة وصالحة ليتحقق الخلاص) فإن هذا التفكير يكون ببساطة أمر لا علاقي (٢٨). اللاعلاقية للقيادة السياسية بالنسبة الى القرآن يبدو لي مقنعة أكثر بالنسبة الى القرآن يبدو لي مقنعة أكثر لتوضح وتفسر بهذه الطريقة.

# القرآن والحديث حول المعاصرين للنبي:

وفي سياق مماثل، نحن نلاحظ إشارات متكررة في الحديث والروايات الأصلية لشخصيات مثل عليّ بن عم محمد، فأعهامه أبو طالب و آلعباس، وأبو

(٣٨) وأمر لا علاقي يثير أيضا كان القلق حول تفاصيل فيزيولوجية المحيطة واحد، مثل ما إذا كان المسجد يجب أن يغطيها سقف دائم أم لا؛ رؤية Kister "كشك مثل كشك موسى...".

السياسيين المسلمين. فقد اضطر هؤلاء المنظرين إلى تطوير نظرية الشرعية السياسية من دون أي أساس قرآني تقريبا، وبالنتيجة سحبت ومدّت تفسير حتى المقاطع أو الآيات القرآنية البعيدة الاحتمال لأجل العثور على بعض الدعم في الكتاب المقدس لنظرياتهم السياسية-ودون أن نذكر أنهم حمّلوا الكثير من حمل أو نفوذ الصرح النظري برمته على أساس هزيل لإشارة غامضة في القرآن من أجل «أولئك في السلطة من بينكم». وهناك طريقة أكثر من ذلك بكثر ومستمدة من الطبيعية من أجل شرح وتفسير الصمت القرآن الظاهرى بشأن إشكالية القيادة السياسية وهي أن نفترض أن النصّ القرآني، كما هو لدينا الآن، يرجع الي زمن سابق عن الاهتهامات السياسية المحفوظة بشكل مقدس على نحو بارز في أدب الحديث.

وهذا ما كنّا نتوقع إذا ما كان النصّ القرآني هو نتاج زمن محمد وأتباعه القريبين. الاحتما القوي إن محمدا نفسه كان يؤمن بأن العالم كان قريبا جدا

سفيان زعيم العشيرة... الخ. كانت هذه الشخصيات في غاية الأهمية للمناقشات اللاحقة حول الشرعية السياسية في المجتمع الإسلامي وذلك لأنهم كانوا أسلاف الطماحين الى المجد السياسي الرئيس للأزمنة اللاحقة، والطريقة التي ظهروا في في الكثير من الأحاديث أو في أصول الروايات تجعل من الواضح أن الأحداث التي تم وصفها في هذه الروايات، أو على الأقل أدوار هذه الشخصيات البارزة كما صوروا في تلك الأحداث، كثرا ما أفردت أو وضعت لتعزيز المطالبات الإدعاءات السياسية من ذرية هذه الشخصيات البارزة في صراعها أو في نزاعها من أجل السلطة (٣٩).

فالقرآن، من ناحية أخرى، لم يقدم على الإطلاق أي ذكر لهذه الشخصيات البارزة، حتى في أكثر الأساليب ضررا.

(٣٩) وينظر عن مثال محدد، دونر Donner" وفاة أبي طالب "بشكل عام، نولدكه، في دراسته الموسومة باللغة الألمانية "Zur tendenziosen Gestaltung der .Urgeschichte des Islam's"" دراسات في ما قبل التاريخ من الإسلام..

مقارنة بالإقحامات لمثل هذه الشخصيات البارزة في الأحاديث وأصول القصص، والصمت في القرآن عنهم يصم الآذان deafening.. والواقع أن الشخصية التاريخية الوحيدة المعاصرة لمحمد الذي اعترف بذكر اسمه في القرآن هو عمه أبو لهب -الذيي، ولأنه كان يعارض دعوة محمد بعنف وقسوة منذ البداية، لم يكن يقدم أبدا بكونه كان يدعم المطالبة بأي شخص للزعامة السياسية في الجماعة الإسلامية المتأخرة (٤٠٠). التعارض بين القرآن والحديث في هذا الصدد يجعل الاقتراح مشكوك فيه ان الاثنين يعنى القرآن والحديث جاءا من «الوسط الطائفي أو المذهبي، مفردة، وتبلور

(٤٠) من الممكن ملاحظة أن أبا لهب، المذكور في القرآن، يلقى ذكر قليل نسبيا في الحديث؛ في حين أن. أشخاصا بارزين مثل أبو بكر وعلى والعباس... الخ ممّن لم يذكرهم القرآن، كانوا موضوعا للكثير من الأحاديث، وحول الأحاديث عن أبي لهب ينظر روبين Rubin، في دراسته الموسومة "أبو لهب" وسورة ١١١. المقصود سورة المسد التي قال الله تعالى ﴿ تَبَّتُ يَدَآ أَبِي لَهُب وَتُبُّ ... الخ ﴾ من آية ١ الى آية ٥ [المترجم].

خلال نفس الفترة تقريبا من الزمن. وأن التباين يبدو أكثر معقولية، كها أعتقد، بافتراض أن النصّ القرآني كان مندمجا أو ملتئها قبل المنافسات السياسية التي دارت بين أحفادأبي طالب، والعباس، وأبي سفيان... الخ، ضد بعضهم البعض كانت قد بدأ في الظهور. إن مثل هذه الظروف قد سادت فقط قبل الحرب الأهلية الأولى (٣٥ – ٤١ / ٢٥٦ – ٢١). الجهاعات القبلية وكذلك عن الأفراد المهمين. فالقرآن لا يقدم أي إشارة عن أي قبيلة سوى قبيلة محمد قريش.

الجهاعات القبلية وكذلك عن الأفراد المهمين. فالقرآن لا يقدم أي إشارة عن أي قبيلة سوى قبيلة محمد قريش. ومن ناحية أخرى، نسبت الأحاديث إلى محمد أنه ذكر ليس قريش فحسب، وإنّها قبائل مختلفة أيضا، وأحيانا جاء باسلوب مغالي في العصبية (شوفينية) عاما. فعلى سبيل المثال، محمد يقول أن أسلم وغفار أفضل من الحليفين، أسد وغطفان؛ أو أن مزينة وجهينة هي أفضل منتميم وعامر بن صعصعة (١٤). ويبدو

(٤١) الدارمي، سنن، II، ٣١٥ -١٦ (أحاديث ٢٥٢٢ - ٢٠؛ (ستر ٧٩ - ٨٠)..).

من المحتمل أن مثل هذه الأحاديث هي من بقايا آثار الخصومات والمنافسات التي كانت سائدة بين القبائل خاصة في أواسط وأواخر العصر الأموى (تقريبا بي ٠٨٠م - ٧٥٠م)، فإن كان القرآن يرجع تاریخه الی تاریخ هذه الفترة وما بعد ذلك فمن الغريب أن لا نجد ولا يمكننا الكشف عن أي أثر لمثل هذه العداوات القبلية في القرآن. ومن الناحية الأخرى، إذا نحن كنّا نفهم القرآن بطريقة أكثر تقليدية، وعلى أنه نتاج لبيئة محمد، فأن هذا الصمت يكون أكثر مفهومية. إذ كانت العداوات القبلية متفشية بالتأكيد خلال العقود التي سبقت حياة محمد ومتفشية خلال سيرته، غير أن أن جوهر تعاليم محمد كما بينها القرآن هو التأكيد والتشديد على مسؤولية الفرد المؤمن تجاه المؤمنين الآخرين ثم الى الله، على حساب حتى أقرب علاقات القرابة، حتى وإن كان من والد إلى ولده (٤٢).

<sup>(</sup>٤٢) مثال [سورة التوبة: ٢٣] وقال الله تعالى في هـذه الآيـة ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَخِذُوَاْ ءَابَاءَكُمُ وَإِخُونَكُمُ أَوْلِيَآءَ إِنِ السَّتَحَبُّواْ ٱلْكُفُرِ عَلَى ٱلْإِيمَانِ وَمَن

#### المفارقات التاريخية في القرآن والحديث:

وبالفعل إن الصنفين من الأمثلة اللذين تقدما ذكر هما هما حالتين تين جدالما قد يكونا الأكثر وضوحا والأكثر أساسية بشأن التعارض بين القرآن والحديث: والحقيقة أن القرآن بحدّ ذاته يخلو تماما من الإشارات التي تعدّ بمثابة مفارقات واضحة سواءا كان ذلك الى الناس، والجماعات، والأحداث التي قد يرجع تاريخها الى فترات طويلة بعد حياة محمد. ومن الجانب الآخر، فإن أدب الحديث ملىء بمثل هذه المفارقات، وكما أشار الى ذلك جولدتسيهر منذ فترة طويلة(١٤٣)؛ فمن بين الأقوال والكلام المفترض أن يكون مصدره النبي يجد المرء اوصافا عن كيف أن أن الرايات السوداء (وهي رايات العباسيين) ستقدم من خراسان،

الواقع، عن الأصل المتأخر لهذه الأقوال، ففى هذه الحالات أو الأمثلة لا ريب أن يرجع تاريخها إلى حكم الأمويين أو إلى زمن إطاحة العباسيين بالأمويين في سنة ١٣٢/ ٧٥٠ وهناك أحاديث أخرى تنسب الى محمد يبدو أنها من بقايا الحرب الأهلية الثانية في الستينيات من الهجرة (١٤٥). أو حتى من أحداث أبكر (٤٤) ٣ - ٢٧٤ للإشارة الى هذه الأحاديث ينظر

وقول عن شخص يدعى «السفاح» وهو

(لقب أول خليفة للعباسيين) سوف يظهر

خلال فتنة أو خلال فترة من الانقسام

السياسي، وكذلك التحذير بأن طاغية

من البيت الأموي سوف يرتقى أو يعتلى

منبر محمد (٤٤). إنه لمن الواضح بأن هذه

«التنبؤات» المنسوبة إلى النبي تكشف، في

فنسنك Wensinck. في دراسته الموسومة "کتیب دلیل"، ۷۹، ۱۰۱، ۱۳۹، ۲۳۲.

### يَتُوَلَّهُم مِّنكُمْ فَأُوْلَيَهِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ المترجم.

(٤٣) ينظر جولدتسيهر، في دراسته «عن تطور الحديث» في كتابه «دراسات إسلامية»، II، ١٥ - ١٥١ ((تعادل دراسته في الألمانية Muhammedanische Studien . II

<sup>(</sup>٤٥) مثال. ابن أبي شيبة، مصنف، جزء ۷، ٤٦٠ ص ٤٣٠ – ٤٣١ (حديث ٣٧٢٢٥: محمد يتنبأ بحرق الكعبة)؛ الصنعاني؛ مصنف جزء ٥، ٤٣٠ - ٣١ (حديث ٩٧٥٤: محمد يتنبأ أن الإزدهار للمهاجرين، وليس الأنصار؛ ينظر أيضا تحليل مادلونغ، Madelung في دراسته "عبد الله بن الزبير والمهدى".

من ذلك التاريخ. وأحد هذه الأحاديث المشكوك في صحتها وصحة من نسب اليه تصور محمد أنه قال لأحد أصحابه، بينها يضع يده على رأسه: -

يا ابن خوله Hawala، عندما ترى الخلافة قد استقرت في الأرض المقدسة، فعندها ستحدث الزلازل والفتن والأحداث العظيمة وأن الساعة قي ذلك اليوم قريبة من الناس، وأقرب جدا من يدي هذه من على رأسك(٢٤). (ولقد راجعت جميع صفحات الجزء الخامس من مسند أحمد بن حنبل ومن الطبعة والتحقبق نفسه أي تحقيق احمد شاكر وهو جزء يتعلق بالفتن والملاحم والساعة فلم أعثر على هذا الحديث، والمستشرق يعطي رقم الصفحة ٨٨٨ ولم يذكر رقم الحديث وهو الأفضل في مثل هذه المؤلفات

(٤٦) ينظر أحمد بن حنبل، مسند، جزء ٥، ٢٨٨. وآخر، الذي فيه يتبأ محمد الحرب الأهلية الأولى وإرتقاء السلطة حكام علاقات وثيقة مع قبيلة كلب وهي اشارة واضحة الى معاوية وأوائل الأمويين -ووجد عند ابن أبي شيبة جزء ٧ ص، ٤٦٠ (حديث رقم ٣٧٢٢٣).

الحديثية. بينها وجدت بسهولة الحديث الآخر في كتاب المصنف في الأحاديث والأثار برقم ٣٧٢٢٣ قي صفحة ٢٠٠٤ ونصّه حدثنا عفان قال حدثنا عمران القطّان عن قتادة عن أبي الخليل هن عبيد الله بن الحارث عن أم سلمة قالت: قال رسول الله على يبايع لرجل بين الركن والمقام كعدة أهل بدر فتأتيه عصائب العراق وأبدال الشام، فيغزوهم جيش من أهل الشام إذا بالبيداء يخسف بهم، فيلتقون فيهزمهم الله فكان يقال الخائب من خاب من غنيمة كلب). المترجم عبد الجبار ناجي).

هذه الرواية، كما يبدو، ينبغي أن يرجع تاريخها الى ما بعد تبوؤ الأمويين الخلافة في سورية في سنة ٤١ هجرية/ ١٦٦م (٧٤) بوقت قصير. وبالمثل، فأن مثل هذه الاشارات المنسوبة إلى صحابة النبي أصبحت قليلة ونادرة، وكذلك ندرة



<sup>(</sup>٤٧) عن تاريخ الروايات التبؤية ينظر الدراسة كلاسيكية التنبؤيو المسيحية من قبل الأسكندر في دراسته «الروايات التبؤية في العصور الوسطى كمصادر تاريخية».

الإشارات المتعلقة بوفرة الأموال (مثل تلك التي حسبها يبدو كانت أثناء خلافة عثمان)، أو الإشارة بشأن الاستيلاء على بيت المقدس (خلال خلافة عمر). فإن مثل هذه الروايات والإشارات موجودة في مختلف الأحاديث الرؤيوية [ملحوظة إن كلمة Apocalyptic تستعمل للإشارة بشكل خاص الى أحد الأسفار اليهو دية وهو سفر الرؤيا. المترجم]، وهي توحي في كثير من الحالات بأن تاريخها ليس أقصاه منتصف القرن الأول الهجري(٤٨).

ومن الجانب الآخر، لا نجد في القرآن ولا إشارة واحدة تشير الى الأحداث والشخصيات والجماعات، أو المسائل التي تنتمي أو ترجع بوضوح إلى فترات بعد زمن محمد -العباسيون والأمويون والزبيريون، والعلويون والخلاف بشأن حرية الإرادة، والخلاف على عائدات الضرائب وعلى التحول الى الإسلام، والخصومات القبلية، والفتوحات وما

(٤٨) ينظر عن هذه الروايات كونراد Conrad في دراسته الموسومة "نذر الساعة". وأنني ممتن للدكتور كونراد لجعله مسودة هذا البحث متاحة ليّ.

إلى ذلك. وهذا يوحي بأن القرآن، كما هو قائم الآن، كان بالفعل مجموعة «منتهيا» في النصّ بحوالي زمن الحرب الأهلية الأولى (٣٥ - ٤١/ ٥٥٦ - ٢١)، على أبعد تقدر.

وبالطبع، فللمرء أن يجادل بأن القرآن قد جمع فعلا في وقت لاحق، كما يؤكد ونزبورو وأنصاره، ولكن جماعه أو مصنفوه كانوا حاذقين وحذرين للغاية بحذف أي من المعلومات أو المواد، باعتبارها تنطوى على مفارقة تاريخية، قد تفضح عن أصول النصّ المتأخرة. ولكن مثل هذه الحجة تفترض أن هؤلاء الجماع أو المصنفون -أولئك الذين لم يكشف عن هويتهم بأى حال من الأحوال -يمتلكون حسّا تاريخيا نقديا أقرب إلى حسّنا، وهـذا يبدو من غير المحتمل. وفضلا عن ذلك، حتى إذا قبلنا مثل هذا الافتراض من أجل المحاججة، يجب علينا أن شرح لماذا الناس مع هذا الشعور أو الحسّ التمييزي التاريخي عليهم أن يسمحوا بمثل هذه المادة المفارقة تاريخيا الشديدة

الوضوح أن تنمو وتزدهر بشكل وافر بين الأقوال المنسوبة إلى محمد في مجموعات الحديث، التي هي من المؤمل أيضا أن تخدم بوضوح مختلف الأهداف السياسية والفقهية. على أساس مثل هذه الاعتبارات وحدها، فإن النظرية القائلة بأن القرآن ليس نصّا مبكرا، ولكن، مثل ما جاء في الحديث، نتاج مرحلة أواخر القرن الأول والقرن الثاني الهجريين فإن اللوسط الطائفي»، يجب أن يكون غير بالغ المستوى المتوقع.

## القرآن والحديث بشأن الأنبياء السابقين:

وعلى طول خط مختلف نوعا ما، علينا ملاحظة أن القرآن والحديث عندما يناقش كلاهما موضوع مشترك، وإنها أحيانا يعرضان تشديدا مختلفا لافت للنظر على ذلك، أو التعامل معها بطرق مختلفة جدا. فعلى سبيل المثال، فإن كليها القرآن وأدب الحديث يقدمان في مرات كثيرة ذكر الكثير من الأنبياء قبل الإسلام الذين يمثلون أسلاف محمد: آدم ونوح وإبراهيم وأيوب وموسى ويعقوب

ويوسف وداود وعيسى يسوع... الخ. وإن مقارنة بين الطريقة التي يتم بها التعامل مع هؤلاء الشخصيات البارزة في القرآن، من ناحية، وفي أدب الحديث وأصول قصص، من ناحية أخرى، يكشف عن نمط العام: عادة، فالحديث وأصول الروايات يعرفون الكثير عن هؤلاء الأنبياء عن ما هو في القرآن. ومها يكن، ومع عدد قليل من الشخصيات يكن، ومع عدد قليل من الشخصيات البارزة هذه، مثل النبي صالح وشعبه، ثمود، فأن التشديد يكون عكسيا: فالقرآن يقول لنا شيئا عنهم، ولكن أدب الحديث وأصول الروايات لا يضيفان شيئا كثيرا عن ذلك.

ومن الصعب تفسير هذا التعارض والإختلاف إذا افترضنا أن كل هذه المادة أو المعلومات، إن كانت في القرآن أوكذلك في الحديث، مستمدة من «الوسط الطائفي». المشترك. و من الناحية الأخرى، فإن وجهة النظر التقليدية بخصوص تاريخ للقرآن توّفر تفسيرا أكثر قبولا من ذلك بكثير: المواد والمعلومات عن النبي العربي صالح وشعبه، يهاثل

الهدد الماديد والثااثون - خريف (٢٠١٧م - ٢٩٤١هـ)

يعد يشكل تهديدا سياسيا أو فقهيا على ذلك في الشخصيات البارزة اليهودية مجتمع المؤمنين الأوائل. وبالنتيجة، فإن والمسيحية، والظاهر أنها كانت متداولة الروايات الإسلامية النامية تجاهلت إلى على ما يبدو في الوسط الغربي للجزيرة حد كبير ثمود ونبيها في تطوير وتوسيع العربية الذي يعيش فيه محمد، ولكنه لم أصول الروايات الخاصة بها؛ إذ لم يكونوا يكن معروفا في العراق وسوريا، حيث «الوسط الطائفي» الذي أنتج قدرا كبيرا جزءا من «الوسط الطائفي» للقرون من أدب الحديث المتأخر المتوافر. لذا فمن الأولى والثانية للهجرة، وهكذا لم يبرزوا أبدا في الحديث، على الرغم من وجودهم المعقول تماما أن نتوقع أن ثمود وصالح؛ أكثر بروزا في القرآن مما كانت عليه الحال في القرآن. آن والحديث عن محمد وهناك موضوع آخر يظهر تبنى القرآن والحديث في الحديث. على العكس من ذلك، طالما أن لمواقف مختلفة عن النبي محمد نفسه. الروايات اليهودية والمسيحية كانا من بين ويبدو أن ونزبوروغ يرغب أن ينكر هذا، المتنافسين الرئيسيين تلك التي ساعدت أو على الأقل أن يحجيمه ويقلل من أهميته، على تشكيل الخطوط العريضة للرواية ويقترح أن القرآن ومصادر الروايات الإسلامية المبكرة كما انعكس ذلك في تصور محمـد (والأنبياء الآخرين) كثيرا الحديث وأصول الروايات. فإنه ليس من المستغرب أن تعكس هذه الأخبرة بشكل بنفس الطريقة(٥٠). طبعا، إن كلا من واضح تأثير هذه الروايات المتنافسة. ومن القرآن والحديث يقدمان محمد كنبي، في رواية نوح وإبراهيم وعيسى... الخ(٥١). الجانب الآخر، فإن شعب ثمو د الذي كان يقطن في شمال غرب الجزيرة العربية في (٥٠) ونزبوروغ؛ دراسات قرآنية ص٦٥، إذ

يقول فيها «سيرة محمد صيغت في أدب التفسير لا يمكن أن يقال إما معلومات مشوهة أو تتعارض مع معلومات الكتاب المقدس بشأن كلهات وأفعال النبي بشكل عام».

(٥١) هناك تقديم موجز ومحكم لما يمكن تسميته

Beauchamp "الروّافة" (٤٩) ينظر بوشامب، Rawwafa et les Tha "الثموديين - "oudeens".

العصر الروماني قد أتبتته النقوش (٤٩)- لم

إلَّا أن محمد ونبوته هما في القرآن بعيدا عن الأنظار كثرا جدا، وقد طغت عليه شخصيات ومواضيع أخرى. ويشكل موضوع الأنبياء والنبوة موضوعا واحد في القرآن، جنبا إلى جنب مع مسائل وقضايا رئيسة أخرى كالقدرة الإلهية والرحمة والبركة، ويوم القيامة القادمة، وأوامر للتقوى، والأنظمة العبادية والاجتماعية (٥٢)؛ وإن الغالبية الساحقة من المقاطع الآيات القرآنية التي تشمل الأنبياء والنبوة تقف على الكثير من الأنبياء الذين سبقوا محمد، وليس على محمد نفسه. ويؤكد القرآن على أخلاق وخلق محمد وعلى الحقيقة من أنه، على الرغم من كونه المتلقى والوسيلة للوحى الإلهي، وإن محمدا في جميع النواحي الأخرى هو بشر عادي وميت. والواقع أن القرآن يقدم محمد كأنه كان يعانى كثرا من إهانات

من ناحية أخرى، فإن محمد في الحديث هو المركز أو مركز الثقل

(٣٥) [سورة الفرقان: ٧]؛ كذلك راجع [سورة الأعراف: ١٨٨]، إذ يصف محمد نفسه بأنه مجرد نذير وليس له قوى خاصة [أود الإشارة هاهنا إن آخر آية في سورة الأعراف هي آية ١٨٨ كما أشار البروفسور دونر وإنها نصّت على ﴿ يَسْعُلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَنَهَا قُلُ إِنْمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي لَا يُحِيِّتِهَا لِوقَفِهَ أَيَّانَ مُرْسَنَهَا قُلُ إِنْمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي لَا يُحِيِّتِهَا لِوقَفِهَا إِلَّا هُو ثَقْلَتُ فِي السَّمَوْتِ وَالْأَرْضُ لا يَتْعُلُونَكُ عَنِ السَّاعَةِ بَعْنَا أَقُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي لا يُحِيِّتِها لِوقَفِهَا بِعَنْهُ أَقُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللّهِ وَلَكِنَ أَكْثَرُ النَّاسِ لاَيقَلُمُونَ ﴾ صدقالله بغينة ولا يقال والله القالم الله على المربعة ورد في المترجم]؛ . كما في سورة الإسراء (١٧): آية اللّية رقم ٩٣ أن قال تعالى ﴿ وَمَا مَنَعُ النَّاسُ اللّهِ بُشُرًا رَسُولًا ﴾ . المترجم]. . المترجم] . المترجم] . المترجم] .

«بالنسب النبوي» موجود في طبقات ابن سعد مجلد ص ١، ٢٧.

أولئك الذين، في نظر محمد اعتياديا

<sup>(</sup>٥٢) رحمن، في دراسته «المحاور الرئيسية للقرآن» ص، ٨٠ - ١٠٥، إذ يتعامل النبوءة والنبوة كواحد من ثمانية محاور رئيسة.

الهدك المأكي والثلاثون – خريف (٢٠١٧).

الحقيقى؛ وجميع الأحاديث كانت إما أن تكون أقوالا عنه أو أن تكون وصفا لأفعاله من قبل معاصريه، أو أقولا تنسبت إليه. وفضلاعن ذلك، فإن محمدا ليس بشرا عاديا في أدب الحديث؛ فإنه كثيرا ما يقدم على انه فاعل المعجزات، وقادر على إطعام عامة الناس، وقادر على شفاء المرضى بمجرد أن يبصق في فيه، ويحدث المياه بواسطة الضغط على الأرض بكعب رجله، وإنه نرى من وراءه، ويتنبؤ بالمستقبل، وله المعرفة الإلهية اللدنية مثل أساء الأشخاص الذين يقال انه لم يلتقي بهم بعد أوأصول قطعة من اللحم المسروق قدمت له. هذه الرؤية لمحمد، كما أشير اليها منذ فترة طويلة(٤٠)، لا تتطابق مع الصورة القرآنية

لمحمد كرجل عادى، ومرة أخرى تلقى ظلالا من الشك مرة أخرى على اقتراح أو مقترح ونزبورو بأن القرآن نشأ في بيئة

(٥٤) هروفيتس بحثه «اسطورة محمد» وينظر أندريه في بحثه «اسطورة دعوة محمد» وبحثه الآخر «شخصية محمد».

ثقافية مماثلة للبيئة التي أنتجت قصص

المعجزات لا تعد ولا تحصى جاءت في أدب الحديث وأصول الروايات.

#### القرآن والحديث بخصوص الصلاة:

لكل من القرآن والحديث الكثير ليذكرانه عين المتطلبات والمارسات والشعائر الطقسية، ولكن الطريقة التي يتحدثان عنها تختلف بشكل ملموس (٥٥). وكمثال على ذلك، دعونا ننظر في موضوع الصلاة. فيشير القرآن بشكل متكرر إلى طقوس الصلاة، وغالبا ما يحض المؤمنين على أداء الصلاة وفقا لما يمليه عليه ضميره... الخ. عير أنه لا يزود قدرا كبيرا من التفاصيل حول كيفية يتعين على المؤمن القيام بهذا الركن الصلاة؛ وبإمكان المرء أن يصل الى الانطباع، بدلا عن ذلك، أن القرآن يشير إلى الصلاة التي كانت معروفة بين المؤمنين الذين كانوا

(٥٥) أن هذا الاختلاف قد لاحظه أيضا هروفيتس في بحثه الموسوم «ملاحظات حول تاريخ والمصطلحات العبادة الإسلامية».

Bemerkung zur Geschichte» und Terminologie des isla-.mischen Kultus أن انتقل المؤمنون من الجزيرة العربية،

وجدوا أن من الضروري تعريف طقوس

هم الجمهور الأولي في النصّ، ولذلك فأن وصف تفصيلي لمارسة الطقس ليست ضرورية. فمثلا، إن القرآن لم يحدد بوضوح حتى كم عدد الصلوات اليومية التي يؤديها المؤمنون(٢٠٠).

ومن الجانب الآخر، فإن أدب الحديث يتضمن الآلاف الأحاديث التي توضح بالتفصيل دقائق الصلاة (وأحيانا تفاصيل متضاربة). وبالنظرا لأهمية القرآن المكتسبة كأساس لاتخاذ القرارات الشرعية في الرواية الإسلامية، فيكون المرء في حبرة لتفسير تحفظ القرآن لوصف طقوس الصلاة كثيرا بالضبط، فإن كان المرء يفترض أن القرآن هو نتاج في السياق الفكري ذاته ذلك الذي أنتج أدب الحديث. ومن الجانب الثاني، إذا ما افترضنا أن النصّ القرآني يعكس ظروف مجتمع المؤمنين الأوائــل في الجزيرة العربية، فأن هذا الاختلاف بين القرآن والحديث يكونغبر مفهوم تماما. وما

صلاتهم فيها يتعلق بالمسيحية واليهودية والزرادشتية، و المارسات الأخرى في الصلاة -ربا، جزئيا بسببأن المؤمنين الجدد الذين نشأوا في تلك المجتمعات جلبوا معرفة ممارسة هذا الطقس داخل مجتمع المؤمنين، وجزئيا يرجع ذلك القرابة الكاملة للمؤمنين إلى تجمعات المصلين المسيحيين واليهود والزرادشتيين الراسخة بشكل جيد في «الوسط الطائفي أو المذهبي» للهلال الخصيب. وهكذا فأن عدم تكامل الأوصاف في القرآن والى التلميحات الغامضة وهكذا فقد استكملت التعريفات الدقيقة والحدود على كيفية الصلاة، غالبا ما كانت تطرح وتدبر في نهاية المطاف في شكل أحاديث النبوية.

وهناك جانب آخر من الصلاة يستحق النظر في هذا السياق هو الصلاة الجامعة التي تعقد يوم الجمعة، أو «صلاة الجمعة». فالكثير من المتطلبات الخاصة في هذه الطقوس المعينة في صلاة الجمعة-

(٥٦) روبين في دراسته ينظر عن هذه وعن المسائل الأخرى المرتبطة بها « صلاة الصباح والمساء في الإسلام المبكر.

وخاصة الخطبة -قد فصلت بالتفصيل الكامل في أدب الحديث (٥٧). ومن الناحية الأخرى، فإن القرآن لا يقول شيئا عن صلاة الجمعة.؛ وأن الآية الحيدة التي ورد فيها ذكر صلاة الجمعة تقرأ كما لو أن مرافقة عبارة «الصلاة» وعبارة «الجمعة» هي من ألأمور الحسنة، وليس إشارة إلى المصطلح الفني لنوع خاص من طقوس الصلاة و (٥٠) و طقوس الرئيس، الخطبة،

(۵۷) ينظر المدخ عند فنسنك Wensinck مفردته ". فهرست أبجدي - Conco dance" خطبة، خطيب، الخ.

(٥٨) [سورة الجمعة: ٩ -١١]: «(٩) إذ قال الله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ : إِذَا نُودِي لِلصَّلَوْةِ [بحسب المستشرق goes out بمعنى أخرجوا وهذا الفعل الأمر غير موجود في الآية الكريمة وإنني أثبت الكلمة الصحيحة بحسب منطوق الآية المترجم] مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ، [هنا أيضا يذكر المستشرق عبارة على عجل لتذكر الله، وهي غير موجودة في أصل الآية الكريمة. المترجم والصحيح] ، فَأَسْعَوْاْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ [هنا يضع المستشرق قولا آخر وهو" والتوقف عن ممارسة الأعمال التجارية وهذا هو أفضل بالنسبة لك، إذا [فقط] كنت على علم. (١٠) وعندما انتهت الصلاة،... (١١) ذَلِكُمُ خَيْرٌ لَكُمُ إِن كُنتُوتَعَلَمُونَ 🕛 فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَٱنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ

لم يذكر أبد في القرآن. فإن كان، كما يؤكد ونزبوروغ، أن القرآن قد تبلور في القرنين الأولين للإسلام على وجه التحديد لأغراض دينية طقسية، وأن الحذف من النصّ القرآني من أي ذكر مهم، هناك وصف قليل، لواحد من الفعاليات الدينية الطقسية الرئيسية ذلك الذي تطور خلال هذه الوقت يتطلب بعض التفسس.

# القرآن والحديث بشأن الشفاعة وبشأن الميت:

جادل بیکر C. H. Becker جادل عدة سنوات، بأن التركيز والتشديد القرآني على الطابع الإنتقالي أو السمة المؤقتة والسريعة الزوال للشخصية في

وَٱبْنَغُوا مِن فَضِّل ٱللَّهِ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمُ نُقُلِحُونَ ۞ وَإِذَا رَأَوًا يَجِنَرَةً أَوْ لَمُوَّا ٱنفَضُّوٓ اللَّهَا وَتَرَكُوكَ قَآبِما قُلُ مَا عِندَاللَّهِ خَيْرٌ مِنَ ٱللَّهْوِ وَمِنَ ٱلبِّجَرَةِ ۚ وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلزَّرْفِينَ ﴾ [في حين كانت ترجمة الدكتور دونر باسلوب آخر إذ ترجمها بهذه الصيغة "عندما يرون التسوق أو الترفيه، فهم يتفرقون أو يتبعثرون إليها، وتركوك (محمد) واقفا هناك (. قل [لهم]: "هذا الذي هو مع الله أفضل من الترفيه والتسوق. الله هو خير الرازقين"".

نظرنا كونه مهما جدا وإنه أهم وأبكر أو وأقدم من المواعظ. وقدم من المواعظ. وهناك مثال آخر من هذا النوع ألا

وهناك مثال آخر من هذا النوع ألا وهو الشفاعة من أجل الميت، تلك التي عولجت وتم التعامل معها في كل من القرآن والحديث، ولكن بطرق وأساليب مختلفة. فأدب الحديث يسمح بالشفاعة من قبل محمد، بالطبع، ولكن أيضا-واعتهادا على المراجع أو الثقات في نقل الأحاديث -فإنه يسمح بها للأولياء أيضا، ولجميع المؤمنين، ولأفراد معينين... الخ. وبحسب ما روي عن النبي قوله «سيكون في أمتى رجل يدعى صلة بن عشيم، وإن الدخول الى الجنة سيكون بشفاعته وعلى هذا النحو(١٠٠). وفي بعض الأحيان فإنه يسمح بالشفاعة في أدب الحديث بدرجة خرافية وغير قابلة للتصديق. فقد قال رسول الله عِينات: سيدخل الجنة بشفاعة أحد أفراد أمتى الكثير من (الناس] وأكثر [عددا] من عدد أفراد قبيلة تميم»(٢١).

الحياة الدنيوية كان مختلفا في الشكل والمضمون عن تلك التي عند المسيحية قبل الإسلام، غير أن تلك المواعظ في السلوك والواجبات الإسلامية المتأخرة في لتوبة تشابه نظيراتها في المسيحية (٥٩). وليس هنالك من حاجة الى تكرار تحليله هنا؛ إلَّا أننا بحاجة هنا الى أن نشيرالي الاختلاف بين الاتجاهات والمواقف القرآنية وبين المواقف الإسلامية اللاحقة أو المتأخرة بخصوص هذه المسألة وأنه سيكون من الصعب شرحها إذا ما نظرنا إلى القرآن باعتباره نتاج «الوسط الطائفي» للهلال الخصيب تلك المنطقة التي كانت المنبت لمثل هذه المواعظ في السلوك والواجبات الإسلامية المتأخرة. وإنه من الأكثر قبولا ومعقولية أن نفترض بأن هذا الاختلاف إنّا يعكس أصولا مختلفة لمجموعتين من المعلومات أو المواد-القرآن من زاوية

<sup>(</sup>٦٠) ينظر البسوي؛ كتاب المعرفة والتاريخ جزء ٢ص٧٧.

<sup>(</sup>٦١) الترمذي، سنن، جزء ٤، ٥٤١ (حديث ٢٤٣٨).

<sup>(</sup>٥٩) ينظر بيكر في دراسته الموسومة "sunt qui ante nos in mundo "fuere"، والتي تشير إلى أن النموذج القرآني يختلف عن كل من الموقف المسيحي قبل الإسلام ومن تلك التي عبر عنها في حياة الأولياء المسلمين.

الهدك المأكي والثلاثون – خريف (٢٠١٧).

1 . 8

وإن «عثمان بن عفان سوف يشفع للكثير بقدر أعداد (قبيلتين] لربيعة ومضريوم القيامة»(٦٢)..

فالموقف الليبرالي العقلية أزاء الشفاعة المتوافر في أدب الحديث يختلف تماما عن ما يصادفه المرء في القرآن، إذ يعتبر (كما هو الحال في الرواية اليهودية) أن الشفاعة قد صورت بطريقة تكافئ الضدين ambivalent: في بعض الأحيان ترفض رفضا باتا ومن غير تحفظ، بينها تكون في مناسبات أخرى مسموح بها لمحمد (في الرواية اليهودية، لإبراهيم)، ولكن فقط له وفي حالات محدودة جدا - وأقصد بذلك عندما يكون المستفيد من هذه الشفاعة يرضى بالفعل فضل الله على كل حال(١٣٣).

(٦٢) م. ن جزء ٤،، ٥٤١ (أحديث٢٤٣٩؛ قىامة ٢٧).).

(٦٣) ينظر بروكر Bowker في دراسته الموسومة "الشفاعة في القرآن وفي الرواية اليهودية". بعض الأحاديث أو روايات السرد أيضا تأخذ بهذا الخط. مثال عمر بن شبّة، في " كتاب تاريخ المدينة المنورة"،  ${
m I}$ ، ١١٨ - ٢٠ ، حيث أظهر النبي المكان الذي دفنت فيه والدته آمنة؛ وأنه يبكى ويزور

«أحذر يوما عندما لا تستطيع أي نفس أن [تكون قادرة على] تكافئ الأخرى على الإطلاق، ولا تقبل منها الشفاعة...»(٢٤) [أود التداخل مع ما ذكره البروفسور دونر؛ أولا إن رقم الآية التي ذكرها وهو رقم ٥٤، فإ هذه الآية لا علاقة بموضوع الشفاعة، وبعد البحث

المكان، ولكنه غير مسموح أن يستغفر لها أو يشفع لها. (طبعا قد توفيت في شباب محمد، بكونها غير مسلمة.) ينظر Watt وات، "القرآن والإيمان بالله تعالى"، في حين يناقش الآلهة في العبادة الوثنية قبل الإسلام في مكة، ويلاحظ أن "زعماء وظيفة هذه الآلهة الأقل درجة كانت على ما يبدو تتوسط الكائنات الأعلى..."، وعلى هذا الأساس فأن الشفاعة ربها قد ارتبطت ارتباطا وثيقا مع الشرك.

(٦٤) [سورة البقرة: ٤٥] [تمت مناقشتها في أعلاه. المترجم في أن الآية رقمها الصحيح ٨٤ وليس ٥٤]. ينظر أيضا [سورة الممتحنة ٣] (ليس أقاربكم ولا أطفالكم سوف ينفعونكم في يوم القيامة. فإنه سوف يفصل بينكم؛ الواقع، إن الله يميز ما تعمل) [هذه ترجمة الدكتور دونر للآية الكريمة والتي مع إنها احتفظت بالهيكلية الأساسية للمعنى غير أنها لا توافق أحيانا منطوق الآية الكريمة إذ يقول الله تعالى فيها ﴿ لَن تَنفَعَكُمُ أَرْحَامُكُورُ وَلاَ أَوْلَٰذُكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ ۚ وَٱللَّهُ بِمَا تَعُمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾. المترجم].

استخدامها في القرآن -مثل كلمة سنّة

والتي هي في القرآن تفتقر تماما الترابط

مع النبي محمد في الوقت الذي أن تسود

وجدت أنها برقم ٤٨ لأا ٥٥ ويقول فيها عزّ من قائل ﴿ وَاتَقَوُا يَوْمًا لَا بَجْزِى نَفْشُ عَن عَز من قائل ﴿ وَاتَقَوُا يَوْمًا لَا بَجْزِى نَفْشُ عَن نَفْسِ شَيْعًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُوْخَذُ مِنْهَا عَدُلٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ فاستخدام فعل الأمر beware لا يتوافق مع ما ذكر في القرآن الكريم، فضلا عن الأفعال تجزى وتؤخذ وكلمة عدل التي لم تعبّر الترجمة وتؤخذ وكلمة عدل التي لم تعبّر الترجمة عن تطابقها. المترجم].

#### معجم القرآن والحديث:

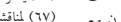
التعارضات بين القرآن والحديث لا تقتصر على الموضوعات والمسلئل؛ وقد وجدنا أنها أيضا يختلفان أحيانا في المفردات المستخدمة، أو المفضلة، لوصف شيء معين. وقد لاحظنا بالفعل بعض الحالات إذ يبدو أن كلمة ما بوضوح لها معنى مختلف في القرآن عن ما هي في أدب الحديث -مثلا كلمة خليفة. (١٥٠) وفي حالات أخرى إن كلمة معينة، في الوقت الذي تحتفظ فيه بنفس المعنى الأساسي، فإنها تهب مع مجموعة جديدة تماما من أشياء مترابطة أو مع المعاني في أدب الحديث حينها تفارن مع

(٦٥) ينظر المناقشة في أعلاه.

فيه في أدب الحديث (٢٦). وأن هذه قد تم دراستها بالفعل هذه الحالات بعناية من قبل الآخرين ولا تحتاج إلى مزيد من التفصيل هنا. وعلى العكس من ذلك، فإننا في بعض الأحيان نجد حالات التي يكون فيها القرآن وأدب الحديث يشيران

وعلى العكس مـن ذلك، فإننا في بعض الأحيان نجد حالات التي يكون فيها القرآن وأدب الحديث يشيران إلى نفس أو ما شابه ذلك من الأشياء، ولكنها يستخدمان كلمات مختلفة للقيام بذلك. ويرد مثال على ذلك عبارة الجماعة سياسية و/ أو الدينية أو المجتمعية. وكلمة جماعة، وهي كلمة عربية بحتة بالمعنى العام "الجماعة الجماعية"، وقد جاءت في كثير من الأحيان تستخدم في الخطاب العربي الإسلامي الكلاسيكي الخطاب العربي الإسلامي الكلاسيكي ودينية (١٤)؛ وقد وجدت بهذا المعنى، فعلى ودينية (١٤)؛

<sup>(</sup>٦٧) لمناقشة الاستخدامات مختلفة للجماعة في الخطاب الإسلامي، ينظر لويس كارديت (L. Gardet



<sup>(</sup>٦٦) ينظر المناقشة في أعلاه.

كمصطلح مهم لجاعة المؤمنين ككل

خلال الحرب الأهلية الأولى، حينها

جعل الصراع بين المجموعات المختلفة

من المؤمنين غياب الجماعة حالة واضحا

بشكل مؤلم ومفجع. ومن الجدير بالذكر

بأن سنة ٤٠ هجرية، عندما انتهت الحرب

الأهلية الأولى والمؤمنون "انتهوا الى أن

يكونوا معا" مرة أخرى، صارت السنة

تسمى "سنة الجهاعة" (عام الجهاعة (١٩))،

وهواستخدام يعبر بشكل ملموس فرج

وارتياح المؤمنين ذلك أن الوحدة قد

استعيدت؛ وفي هذا السياق، شدّد أيضا

معنى الجماعة لكونها تشير إلى الوحدة

السياسية للجماعة المؤمنين. وقد اقترح

بأن الأمويين، على وجه الخصوص، كانوا

أول من التأكيد على الجماعة وذلك من

أجل التأكيد على أهمية الوحدة السياسية

سبيل المثال في رسالة قديمة من القرن العاشر حول الحكومة من الماوردي(٢٨) و كذلك في الكثير من الأعمال الأخرى. وبالضبط عندما استخدمت الجماعة أولا بهـذا المعنى كانت غير واضحة. ومن الحتمل أنها في البداية عند ظهورها

الإسلامية (طبعة جديدة) بعنوان "جماعة" (Djama)a)L. Gardet) Y EI وينظر السرى As -Sirri، في الدراسة، "الجدل السياسي والديني Religios Nagel وأيضا ناجل politische". وأيضا في دراسته باللغة الألمانية "الدولة والمجتمع الإيمان في الإسلام Staat und Glaubensgemeinschaft Islam"، ۱، ۲۱۲، ۲۲۰ ۳۲۰ –۲۲۰ ه ۳۰۲، ۱۳۵. ویشیر کاردیت Gardet الی أن الفقهاء الحنابلة: أرادوا تقييد مصطلح المجتمع صحابة النبي، في حين أن بعض المفكرين المسلمين الكبار، مثل الشافعي والطبري، فسرا المصطلح على نطاق أوسع ليعنى المسلمين كجهاعة سياسية دينية سواءا في زمن النبي أم في الفترات المتأخرة -حتى وأن الوحدة الجاعية أصبحت الآن على نحو متزايد مثالية لا يمكن تحقيقها.

(٦٨) مثال الماوردي الأحكام السلطانية،

استخدامه كلمة الجاعة.

ص، ٧ (في الوسط)وص ١٨لسطر ٣.

ومع ذلك، وممّا يجدر ذكره أن الماوردي

يستخدم كلمة الأمة على نحو أكثر من

(تحت زعامتهم بطبيعة الحال)(٧٠٠)؛ ففي (٦٩) ينظر ملحق الفصل العاشر، «جدول السنوات المسهاة» (ينظر في أدناه)؛ السيد؛ مفاهيم الجماعة في الإسلام ص، ٥٥ -٥٧. لاحظ أهمية مفهوم الجماعة بين الخوارج منذ ستينيات سنة ٦٠ هجرية/ ٦٨٠. م. (٧٠) آلسيد، آلأمة والجماعة والسطة صفحات، 771-77, 101-90.

كتابات الكاتب والمسؤول الأموي، عبد الحميد بن يحيى، فإن معنى هذا المصطلح من «الجهاعة الدينية -السياسية للمسلمين» يبدو أنه قد تبلور (١٧). وربها، وكها اقترحه آخرون، أن استخدام الجهاعة على أنها تعني الجهاعة الإسلامية قد ربطت بشكل عام مع الإدعاء والمطالبة بأن القيادة في المجتمع الإسلامي ترجع إلى قريش (٢٢).

وعلى أية حال، فإن هذه النقطة مهمة في المناقشة الحالية هي أن الجهاعة مصطلح كان يستخدم على نطاق واسع بين المسلمين من القرن الثاني الهجري، اولعله أيضا قبل ذلك. وليس من المستغرب، أن

(۷۱) عبد الحميد أحيانا يستخدم كلمة الجهاعة بالمعنى العام لكلمة «جماعة» (وفي بعض الأحيان، في الواقع، يؤشر الى مجموعة من المتمردين أو من غير المسلمين)، وأحيانا بمعنى المجتمع المسلم: ينظر على سبيل المثال، عبد الحميد بن يحيى «تحقيق عباس» ص ۱۹۸ (أهـل الفتنة تتناقض مع أهل الجهاعة)، ۲۱۲ حيث يقول «في كل مجمع منهم الله جماعة».

(۷۲) السّري؛ في دراسته بالألمانية "الجدل الديني Religios –politische A – للسياسي . ٦٠ gumentation

يوجد المصطلح هذا كثيرا جدا في أدب الحديث التي أتخذ شكله وصيغته في هذا الوقت أيضا. وقد لاحظنا في أعلاه عددا من الروايات التي تذكر إن النبي قد حذر ضدا التخلي عن الجماعة، لئلا يموت الفرد ميتة جاهلية؟ (٧٣). كذلك فقد اسخدم المصطلح في بعض روايات السرد مؤشرة الى فترة للنبي، كمثل عندما دعا حاكم البحرين (شرق الجزيرة العربية) إلى الإسلام، يدعوه إلى الله، والطاعة، والدخول في الجهاعة (٧٤). ومن الناحية الأخرى، فإن كلمة جماعة لم ترد في القرآن اطلاقا. وعندما يريد الإشارة الة المؤمنين كجهاعة يستعمل كلمة أمة، التي تعني في الأصل «الناس (٥٠). وكلمة الأمة أيضا

- (۷۳) ينظر أعلاه، هامش. ١٤.
- (۷٤) ابن سعد، طبقات جزء ۱، ص. ۲، ۲۷. ينظر أيضا رواية انتخاب أبي بكر عند الطبري، تاريخ مجلد I، ۱۸٤٥، حيث استخدام ت كلمة الجهاعة.. طبعا، يحتمل أن تكون الروايات تعكس استخدام لاحق.
- (٧٥) جيفري Jeffery، المفردات الأجنبية في القرآن، ص٦٩. وهناك مناقشة قيمة للمصطلحات القرآنية من أجل التجمعات الاجتهاعية متواجدة عند السيد، "مفاهيم

1 . 1

الحقيقة بأن كلمة الجهاعة، بارزة جدا في أدب الحديث في القرنين الأول والثاني الهجريين، وتوحى فكرة الغياب التام لكلمة الجماعة من الخطاب القرآني يشير إلى أن القرآن قدأتخذ شكله وصيغته قبل أن تأتي كلمة في الاستخدام الواسع النطاق بين المؤمنين؛ وبخلاف ذلك، فإننا نتوقع أن هذا المصطلح كلان ليكون حاضرا في النصّ القرآني. وبعبارة أخرى، فإنه يؤشر ال أن القرآن قد توحد أو اندمج ككل كنصّ قبل الحرب الأهلية الأولى.

مثال آخرعن الثغرة أو اللاتماسك المعجمي بين القرآن والحديث، وهو واحد من أكثر المضامين إثارة جدا للاهتمام، ذلك الذي يتعلق بكلمات السفن. فكل من القرآن والحديث يذكران السفن والبحر في كثير من الأحيان إلى حد ما، ولكن في الوقت الذي يستخدم الكلمة بالشكل المعتاد روتيني (٧٨) المعتاد بالعربية

المصطلحين في الرواية الإسلامية، ولكن مشكلته جاءت في التمييز بينها لغويا. السيد، الأمة والجاعة ٣٣، وفي بحثه يساوي الجماعة والأمة.

(٧٨) ينظر بحث «فلك» في دائرة المعارف

مصطلح استخدم في الوثيقة التي يطلق على «دستور المدينة» للإشارة في الأصل إلى جماعة المؤمنين في المدينة في زمن محمد، ولم تستعمل كلمة جماعة. على الرغم من أن المعنى الدقيق لكلمة الأمة مبنى على أسس المحددة للوحدة التي تضمنتها قد عت مناقشتها من قبل الكثير من العلماء الغربيين(٢٦)، فاستخدامها في كل من القرآن و "دستور المدينة " يتفق إلى حد ما مع استخدام كلمة جماعة لاحقا بها تعنيه «الجماعة الديني -السياسية «وأن كلتا الكلمتين، الأمة والجاعة غالبا ما تستخدم بشكل متعاوض أي ممكن استعمال أحدهما مكان الآخر تقريبا من قبل العلماء المسلمين في العصر الوسيط وفي العصر الحديث(٧٧).

الجماعات في الإسلام "وبصورة خاصة ص ٢١ - ٤٤؛ ولنفس المؤلف" الأمة والجاعة والسلطة خاصة ص ١٩ -٨٧.

(٧٦) وينظ عن المساهمات الحديثة مع إشارات إلى الكثير من المؤلفات في وقت سابق، ينظر روبين، في دراسته «دستور المدينة»؛ وينظر دونر في دراسته «من مؤمنين الى مسلمين». (۷۷) كارديت؛ «جماعة» Gardet، فيحاول كارديت في بحثه أن يجد بعض الاختلاف المنهجي في المعنى بين الأمة والجماعة على أساس الطريقة التي قد تم بها استخدام

لكلمة سفينة، يفضل القرآن كلمة غير عادية فلك. وكلمة فلك قد وجدت لأكثر من عشرين مرة في القرآن، ولكن كلمة سفينة لم تذكر سوى في أربعة مرات فقط. من ناحية، ففي الجزء الرئيس من مجموعة أدب الحديث، تستخدم فلك لمرة واحدة فقط، وفي المرة يتم استخدامه، مصحوبا بمعان لإعلام القارئ أن ذلك يعني سفينة (٢٩)، عما يجعل من الواضح أن الفلك لم تكن كلمة شائعة في الاستعمال في «الوسط الطائفي» الذي أنتج الجزء الأكبر من الأحاديث.

أصل الكلمة القرآنية فلك

الإسلامية (طبعة أولى) بقلم باور.H. Barthold في Bauer كذلك بارتولد Barthold، في دراسته بالألمانية "القرآن الكريم والبحر "Der Koran und das Meer".

(۷۹) ينظر فنسنك Wensinck، في دراسته الموسومة "فهرس أبجدي دراسته الموسومة الفهرس أبجدي المهفحة الإشاراة الى البخاري؛ صحيح جزء ٣٣ص٧ (بيوع)، «١٠). وعلى سبيل المقارنة فقد جاء ذكر سفينة بها مجموعه أكثر من ثلاثين أحاديث من ٢٠ مرة في أكثر من ثلاثين أحاديث مختلفة، ينظر فنسنك، فهرست أبجدي، ١١، ٤٧٥، حيث يذكر المراجع.

غامض (۱۰۰). واستقصاء في القواميس المناسبة يكشف أنه لا يوجد هناك كلمات مشتركة في الأكادية والعبرية واليهودية والآرامية والسريانية والأثيوبية، والقبطية، أو في الفارسية الوسطى. وقبل عدة سنوات، اقترح كارل Vollers أن الفلك العربية مشتقة من الأغريقية الكلاسيكية (۱۸۰) efolkion، التي تعني،

(۸۰) من بين علماء المسلمين، لقد نوقشت فكرة بأن «في القرآن» يمكن أن يكون هناك كلمات من أصل أجنبي. وعن لمحة موجزة عن هذا السؤال، ينظر جيفري في دراسته «المفردات الأجنبية في القرآن الكريم»، ص

باللغة الألمانية الموسومة "المساهمات في المعرفة الألمانية الموسومة "المساهمات في المعرفة اللغة العربية في مصر". Beitrii. و مصر " المعرفة اللغة العربية في مصر " Aegypten " ميظر أيضا جيفري "المفردات الأجنبية في القرآن"، ٢٦٩ وقد ظهر إن اقتراح فوللرز " المفردات كان قد تبناه بايلا Biella " كان قد تبناه بايلا القديمة"، ٤٠٤. واعتمادا على جيفري في دراسته، "قاموس العربية الجنوبية في الفران فرانكل Fraenkel ، في كتابه باللغة الألمانية "الكلمات الأجنبة الآرامية في العربية العربية العربية المعربية اللغة الألمانية "الكلمات الأجنبة الآرامية في العربية العربية العربية العربية العربية العربية المعربية الألمانية المعربية المعربية

11.

بشكل عام، «ذيل أو ملحق»، ولكن في سياقات بحرية المشار إليها قارب صغير يقطر خلف سفينة (٨٢). وكلمة إيفولكن تظهر على ما يبدو مرة واحدة فقط في كتاب الطواف حول البحر الأرتيري، Periplus Maris Erythraei والنصّ على وجه التحديد حول منطقة البحر الأحمر التي تحتوى على الكثيرمن الكلمات والمفردات المتعلقة بالملاحة والسفن (۸۳).

ويقترح فرانكل أنه قد يكون هناك وسيط وهوالآرامية بين القبارصة اليونانيين و العربية. ومع ذلك، أن هذا يبدو من غير المحتمل، ولكن نظرا لعدم وجود أو لغياب الكلمة من السريانية أو من الآرامية اليهودية الفلسطينية.

(۸۲) ينظ ليدل Liddell وسكوت Scott، في دراسته "المعجم اليوناني الإنجليزي" ٧٤٦ (أسفل الصفحة).

(۸۳) كتاب الطواف حول البحر الأرتيري Periplus Maris Erythraei، ص ٣٣، الكلمة الأخيرة؛ ينظر كاسون ص، ٧١، إ يترجم كاسون العبارة اليونانية "skcifas kai ef6lkia بالسفن الشراعية الصغيرة"؛ راجع جيفري "المفردات الأجنبية، ٢٣٠. وإن التاريخ الدقيق لكتاب الطواف قد نوقش نقاشا

مع ذلك، فإن الإيفلكون لم تذكر على الإطلاق في العهد الجديد اليوناني، ولا في الأدب الآبائي Patristic والكلمة استخدمت لتعنى "ملحق ثقيل" -ولا يوجد فيه أي معنى بحري أو متعلق بالملاحــة والسفن. وكلمة إيفوكون، التي تعني شيء مثل زورق السفينة (١٤٥). وكلمة efolkion، التي تعنى شيئا مثل "قارب السفينة"، وهكذا يبدو أنه قد كان متدولا في أوائل القرون الميلادية بشكل أساس -إن لم تكن الوحيدة فقط -في مصطلحات البحارة اليونانيين في منطقة البحر الأحمر. وهي لا يبدو أنها تستخدم بمعنى يتعلق بالسفن أو بالملاحة البحرية في اليونانيــة لسواحل البحر الأبيض المتو سط.

# من «البحر الأحمر اليونانية»، يبدو

ساخنا، ولكن يبدو أنه قد صنف في وقت ما في أوائل القرون الميلادية.

(A٤) ينظر لامب Lampe، في دراسته "معجم اليوناني الآبائي"، ٥٨٨. راجع قائمة الإشارات اليونانية الكلاسيكية لكلمة إيفولكن efolkion، وهي تعني "قارب السفينة"، في كاسون، ودراسته "السفن والبحارة"ص ٢٤٨ هامش ٩٣.

أن ef6lkion قد استعيرت في العربية الجنوبية وفي العربية. هناك إشارة واحدة في أحد النقوش إلى إيفلكم 'flkm (أفلاك؟)، وعلى ما يبدو تعنى سفن من نوع ما، في نقش العربية الجنوبية (<sup>(٨٥)</sup>، ربها هي كلمة معارة من اليونانية الي العربية الجنوبية. فالحقيقة أنها أعلن عن صحة أمرها مرة واحدة فقط في النقوش العربية الجنوبية مندمجة أو موحدة الى تاريخ في قواميس تلك اللغة التي توحي إلى أنها لم تكن مألوفة في العربية الجنوبية جنوب العربية. وفي الشعر العربي المبكر، فإن كلمة فلك كلمة تظهر فقط عشر مرات (٨٦)؛ اثنتان من هذه إشارات عامة من المعاجم العربية، وثلاثة من شعراء

(٨٥) ينظر بيستون وآخرونBeeston، في دراستهم "القاموس الصابئي" Sabaic، ص، ٤٤؛ بايللا، قاموس العربية الجنوبية القديمة، ص ٤٠٤.

(٨٦) إنني ممتن إلى فهرست الشعر العربي في الجامعة العبرية في القدس لتقديم هذه المعلومات، ومدين الى زميلي الدكتور رؤوفين أميتاي -برايس Amitai من الجامعة Dr. Reuven -Preiss العبرية لتكرمه في نسخ من المراجع وإرسالها لي.

العصر الأموي الذين ربها قد تأثروا في استخدام الكلمة بالسابقة القرآنية. أما عن الخمسة الإشارات المتبقية، فهناك أربعة منها من شعراء أوائل في الحجاز (۱۸۷۰) وأما الخامسة من شاعر الذي، هو أصلا ليس من الحجاز، كان نشيطا حول مكة لبعض الوقت (۱۸۸۱). فضلا عن ذلك، فإن أحدى الإشارات "المتأخرة" هي لشاعر من الأسرة الأموية (۱۹۸۱)، الذي كانت لهجته

(۸۷) ينظر ديوان أمية بن أبي الصلت «تحقيق السطلي II، ۹۸، ۱۹۵ هـامـش. ۲۲. ۲، السطلي ۱۱، ۹۸، ۱۹۵ هـامـش. ۲۹، ۵، ۳۷. در ۱۱، ۱۸، ۱۸، در ۱۸، ۱۸، در ۱۸، ۱۸، کذلك يوليوس فلهاوزن، في دراسته باللغة الألمانية "أغاني هذيلية لين النوطوط المناطقة المناطقة المناطقة الألمانية الألمانية المناطقة ا

(۸۸) ينظر ديوان الأعشى، ميمون بن قيس، (۸۸) ينظر ديوان الأعشى، ميمون بن قيس، (تحقيق حسين) ص ٤٠١، المراقب مع تحقيق غيير Geyer، ٩، (٢٩).

(۸۹) ينظر ديوان عبيد الله بن قيس الرقيّات (تحقيق نجم) ص، ٤٥. ١٤. ١٤ (المقابل لتحقيق رودوكنانيس.



فلك العربية كان معروفا في أي مكان آخر في الجزيرة العربية خارج الحجاز، كذلك ليس هنالك من دليل البتة توحى إلى أنه كان معروفا في أي مكان آخرفي البحر المتوسط أو الشرق الأدنى خارج الجزيرة وخارج البحر الأحمر(٩٠). والحقيقة أن الفلك كان المفضل القرآن على السفينة العربية المعتاد عليهاالهلال الخصيب أو في اللهجات النجدية العربية تلك التي أدت دورا حاسما في تشكيل اللغة العربية الفصحى، لم تكن لتصبح أبدا في الحديث، حيث الكلمة العربية المألوفة السفينة تستخدم عند الإشارة إلى السفن.

# النتائج التي توصل اليها البحث:

يحتمل أن هذه الأمثلة تزداد وتكثر عدة مرات، وإن محللين آخرين سوف يجدون من دون شك حالات ضاغطة أكثر إقناعا اللاتماسك أوالثغرة بين القرآن والحديث؛ ولكن لدينا ما يكفى

(٩٠) ينظر الوسط الطائفي، ص٥. راجع فان إيس van Ess "مراجعة وعرض، ١٣٧ -

الأصلى يمكن أن يكون لهجة حجازية. باختصار، يظهر أن فلك العربية قد كانت متداولة في صيغة اللهجة المحلية أو الإقليمية في غرب الجزيرة العربية، وهو ما يعكس الاستخدام المحلى في حوض البحر الأحمر للإفولكن اليونانية وأن الأصل كثيرا ولذلك فمن المستحيل أن نوفق بين هـذا الـذي ذكـرنـاه وبين النظرية القائلة بأن القرآن، مثل الحديث، قد تبلور ببطيء في «الوسط الطائفي» للهلال الخصيب على مدى أكثر قرنين من الزمان أو أكثر. إن بروز الكلمة في القرآن يوحي إلى أن القرآن نشأت في غرب الجزيرة العربية خلال حياة محمد أو بعد ذلك بوقت قصير، كما يدّعي البحث العلمي التقليدي. ومن الجانب الآخر، وتحديدا لأن الفلك كلمة لم تكن معروفة في المشتق من اليونانية بكونها تعنى نوعا من السفن أو قارب السفينة. وليس هنالك من دليل يوحى إلى أن الإيفولكن efolkion اليونانية بمعنى

Rhodokanakis، ۱۱۸ رقم ۱۱۶

موقفه أزاء الطقوس) تشير إلى أنه قد تبلور ليس في الهلال الخصيب، إنّا في الحجاز.

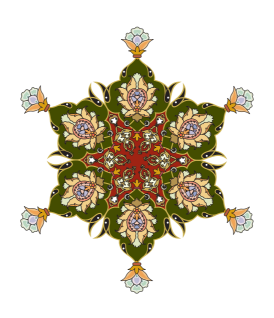
وبالطبع فإن هذا لا تحثننا بالضبط متى أو كيف، تمّ تجميع أو تصنيف النصّ القرآني، أو بالضبط ما الذي يمثله. الكثير من الأسئلة الشائكة حول القرآن ما زالت قائمة: سواء، كما يزعم بيرتون، إنه كان بالفعل نصّا مؤسسا في وقت وفاة محمد، أو، كما تعتقد الرواية الإسلامية، لم یکن سوی تألیفه معا وبشکل نهائی في وقت ما خلال الربع الأول من القرن الأول بعد وفاة محمد في ١١/ ٦٣٢؛ وفيها إذا، كما تؤكد الرواية الإسلامية، كان يمثل كلام النبي الموحى، أو فيها إذا كان تعديلا لأحد من المفاهيم التعديلية، إنه يمثل مزيجا من النصوص من عدة تجميعات -ومن المحتمل أنها كانت من مجموعات محلية مختلفة لمؤمنين الجزيرة العربية. ومع ذلك، وبغض النظر عن الكيفية التي نقرر بها هذه المسائل فإنه يبدو واضحا إن النصّ القرآن، كما هو لدينا الآن، لابد أن تكون شيء من نتاج

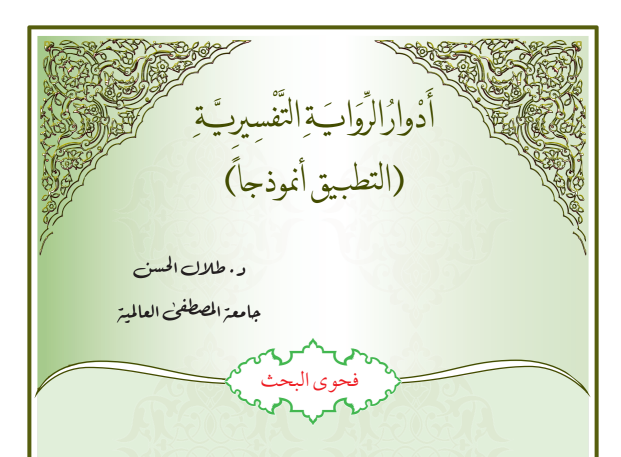
لاستخلاص بعض الاستنتاجات العامة. ينبغي علينا أن نلاحظ مرة أخرى بأن هذه الاعتبارات لا تدحض نهائيا فرضية ونـزبـوروغ -أنهـا تشكل فقط حالة تفصيلية ضدها. إن الدحض الحاسم لأطروحة ونزبوروغ قد تأتي فقط، إذا أتت فعلا، من خلال اكتشاف أدلة وثائقية أصلية وغبر مزيفة في شكل نسخة مبكرة جدا من القرآن<sup>(٩١)</sup>. ولكن، يجب أن نتذكر إن حجة ونزبورو لتاريخ متأخر للقرآن نفسه يعتمد بشكل رئيس على أدلة تفصيلية، والكثير منها عويص ويصعب تتبعها. إن الدليل الذي تم عرضه في أعلاه، والذي كان واضحا إلى حدّ ما، يبدو إنه يشير بوضوح إلى تاريخ مبكر نسبيا لبلورة النصّ القرآني، ويؤشر ضمنيا الى أن هذا الحدث ينبغي أن يكون قد اكتمل قبل الحرب الأهلية الأولى. فضلا عن ذلك، فإن عناصر معينة في مفردات القرآن (ولا سيها استخدامه الفلك)، وبعض السمات الأخرى (مثل

<sup>(</sup>٩١) وعن بعض الأدلة الوثائقية ممكن من هذا النوع، ينظر الملحق لهذا الفصل ٦٢.

إنساني في المرحلة تاريخية المبكرة جدا لجماعة المؤمنين، وبهكذا طريقة فأنه يمكن استخدامه بشيء من الثقة من أجل فهم قيم ومعتقدات تلك الجماعة -بضمنها موقفه أزاء الماضي والتاريخ. وذلك لابدّ لنا أن ننتقل الى هذا الآن.







بحث في الأدوار التي تؤديها الروايات التفسيرية وطبيعتها بين إفراط المقررين وتفريطهم. فالإفراطي يعتبر الروايات التفسيرية جميعها؛ مفسّرة للقرآن الكريم كما هو حال الأخباريين. و التفريطي يعتبر هذه الروايات لاتخرج عن دائرة (الجري والتطبيق) فهي (مصداقية) وليست (مفهومية) والتفسير يمثل ججهة مفهومية. اما الفئة الثالثة فهم الذين يفصّلون في طبيعة هذه الأدوار، فهي ليست تفسيرية على إطلاقها وليست تطبيقية على إطلاقها بل تشمل الأمرين معاً.

وهو ما اراد السيد الباحث بيانه مع ذكر امثلة لها.

# العدد المادي والثاثون – غريف (٢٠١٧) م – ٢٦٤١هـ) العدد المادي والثاثون – غريف (٢٠١٧)

## مدخل:

وقع خلاف بين أعلام التفسير وعلوم القرآن حول طبيعة الدور الذي تؤديه الروايات التفسيرية، بين رأى إفراطى يعتبر جميع الروايات التفسيرية هى مفسرة للقرآن، كما هو حال الأخباريين، وبين رأى تفريطي يعتبر الروايات التفسيرية لا تخرج عن دائرة الجري والتطبيق، فهي مصداقية وليست مفهومية، والتفسير يمثل جهة مفهومية، وبين مُفصّل في طبيعة الأدوار، فهي ليست تفسيرية على إطلاقها، وليست تطبيقية على إطلاقها، وإنها هي تشمل هذين الأمرين معاً، بل وتترقّي لأداء أدوار أخرى، وهذا هو الرأى الصائب، والذي يحتاج منا بيان طبيعة هذه الأدوار مع ذكر أمثلة مختلفة لها.

وقد لاحظنا أنّ هنالك فهاً ساذجاً لمفهوم التطبيق، حيث حصروه في الجانب المصداقي لا غير، مع أنه يؤدي دوراً معرفياً دقيقاً وعظياً، بل إنه يترقّى إلى مستوى التحكّم في تسرية المفهوم من مصداق لآخر، وفي ضوء هاتين

المسألتين، أدوار الروايـــة التفسيرية، والأدوار المعرفية والعمليــة للتطبيق، انطلقت هذه المقالــة، مُستفيدين من مناهج ثلاث: الاستقراء، والتحليــل، والاستنباط.

# الأدوار العامة للرواية التفسيرية:

أولاً: الدور التفسيري للمفاهيم القرآنية:

لا ريب إنّ الروايات التفسيرية لا تقوم بدور تطبيقي فحسب، أو قل لا ينحصر دورها ضمن نظرية الجري والتطبيق<sup>(۱)</sup>، وإنها لها دور تفسيري خالص، حيث تتعرَّض لبيان المفهوم القرآني، ولا تتوقّف عند تحديد مصداقه فقط؛ فمن: (كان مقصوده بيان ما أراد فقط؛ فمن كلامه في الحقيقة وفي نفس الأمر، مستدلاً بأنَّ الاقتصار على الآيات يوجب عدم اكتهال التفسير، وعدم الوصول إلى عدم اكتهال التفسير، وعدم الوصول إلى تقام مراد الله، فلا يجوز الاقتصار على القرآن، بل لابدَّ من الاستمداد من غير القيات من السنة والأخبار)(۱).

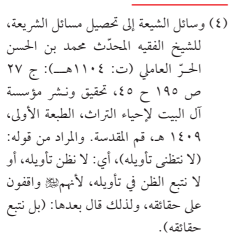
<sup>(</sup>١) سيأتي بيان ذلك.

<sup>(</sup>٢) قواعد التفسير لدي الشيعة والسنة، للدكتور

بل إنّ من أفضل وأهم الطرق لمعرفة القرآن هو تفسيره بسنة المعصومين الله لأنها أحد مصادر علم التفسير وأصول التحقيق للوصول إلى المعارف القرآنية (٣)، وطبقاً لحديث الثقلين هم عدل القرآن فيكون التمسّك بأحدهما في فهم القرآن من دون الآخر هو بمنزلة ترك الثقلين معاً، وهذا الأمر كاف في توكيد الدور معنى لقصر التفسيري للرواية، فلا معنى لقصر الدور الروائي على الجري والتطبيق، الدور الروائي على الجري والتطبيق، لاسيّا وقد روي عنهم ما يُفنّد ذلك، فعن الإمام الحسين الله أن صعد المنبر فغن الإمام الحسين الله الغالبون، فخطب قائلاً: (نحن حزب الله الغالبون، وعترة نبيه الأقربون، أحد الثقلين اللذين

محمد فاكر الميبدي: ص ٤٢٤، نشر المجمع العالمي للتقريب بين المذاهب الإسلامية، المعاونية الثقافية، مركز التحقيقات والدراسات العلمية، الطبعة الأولى، 1٤١٢هـ، قم.

(٣) انظر: تسنيم في تفسير القرآن الكريم، تأليف آية الله العلامة الشيخ عبد الله الجوادي الطبري الآملي: ج ١ ص ١٧١ - ١٧٢، حقّق تعريب السيد عبد المطلب رضا، حقّق الترجمة وصحّحها الشيخ محمد عبد المنعم الخاقاني، نشر دار الإسراء للنشر، الطبعة الأُولى، ١٤٣١هـ، قم المقدسة.



<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، مصدر سابق: ج ٢٧ ص ٢٠٢ - ٦٤.



القرآن من دون العود إليهم، وقد روى الكليني في ذلك عن زيد الشحام قال: (دخل قتادة بن دعامة (٢) على أبي جعفر الباقر الله فقال: (يا قتادة أنت فقيه أهل البصرة؟. فقال: هكذا يزعمون، فقال أبو جعفر الله: بلغني أنك تُفسِّر القرآن؟. فقال له قتادة: نعم، فقال له أبو جعفر الله: وغان كنت تفسره بعلم فأنت أنت، وأنا أسألك -إلى أن قال أبو جعفر الله: ويحك يا قتادة!. إن كنت إنها فسَّرت القرآن من تلقاء نفسك فقد هلكت وأهلكت، وإن كنت قد فسرته من الرجال، فقد هلكت وأهلكت، وإن وأهلكت، وإن القرآن من خوطب به إلى والخبر لا وألقرآن من خوطب به (١٠)، والخبر لا

(۲) قتادة بن دعامة البصري التابعي، محدث ومفسر ولغوي. انظر: البداية والنهاية، للحافظ أبي الفداء إسهاعيل بن كثير الدمشقي (ت: ۷۷۶هـ): ج ۹ ص ۳٤٣، تحقيق علي شيري، الناشر: دار إحياء التراث العربي، الطبعة الأولى، ۱٤٠٨هـ، لخير بيروت؛ الأعلام قاموس تراجم، لخير الدين الزركلي: ج ٥ ص ۱۸۸؛ نشر دار العلم للملايين، الطبعة الخامسة، ۱۹۸۰، ببروت.

(٧) الروضة من الكافي، لثقة الإسلام الشيخ المحدث أبي جعفر محمد بـن يعقوب

يدل على أنهم يعرفون القرآن فحسب، وإنها هم أكمل من يعرفه، أو قل: هم من يعرفونه معرفة كاملة.

وقد نبّه لذلك أمير المؤمنين علي المؤمنين علي الله بقوله: (فها نزلت على رسول الله الله أية من القرآن إلا أقرأنيها وأملاها علي فكتبتها بخطي، وعلّمني تأويلها وتفسيرها وناسخها ومنسوخها، ومحكمها ومتشابهها، وخاصها وعامها، ودعا الله أن يعطيني فهمها، وحفظها، فها نسيت آية من كتاب الله ولا علماً أملاه علي وكتبته، منذ دعا الله لي بها دعا، وما ترك شيئاً علمه الله من حلال ولا حرام، ولا أمر ولا نهي كان أو يكون ولا كتاب منزل على أحد قبله، من طاعة أو معصية إلا علمنيه وحفظته).

الكليني: ج ٨ ص ٣١١ ح ٤٨٥، تحقيق علي أكبر الغفاري، نشر دار الكتب الإسلامية، الطبعة الرابعة، ١٤١٧ هـ، قم المقدسة. والخبر طويل اقتطعنا منه موضع الحاجة.

(٨) الأصول من الكافي، لثقة الإسلام الشيخ المحدث أبي جعفر محمد بن يعقوب الكليني: ج ١ ص ٦٢ ح ١، باب: (باب اختلاف الحديث)، تحقيق على أكبر

ومن مصاديق الدور التفسيري لهم ما رواه عبد الله بن مسعود أنه لما نزل قوله تعالى ﴿ اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوّاً إِيمَنَهُم يَطُلُمٍ أُولَتَهِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُم مُّهَتَدُونَ ﴾ يظلمٍ أُولَتِهِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُم مُّهَتَدُونَ ﴾ [سورة الأنعام: ٨٦]، قال: (شقّ على الناس، وقالوا: يا رسول الله!. وأيّنا لم يظلم نفسه؟. فقال في: إنه ليس الذي يظلم نفسه؟. فقال في: إنه ليس الذي تعنون، ألم تستمعوا إلى ما قال العبد الصالح ﴿ يَبُنَى لَا نُشْرِكُ بِاللّهِ إِنَ الشِّركَ الشّركَ الشِّركَ الشّركَ عَظِيمٌ ﴾ [سورة لقهان: ١٣])(١)،

الغفاري، نشر دار الكتب الإسلامية، الطبعة الثالثة، ١٩٩٦م، قم؛ الخصال، للشيخ الأقدم الصدوق أبي جعفر محمد بن على بن الحسين بن بابويه القمى: ص ٢٥٥ ح ١٣١، تحقيق على أكبر الغفاري، نشر جامعة المدرسين في الحوزة العلمية، قم المقدسة؛ تحف العقول عن آل الرسول، للشيخ الثقة الأقدم أبي محمد الحسن بن على بن شعبة الحرَّاني: ص ١٩٦، تحقيق على أكبر الغفاري، نشر مؤسسة النشر الإسلامي لجماعة المدرّسين، الطبعة الثانية، ١٤٠٤ هـ، قم المقدسة؛ تفسير العياشي، لأبي النضر محمد بن مسعود العياشي (٣٢٠ هـ): ج ١ ص ١٤ ح ٢، تحقيق قسم الدراسات الإسلامية، مؤسّسة البعثة، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ، قم المقدسة.

(٩) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، محمد بن

ومنها تفسيرهم البعض الكلمات من خلال مرادفاتها، فعن معاوية بن عمار قال عن الإمام أبي عبد الله الصادق الله أنه قال: (إنّ الله عز وجل يقول: ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِ كَالْمَجَ فَلا رَفْتُ وَلا فَسُوفَ وَلا حِدال فِي الْحَجَ الله عز والرفث: الجماع، والفسوق: الحَجَ ﴾، والرفث: الجماع، والفسوق: الكذب والسباب، والجدال: قول الرجل لا والله، وبلى والله)(١٠٠)، أو من خلال

جرير الطبري (ت: ٣١٠هـ): ج ٧ ص المسلم وتوثيق وتخريج صدقي جميل العطار، نشر دار الفكر، الطبعة ١٤١٥هـ، بيروت؛ الجامع لأحكام القرآن، محمد بن أحمد القرطبي: ج ٧ ص ٣٠، نشر مؤسسة التأريخ العربي، ١٤٠٥هـ، بيروت؛ مجمع البيان في تفسير القرآن، للشيخ الفضل بين الحسن الطبرسي: ج ٤ ص ٩٩، نشر مؤسسة الأعلمي، الطبعة الأولى، بيروت؛ مسند أحمد، للإمام أحمد بيروت؛ مسند أحمد، للإمام أحمد بيروت؛ مسادر، بيروت؛ صحيح بن حنبل الشيباني (ت: ٣٠٣هـ): ج ١ ص ١٤١٥ البخاري، محمد بن إسهاعيل البخاري (ت: ٢٥٦هـ): ج ٨ ص ٢٥، الناشر: دار الجيل،

(۱۰) الفروع من الكافي، للشيخ محمد بن يعقوب الكليني: ج ٤ ص ٣٣٧ ح ٣، تحقيق: علي أكبر الغفاري، نشر دار الكتب الإسلامية، الطبعة الرابعة، ١٤١٧ هـ، قم المقدسة؛ تهذيب الأحكام، للشيخ محمد



الفدد الماديم. والثلاثون – خريف (١٧٠٠م – ٢٣٤٩هـ)

العدد العادي والثلاثون - خريف (١١٠ ، ٢م - ٢٠١١هـ) المحاد العادي والثلاثون - خريف (١١٠ ، ٢م - ٢٠١١هـ)

17.

الكشف اللغوى، كما ورد عن زرارة أنه سأل الإمام محمد الباقرطي : (ألا تخبرني من أين علمت وقلت: إنَّ المسح ببعض الرأس وبعض الرجلين؟. فضحك ثم قال: يا زرارة قال: رسول الله على ونزل به الكتاب من الله؛ لأن الله عز وجل يقول ﴿ فَأُغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾، فعرفنا أنَّ الوجه كله ينبغي أن يغسل، ثم قال﴿ وَأَيْدِيكُمُ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ﴾، ثم فصل بين الكلام فقال: ﴿ وَٱمۡسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ ﴾، فعرفنا حين قال ﴿ بِرُءُ وسِكُمْ ﴾ أنّ المسح ببعض الرأس؛ لمكان الباء، ثم وصل الرجلين بالرأس كما وصل اليدين بالوجه: فقال ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ﴾، فعرفنا حين وصلها بالرأس أنّ المسح على بعضها، ثم فسر ذلك رسول الله عليه للناس فضيعوه)(١١١)، أو من خلال الاستفادة من الاستعمال العرفي، كما

جاء عن عبد الرحمن الجريري أنه سأل أبا عبد الله الله عن قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَهُ ٱلْأُعْيُنِ ﴾؟. فقال: (ألم تر إلى الرجل ينظر إلى الشيء وكأنه لا ينظر إليه؟. فذلك خائنة الأعين)(١٢)، وغير ذلك من النصوص الروائية التفسيرية، وهي وإن كانت قليلة إلاَّ أنها ترسم لنا ملامـح الدور التفسيري الاصطلاحي عندهم، فالتفسير يندرج ضمن مقولة المفهوم، بخلاف التطبيق فإنه يندرج ضمن مقولة المصداق، وهم الله قد قاموا بالدورين معاً، وسيأتي سبب التركيز على التطبيق، وأما سبب قلة مصاديق الدور التفسيري، فالمظنون هو أنهـم الله كانوا يُدركون بحكمتهم ونفاد بصيرتهم أنّ القرآن يُفسّره الزمان، بمعنى أنّ القرينة الزمانية تمثل قرينة عملية في تحديد إطار المفهوم القرآني، وحيث إنّ التفسير

بن الحسن الطوسي: ج ٥ ص ٢٩٦ ح ١، تحقيق: السيد حسن الخرسان، نشر دار الكتب الإسلامية، الطبعة الرابعة، ١٩٩٥م، قم. والآية: (البقرة: ١٩٧).

(۱۱) الفروع من الكافي، مصدر سابق: ج ٣ ص٣٠ح ٤.

(۱۲) معاني الأخبار، للشيخ الصدوق محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي: ص ۱٤٧ ح ١٤٧ علي بن الجسين بن بابويه الأعين)، صححه علي أكبر الغفاري، نشر مؤسسة النشر الإسلامي، طبعة الرابعة، ١٤١٨ هـ، قم المقدسة. والآية: (غافر: ١٤).

يعني تقديم صورة عن المراد القرآني، بخلاف التطبيق، فإنه لا يتعلّق بشكل مباشر بالمفهوم القرآني، وإن كان يؤثر في نتيجته، وبالتالي فليس من الموضوعية تقديم لوائح تفسيرية للقرآن تتعايش مع كل زمان ومكان، وإنها اقتصروا على بعض المصاديق التفسيرية نظراً لوجود بعض المفاهيم القرآنية غير القابلة للتغيير بعض المأهيم القرآنية غير القابلة للتغيير في الأمثلة الآنفة الذكر، ولا شكّ أنّ هذا المعنى يحتاج إلى دراسة مستقلة، نُثبت من خلالها هذا الوجه التحليلي الدقيق.

# ثانياً: الدور التبييني:

قد أُشير لهذا الدور ببعض الأخبار، فعن رسول الله مع معرفاً بدور التبيين والتفسير لأمير المؤمنين الإمام علي الله أنه قال: (معاشر الناس تدبروا القرآن، وافهموا آياته، وانظروا في محكماته، ولا متشابهه، فوالله لن يبين لكم زواجره، ولا يوضّح لكم عن تفسيره، إلا الذي أنا آخذ بيده)(۱۳).

(۱۳) وسائل الشيعة، مصدر سابق: ج ۲۷ ص۱۹۳ ح ٤٣.

ولهذا الدور التبييني أربع مستويات، وهي:

المستوى الأول: الأول بيان معاني المفردات الغامضة.

المستوى الثانى: بيان التفاصيل للإجمال القرآني، أو قبل بيان جزئيات آيات الأحكام منه؛ كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوةَ وَءَاثُواْ ٱلزَّكُوةَ وَٱرْكَعُواْ مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴾ [سورة البقرة: ٤٣]، وقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ [سورة آل عمران: ٩٧])، حيث تُبينٌ لنا معنى الصلاة وأركانها، ومعنى الاستطاعة والسبيل وحدِّهما(۱۱)، مع بيان معنى الحج وأركانه؛ وتكفينا مراجعة يسيرة للكتب الحديثية للإطلاع على تفاصيل الأحكام الشرعية الواردة في ذيل آيات قرآنية، والمُجمل بقول الرسول عِنْ الخذوا مني مناسـککم)(۱۵).

(١٤) انظر: الفروع من الكافي، مصدر سابق: ج ٤ ص ٢٦٧ ح ٣.



<sup>(</sup>١٥) مستدرك الوسائل، للمحقَّق الميرزا حسين النوري الطبرسي: ج ٩ ص ٤٢٠ ح ٤، الناشر: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث،

المستوى الثالث: بيان الناسخ من المستوى الثالث: بيان الناسخ من المسوخ، كما في آية الإمتاع: ﴿ وَالَّذِينَ يُتُوفَّوْنَ وَمِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَكِهَا وَصِينَةً لِأَزْوَجِهِم مَتَعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ ﴾ وَصِينَةً لِأَزْوَجِهِم مَتعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ ﴾ [سورة البقرة: ٢٤٠]، فقد روي عن أمير المؤمنين علي الله وعن الإمامين الصادقين الله أنها منسوخة بآية: ﴿ يُتَرَبِّصَنَ البقرة: ٢٣٤] [١٠]، وكما في آية جزاء البقرة: ٢٣٤] [١٠]، وكما في آية جزاء المفحشاء ﴿ وَٱلَّذِي يَأْتِينَ ٱلْفَنَحِشَةَ الشَّهُو وَعَشَرُ وَعَشَرُ الْفَنحِشَةَ مَن نِسَابِكُمُ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَ أَرْبَعَةً مَن الْمُوتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللهُ مِن نِسَابِكُمُ فَاسْ يَتَوفَنُهُنَ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللهُ السُورة النساء: ١٥]، حيث لمَنْ سَبِيلًا ﴾ [سورة النساء: ١٥]، حيث

الطبعة الأولى، ١٤٠٨ هـ، قم المقدسة. والرواية في لفظ آخر: (خذوا عني مناسككم). الصراط المستقيم إلى مستحقي التقديم، للشيخ زين الدين أبي محمد على بن يونس العاملي (ت: ٧٧٨ هـ): ج ٣ ص ١٨٨ رقم (١٧)، تحقيق محمد الباقر البهبودي، نشر المكتبة المرتضوية لإحياء الآثار الجعفرية، الطبعة الأولى، ١٣٨٤هـ، إيران.

(۱۶) انظر: وسائل الشيعة، مصدر سابق: ج ۲۲ ص ۲۳۷ ح ٤، ص ۲۳۸ ح ٧، ح ٨.

ورد عن أبي بصير عن الإمام الصادق الله أنها منسوخة بآية الجلد في قوله تعالى: ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَجِدٍ مِّنْهُمًا مِأْتُهَ جَلَّدَةٍ ﴾ [سورة النور: ٢](١١)، والخبر قد اتفق على مضمونه المفسرون(١٨).

(۱۷) انظر: تفسير العياشي، مصدر سابق: ج ۱ ص ۲۲۷ ح ٦٦.

(۱۸) انظر: التمهيد في علوم القرآن، للشيخ العلامة محمد هادي معرفة: ج ۲ ص ۳۰۱، نشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجامعة المدرسين، الطبعة الثالثة، ۱٤۱٦ هـ، قم المقدسة.

(۱۹) انظر: الفروع من الكافي، مصدر سابق: ج ۷ ص ۱٤٠ فها بعد، من حدیث: ۱، إلى حدیث ۹، باب: (میراث القاتل)؛ ص ۱٤۲ من حدیث: ۱، إلى حدیث: ۲، باب: (میراث أهل الملل). • (لَلْمُصِّنِّ إِلَّى الْمُسَارِّ عَلَيْ الْمُعَلِّينِ اللهِ عَلَيْ الْمُسَارِّ عَلَيْ الْمُسْرِ

# وأما الحكومة (٢٢)، توسعة أو تضييقاً،

بابویه القمی: ج ۲ ص ۵۹۷ ح ۲، ح ۳، نشر المكتبة الحيدرية، ١٩٦٦م، النجف الأشرف؛ دعائم الإسلام وذكر الحلال والحرام، للقاضي أبي حنيفة النعمان بن محمد التميمي المغربي: ج ٢ ص ٣٥٧ ح ١٣٠٠، تحقيق آصف بن على أصغر فيضي، نشر دار المعارف، الطبعة الثانية، ١٣٧٩ هـ، مصر؟ مستدرك الوسائل، للمحقِّق الميرزا حسين النوري الطبرسي: ج ١٤ ص ٩٤ ح ٤، الناشر: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ هـ، قم المقدسة؛ المصنف في الأحاديث والآثار، للحافظ عبد الله بن محمد بن أبي شيبة الكوفي العبسي (ت: ۲۳۵ هـ): ج ۷ ص ۳۰۷ ح ۱۳، ضبطه وعلق عليه الأستاذ سعيد محمد اللحام، نشر دار الفكر، الطبعة الأُولى، ۱٤۰۹ هـ، بىروت.

الآخر، تقديم سيطرة وقهر من ناحية أدائية، ولنا ألخر، تقديم سيطرة وقهر من ناحية أدائية، ولنا سميت بالحكومة، فيكون تقديم الدليل الحاكم على المحكوم ليس من ناحية السند ولا من ناحية الحجية، بل هما على ما هما عليه من الحجية بعد التقديم، أي: أنهما بحسب لسانهما وأدائهما لا يتكاذبان في مدلولهما، فلا يتعارضان... فأيّ تقديم للدليل على الآخر بهذه القيود فهو يسمى حكومة). أصول الفقه، للشيخ محمد رضا المظفر: ج ٢ ص ١٩٥ فما بعد، الناشر: مركز انتشارات التبليغ الإسلامي، الطبعة الرابعة، ١٩٩٠ م، قم المقدسة.

# يَرَّبُصِّر إِلَّنفُسِهِنَّ ثَلَثَةَ قُرُوءٍ ﴾ [سورة

البقرة: ٢٢٨]، فإنه مخصّص بغير المدخول فيها، فلا عدّة لها، وكذلك مخصّصة بغير الصغيرة وغير اليائس، حتى مع الدخول، فإنهنّ جميعاً لا عدّة لهنّ عند طلاقهنّ (٢٠٠).

وأما التقييد فنحو ما جاء في قوله تعالى ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيّةٍ يُوصِى بِهَا أَوَّ دَيْنٍ ﴾ [سورة النساء: ١١]، فإنها مقيدة بالأخبار الدالة على كون المال المُوصى به لا يتجاوز الثلث، والباقي للورثة، فلو أوصى بهاله كله أو نصفه لأحد أو لقضاء عبادة عنه أو لعمل خير، وكان له ورثة، فإنها تمضي في الثلث، والباقي لغو، فإن لم يُوصِ بشيء ولم يكن عليه دين فها تركه للورثة (٢١).





<sup>(</sup>۲۰) انظر: الفروع من الكافي، مصدر سابق: ج
٦ ص ٨٤ من حديث: ١، إلى حديث: ٢،
باب: (طلاق التي لم يدخل بها)؛ ج ٦ ص
٨٥ ح ٥ ح ٦، باب: (طلاق التي لم تبلغ
والتي قد يئست من المحيض).

<sup>(</sup>۲۱) انظر: الفروع من الكافي، مصدر سابق: ج ۷ ص ۷۲، باب (بیان الفرائض من الكتاب)؛ علل الشرائع، للشیخ الصدوق محمد بن علي بن الحسین بن موسى بن

فنحو ما جاء في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا قُمۡتُمَ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فَأُغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ... ﴾ [سورة المائدة: ٦]، حيث لزوم الوضوء للصلاة، سواء كانت واجبة أو مستحبة، والصلاة معلومة الحال بأركانها المخصوصة، ولكن ورد في الأخبار أنّ الطواف صلاة، وبذلك فهو مشروط بالطهارة أيضاً (٢٣)،

(۲۳) روى عن رسول الله ﷺ أنه قال: (إنها الطواف صلاة، فإذا طفتم فأقلُّوا الكلام). المصنف، لأبي بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني (ت: ۲۱۱ هــ):: ج ٥ ص ٩٩٥ ح ٩٧٨٨، ح ٩٧٨٨، تحقيق الشيخ حبيب الرحمن الأعظمي، الناشر: المجلس العلمي، بيروت؛ مسند أحمد، مصدر سابق: ج ٣ ص ١٤٤؛ سنن النسائي، أحمد بن شعیب النسائی (ت: ۳۰۳ هـ): ج ۲ ص ٤٠٦ ح ٣٩٤٥، الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٩٣٠ م، بيروت؛ المعجم الكبير، سليمان بن أحمد بن أيوب الطبراني: ج ١١ ص ٣٤، تحقيق حمدي عبد الحميد السلفي، طبع دار إحياء التراث العربي، نشر مكتبة ابن تيمية، الطبعة الثانية، القاهرة.

جدير بالذكر أنّ هذا الخبر لم يرد في روايات مدرسة أهل البيت، وإنها ورد عن الإمام محمد الباقر الله أنه سُئل: (أينسك المناسك وهو على غير وضوء؟.

وهذا ما باب التوسعة في الأفراد.

ونحو قوله تعالى: ﴿ وَأَحَلُّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبُوا ﴾ [سورة البقرة: ٢٧٥]، فالربا حرام مطلقاً، ولكنّ السنة الشريفة أجازته بين الوالد وولد، فهو دليل حاكم وتُخرج لهذا الفرد من حكم الحرمة، وهذا هو التضييق في الأفراد.

ثالثاً: الدور التطبيقي:

وهو الدور الذي قيل بأنّ المراد

فقال: نعم، إلا الطواف بالبيت؛ فإنّ فيه صلاة). الفروع من الكافي، مصدر سابق: ج ٤ ص ٤٢٠ ح ٢؛ الاستبصار فيها اختلف من الأخبار، للشيخ محمد بن الحسن الطوسي: ج ٢ ص ٢٢٢ ح ٢؛ ج ٢ ص ٢٤١ ح ٢، تحقيق وتعليق السيد الحجة حسن الموسوي الخرسان، تصحيح الشيخ محمد الآخوندي، نشر دار الكتب الإسلامية، طبعة ١٣٩٠هـ، طهران؛ تهذيب الأحكام، مصدر سابق: ج ٥ ص ١١٦ ح ٥١.

والحديث ظاهر في التعليل في كون الوضوء للصلاة لا للطواف، ولكنّ هذه الصلاة هي جزء من الطواف الواجب، فصارت الطهارة شرطاً فيه، وهو ما ينمّ عنه قوله الله: (فإنّ فيه صلاة)، أي جزء منه، حيث لم يقل: (فإنّ معه صلاة)، وإلاّ انحصر لزوم الطهارة بالصلاة.

منه خصوص قاعدة الجري والتطبيق، وسيأتي بيانه.

رابعاً: الـــدور التوكيدي لِلتأسيس القرآني:

وهو الدور الذي يُركّز على ثلاث جهات، وهي:

الجهـة الأولى: توطيد أساسيات

الدين، كما هو الحال في الروايات المؤكّدة للتوحيد والمعاد، بل وسائر الأمور العقائدية التي تعرّض لها القرآن الكريم. الجهة الثانية: تعزيز الفهم القرآني، بمعنى أنّ ما نفهمه من النصّ القرآني ونجده موافقاً لما جاء في الروايات التفسيرية فإنّ ذلك سوف يُعزّز ما فهمناه، ويجعله آكد عندنا.

الجهة الثالثة: الدور التعميقي لفهم النصّ المقروء قرآنياً، فالرواية كثيراً ما تُلفت نظر القارئ المُتخصّص إلى مراتب معرفية قد يعسر الوصول إليها بدونها؛ فهي مُؤكِّدة ومعزِّزة من جهة، ومُعمِّقة من جهة أُخرى.

خامسًا: الدور التعليمي للعملية التفسرية:

فالروايات التفسيرية تعمل على تربية شخصية المُفسِّر وتوجيهها إلى كيفية جريان العملية التفسيرية؛ وكأنها معهد تعليمي فيه تُصقل المواهب التفسيرية.

يقول السيد العلامـــة في بيان دور السنة: (من هنا يظهر أنّ شأن النبي عَيْلًة في هذا المقام هو التعليم فحسب، والتعليم إنها هو هداية المعلم الخبير ذهن المتعلم وإرشاده إلى ما يصعب عليه العلم به والحصول عليه، لا ما يمتنع فهمه من غير تعليم؛ فإنها التعليم تسهيل للطريق وتقريب للمقصد لا إيجاد للطريق وخلق للمقصد، والمعلّم في تعليمه إنها يروم ترتيب المطالب العلمية ونضدها على نحو يستسهله ذهن المتعلم ويأنس به فلا يقع في جهد الترتيب وكد التنظيم فيتلف العمر وموهبة القوة أو يشرف على الغلط في المعرفة. وهذا هو الذي يدل عليه أمثال قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلدِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْحِكُمَةُ ﴾، فالنبي الله إنها يعلُّم الناس ويبيّن لهم ما يدلّ عليه القرآن بنفسه،



المحط الماصي والثائين – خريف (١٠٠٧م – ٢٧٤١هـ)

ويبينه الله سبحانه بكلامه) (٢٤).

وقد يأخذ الدور التعليمي بعداً عميقاً في رسم المباني الأولية التي ينطلق منها المفسر، كما نبّه إلى ذلك السيد العلامة الطبأطبائي في قوله: (فالذي ندب إليه تفسيره من طريقه والذي نهي عنه تفسيره من غير طريقه، وقد تبين أنَّ المتعيّن في التفسير الاستمداد بالقرآن على فهمه وتفسير الآية بالآية، وذلك بالتدرب بالآثار المنقولة عن النبي وأهل بيته عليه التهالية وتهيئة ذوق مكتسب منها ثم الورود والله الهادي)(۲۰)، فهو تُنسَّ يصرِّح بأنَّ رؤيته التفسيرية قائمة على بيانات وتوجيهات روائية، أي: أنه قد خضع لدورة تدريبية قبل الشروع في تفسيره، وقد كان المعلَّم واللُّدرِّب الوحيد فيها هو الأخبار عموماً والروايات التفسيرية خصوصاً، وممّا

(٢٤) الميزان في تفسير القرآن، للسيد العلامة محمد حسين الطبأطبائي: ج ٣ ص ٨٥، نشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم المقدَّسة. والآية الأولى: (النحل: ٤٤). والثانية: (الجمعة: ٢).

(٢٥) الميزان في تفسير القرآن، مصدر سابق: ج ٣ ص ٨٧.

يؤكّد هذه الدربة التفسيرية هو أنه نُتَكُ قد اعترضته توقّفات كثيرة في تفسيره، فتجاوز آيات كثيرة لم يقدّم فيها رؤية تفسيرية؛ لأنه لا يمتلك فيها رؤية إخبارية تفسيرية، ولم عرّ عليه في دورته التدريبية الأخبارية التفسيرية.

سادساً: بيان البطون القرآنية وتأويل الآيات المتشابهة:

يقع هذا الدور في قبال جميع الأدوار الآنفة الذكر، وهو الدور الذي اختص به من الخلق أجمعين الراسخون في العلم بنص القرآن، قال تعالى: ﴿ وَمَا يَعُلَمُ اللّهُ وَالرّسِخُونَ فِي الْمِلْمِ ﴾ [سورة تأويلُهُ وَ إِلّا الله والراسخون في العلم تأويل القرآن إلاّ الله والراسخون في العلم، ولا ينحصر التأويل بالمتشابه القرآن.

قال ابن قيّم الجوزية: (وهذا التأويل يعمّ المحكم والمتشابه والأمر والخبر؛ قال جابر بن عبدالله في حديث حجة الوداع ورسول الله بين أظهرنا ينزل عليه القرآن وهو يعلم تأويله فما عمل به من شيء عملنا به فعلمه بتأويله هو علمه بتفسيره وما يدل عليه وعمله به هو



177

تأويل ما أمر به ونهى عنه) (٢٦)، والعبارة واضحة في كون التأويل ليس شاملاً للمحكم والمتشابه معاً، أي: يشمل القرآن بأسره، وأن رسول الله علم بتأويله في محكمه ومتشابهه، ولعل عبارة العلامة الطبأطبائي أشد وضوحاً، حيث يقول: (إن لجميع القرآن محكمه ومتشابهه تأويلا) (٢٧).

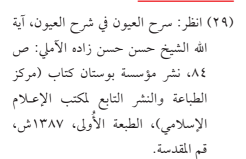
ومن الروايات الورادة في مجال التأويل ما روي عن علي بن جعفر عن أخيه موسى بن جعفر الله عزَّ أخيه موسى بن جعفر الله في قول الله عزَّ وجل ﴿ قُلْ أَرْءَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا وُكُمْ غَوْرًا فَهَن يَأْتِيكُم بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴾ [سورة الملك: ٣٠]، قال: (إذا غاب عنكم إمامكم فمن يأتيكم بإمام)(٢٨).

(٢٦) الصواعق المرسلة الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لابن القيم الجوزية أبي عبد الله محمد بن أبي بكر أبيوب الزرعي (ت: ٧٥١هـ): ج ١ ص ١٨١، تحقيق: الدكتور علي بن محمد دخيل الله، الناشر: دار العاصمة، الطبعة الثالثة، ١٤١٨هـ، الرياض.

(۲۷) الميزان في تفسير القرآن، مصدر سابق: ج ٣ ص ٦٣، مصدر سابق.

(۲۸) الأصول من الكافي، مصدر سابق: ج ۱ ص ۳۳۹ ح ۱۶.

ونظراً لكون الروايات المعتبرة تتوافق تماماً مع القرآن الكريم ظاهراً وباطناً فإنها -على حدِّ تعبير الشيخ حسن زاده آملي-مرتبة نازلة من القرآن الكريم، أو كأنها كذلك (٢٩)، وبعبارة أخرى: إنَّ القرآن بحر وهي سواحله أو جداوله، أو أنه روح وهي مجاليه ومظاهره، وأنَّ الكثير من الروايات التأويلية له هي تفاسير أنفسية له (٢٠٠)، وقد روي عن الإمام الباقر الخيز: (إنَّ من ولو وجدنا أو عية أو مستراحاً لقلنا والله ولو وجدنا أوعية أو مستراحاً لقلنا والله المستعان) (٢٠٠).



(٣٠) انظر: سرح العيون في شرح العيون، مصدر سابق: ص ٨٤.

(٣١) الأصول من الكافي، مصدر سابق: ج ١ ص ٢٢٩ ح ٣ باب: (إنه لم يجمع القرآن كله إلا الأئمة الله وأنهم يعلمون علمه كله).



# ثبوت الحاجة للروايات تفسيراً وتأويلاً:

وفي ضوء ما تقدّم من الأدوار الستة يتبيّن وجه الحاجة الماسة للروايات في التفسير والتبيين والتطبيق والتوكيد والتعليم والتأويل معاً، فلا غنى لنا عنى، وإن لم ينحصر الأمران بها، وأما ما قيل باستغناء القرآن عمَّا سواه، لأنه نور وبيان وتبيان وهدي، وغير ذلك ممَّا يُوهم بالاكتفاء بمنهج تفسير القرآن بالقرآن، فهو ليس دليلاً ناهضاً للاستغناء عن السنة الشريفة والروايات التفسيرية، بل هو: (يتعارض مع ما جاء في القرآن الكريم، كالآية (٤٤) من سورة النحل، وكذا حديث الثقلين، والذي يدل على حجيته الأخذ بأحاديث النبي علله وأهل البيت التفسير؛ وعليه فإنَّ تفسير القرآن بدون مراجعة أحاديث النبي الله وأهل البيت الله والتي تُعتبر قرائن نقلية في التفسير يُعدّ من التفسير بالرأي)(٣١)،

(٣٢) دروس في المناهج والاتجاهات التفسيرية للقرآن، للدكتور محمد على الرضائي الأصفهاني: ص ٧٩، تعريب قاسم البيضاني، نشر منشورات المركز العالمي

وهذا ما صرَّح به السيد الخوئي في البيان (٣٣).

وأما ما يُنسب إلى العلامة الطبأطبائي تُنتَ من استغناء القرآن عمل سواه بقوله عند تعرّضه للتفسير بالرأي: (والمحصل أنَّ المنهي عنه إنها هو الاستقلال في تفسير القرآن واعتهاد المفسّر على نفسه من غير رجوع إلى غيره ولازمه وجوب الاستمداد من الغير بالرجوع إليه وهذا الغير لا محالة إما هو الكتاب أو السنة، وكونه هي السنة ينافي القرآن ونفس السنة الآمرة بالرجوع إليه وعرض الأخبار عليه فلا يبقى للرجوع إليه والاستمداد منه في تفسير القرآن إلا نفس القرآن) وأنَّ دور الرسول المنتقس القرآن وأنه المنته أله وأنَّ دور الرسول المنتقس القرآن إلا المنتمداد منه في تفسير القرآن إلا نفس القرآن)

للدراسات الإسلامية، الطبعة الأُولى، المدراسات الإسلامية، والآية الرابعة والأربعون من سورة النحل هي: ﴿ وَأَنزَلْنَا اللَّهِ مَا نُزِلُنا اللَّهِ مَا نُزِلُ اللَّهِ مَا نُزِلُ اللَّهِ مَا نُزِلُ اللَّهِ مَا نُولُلُ اللَّهِ مَا نُولُلُ اللَّهِ مَا نُولُكُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

(٣٣) انظر: البيان في تفسير القرآن، للسيد أبي القاسم الخوئي: ص ٢٦٩، نشر مؤسسة إحياء تراث الإمام الخوئي، الطبعة الأولى، قم المقدسة.

(٣٤) الميزان في تفسير القرآن، مصدر سابق: ج ٣ ص ٧٧. وقريب منه في: ج ٣ ص ٨٣.



111

وعترته الطاهرة الله في القرآن الكريم تعلیم*ی محض*، کہا تقدّم<sup>(۳۰)</sup>، فضلاً عبّاً جاء عنه في مقدِّمة تفسيره وفي موارد أُخرى؛ فإنه لا يكاد أن يُشكِّل رأيه النهائي في دور السنة الشريفة في التفسير، لأَنه تُنسَّ قــد صرَّح في أكثر من مورد بالدور التفسيري للسنة، كقوله: (ثم إنَّ النبيﷺ الذي علَّمه القرآن وجعله معلِّماً لكتابه كما يقول تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿٣٣ عَلَىٰ قَلْبِكَ ﴾، ويقول ﴿ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾، ويـقـول ﴿ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ، وَيُزَكِيمِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكُمَةُ ﴾، وعترته وأهـل بيته الذين أقامهم النبي الله المقام في الحديث المتفق عليه بين الفريقين: "إني تارك فيكم الثقلين ما إن تمسكتم بها لن تضلوا بعدى أبداً، كتاب الله وعترتى أهل بيتي، وأنها لن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوض"، وصدقه الله تعالى في

(٣٥) عند بيان الدور التعليمي للأخبار التفسيرية.

علمهم بالقرآن، حيث قال عزُّ من قائل

﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُذَهِبَ عَنصَكُمُ الرِّجْسَ الْمَلْمَ الْمِيْتِ وَيُطَهِّرُهُ تَطْهِيرًا ﴾، وقال ﴿إِنَّهُ لَقُرْءَانُ كُرِيمٌ ﴿ فَي كِنْتِ مَكْنُونِ لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَقَالَ كَانَت طريقتهم في التعليم والتفسير من أخبارهم في التعليم على ما وصل إلينا من أخبارهم في التفسير)(٢٦)، فإنّ هذا القول منه يكشف عن كون النبي القول منه يكشف عن كون النبي معلّمًا للقرآن، وأنّ له طريقة خاصّة في التفسير، فهنالك تعليم، وهنالك في التفسير، وهذا لا يتفق مع إلغاء دورهم الله التفسيري للقرآن الكريم.

ولذلك نجده العلامة سُتَ يُصرِّح بحجية أقوالهم التفسيرية عندما يمرّ بالآية (٤٤) من سورة النحل، بقوله: (وفي الآية دلالة على حجية قول النبي في بيان الآيات القرآنية، وأما ما ذكره

(٣٦) الميزان في تفسير القرآن، مصدر سابق: ج ١ ص١١ - ١٢.

والآية الأُولى: (الشعراء: ١٩٣). والآية الثانية: (النحل: ٤٤). والآية الثالثة: (آل عمران: ١٦٤). والآية الرابعة: (الأحزاب: ٣٣). والآيات الأخيرة: (الواقعة: ٧٧-

بعضهم أنَّ ذلك في غير النصِّ والظاهر من المتشابهات أو فيها يرجع إلى أسرار كلام الله وما فيه من التأويل فمهاً لا ينبغي أن يُصغى إليه؛ هذا في نفس بيانه الله ويلحق به بيان أهل بيته، لحديث الثقلين المتواتر وغيره) (٢٧).

وأما ما ذكره مُنسَّ من كون القرآن نـوراً فإنه لا يلغى حاجتنا لغيره من الأدلة المعتبرة في فهمه؛ فالنور إنها يتنافى مع الظلمة ولا يتنافي مع عدم البداهة، والحاجة لغيره في فهمه منطلقة من عدم بداهته، وهنا يأتي دور السنة الشارحة بالدرجة الأساس، كما أنّ حاجتنا لغيره في بيانه وتفسره غبر أصل حاجة القرآن لذلك، وإلاَّ فإنَّ الله تعالى هو أكثر حضوراً وظهوراً وبيانية من القرآن الكريم نفسه، كما عبر سبحانه عن نفسه في قوله تعالى ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [سورة النور: ٣٥]، ولكنّ هذه النورية الواضحة الصريحة، والمطلقة الذاتية، لم ترفع اليد عن الحاجة إلى الاستعانـة

(٣٧) الميزان في تفسير القرآن، مصدر سابق: ج

۱۲ ص ۲۲۱.

بعشرات الأدلة العقلية والنقلية لإثبات وجوده سبحانه، فضلاً عن الحاجة إلى أدلة لإثبات توحيده، فضلاً عن الحاجة الماسة لمعرفته سبحانه بأسهائه وصفاته وآثاره، ولا قائل بعدم الحاجة لذلك، بها فيهم السيد العلامة، مع أنه سبحانه لا يحتاج إلى دليل لشدة حضوره وظهوره ونورانيته، وإنها نحن الذين نتوكاً على العقل والمنطق والدليل والإثبات نحتاج إلى ذلك.

وعلى أيِّ حال، فإنَّ ما نميل إليه في مبنى العلامة نُسَّطُ في دور السنة في التفسير هو النظرية القائلة بمحورية القرآن ومدارية السنة (٣٨)، ف: (هي

(۳۸) عادة ما تُساق في المقام نظريات أربع، وهي: أولاً: نظرية محورية القرآن، ويُراد بها تفسير القرآن بالقرآن دون الرجوع إلى أمر آخر، وأصحابها هم الذين يُصطلح عليهم (قرآنيون)، ولعلّهم أنفسهم أصحاب شعار: حسبنا كتاب الله. ثانياً: نظرية محورية السنّة، ويُراد بها تفسير القرآن بالسنّة الشريفة فقط لا غير، وهؤلاء هم أنفسهم الذين أنكروا حجّية ظواهر القرآن، وهؤلاء المُسمّون بالاً خبارين، يرون أنّ القرآن مفسّر للقرآن، ولكن شرط أن يكون المفسّر هو المعصوم المنسية، وما عداه ليس أمامه سوى

السنّة، ثالثاً: نظرية محورية القرآن ومدارية السنّة، ويُراد بها أنّ القرآن بمثابة المتن، والسنة بمثابة الشرح، فهي لا تخرج عن مدار القرآن، وهذه النظرية هي المعتمدة عند السيد الطباطبائي في الميزان، فهذه النظرية لا تعني إلغاء دور السنّة الشريفة في المعملية التفسيرية، وهو ما نلمحه عند بعض من يلمز كتاب (تفسير الميزان) بذلك، فلا الطباطبائي قرآني بحسب الاصطلاح، ولا هو أخباري، ولا من محوري للقرآن والسنّة الشريفة. رابعاً: نظرية محورية القرآن والسنّة معاً، ويُراد بها اعتهاد القرآن والسنّة الشريفة مصدرين أساسين في العملية التفسيرية، فالسنّة ليست مؤكّدة ولا مُعمّقة فحسب وإنها هي مصدر تفسيري أساسيّ.

وما نراه هو بطلان هذه النظريات الأربع، وأنّ الصحيح هو نظرية خامسة في المقام، وهي ما نطلق عليها بنظرية التفصيل الموردي، والتي تقتضي منا أولاً تحرير محل النزاع، لمعرفة: هل أنّ المراد من المرجعية للقرآن والسنة أو لأحدهما في علم دون كان المراد هو في جميع المعارف الدينية؟. فإن كان المراد هو في جميع المعارف الدينية فلا ريب في بطلان النظريات الثلاث الأولى، وتصحيح العمل بالنظرية الرابعة. وأما إذا أريد خصوص تفسير القرآن فلا ريب في صحة النظرية الثالثة، القائلة بالمدارية؛ لأننا لا نحتاج إلى الروايات بالمدارية؛ لأننا لا نحتاج إلى الروايات في هذا المقام إلا إذا كانت تدور مدار

النظرية المعتمدة لدى السيد الطبأطبائي في الميزان، والتي يُراد بها إعطاء الدور التتميمي أو التكميلي للسنة الشريفة، فالتأسيس التفسيري ينطلق من القرآن نفسه، وتكتمل فراغاته أو تفريعاته من خلال السنة الشريفة، أما الدور التكميلي فهو ما يُمكن أن نُطلق عليه بالوجوه الباطنية والتي يُصطلح عليها بالتأويل، وأمّا الدور التفريعي فهو ما يُمكن أن

القرآن، وأما الروايات الأخرى التي تتناول موضوعات أخرى ليست من شأن القرآن فإنها خارجة تخصصاً عن محل البحث. علماً بأننا بالتزامنا بنظرية مدارية السنة لا نريد الانحصار بذلك، وإنها نريد تحديد الموقف من السنة الشريفة، وإلا فإن هنالك مرجعيات أخرى لابد من الرجوع لها، كالدليل العقلي والدليل العلمي القطعي التجريبي، فضلاً عن القرآن نفسه. وسوف نقدم - إن شاء الله - في نظرية التفصيل الموردي دراسة كاملة، في نظرية التفصيل الموردي دراسة كاملة، في أسسها، وأهدافها، وتطبيقاتها. لأنها تمثل الخبار التفسيرية.

وبعبارة موجزة: نحن مع نظرية القرينية الكاشفة عن معاني الآيات القرآنية؛ لأنّ الهدف القرآن وليس الدليل بعينه، وأما بالنسبة لموقفنا من السنة فيتحدد بحسب المجال المبحوث فيه.



المحط الملطي والثلاثون – خويف (١٧٠٧م – ٢٤١٩هـ)

اكتهال التفسير، وعدم الوصول إلى تمام المراد، فلابد من الاستفادة من المناهج الأخرى كالسنة (١٠٠)؛ بل إنَّ تفسيره بسنة المعصوم للله من أفضل وأهم طرق معرفة القرآن (١٤).

ومن أدوار التفسير الروائي القرآنية – كما تقدّم –الدور التبييني بمستوياته الثلاثة، بيان معاني المفردات الغامضة، وبيان تفاصيل الإجمال القرآني لآيات الأحكام، وبيان الناسخ من المنسوخ، والدور التطبيقي، والدور التوكيدي للتأسيس القرآني، والدور التعميقي لفهم النص المقروء قرآنياً، حيث إلفات المفسّر إلى مراتب معرفية قد يعسر الوصول إليها بدونها؛ وأيضاً الدور التعليمي للعملية التفسيرية (٢٤)، ودورها في التقييد والتخصيص، وفضلاً عن دورها في التقييد بيان البطون القرآنية وتأويل الآيات

نُطلق عليه بالتبيين، كها هو الحال بالنسبة الى بيان تفصيلات الشريعة التي وردت أصولها في النصوص القرآنية؛ ومن ثم لا ينبغي لأولي العلم التلويح بإلغاء دور السنة الشريفة في العملية التفسيرية في ضوء المدرسة الطباطبائية؛ وهو ما نلمحه عند البعض ممّن يلمز كتاب "تفسير الميزان" بذلك؛ فلا الطباطبائي «قرآني» محضاً بحسب الاصطلاح، ولا هو من القائلين بمحورية القرآن والسنة الشريفة معاً) (٢٩).

# التفسير الروائي منهج تفسيري وليس تطبيقياً:

مرَّت بنا أنَّ للتفسير الروائي أدواراً عديدة، منها الدور التفسيري للمفاهيم القرآنية، وأنَّ الاقتصار على المنهج القرآني (تفسير القرآن بالقرآن) يوجب عدم

(٣٩) مقالة: (المنهج التفسيري عند العلامة الطبأطبائي... عرض وتحليل ونقـــد)، للدكتور طلال الحسن، منشورة في مجلة المصباح: ص ٢٠٥، العدد السابع، لسنة ١٤٣٣هـ. ولمراجعة التفصيل يُراجع ما كتبناه في هذه المقالة.

<sup>(</sup>٤٠) انظر: قواعد التفسير لدى الشيعة والسنة، مصدر سابق: ص ٤٢٤.

<sup>(</sup>٤١) انظر: تسنيم في تفسير القرآن الكريم، مصدر سابق: ج ١ ص ١٧١ ـ ١٧٢.

<sup>(</sup>٤٢) انظر: الميزان في تفسير القرآن، مصدر سابق: ج ٣ ص ٨٥.

التشاجة (٤٣).

ولذلك استحقّت الروايات التفسيرية المعتبرة نتيجة توافقها التام مع معطيات القرآن -ظاهراً وباطناً -أن تكون مرتبة نازلة من القرآن، وأنَّ تُشكِّل الكثير من الروايات التأويلية تفاسير أنفسية له (١٤٠)، بل إنّ منشآت أئمّتنا المعصومين على اصطلاح عرفائنا الشانحين هي تفاسير أنفسية للقرآن (١٤٠)، الشاخين ملاحظة ذلك في جملة من ويمكن ملاحظة ذلك في جملة من التفاسير الروائية كتفسير البرهان، وتفاسير الملا فيض الكاشاني.

والتفسير الأنفسي يُعنى بالكشف عن حقائق النفس من خلال الكشف عن الحقائق القرآنية بواسطة الروايات التأويلية، للوصول إلى حقيقة الإنسان

(٤٣) للوقوف على التفصيل يُنظر: دروس في المناهج والاتجاهات التفسيرية للقرآن، مصدر سابق: ص ٨٦ - ٩٢.

قرآنياً، ومن ثم الوصول إلى معرفة الله تعالى، تبعاً لقول رسول الله الله عرف ربه عرف نفسه فقد عرف ربه الأعيار من عالم الإمكان بأسره، تبعاً لقول أمير المؤمنين علي الله فهو لغيره أعرف) (٧٤).

والمحصلة من ذلك: أنَّ التفسير الروائي منهج تفسيري وليس تطبيقياً فحسب، وإن كان التطبيق يمثل وظيفة أساسية تقع في عرضه وظائف عدة، كما تقدّم، وأنَّ هذا المنهج التفسيري يمتاز على سائر المناهج الأُخرى بتنوع أدواره؛ كما أنه المنهج الوحيد الذي لا يُمكن الاستغناء عنه البتة، بل إنَّ العملية التفسيرية سوف تُشلّ حركتها بدونه، وما نراه ونسمع منه من دعوات القرآنيين

(٤٦) عوالي اللئالي، لابن أبي جمهور الأحسائي، تحقيق البحاثة الشيخ مجتبى العراقي: ج ٤ ص ١٠٢ ح ١٤٩، نشر مطبعة سيد الشهداء، الطبعة الأُولى، ١٤٠٣ هـ، قم القدسة.

(٤٧) غرر الحكم ودرر الكلم، جمع عبد الواحد الآمدي: رقم الحكمة: (٤٦٥٤)، تحقيق السيد جلال الدين الآرموري، نشر جامعة طهران، الطبعة الثالثة.



<sup>(</sup>٤٤) انظر: سرح العيون في شرح العيون، مصدر سابق: ص ٨٤.

<sup>(</sup>٤٥) انظر: هزار و يك كلمة (ألف كلمة وكلمة)، للشيخ العلامة حسن حسن زاده آملي: ج ٥ ص ٣٥٥، الباب الثاني (باب الرحمة)، نشر بوستان كتاب، قم المقدسة.

وحسبنا كتاب الله! مجرد دعوات غير قابلة للتطبيق، إذ لا غنى عن الروايات التفسيرية في فهم القرآن، ومن ادَّعى الاستغناء بالمنهج القرآني أو بمنهج تفسيري آخر فإنه يتعارض مع القرآن نفسه، كما في آية التبيين، ويتعارض مع السنة الشريفة الآمرة بالتمسك بالثقلين؛ فيكون تفسير القرآن بدون اعتاد السنة الشريفة ضرب من التفسير بالرأي (١٤٠).

وقد ورد في جملة من الأخبار تركيز كبير على عدم كفاية القرآن مُفسِّراً وموئلاً للأُمة ما لم يجدوا له مُفسِّراً، فإن وجدوا كان بها وإلا فلا سبيل أمامهم سوى العترة الطاهرة، وضرورة الأخذ عنهم؛ وممَّا ورد في ذلك عن الإمام الباقر إلى أنه قال لسائل: (لم يمت محمد الله وله بعيث نذير، فإن قلت: لا، فقد ضيع رسول الله من في أصلاب الرجال

(٤٨) انظر: دروس في المناهج والاتجاهات التفسيرية للقرآن، مصدر سابق: ص ٩٧، و: البيان في تفسير القرآن، للسيد أبي القاسم الخوئي: ص ٢٦٩، نشر مؤسسة إحياء تراث الإمام الخوئي، الطبعة الأولى، قم المقدسة.

ولنا أن نساًل: كيف يُتصوَّر نفي الدور التفسيري للروايات وهنالك بحث عند المتقدِّمين والمتأخِّرين أسموه بحجية السنة في التفسير؟. وكيف ينحصر كلامهم في خبر الآحاد دون المتواتر؟.

فلا يخفى على المطّلع أنهم قد أجمعوا على حجية الخبر المتواتر في التفسير، واختلفوا في خبر الآحاد، فذهب قوم إلى عدم حجيته كالشيخ الطوسي والعلامة الشعراني والعلامة الطبأطبائي والشيخ عمد عبده، وذهب آخرون إلى حجيته كالسيد الخوئي وتلامذته، والشيخ معرفة وتلامذته أيضاً، والزركشي في البرهان، وآخرون فصّلوا في الخبر الواحد التفسيري، فقبلوا قسماً وتركوا قسماً،

<sup>(</sup>٤٩) الأصول من الكافي، مصدر سابق: ج ١ ص ٢٤٩ ح ٦.

كالشيخ جوادي الآملي (۱۰۰)، فها معنى اتفاقهم واختلافهم إذا لم يكن للمنهج الروائي دور تفسيري؟.

# هوية الدور التطبيقي:

الجري لغة: السيلان، وهو خلاف الوقف والسكون (١٥)، وفي الاصطلاح: عبارة عن انطباق ألفاظ القرآن وآياته على غير ما نزل فيه، وهذا من باب التوسعة، والجري إما أن يكون من باب التوسعة المصداقية، كما في عدّ الإسلام والقرآن والنبي والإمام علي المسلام والقرآن للصراط المستقيم في قوله تعالى (آمدنا المصراط المستقيم في قوله تعالى (آمدنا وإما من باب التوسعة المفهومية، بحيث وإما من باب التوسعة المفهومية، بحيث للصراف فيه على نحو يصدق على غير المصاديق المعروفة (١٥).

- (٥٠) انظر: دروس في المناهج والاتجاهات التفسيرية للقرآن، مصدر سابق: ص ٩٧ ـ ١٠٠٠.
- (٥١) انظر: المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، أحمد بن محمد بن علي المقري الفيومي: مادة: جري، نشر مؤسسة دار الهجرة، ١٤١٤هـ، قم المقدسة.
- (٥٢) انظر: قواعد التفسير لدى الشيعة والسنة، مصدر سابق: ص ٢٠٠١.

وأما التطبيق ففيه عدة معان، منها: أولاً: التفسير بالرأي (٥٠٠).

ثانياً: ما تفيده روايات أسباب النزول وشأن النزول، فهي روايات تطبيقية (١٤٥).

ثالثاً: ما يرادف الجري (٥٥).

رابعاً: انطباق الآية أو المفهوم القرآني على المصداق الأتم، فتصير دائرة المفهوم الموسّع القابل للانطباق على أفراد كثيرين ضيّقة، وينطبق المفهوم العام على المصداق الأتم (٢٠٠).

وأقرب هذه المعاني للتطبيق هو المعنى الأخير؛ فالجري هو التنقّل من مصداق لآخر، والتطبيق اختيار المصداق الأبرز، فتكون المحصّلة هي: جريان المفهوم

- (٥٣) انظر: الميزان في تفسير القرآن، مصدر سابق: ج ١ ص ٦.
- (٥٤) انظر: الميزان في تفسير القرآن، مصدر سابق: ج ٧ ص ١١٠.
- (٥٥) انظر: التمهيد في علوم القرآن، للشيخ محمد هادي معرفة: ج ٣ ص ٢٩، نشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجامعة المدرسين، الطبعة الثالثة، ١٤١٦ هـ، قم المقدسة.
- (٥٦) انظر: قواعد التفسير لدى الشيعة والسنة، مصدر سابق: ص ٢٠٣ ـ ٢٠٣.

بين عدة مصاديق بحسب الزمكانية، ثم القيام بتطبيقه على الأبرز منها، وقد يتفق مع بيان المصداق الأبرز ما يُذكر في سبب النزول، كما في قوله تعالى: ﴿ لِنَجْمَلَهَا لَكُورَ وَيَعِيمُ الْذُن وَعِيمُ الْذُن وَعِيمُ ﴾ [سورة الحاقة: لَذَكرة وَقِيمَهُا أَذُن وَعِيمُ اللهُ عَلى: ﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندُهُ عِلْمُ الْكِتَبِ ﴾ [سورة الرعد: ٣٤]، حيث الكتب إلا الصحيحة أنّ المراد من الأذن الواعية والمراد من الذي عنده علم الكتب هو أمير المؤمنين علي الله (١٠٠)،

(٥٧) انظر: الأصول من الكافي، مصدر سابق: ج ١ ص ٤٢٣ ح ٥٥. نظم درر السمطين، جمال الدين محمد بن يوسف الزرندي الحنفي: ص ٩٢، المطبعة (من مخطوطات مكتبة الإمام أمير المؤمنين الملح العامة، ١٩٥٨ م، النجف الأشرف؛ أسباب نزول الآيات، لأبي الحسن علي بن أحمد الواحدي النيسابوري: ص ٤٩٤، نشر مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع، التفضيل، للحافظ الحاكم الحسكاني عبيد الله بن أحمد الحنفي النيسابوري:: ج ١ ص التفضيل، للحافظ الحاكم الحسكاني عبيد الله بن أحمد الحنفي النيسابوري:: ج ١ ص باقر المحمودي، نشر مجمع إحياء الثقافة بالإسلامية التابع لوزارة الثقافة والإرشاد

ولكنها غير منحصرين بـــه الله، فها فضلاً عن قطعية صدقها على سائر أهل البيت الله، كها جاء في الخبر عنهم، فعن بَريد بن معاوية عن الإمام أبي جعفر الباقر الله، أنه قال: (إيانا عنى، وعلي أولنا وأفضلنا وخيرنا بعدَ النبي الله فإنه من الممكن سرايتها وانطباقها على مصاديق أخرى ما دامت مستوفية للمفهوم القرآني، فإنّ المصداق الأول للمفهوم القرآني ليس قيداً لمعناه، وكم للأعمّ الأغلب من المفاهيم القرآنية.

وقد طرح السيد الأستاذ الحيدري قاعدة مهمة في المفهوم القرآني لها صلة وثيقة بالتطبيقات المصداقية، وهي قاعدة (المدار في صدق المفهوم اشتهال المصداق على الغاية والغرض)، حيث يقول: (من القواعد الأساسيّة التي تفتح باباً مهيّاً لفهم المعارف القرآنية: أنّ المفاهيم التي استعملها القرآن الكريم، كالقلم

الإسلامي، الطبعة الأُولى، ١٤١١هـ، طهران.

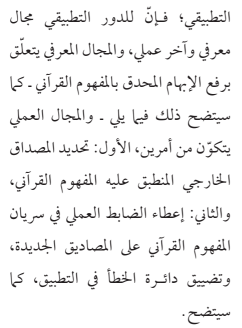
<sup>(</sup>٥٨) الُأُصول من الكافي، مصدر سابق: ج ١ ص ٢٢٩ ح ٦.

والعرش والكرسي والكتاب واللوح وغيرها، يمكن أن تكون نختلفة المصاديق من حيث التجرّد والمادّية، بمعنى أنّ المفهوم وإن كان واحداً، إلاّ أنّ المصاديق يمكن أن تتنوّع لتشمل -بالإضافة إلى المصداق المتداول في حياتنا الحسّية مصاديق أخرى فوق العالم المشهود، بنحو يكون الاستعال فيها جميعاً حقيقيّاً) (١٥٥).

# علاقة الدور التطبيقي بقاعدة الجرى والتطبيق:

إذا ما احتكمنا إلى المنظور العام للتطبيق في الرواية التفسيرية وقاعدة الجري والتطبيق فإننا سننتهي إلى التوافق والتساوي بينها، حيث يُراد منها تحديد المصداق للمفهوم القرآني، وبحسب التبيع لم نجد مخالفاً في إطلاق الدور التطبيقي على قاعدة الجري والتطبيق، وبالعكس، ولكن الصحيح هو أن ما يُسمّى بقاعدة الجري والتطبيق لا تمثل يُسمّى بقاعدة الجري والتطبيق لا تمثل أكثر من جهة عملية محدودة للدور

(٥٩) يراجع تفصيل المسألة كتاب: اللباب في تفسير الكتاب، المرجع الديني السيد كهال الحيدري: ص ٥٣، نشر دار فراقد، الطبعة الأُولى، ١٤٣١هـ، قم المقدسة.



جدير بالذكر أنَّ مفهوم الجري والتطبيق روائي التأسيس، فقد أُستفيد من قول الإمام الصادق الله : (إنَّ القرآن حيُّ لم يمت، وانه يجري ما يجري الليل والنهار، وكما تجري الشمس والقمر، ويجري على آخرنا كما يجري على أولنا)(١٠).

# الأدوار المعرفية والعملية للروايات التفسيرية التطبيقية

بالرغم من العنوان العام الموافق للروايات التفسيرية هو عنوان



<sup>(</sup>٦٠) تفسير العياشي، مصدر سابق: ج ٢ ص٢٠٤.

(التطبيق)، والمندرج ضمن قاعدة

الجري والتطبيق، إلاَّ أنَّ الصحيح هو

أنّ هذا العنوان منطبق على الكم الأكبر من الروايات التفسيرية، وإلا فهنالك وظائف أخرى لهذه الروايات، من قبيل الدور التعليمي والدور التفصيلي والدور التوكيدي، والدور التأويلي، وأما فيها يتعلّق بالدور التطبيقي فهو لا يُراد به مجرد تحديد المصداق الخارجي، كما هو المشهور عند أصحاب نظرية الجرى والتطبيق، وإنها هنالك بُعد معرفي تقوم به الروايات التفسيرية التطبيقية، وهو ما يتعلّق بتركيبة الإنسان الدركية، فهو وإن كان يعتمد كثراً على الصورة العلمية للمفاهيم في الفهم والتحقيق ورسم النتائج، إلاَّ أنه دائما ستبقى عنده مساحات من الإبهام والغموض تحيط بالمفهوم الذهني عنده، حتى وإن كان الدليل المثبت لذلك المفهوم قطعياً، لأنّ التركيبة الدركية للإنسان مندكة بالحس والخارج، فيأتي التطبيق الروائي للمفهوم

القرآني ليعالج ذلك النقص الحاد الذي

يتركه المفهوم الذهني، والذي لا يُمكن

بأىّ حال من الأحول تطويقه فضلاً عن إلغائه، إلا بالواقعية الخارجية، فيكون التطبيق الروائي داخلاً حتى في السياق المعرفي للمفهوم الذهني، بل إنه يقوم بدور معرفی آخر، ولکنه دور معرفی على المستوى العملي، وذلك من خلال تطبيق المفهوم القرآني على مصداق آخر غير المصادق الروائي، وذلك بواسطة الاستعانة بالتطبيق الروائي نفسه، فيكون التطبيق الروائي هو المناط العملي في التطبيق على مصادق آخر، ولولا ذلك فإنّ عملية التطبيق الجديدة ستكون محوطة بالأخطاء الكثيرة، كما هو الحاصل في جملة من المفاهيم القرآني، التي تُساق وتُطبّق من دون ملاحظة مصداقها الأول، من قبيل مفهوم الكوثر، الوارد في قوله تعالى ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوْثَرَ ﴾ [سورة الكوثر: ١]، فإنّ مصداقه الأبرز هو السيدة فاطمة الزهراء ١٠٠٠ بحسب مناسبات الحكم والموضوع المستفادة من سبب نزول السورة المباركة، حيث نزلت بعد أن قال العاص بن وائل ـ والد عمرو بن العاص ـ لقريش بعد أن سألوه



۱۳۸

عن الشخص الذي كان يتكلّم معه، فأخبرهم بأنه كان يتكلّم مع الأبتر!. ويقصد النبي الله كان قد فقد ولده، فعوضه الله تعالى عن فقد ولده بالكوثر، وهي الذرية الكثيرة، وأنّ شانئه هو الأبتر الحقيقي الذي ستزول ذريته، أو لا يبقى لها ذكر ممدوح، فالأبتر عند العرب هو المقطوع نسله.

وقد علّق الرازي على سبب النزول بقوله: (إنَّ هذه السورة إنها نزلت رداً على من عابه الله بعدم الأولاد، فالمعنى أنه يعطيه نسلاً يبقون على مرَّ الزمان؛ فانظر كم قُتل من أهل البيت، ثم العالم مُمتلئ منهم، ولم يبق من بني أمية في الدنيا أحد يُعبأ به! ثم انظر كم كان فيهم من الأكابر من العلماء كالباقر والصادق والكاظم والرضائي والنفس الزكية وأمثالهم)(١١).

وفي ذلك يقول السيد الطبأطبائي: (وظاهر الأبتر هو المنقطع نسله، وظاهر

(٦١) مفاتيح الغيب (التفسير الكبير)، للإمام فخر الدين محمد الرازي: ج ٣٢ ص ١١٥، (طبعة الأحد عشر جلداً)، منشورات محمد علي بيضون، الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ، بيروت.

الجملة أنها من قبيل قصر القلب، إن كثرة ذريته هي المرادة وحدها بالكوثر، الذي أعطيه النبي أو المراد بها الخير الكثير، وكثرة الذرية مرادة في ضمن الخير الكثير، ولولا ذلك لكان تحقيق الكلام بقوله: ﴿ إِنَّ شَانِعُكَ هُوَ الكَلام بقوله: ﴿ إِنَّ شَانِعُكَ هُوَ الكَلام بقوله: ﴿ إِنَّ شَانِعُكَ هُو النَّالَةُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ

فالتطبيق الأول والأبرز لمفهوم الكوثر هو السيدة الزهراء اللها، فإذا ما أردنا تطبيق المفهوم على مصداق آخر، والذي يعني الخير الكثير، فلابد لنا من النظر إلى خصوصيات المصداق الأول التي اقتضت تطبيق المفهوم عليه، ليكون التطبيق صحيحاً، فلو طبقناه على مصاديق أخرى، من قبيل نهر في الجنة، أو الحوض، أو كثرة الأتباع، وغير ذلك من المصاديق المساقة، المستفاد بعضها من الروايات، وأكثرها من التحليل الشخصي والميول، فإنها كلها سوف تبقى خاضعة لذلك المصداق الأول في تطبيق المفهوم، ولا



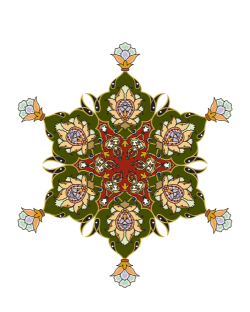
<sup>(</sup>٦٢) الميزان في تفسير القرآن، مصدر سابق: ج ٢٠ ص ٣٧٠.

الهدد الماديد والثاثون - غريف (٢٠١٧م – ٢٩٤١هـ) الهدد الماديد والثاثون - غريف (٢٠١٧م – ٢٩٤١هـ)

الذي سيقيم دولة العدل الإلهي، فخيره الوفير ملزم بتطبيق المفهوم عليه.

والخلاصة: إنّ الروايات التطبيقية لا تريد أن تحدّد مصداقاً عينياً فحسب، وإنها هي ترمي إلى ما هو أبعد من ذلك، حيث تريد معالجة ذلك القصور الذهني والدركي في تلقي المفاهيم، حيث ترفع ما يتركه المفهوم من إبهام، وما يعجز الدرك الذهني عن تجاوزه من غير الاستعانة بمصداق خارجي، وفي هذا المنجز الروائي التفسيري التطبيقي يتبيّن عمق المدف فيها، وينكشف لنا السرّ في تلك الكثافة الروائية التفسيرية التطبيقية.

يكفي السريان بالمفهوم وحده، وإلا لوقع الكثير من الأخطاء، بمعنى لابد أن نجد مقاسية إجمالية بين امتيازات المصداق الأول والمصداق الجديد لتسرية المفهوم القرآني، أو قل المقايسة بين المُنجزات، فلو أردنا أن نطبق مفهوم الكوثر على أمير المؤمنين علي اللهي فهو هبة الله لرسوله أله فكان خيره في العلم والعمل ما يفوق فكان خيره في العلم والعمل ما يفوق التطبيق صحيحاً، ولو أردنا أن نطبقه على الإمام الحسين الله ومنجزه التاريخي على الإمام الحسين الله ومنجزه التاريخي في تحرير الإنسان، وإعطاء المثل الأعلى في ذلك، لكن التطبيق صحيحاً، وهكذا فيها في أردنا أن نُطبقه على الإمام المهدي الله في الو أردنا أن نُطبقه على الإمام المهدي الله في المورة الو أردنا أن نُطبقه على الإمام المهدي الله في الو أردنا أن نُطبقه على الإمام المهدي الله في الو أردنا أن نُطبقه على الإمام المهدي الله في الو أردنا أن نُطبقه على الإمام المهدي الله في الو أردنا أن نُطبقه على الإمام المهدي الله في المهدي الله في الو أردنا أن نُطبقه على الإمام المهدي الله في الو أردنا أن نُطبقه على الإمام المهدي الله في الإمام المهدي الله في المهدي المهدي الله في الله في المهدي المهدي





قدّمت ظاهرة المجاز في البلاغة العربية تحولا وخدمةً للقرآن الكريم، أي لمعرفة أسراره الخفيّة وكنوزه البلاغية ودلائله الإعجازية، إذ للمجاز دور مهم في معالجة قضايا ومسائل تم الاختلاف فيها ومن هذه القضايا: مشاهد القيامة، ووصف الجنة والنار و... لذا نجد الكلمات متغيرة في معانيها، ومتنوعة في دلالاتها؛ ولفظة "الباب" تنضم الى هذه الألفاظ. يهدف هذا البحث الى متابعة لفظ "الباب" في القرآن، للكشف عن البلاغة والرموز الموجودة في طيّات معنى الكلمة عبر دراسة محورين أساسيين هما: توضيح الدلالة للفظ الباب.. ورقي الحياة العقلية لدلالتها وهي دراسة لغويّة -بلاغيّة حسب نظرية إبراهيم أنيس في مجال التطور الدلالى للألفاظ.

### المقدّمة:

كثرا ما نجد الألفاظ وهي تحمل أكثر من دلالة عبر السياق القرآني ولم يتمّ هذا التغيير إلّا بمرور زمن طويل، فبعض تلك الدلائل يعرفه العرب وقتَ نزول القرآن وبعضها الآخر لا علم لهم به وقتَ نزوله، إذ جاء به الاستعمال القرآني. لقد قمنا بدراسة لفظ الباب في القرآن الكريم لما في التعبير القرآني من ميزة جماليّة خاصّة وبلاغــة مكّنته من إعطاء الكلمة لوناً برّاقاً ولحناً خالداً. ففى دراستنا للدلالة البلاغيّة قمنا بدراسة توضيح دلالات لفظ الباب ومن ثمّ ولجنا في التطور العقلي لتحوّل هذه الدلالات.

اقتضت خطة البحث أن تكون الدراسة في محورين يسبقها تعريف للتحوّل المجازي، والمعنى الأصلى لمادة (ب و ب) في العصر الجاهلي والإسلامي، والاستعمال المجازي للفظ الباب ومن ثمّ خضنا في المحورين الأصليين و هما:

أ. توضيح الدلالة للفظ الباب.

ب. رقى الحياة العقلية لدلالـة الباب.

وألحقنا المحورين أهـمّ ما توصّل إليه البحث وجدولا يحتوى على الآيات الواردة في القرآن وهي تضمّ كلمة الباب.

أمّا الدراسات التي تطرقت إلى موضوع البحث فهي على النحو التالي: كتاب إبراهيم أنيس تحت عنوان (دلالة الألفاظ) وكتاب (المعنى وظلال المعنى) لمحمّد محمّد يونس على. تناول هذان الكاتبان الدلال\_ة المركزية والهامشية وأنواع الدلالات ومصطلحاتها المتنوّعة. والدلالة النفسيّة للألفاظ في القرآن الكريـــم لمحمّد جعفر حسين درس فيه الكاتب الأساليب النفسية لدلالة الألفاظ المتكررة في القــرآن. ومن هذا المنطلق درسنا لفظ الباب في القرآن دراسة جديدة ربها لم يتطرّق إليه باحث ولم يدرسه كاتب.

# التحوّل المجازي:

التحوّل المجازى بابٌ من الأبواب الخمسة التالية (التخصيص، والتعمم، وانحطاط الدلالة، ورقى الدلالة، وتغيير مجال الاستعمال أي التحوّل المجازي)



127

في التطور الدلالي للألفاظ (۱۰). المجاز هو الركن الأساسي في مجال التطور الدلالي وفي أبسط معانيه يعني: ما تجاوز موضعه اللذي وضع له، والحقيقة ما لم يتجاوز ذلك (۱۲)، أي إذا كانت الحقيقة أصلًا في الاستعال اللغوي فإنّ المجاز خروج عن هذا الأصل ليساعد على النمو اللغوي والتوالد الدلالي وكذلك يعتبر المجاز انتقالاً في دلالة الكلمة المعينة من مساحة دلالية محددة إلى مساحة أخرى بقصد أو بغيره (۱۲).

للمجاز دواف وأغراض محتلفة وقد «يُعدل إليه عن الحقيقة لمعان ثلاثة: وهي الاتساع، والتوكيد، والتشبيه، فإن عُدمت هذه الأوصاف كانت الحقيقة البتة»(٤) ومن دوافعه توضيح الدلالة لعدم وقوع الأفهام في الخطأ واللبس

- (١) أنيس، دلالة الألفاظ، ص ١٦٠.
- (۲) راغب اصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن،ص ۲۱۲.
- (٣) هادي نهر، علم الدلالة التطبيقي في التراث العربي، ص ٢٢٤.
- (٤) ابن جنّي، الخصائص، ص٤٤٢. نقلًا عن هادي نهر، علم الدلالة التطبيقي في التراث العربي، ص ٢٢٥.

ورقي الحياة العقليّة بسبب توظيف الألفاظ بشكل غير حقيقي لتوالد المعاني الجديدة والراقية<sup>(ه)</sup>.

# المعنى الأصلي لمادة (ب و ب):

يقول صاحب كتاب العين: «الباب: معروف.. والفعل منه، التبويب. والبابة في الحدود والحساب ونحوه: الغاية. والبابة: ثغر من ثغور الروم. وباب الأبواب: من ثغور الخزر. والبواب: الخاجب. ولو اشتق منه فعل على فعالة لقيل: بوابة، بإظهار الواو، ولا يقلب ياء، لأنه ليس بمصدر محض، إنها هو اسم»(۱). ويقول صاحب تهذيب اللغة «باب فلان، إذا حفر كوة، وهو البيب. أبوعبيد: تبوبت بوابا، أي: اتخذت بوابا. وقال بأعجوبة. بابية: عجيبة. الليث: البابية، أي: ماعجوبة. بابية: عجيبة. الليث: البابية: هدير الفحل في ترجيعه تكرار له؛ قال

رؤبة: بغبغة مرا ومرا بابيا. بوب الرجل،

إذا حمل على العدو. والبوباة: الفلاة،

<sup>(</sup>٥) إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص ١٦٠ -١٦١.

<sup>(</sup>٦) فراهیدی، کتاب العین، ج۸، ص ٤١٥.

1 2 2

وهي الموماة. قال ابن الأنباري في قولهم: هذا من بابتي. قال يعقوب بن السكيت وغيره: البابة، عند العرب: الوجه الذي أريده ويصلح لي. وقال أبو العميثل: البابة: الخصلة. وقيل: بابات الكتاب: سطوره. بابة، وبابات، وأبواب؛ وأنشد لتميم بن مقبل: (تخيّر بابات الكتاب هجائيّاً) قال: معناه: تخير هجائي من وجوه الكتاب. فإذا قال الناس: من بابتي، فمعناه: من الوجه الذي أريده و يصلح لي»(٧).

وقال ابن منظور في هذا الصدد: «الباب يجمع أبوابا، وقد قالوا أبوبة، للازدواج. وهذا شيء من بابتك، أي يصلح لك. الباب معروف، والفعل منه التبويب، والجمع أبواب وبيبان. قال ابن السكيت وغيره: البابة عند العرب الوجه، والبابات الوجوه»(^).

أمّا دلالة لفظ الباب ومشتقّاته قبل الإسلام فكانت محدودة منها معان كالجود والكرم، ومدخل البيوت وقصور الملوك، وامتناع الخير والجود، والأماكن،

(٧) أزهري، تهذيب اللغة، ج١٥، ص ٤٣٩.

والمبالغة في القرابة. وبعض من الدلالات هي الأمثلة التالية:

أ. مدخل البيوت: (وَمَأْكَمَةً يَضِيقُ البابُ عَنها

وَكَشحاً قَد جُنِنتُ بِهِ جُنونا الشرح: المأكمة: رأس الورك، ويريد بها العجيزة، والكشح: الخصر. يقول: وتريك عجيزة ضخمة يضيق الباب عنها، وخصراً قد فتنت به »(٩).

ب. في حق فلان:

«وَما فَعَلوا فِعلَ العُوير بجارِه

لَدى بابِ هِندٍ إِذ تَجَرَّدَ قائِما الشرح: قوله (فعل العويرة بجاره) يعنى عوير بن شجنة العطاردي، وكان أحد من أجار امرأ القيس ومنع منه. وهند أخت امرئ القيس. وقوله (إذ تجرّد قائماً)؛ يقال: تجرّد فلان لهذا الأمر إذا شمّر له وقام به»<sup>(۱۱)</sup>.

ج. كناية عن: لا آخر له ولا منتهى: «وَلا تَذهَب بِحِلمِكَ طامِياتٌ مِنَ الْخُيلاءِ لَيسَ هُنَّ باتُ

<sup>(</sup>٨) ابن منظور، لسان العرب، ج١، ص ٢٢٣

<sup>(</sup>٩) عمر بن كلثوم، الديوان، ص٦٩.

<sup>(</sup>١٠) امرؤ القيس، الديوان، ص١٣١.

و. كناية عن: الكرم والجود: «فَقَتَحتَ بابَكَ لِلمَكارِم حيـ نَ تَواصَتِ الأَبوابُ بِالأَزم

الشرح: الأزم: أي الإغلاق(12).

ز. استثقال الناس لوجود شخص ما: ﴿لِزادِ الْمَرِءِ آبَصَ مِن عُقابِ

وَعِندَ البابِ أَثْقَلَ مِن رَصاصِ بَكى البَوّابُ مِنكَ وَقالَ هَل لِي

وَهَل لِلباب مِن ذا مِن خلاص الـشرح: كنت كالعقاب في تناول صيده، ينفض الناس من حولك لفظاظتك وبخلك وثقل وجودك بينهم. يستثقلك الناس ويحاولون التخلّص منك بكل حيلة»(١٥).

«لَن تَسلُكي سُبُلَ البَوباةِ مُنجِدَةً

ما عاشَ عَمرُ و وَما عُمِّرتَ قابوسُ الشرح: البَوباة: ثنيّة في طريق نجْد ينحدر منها صاحبها إلى العراق»(١٦).

أمّا المعاني الموظّفة للفظ الباب لدي

الشرح: الطاميات: المرتفعات، يقال: طم الماء، إذا علا وارتفع. والخيلاء: التكبّر والبطر. وقوله (ليس لهنّ باب)، أي لا آخر لهنّ ولا منتهي» (١١١).

> د. العلم بأمر ما: «وَإِن بابُ أَمرِ عَلَيكَ اِلتَوى

فشاور لبيبا ولا تعصه

الشرح: التوى: أي اعتاض. اللبيب: الحكيم المعاقل ذو الفطنة»(١٢).

ه. مدخل البيت:

«كُمَيتٍ كَرُكنِ البابِ أَحيا بَناتِهِ

مَقاليتُها وَإِستَحمَلَتهُنَّ إصبَعُ الشرح: كركن الباب: كالسّارية التي تلى الباب. يقول: كان فيها إبل مقاليت، والمقلات التي لا يعيش لها ح. المكان: ولد من الإبـل والطير وكـلّ شيء، فلمّا ضربها هذا الفحل بورك في ضرابه فعاش أولادها واستحملتهن إصبع: أي عليهن أثر حسن من الراعى فإذا نُظر إليهنّ بالأصابع»(١٣).

<sup>(</sup>١٤) طرفة بن عبد، الديوان، ص٨٢.

<sup>(</sup>١٥) عبيد بن الأبرص، الديوان، ص٧٤.

<sup>(</sup>١٦) المتلمّس، الديوان، ص٩٣ – ٩٤.

<sup>(</sup>١١) النايغة الذبياني، الديوان، ص١٠٩.

<sup>(</sup>١٢) طرفة بن عبد، الديوان، ص٥٥.

<sup>(</sup>١٣) الطفيل الغنوى، الديوان، ص١٢١.

المخضرمين (القسم الإسلامي منه) فهي على النحو التالي:

أ. مواجهة الأمور من طريقها:
 «مَتى ما أَتَيتَ الأَمرَ مِن غَيرِ بابِهِ
 ضَلِلتَ وَإِن تَدخُل مِنَ البابِ مَتَد (۱۷)»
 الشرح: حينها تتصرف في أمورك من غير طريقه سوف تتيه وحينها ترد الأمور

من سبيلها تجد الرشد والهداية. ب. مدح أصحاب النبي الله عليه النبي

«وَكَأَنَّ أَصحابَ النَبِيِّ عَشِيَّةً

بُدنٌ تُنَكَّرُ عِندَ بابِ المَسجِدِ السُرح: البُدن: جمع بدنة وهي من الإبل والبقر كالأضحية من الغنم تُهدى إلى مكّة سمّيت بذلك لأنّهم كانوا يسمّونها (اللسان مادّة بدن)(۱۸)».

ج. أبواب الجنّة:

«فَلو كُنتَ بَوّاباً عَلى بابِ جَنَةٍ

لَقُلتُ لَهِمدانَ اِدخلوا بِسلامِ الشرح: ولو: في الديوان: إذا. لقلت: في الديوان: أقول. ادخلوا: في موقعة

صفين وشرح المنهج: ادخلي (۱۹)».

د. طريق الحلال:

"وَكُن طَالِباً لِلرِزقِ مِن بَابِ حِلَّةٍ يُضاعَف عَلَيكَ الرِزقُ مِن كُلِّ جَانِبِ(٢٠)» الشرح: اطلب الرزق من الطريق الصحيح والحلال فتجد البركة مالك ويزداد رزقك من حيث لم تحتسب.

ه. أبواب الفضل:

«إِلَهِي أَنِلني مِنكَ رَوْحاً وَرَحَمَةً

فَلَستُ سِوى أَبوابِ فَضلِكَ أَقرَعُ (٢١)» الـشرح: إلهي امنحني روحاً طيباً ورحمة من عندك فإنّي لم أقف بباب أحد (وأريد الفضل) سوى أبواب فضلك.

فيمكننا أن نستنتج المعاني المعجمية للفظ الباب ومشتقاته (ما قبل الإسلام) على النحو التالي: القيام بالعمل، وحافظ البيت، واتخاذ الشيء، والحملة (الكرّ) على العدوّ، والمحاسبة، والحاجب، وحفر كوة، وأعجوبة، وهدير الفحل، والفلاة، والوجه، والخصلة، وسطور الكتاب.



<sup>(</sup>١٩) على بن ابي طالب، الديوان، ص١٧٤.

<sup>(</sup>۲۰) المصدر نفسه، ص ١٥.

<sup>(</sup>۲۱) على بن ابي طالب، الديوان، ص١٢٨.

<sup>(</sup>۱۷) قيس بن الخطيم، الديوان، ص٧٦.

<sup>(</sup>۱۸) حسان بن ثابت، الديوان، ص٦٨.

جدير بالذكر أنّ المعاني المذكورة لم تتجاوز بدا. دخَل من الب الدلالات المحسوسة والملموسة؛ حينها بدون است نجد الدلالات لدى المخضرمين تتجاوز الكبير: نا المفاهيم المحسوسة وتتشمّر بالمعاني واستحقاق. والساويّة متأثّرة بالقرآن ال. سُدَّت في ووالمفاهيم الإسلاميّة بجانب المفاهيم بلوغ غرضه.

#### الاستعمال المجازي للفظ الباب:

وُظّف لفظ الباب في غير ما وضع له وحسب مقضى الحال كما في الأمور التالية:

- ١. هذا من باب كذا: من قبيلة.
- أغلق باب الاجتهاد: وضع حدّاً له.
- أغلق باب المفاوضات: ليس لديه استعداد للتوصل إلى حلّ.
- الحرب على الأبواب: مُحْدِقة، وشيكة.
  - ٥. العدوّ على الأبواب: قريب جدًّا.
    - ٦. باب الآخرة: الموت.
    - ٧. باب الرِّزق: حرفة، مرتزق.
- ٨. باب الانتصار أو باب النصر: قوس النصر.
- ٩. ترَكَ البابَ مفتوحًا: أتاح فرصة،
   ترك الأمر معلقًا دون اتخاذ قرار نهائي بشأنه.

١٠. دخل من الباب الصغير: بلغ مركزًا
 بـدون استحقاق ودخل من الباب
 الكبير: نال مركزًا عن جدارة
 واستحقاق.

 ١١. سُدَّت في وجهه الأبواب: فشِل في بلوغ غرضه.

٢١. سياسة الباب المفتوح: سياسة تعتمد
 على إلغاء القيود، أسلوب سياسي يقوم على الحوار وعدم المواجهة.

17. طرق كل الأبواب: حاول بكل السبل، استعمل كل وسيلة.

١٤. على باب الكريم: على فضل اللهونعمه.

١٥. فتَح بابًا جديدًا: أتَى بشيءٍ جديد.

١٦. فتَح باب النِّقاش: بدأ عرض القضايا موضوع النقاش.

10. أَعْطَى مِنْ مَالِهِ مِنْ بَابِ الفَضْلِ: مِنْ قَبِيل المُعْرُوفِ (٢٢).

١٨. فلان من أهون باباته الكذب: أي أنواع خبثه.

١٩. هذا من بابتك: أي مما يصلح لك.

http:// موقع المعاني على الرابط التالي: // :www. almaany. com

٠٢. وابن البواب: على بن هلال، الكاتب المشهور، ولم يوجد في المتقدمين ولا المتأخرين من كتب مثله ولا قاربه.

٢١. هذا الشيء باب إلى كذا، أي يتوصّل به إليه.

٢٢. وباب الأبواب: مدينة قديمة منها إلى شــروان نحو سبعة أيــام، وهـي الحد بين مملكة الفرس ومملكة الخزر، وتسمى باب الحديد، وتعرف بدربند... وسموا: بابا، وبويبا، وبويبة، وبوبو، وبابي، وبابيه، وبوبة، وبابويه، كخالويه.

٢٣. باب العلم.

٢٤. أبواب الكتاب.

٢٥. بوبت المكان: عملت له بابا.

٢٦. وبوبت الكتاب: جعلته أبوابا.

٢٧. البواب: حافظ الباب، وهو جمع الكثرة. الحاجب.

> ٢٨. باب الأبواب: هو التوبة؛ لأنها أول ما يدخل به العبد حضرات القرب من جناب الرب(٢٣).

(٢٣) مدني، الطراز الأول، ج١، ص ٢٩٧ - ٢٩٨.

٢٩. باب الحطة: الأئمة الأطهار وأهل البيت عليهم الصلاة والسلام.

## لفظ الباب في القرآن الكريم:

ورد لفظ الباب في القرآن الكريم ٢٥مرّة بصيغتى الجمع والمفرد المذكّر، بينها نجد هذا اللفظ يُؤنَث أحياناً في النصوص والمعاجم ويجُمَع بصيغ مختلفة أحياناً أخرى. وجدير بالذكر أنّ ما يجمع في القرآن الكريم بصيغة الجمع على وزن أفعال، ينضم إلى ما يعبّر عنه النحاة بجمع القلَّة ولا يتجاوز أكثر من عشرة أبواب. أي حينها يُتكلُّم مثلاً حول أبواب الجنّة وأبواب النار فهي لاتتجاوز سبعة أو ثمانية أبواب. ونشير إلى هذا المهم بأنّه ما ورد في القرآن على وزن أفعال (أبواب) لا يتجاوز هذا الجمع ولا يدخل في إطار

وها هنا نقوم برسم شكل يضم لطائف رقميّة للفظ الباب في القرآن الكريم متذكّرين بأنّه ورد لفظ الباب في القرآن مفرداً وجُمع مذكّراً وتمّ توظيفه اسماً

ولاغير.

| لطائف رقميّة لمفاهيم الباب في القرآن الكريم |         |       |        |         |         |         |         |         |       |
|---------------------------------------------|---------|-------|--------|---------|---------|---------|---------|---------|-------|
| الخروجي                                     | الدخولي | النار | الجنّة | المجازي | الحقيقي | الدنيوي | الأخروي | المعنوي | الحسي |
| ١٨                                          | ٦       | 7     | ٣      | ۲٠      | 0       | ١٢      | 11      | 19      | 17    |

وكذلك نقدّم جدولاً يضمّ المعجم اللغوي للفظ الباب شكلاً ومعنى بصورة عامّة:

| المعجم اللغوي للفظ الباب بشكل عام |                 |                    |  |  |
|-----------------------------------|-----------------|--------------------|--|--|
| المعنى                            | نوع التوظيف     | لفظ الباب ومشتقاته |  |  |
| مدخل البيت                        | اسم ومفرد مذكّر | الباب              |  |  |
| جمع مدخل البيت                    | اسم وجمع        | الأبواب            |  |  |
| جمع مدخل البيت                    | اسم وجمع        | البيبان            |  |  |
| و جه، خصلة                        | اسم ومفرد مؤنث  | البابة             |  |  |
| سطور                              | اسم وجمع        | البابات            |  |  |
| قسمّ الكتاب                       | فعل ماض         | بوّب               |  |  |
| اتخذ بواباً                       | فعل مضارع       | تبوّب              |  |  |
| الحاجب                            | صفة مشبه        | البوّاب            |  |  |
| الفلاة                            | صفة مشبه        | البوباة            |  |  |
| أعجوبة                            | صفة مشبّه       | بابية              |  |  |





يوظّف لفظ الباب بالأشكال التي تمّ شرحها في الجدول أي اسماً وفعلاً وصفة فيقبل معاني مختلفة مثل: (سطور، ووجوه، وتقسيم، والحاجب، والفلاة، وأجوبة). وكذلك يؤنث، و يذكّر، ويفرد، ويثنّي، ويجمع، بينها يحدّد توظيفه في القرآن بالاسم فقط.

ففي المحورين التاليين أي توضيح الدلالة ورقى الحياة العقليّة (وهما يعتبران من أضراب المجاز وأهدافه) سوف نقوم بتحليل الدلالات الموجودة للفظ الباب في بعض آيات وسنتبعها جدولاً يشرح التحليل الدلالي بشكل موجز للآيات التي تمّ إهمالها، ومن ثمّ نشير إلى الآيات التي وظّفت لفظ الباب بشكل عام، وبعد بيان أهم ما توصّل إليه هذا البحث نلحقه فهرس الآيات التي ورد فيها لفظ الباب ومشتقّاته في القرآن الكريم برمّته.

### أ. توضيح الدلالة للفظ الباب:

أشار إبراهيم أنيس في هذا النوع من المجاز قائلاً بأنّه «يكون عادة حين تنتقل الدلالة المجردة إلى مجال الدلالات

المحسوسة الملموسة»(٢٤) أي حينها يضلّ الذهن في فهم ما يتعلّق بالعقل فعليه أن يستمدّ بالحواس لكى يعثر على الصواب ولا يقع في الخطأ. الآيات القرآنيّة التي تقوم بوصف نعم الجنّة ونقم النار تقع في إطار هذا النوع من المجاز إذ لا يمكن لأحد أن يدرك ما لم ير من المجردات والماورائيات، وكثيراً ما يبشر الله أصحاب الجنّة بديمومة نعمها وتنوّعها. ومن قوله تعالى: ﴿ جَنَّتِ عَدْنِ مُفَنَّحَةً لَمُمُ ٱلْأَبُوبُ ﴾ [سورة ص: ٥٠]. «وتفتيح الأبواب كناية عن التمكين من الانتفاع بنعيم الجنّة لأنّ تفتيح الأبواب يستلزم الإذن بالدخول وهو يستلزم التخلية بين الداخل وبين الانتفاع بها وراء الأبواب»(٢٥٠)فمن الممكن أن نقول بأنّ أبواب الجنّة المفتّحة من ضمن نعيمها وراحتها والدلالة اللفظيّة الموظّفة في هذه

إنّه تعالى يريد أن يشجّع العباد

الآية الشريفة هي الدلالة التضمنيّة.

<sup>(</sup>٢٤) إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٢٥) ابن عاشور، محمّد بن طاهر، التحرير والتنوير، ج٢٣، ص ١٧٤ -١٧٥.

• النَّصَيْنَا على خضري

بالعمل للوصول إلى الجنّة وراحتها الأبديّة إذ لم يزل الإنسان يعيش في كبد وتَرِد عليه المصائب والمتاعب ولم تتركه إلاّ وهو في الجنّة، فاستعار «تفتيح الأبواب» لبيان نعم الجنّة ورغدها؛ أي المعنى المراد من لفظ الأبواب، بيان أصناف نعم الله(٢١). ولكي يدرك العقل البشري المعنويات ويمكنه فهم ما لم يرَ من عالم الماورائيّات، نُقلت نعم الجنّة إلى عالم الملموسات حيث شُبّهت الجنّة بقصور لها أبواب مفتّحة.

وفي الشكل التالي حاولنا أن نرسم المعنى المراد (المعنى المركزي) عن طريق الحقل الدلالي (٢٧) لهذا المعنى مستمدّين من الآيات السابقة لهذه الآية الشريفة:



<sup>(</sup>٢٦) البيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج٣، ص ٢٢٦.

الفدد الماديم. والثلاثون حزيف (١١٠٠ ٢م – ٢٧٤١هـ) المدد الماديم. والثلاثون حزيف (١١٠ ٢م – ٢٧٤١هـ)

<sup>(</sup>٢٧) الحقل الدلالي: هو مجموعة من الكلمات ترتبط دلالاتها، وتوضع عادة تحت لفظ عام يجمعها. والهدف من تحليل الحقول الدلالية هو جمع كلّ الكلمات التي تختصّ بحقلٍ معيّن، والكشف عن الصلات الموجودة بينها (مختار عمر، علم الدلالة، ص٧٩ - ٨٠).

قد وعد الله الأخيار بأفضل جزاء وأجود العودات وهي ديمومة الحياة في جنّات تمّ وصفها في القرآن الكريم جزاء للمتّقين ولأعمالهم الطيبة. فالحقل الدلالي الذي يظهر في ألفاظ (الأخيار، والمتقين، وحسن المآب، وجنّات عدن) يهدي القاريء نحو المعنى المركزي لمفهوم الباب المفتوح؛ وهي البشارة بخلود أصناف النعم في جنّة الفردوس المعدّ للأخيار والمتقيّن الذين يحسنون العودة إلى الله

كذلك يظهر هذا الانتقال الجميل من عالم المجردات إلى عالم المحسوسات حينها يحذّر الله عباده الطغاة بالنار وأصناف عذابها حيث يقول سبحانه وتعالى مخاطباً الكفّار في النار: ﴿ الدَّ فُلُوا أَبُورَبَ جَهَنّمَ كُلِدِينَ فِيها فَي النار: ﴿ الدّ فُلُوا أَبُورَبَ جَهَنّمَ كُلِدِينَ فِيها لَا انقطاع لكربكم فيها ولا نهاية لعقابكم. وقيل إنّها جُعل لجهنّم أبواب كها جعل لها دركات تشبيها بها يتصوّر الإنسان في الدنيا من المطابق والسجون والمطامير فإنّ ذلك أهول وأعظم في الزجر »(٢٨)؛ فطبقاً للدلالة الإلتزاميّة يمكننا القول بأنّ «دخول الأبواب كناية عن استمرار الكون في جهنّم، لأنّ الأبواب إنّها جعلت ليسلك منها إلى البيت ونحوه »(٢٩) ولزوم التعذيب في النار هي الدخول من أبوابها أو في أصناف عذابها بينها جاءت الآية الشرفة «بعد المحاورة السابقة، وهم قد كانوا في النار، ولكن هذا أمر يقد بالخلود، وهو الثواء الذي لا ينقطع، فليس أمراً بمطلق الدخول»(٣٠).

استعار الله تعالى عبارة (أبواب جهنّم) والدخول فيها، ليؤكّد على أمر الخلود والإقامة في النار وكذلك ليحذّر عباده الطغاة من أصناف العذاب وأهوالها المعدّة لهم. فإنّه تعالى يستعين بالمعنى المحسوس أي أبواب المطابق والسجون لينتقل إلى المعنى المجرد وهو العذاب والنقمة في النار والسقر. والحقل الدلالي المرسوم في الشكل التالي يبرز لنا المعنى المركزي المراد من الآية الشريفة:

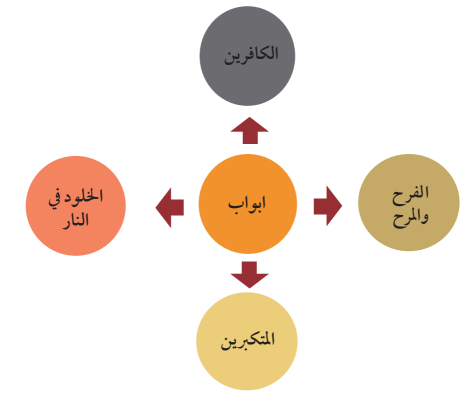


الهدد المادي والثائون - خريف (١٧٠ ٢م – ١٤٢٩هـ)

<sup>(</sup>۲۸) الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، ج٨، ص ٨٣٠.

<sup>(</sup>٢٩) ابن عاشور، محمّد بن طاهر، التحرير والتنوير، ج٢٤، ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣٠) الأندلسي، محمّد، البحر المحيط في التفسير، ج٩، ص ٢٧٤.



أبواب جهنّم وأصناف عذابها أفضل عقاب للكافرين، والفرحين المرحين والمتكبّرين في الدنيا الدنيئة. ففي هذا الشاهد كذلك تمّ التحوّل من عالم المعنى إلى عالم الحسّ لتجسيد المعاني وتقريبها إلى أفهام الناس. والحقل الدلالي المتحقّق في ألفاظ (الكافرين، والفرح، والمرح، والمتكبّرين) يرشدنا إلى المعنى المركزي المراد وهو التحذير من أصناف العذاب في النار.

الجدول التالي يحاول أن يرسم ملخّصاً من التحليل الدلالي لمفردة الباب في الآيات التي لم نقم بتحليلها بسبب ضيق المجال في هذا البحث. واكتفينا ببيان رقم الآيات، والكلمات المرتبطة بلفظ الباب والغاية من توظيف هذا اللفظ.



| التحليل الدلالي للفظ الباب في الآيات المهملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| <ul> <li>۲۳ رعد پا ۱۵ زمر پا ۱۶ زخرف پا ۱۶ و ۶۶ حجر پا ۱۹ و ۲۹ نحل پا ۷۲ رمر پا ۷۷ زمر پا ۷۷ رمر پا ۷۲ و ۷۲ زمر پا ۷۲ و ۷۲ زمر پا ۷۲ و ۲۸ زمر پا ۷۲ زمر پا ۷ زمر پا ۷ زمر پا ۷۲ زمر پ</li></ul> | O                          |
| الجمل الفعليّة: يدخلون، فادخلوا، فتحنا عليهم، فتحنا، فتِحت، ادخلوا، فتحنا. الخلوا، فقحنا. الجمل الإسميّة: لها سبعة أبواب، لكلّ باب منهم، لبيوتهم أبواباً.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الكلمات<br>المرتبطة بالباب |
| توضيح الدلالات المجرّدة وهي النعم في الجنّة والعذاب في النار<br>بواسطة الأمور المحسوسة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الغاية                     |

فتمّ الانتقال من مجال (عالم المجردات) إلى مجال عالم آخر (عالم المحسوسات) لتوضيح ما لم يدركه العقل ولم يفهم كنهه العالم البشري، فلهذا استُمدّ من المجاز البلاغي الذي يضمن التشبيه والاستعارة والكناية لتجسيد المفاهيم المعقّدة وتقريبها من أفهام عامّة الناس.

## ب. رقى الحياة العقلية لدلالة الباب:

كما أشرنا مسبقاً في قسم الدلالات للفظة الباب؛ فقد أخذ هذا اللفظ يتطوّر في المعنى بعد ما كان محدوداً بمعناه العام-في العصر الجاهلي -وكذلك الكرم والجود و... ولم يتحقّق هذا المهمّ إلّا بعد نزول القرآن الكريم والدخول في العهد الإسلامي حتّى يومنا هذا؛ أي أخذ العقل البشري بالتطور فاتسعت المفاهيم لديه وارتقت الحياة العقليّة حتى تصرف العقل في الألفاظ ليستمدّ منها ما كان يفيده ويلزمه في حياته اليوميّة.

جاء إبراهيم أنيس في تعريف هذا النوع من المجاز قائلاً: الدلالة تنتقل من مجال المحسوس إلى مجال المجرّد بسبب ارتقاء التفكير العقلي والجنوح إلى استخراج الدلالات المجردة وتوليدها، لكنها تختلف مع المجاز البلاغي (في المحور السابق من هذا البحث)، إذ ليس المراد منه أثارة العاطفة أو انفعال النفس، بل هدفه الأساسي الاستعانة على التعبير عن العقليّات والمعاني المجرّدة. وقد تستعمل الدلالة المحسوسة، فلا تثير دهشة أو غرابة وتستعمل الدلالة المجردة في الوقت نفسه فلا يندهش لها أحد، ومن المكن أن نسمّي

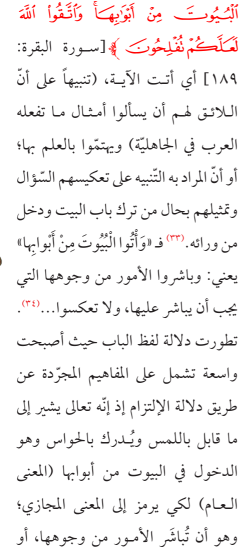
الأوّل بالحقيقة والآخر بالمجاز بينها لا حقيقة بينهها ولا مجاز وليست إحداهما بأحق وأولى بالإصالة عن الأخرى (٢٠٠). فملخّص ما قام به إبراهيم أنيس هو أنّ الأصل والأساس في هذا النوع من المجاز قياس اللفظ ودلالته مع ما ورد مسبقاً في المتون والمعاجم من دون الاهتهام بالمجاز البلاغي وأنواعه.

إنّ العقل البشري معيار للتفكيك بين الرشد والغي فعليه أن يفحّص في الآيات والتفاسير للوصول إلى ما هو مصون من الخطأ. فرقي الحياة العقليّة للبشر أدّى إلى هذا التشخيص والفهم.

يُطلَب المعروف من أهله. والشكل التالي

يسعى لكي يرسم لنا الحقل الدلالي المتعلّق

بالمعنى الأصلى:

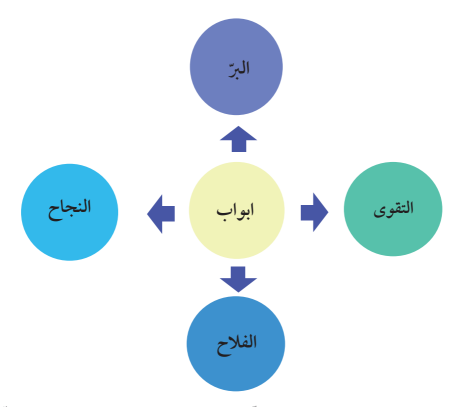


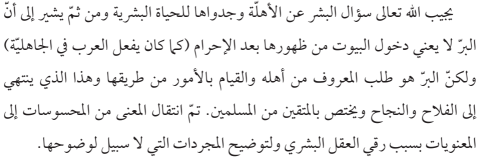
<sup>(</sup>٣٣) القمي المشهدي، تفسير كنز الدقائق و بحر الغرائب، ج٢، ص، ٢٦٠ -٢٦١.

<sup>(</sup>٣٤) الأندلسي، محمّد، البحر المحيط في التفسير، ج٢، ص ٢٣٩ - ٢٤.

<sup>(</sup>٣١) إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص ١٦١ -

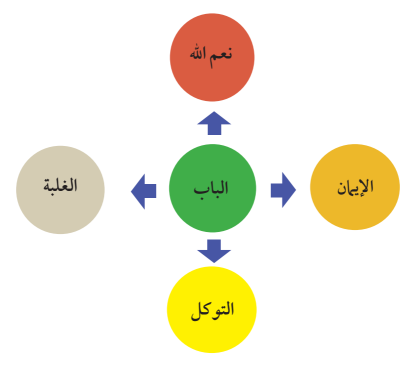
<sup>(</sup>٣٢) النيشابوري، إيجاز البيان عن معاني القرآن، ج١، ص ١٣٩.

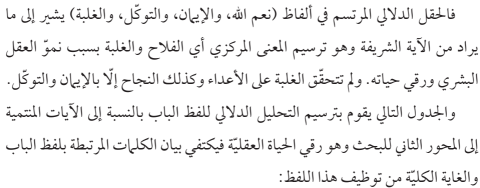




وقد جاء الباب بالمعنى المجازي حينها خاطب الله تعالى بني إسرائيل قائلاً: ﴿ اَدْخُلُواْ عَلَيْهِمُ اَلْبَابَ فَإِذَا دَخُلَتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَلِبُونَ ﴾ [سورة المائدة: ٢٣] أي أدخلوا قريتهم فتحصلوا على الفوز والنجاح. المراد من دخول الباب في الآية ترسيم النجاح والغلبة على الأعداء وهذه دلالة قدّمها القرآن عن طريق الدلالة الإلتزاميّة في اللغة حيث انتقل الله تعالى فيها من المعنى المحسوس العامّي وهو الدخول من باب القرية ليشير إلى الغلبة على الأعداء واحتلال المدينة. والشكل التالي يرسم المعانى المرتبطة بالمعنى الأصلى في الآية الشريفة:







| التحليل الدلالي للفظ الباب في الآيات المهملة                                                     |                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| ﴿٥٨ بقرة﴾ ﴿١٥٤ نساء﴾ ﴿٤٤ أعراف﴾ ﴿٤٤ أنعام﴾<br>﴿١١ قمر﴾ ﴿١٩ نبأ﴾                                  | رقي الحياة العليّة |
| الجمل الفعليّة: ادخلوا، ادخلوا، ادخلوا، فتحنا عليهم، لاتُفتّح، فتحنا، فتحت.                      |                    |
| الإشارة إلى وجود أهل البيت وهم باب الحطّة، والبشارة بنزول الرحمة، والفتح في الأمور ونزول النعمة. | الغاية             |



فتمّ تطوّر لغة الباب من معانٍ كالجود والكرم ومعناه المعروف نحو المعاني المجردة بسبب تطوّر العقل البشري وحاجته الماسّة بالمعاني الجديدة والراقية. فتوالدت المعاني وتغيّرت الكلمات أحياناً.

أمّا الآيات التي تمّ توظيف لفظ الباب فيها بمعناه العام أي المدخل للبيوت في القرآن الكريم فهي على النحو التالي:

| رقم الآية    | الآية والسورة |                                                                     | الآيات التي  |
|--------------|---------------|---------------------------------------------------------------------|--------------|
|              |               |                                                                     | ورد فيها لفظ |
| 77           | يوسف          | ﴿ وَغَلَّقَتِ ٱلْأَبُوكِ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ ﴾                    | الباب الدالُ |
| Y 0          | يوسف          | ﴿ وَٱسۡ تَبَعَا ٱلۡبَابَ وَقَدَّتۡ قَمِيصَهُ، مِن                   | على المعنى   |
|              | يوست          | ﴿ وَاسْتَبِهُ الْبَابِ وَقَدْتَ قَمِيصَهُ، مِنْ<br>مُرْدُ<br>دَبْرِ | الحقيقي      |
|              |               | 20 11 11 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12                           | وهـو مدخل    |
| ۲٥           | يوسف          | وَأَلْفَيَا سَيِّدَهَا لَدَا ٱلْبَابِ                               | الأماكن      |
| ٦٧           | يوسف          | ﴿ وَقَالَ يَكَبَنِيَ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَحِدٍ              |              |
|              |               |                                                                     |              |
| ٦٧           | يوسف          | وَٱدۡخُلُواْ مِنْ أَبُوا بِمُّتَفَرِّفَةِ                           |              |
|              |               |                                                                     |              |
| ن عين الحسود | الابتعاد مر   | الوصول إلى الغاية النفسيّة                                          | الغاية       |

ورد لفظ الباب في سورة يوسف المله بمعناه الملموس والغاية من توظيفه حسب الاستنباط في الآيات الثلاثة الأولى هي الوصول إلى الغاية النفسية وفي الأخيرين الابتعاد من عين الحسود؛ أي أخذ لفظ الباب يتطوّر معناً حتى زمننا هذا حيث نجد له المعاني التالية بعد ما وظفه القرآن بمعناه الحقيقي: غلّقت الأبواب: أي اختارت العزلة وفارقت الناس، وامتنعت ورفضت مساعدة الآخرين إيّاها. ادخلوا من أبواب متفرّقة: أطرقوا كلّ الأبواب، وحاولوا بكلّ سبل، واستعملوا كلّ وسيلة.



#### الخاتمة:

يدرس هذا البحث، لفظ الباب في القرآن الكريم من منظار دراسة لغوية دلالية ليكشف عن أثر القرآن في تغيير وتطور هذه المفردة، ويحاول تبيين البلاغة والرموز الموجودة في طيّات معنى هذه المفردة عبر دراسة محورين أساسيين هما صادر، ١٤١٤هـ. توضيح الدلالة للفظ الباب ورقى الحياة العقلية لدلالتها حسب نظرية إبراهيم أنيس في مجال التطور الدلالي للألفاظ. التراث العربي، ١٤٢١هـ. وقد توصّلنا إلى معرفة أسرار القرآن - امرؤالقيس، الديوان؛ تحقيق محمّد الخفيّة ودقّة تعبره وكنوزه البلاغيّة أبوالفضل إبراهيم، الطبعة الخامسة، و دلائله الإعجازية.

## قائمة المصادر والمراجع

القرآن الكريم.

- ابن أبي طالب، علي، الديوان؛ جمع وترتيب: عبد العزيز الكرم، الطبعة الأولى، ٢٠٩١هـ – ١٩٩٤م.
- ابن جنّى، الخصائص؛ تحقيق محمّد على النجّار، الطبعة الثالثة، ببروت، لا تاريخ.
- ابن عاشور، محمّد بن طاهر، التحرير والتنوير، لا طبعة، لا تاريخ.

ابن، كلثوم عمر، الديوان؛ جمعه وحقّقه وشرحه إميل يعقوب، الطبعة الثانية، بيروت: دار الكتاب العربي، ۲۱۶۱هـ/ ۲۹۹۱م.

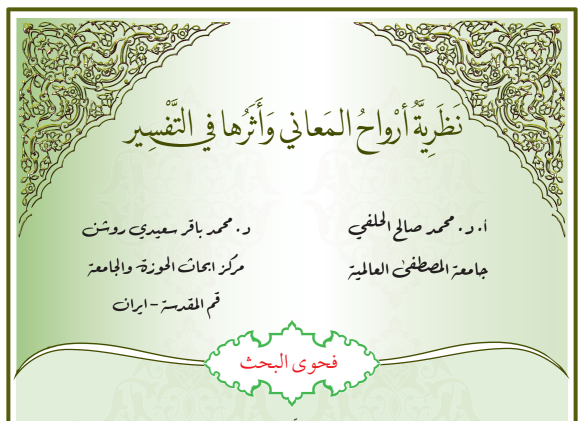
- ابن منظور، محمّد بن مكرّم، لسان العرب، الطبعة الثالثة، بيروت: دار
- أزهري، محمّد بن أحمد، تهذيب اللغة، الطبعة الأولى، بيروت: دار إحياء
- بیروت: دار معارف، ۲۰۰۹م.
- الأندلسي أبوحيّان، محمّد بن يوسف، البحر المحيط في التفسير، لا طبعة، بيروت: دار الفكر، ١٤٢٠هـ.
- الأنصارى، حسّان بن ثابت، الديوان؛ شرحه عبدالله مهنّا، الطبعة الثانية، بيروت: دار الكتب العلميّة، ١٤١٤هـ - ۱۹۹٤ م.
- أنيس، إبراهيم، دلالة الألفاظ، الطبعة الخامسة، مصر: مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٨٤م.



109

- البيضاوي، عبدالله بن عمر، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، الطبعة الأولى، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٨٤١هـ.
- راغب اصفهانی، حسین بن محمّد، مفردات ألفاظ القرآن، الطبعة الأولى، بيروت: دار القلم، ١٤١٢هـ.
- الذبياني، النابغة، الديوان؛ تحقيق محمّد أبوالفضل إبراهيم، الطبعة الثانية، القاهرة: دار المعارف، ۲۰۰۹م.
- الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، لا طبعة، طهران: منشورات ناصر خسرو، ١٤١٣هـ.
- طرفة بن عبد، الديوان؛ اعتنى به حمدو نهر، هادى، علم الدلالة التطبيقي طيّاس، الطبعة الأولى، ببروت: دار المعرفة، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.
  - الطفيل الغنوى، الديوان؛ تحقيق حسّان فلاح أوغـلى، الطبعة الأولى، ببروت: دار صادر للطباعة والنشر، ١٩٩٧م.
  - عبيد بن الأبرص، الديوان؛ شرح أشرف أحمد عدرة، الطبعة الأولى،

- بيروت: دار الكتاب العربي، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م.
- فراهیدی، خلیل بن أحمد، کتاب العين، الطبعة الثانية، قم: نشر هجرت، ۱٤۰۹هـ.
- القمى المشهدى، محمّد بن محمّد رضا، تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، الطبعة الأولى، طهران: مؤسسة الطبع والنشر في وزرارة الإرشاد الإسلامي، ٠١٤١ه.
- المتلمّس الضبعي، الديوان؛ شرح حسن كامل الصرفي، لا طبعة، القاهرة: جامعة الدول العربيّة، ۹۰۰۲م.
- في التراث العربي، الطبعة الأولى، الأردن: دار الأمل للنشر والتوزيع، ۱٤۲۷هـ/ ۲۰۰۷م.
- النيشابوري، محمود بن أبي الحسن، إيجاز البيان عن معاني القرآن، الطبعة الأولى، بروت: دار الغرب الإسلامي، ١٤١٥هـ.



من الموضوعات التي كانت ومازالت محط اهتمام بالغ من قبل الباحثين في علوم القرآن وفطاحل العلماء علاقة اللفظ بالمعنى، وانطلاقاً من حلّ مسألة استعمال الألفاظ القرآنية في المعاني المحسوسة والمادية في وصف الحق تعالى وفي بيان المسائل المتعلقة بما وراء الحس والمادة، والتي تُعرف بـ (ارواح المعاني).

يحاول الباحث تسليط الضوء على هذه النظرية وبيان أهميتها ومكانتها في تفسير القرآن الكريم وفهمه بالشكل الصحيح، وإظهار جدواها في رفع المعضلات من أمام المفسر للنص القرآني، وإيضاح المرتكزات والأسس التي تقوم عليها هذه النظرية، ويتناول بعد ذلك عرضاً للشواهد والأدلة التي تقوي كفّتها كبعض الآيات القرآنية الكريمة، وبعض النصوص الروائية الشريفة، وما تتقوم به اللغات من علاقات لغوية، ومن خلال النظرة الفلسفية والعرفانية والأصولية للغة.

المصطلحات المفتاحية: أرواح المعانى، المعاني المادية، المعاني غير المحسوسة، الحقائق، وضع الألفاظ القرآن.

# بسم الله الرحمن الرحيم مقدمة:

لايخفى على أحد أن القرآن الكريم جاءت ألفاظه من رحم هذه اللغة، وظهرت عليها ملامح من عصر النزول، فكانت لغة القرآن تضم الأساليب التي كانت معهودة ومتعارفة بين العرب آنـذاك، وبيان المعاني الرفيعة والحقائق الملكوتية بتلك الألفاظ دون وضع جديد ولا طريقة خاصة معلن عنها؛ لأن القرآن نفسه يقول: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِـلِسَـانِ قَوْمِهِـ، ﴾ فيتخذ تلك اللغة كوسيلة لها القابلية والقدرة لنقل تلك الحقائق والمعانى غير المحسوسة على طبق من الحروف والألفاظ المأنوسة للأذهان والمحدودة كذلك. وبعبارة أخرى: عرض تلك الحقائق بتعابير مادية ومحسوسة، ولما كانت المعاني المادية لتلك الالفاظ هي التي شاع استعمالها صار الأمر صعباً مستصعباً، ولرفع هذه المشكلة شمّر العلماء والمحققون عن سواعدهم لمعرفة الحل ومن هنا طرحت نظرية وضع الألفاظ لأرواح المعاني وهي تسعى الي أن

تبين نقطة أساسية ومحورية في الموضوع وهي أن الألفاظ القرآنية لاتقف عند المعاني الظاهرية وحسب، وإنها تشمل المعاني الغيبية والحقائق الملكوتية وتدل عليها وذلك من خلال تحقق روح المعنى وسريانها فيها جميعاً، فآيات القرآن لها معان أرفع وأسمى مما يفهمه عامة العرب منها، إذ لهذه الألفاظ مصاديق ومعاني منها المادي والمحسوس ومنها غير ذلك، وجاء خطاب الوحي الموجه للناس بكل طبقاتهم ومستوياتهم الفكرية مبتنياً على ذلك حتى يحصل انسجام ذهني بين فهم المخاطبين والتعرف على المعاني التي يتضمنها القرآن الكريم.

والسوال المطروح هنا ما هو المرتكز الرئيسي الذي قامت عليه هذه النظرية؟. وما قدمته لنا من تفسيرات لبعض الألفاظ، ينطلق من الاستعمال الحقيقي مباشرة أو أنه يبتني على نفي المجاز مطلقاً؟. وكيف يمكنها تقديم ما تصبو إليه من تفسير وفهم سليم للآيات الشريفة لاسيها الآيات المتشابهة منها؟.



التعامل مع ألفاظ القرآن لإدراك معانيها وفهمها بالطريقة الصحيحة لديها شواهد تدل وتكشف عن مدى صحتها?. وما طبيعة أثرها في القرآن الكريم أهو شامل وعام أو يقتصر على بعض موضوعاته؟.

هناك كم الكثير من الآيات القرآنية تتحدث حول مسائل ما وراء المادة وعالم الملكوت وحقائق غيبية يصعب على الإنسان بها يمتلك من مدركات فهمها والتوصل لمعرفتها إلا من خلال النص الإلهي، مضافاً إلى وجود آيات كثيرة تصف الحق تعالى بأوصاف يتبادر إلى ذهن الإنسان حين ساعها معانيها المحسوسة والمأنوسة لديه كالسميع والبصير، وأحياناً يفهم من بعضها أن لله عز وجل يد ووجه وساق أو أنه سبحانه يمكر ويخدع وينتقم بالطريقة المتعارفة بين البشر الأمر الذي يستلزم في كثير من الأحـوال الـوقـوع بالتشبيه وعـدم التنزيه. وهكذا الفاظ الموت و الحياة والنور و الظلمة وتشير إلى ذلك الآيات مثل قوله تعالى: ﴿ ... أُوَمَن كَانَ مَيْـتًا

فَأَحْيَكُنَّكُ ﴾ [سورة الانعام: ١٢٢]، و ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ وَيَوْةً طَيّبةً ﴾ [سورة النحل: ٩٧] فالآية تدل بصراحة على احياء المؤمن واعطائه حياة جديدة ولا يوجد دليل على ان هذه المفردات من الموت والحياة والنور والظلمة جاءت في هذه الايات على نحو المجاز او التمثيل او الاستعارة. وعليه فالايمان الحقيقي يضيف حياة لتلك الحياة المشتركة بين المؤمن والكافر، واليعنى ذلك أن يتمتع بحياة مستقلة فتصبح له حياتان وإنها نفس حياته الأولى يحدث فيها تحول مهم وأساسي وتصير أعلى وأرفع من الحياة المشتركة بين المؤمن والكافر (١).

والدليل على هذا تاكيد القرآن الكريم بأن المؤمن سيتصف بمواصفات جديدة في حياته هذه من الاطلاع والارادة الاعلى والاسمى مما تتمتع به حياة الكافر كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى لِأَنْيِكَ الْيَقِيثُ ﴾ [سورة الحجر: ٩٩]،

<sup>(</sup>۱) ينظر: الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ص٣٤٢.

و ﴿ وَاتَّقُواْ اللّهِ وَيُعَكِمُ كُمُ اللّهُ ﴾ [سورة البقرة: ٢٨٢]، و ﴿ إِن تَنَقُواْ اللّهَ يَجْعَلُ لَكُمُ فُرُقَانًا ﴾ [سورة الانفال: ٢٩] و ﴿ وَعَلَّمْنَهُ مِن لَدُنّا عِلْمًا ﴾ [سورة الانفال: ٢٩] و ﴿ وَعَلَّمْنَهُ مِن لَدُنّا عِلْمًا ﴾ [سورة الانفال: ٤٦] و ﴿ وَعَلَّمْنَهُ مِن لَدُنّا عِلْمًا ﴾ [سورة على أنالعلم والاطلاع خصيصة تنتج من الايهان الحقيقي، وآيات أخرى مثل: ﴿ أُولَئِهِكُ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَنَ وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِنْهُ ﴾ [سورة المجادلة: وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِنْهُ ﴾ [سورة المجادلة: [سورة الروم: ٤٧]، ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة الروم: ٤٧]. تدل على أن الايهان الحقيقي يقتضي ارادة وتاييد وقوة فوق التصور (٢٠).

فكانت نظرية أرواح المعاني واحدة من النظريات التي أدلت بدلوها لرفع هذه المعضلة، بل وفتحت الباب لبلوغ المعارف والوصول إلى الأسرار التي يحويها القرآن ودلالاته العميقة التي تقود الإنسان إلى إدراك تلك العوالم ومعرفة المعاني التي تقف وراء تلك الألفاظ ولانقصر النظر عند ساعها على ما أنست به الأذهان.

(٢) ينظر: الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج١٢، ص٣٤١.

فلفظ الكرسي مشلا بحسب الاستعمال العرفي لايتجاوز هذا المعنى المعروف بيننا نحن البشر، ولكنه لايدل على أنه من أي مادة مصنوع من الخشب أم الألمنيوم أم الحديد، كما لم يحدد لمن خصص هذا الكرسي ولأي عمل، فيقول القرآن متحدثاً عن النبي سليمان الله ﴿ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ عَكُمُ أَنَابَ ﴾ ويأتي بنفس اللفظ حين يقول: ﴿ وَسِعَكُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾، وهنا الكرسي مرة جاء بالمعنى المحسوس وأخرى بغير المحسوس، وهذا ما دفع المجسمة للقول بأن المعنى واحـد في كلا الايتين، وهو المعنى الأول، وفي المقابل هناك من فسر الكرسي في الآية الثانية بأنه معنى مجازي وكناية عن العلم والإحاطة والاستقرار، أما نظرية روح المعنى فتريد أن تصحح هذا الاستعمال في حق الله تعالى وتبين أن الاستعمال كان حقيقة في قدرة الله وإدارته المطلقة دون القول بالمجاز وأن هذا المعنى مفهوم من نفس اللفظ وهذا لا يخالف وضع الألفاظ للمعاني المحسوسة أيضاً. ومن الأمثلة الأخرى على النظرية:

تعود إلى ما قبل ألف عام تقريباً عبارة عن مقتطفات من هنا وهناك، وجرى اسمها على ألسنة علماء الإسلام، ولكن ما يجعلنا نعتبرها كنظرية هو ما قدمّه الغزالي في ذلك المضهار، حيث أظهر معالمها الأولى في كتابه (جواهر القرآن)، ولم يكتف في كتابه (جواهر القرآن)، ولم يكتف بالعمل بها، بل وشرحها ويعتبر من المستحيل الوصول إلى اللبّ إلاّ من طريق القشر، فيستحيل الترقي إلى عالم الأرواح إلاّ بمثال عالم الأجسام (٣).

واستمرت النظرية دون متبن لها لأكثر من قرن، حتى ظهر عالم آخر من علماء المسلمين، تصدّى لنشرها من خلال كتبه دون الدخول في تفاصيلها، وهو محيي الدين ابن عربي، وهو رغم كثرة كتبه ومؤلفاته، ومقبوليتها في الأوساط العلمية إلاّ أننا لم نعثر في مطاوي كتبه على تصريح بهذه النظرية كما كان عليه الحال بالنسبة لكتب الغزالي، على الرغم من ينكر وقوع المجاز في القرآن الكريم (1).

القلم فإن روحه وحقيقته هو ما يكتب به، فإن كان في الوجود شيء يتسطر بواسطته نقش العلوم في ألواح القلوب فأخلق به أن يكون هو القلم، فإن الله تعالى علم بالقلم علم الإنسان ما لم يعلم، وكان ذلك القلم روحانياً إذ وجد فيه روح القلم وحقيقته ولم يعوزه إلا قالبه وصورته، ولا شأن للخصوصيات في فلك، من قبيل كون القلم من خشب أو قصب، ولذلك لا نجدها في حده الحقيقي، ومتى اهتدى الإنسان إلى أرواح المعاني فتحت له أبواب الملكوت. كما الحياة والموت، أفمن كان ميتاً فأحييناه.

#### نشأة النظرية ومضمونها:

مرت هذه النظرية في حالة تصاعدية وازداد رواجها واشتهارها ثمّا يكشف عن مقبوليتها، وبالخصوص عند العلماء الذي يمتلكون نظرة فلسفية للوجود ويعتقدون بعالم ما وراء الطبيعة.

وحالة التطور هذه ليست بدعاً وإنها تنسجم مع طبيعة العلم، فإنه لا يتوقف عن التقدم كها أنه لا يحصل بشكل فجائي. فكانت البوادر الأولى لهذه النظرية والتي

<sup>(</sup>٣) ينظر: الغزالي، محمد أبو حامد، جواهر القرآن، ص٤٩ - ٥١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن عربي، محيي الدين، الفتوحات المكية، ج١، ص ٢٣٥ و ج٤، ص ٣٣٢.

العدد العاديد والثااثون - خريف (١٠١٠٦م - ٢٠١١هـ)

177

أصول فهم الأسرار القرآنية))(٥).

هذه إطلالية خاطفة حول تاريخ النظرية وتعريف مبسط حول الفكرة التي تدور عليها، ونشرع بتوضيح النظرية وبيان مغزاها وأثرها في التفسير

#### حقيقة النظرية:

لم يكن الحديث عن هذه النظرية قد اتخذ له طريقة واحدة، كما لم يكن بيانها قد صبّ في قالب واحد، وكانت معالمه وحدوده متفقاً عليها؛ لهذا تعددت تقريرات وتفسيرات هذه النظرية، إلا أنها جميعاً تعود في نهاية المطاف إلى جذر وأصل واحد، لنا أن نبينه من خلال هاتين القضيتين؛ الأولى تمثل الجنبة السلبية والثانية تتكفل ببيان الجنبة الإيجابية

(٥) ينظر: الخميني، روح الله، مصباح الهداية، مصباح ١٥. وجاء فيه: هل بلغك من تضاعيف إشارات الأولياء الله وكلمات العرفاء هيئه أنّ الألفاظ وضعت لأرواح المعاني وحقائقها؟. وهل تدبّرت في ذلك؟. ولَعمري! إنّ التدبر فيه من مصاديق (تَفكرُ ساعةٍ خير من عبادة ستين سنةً)؛ فإنّه مفتاح مفاتيح المعرفة وأصلُ أصول فهم الأسرار القرآنية. ومن ثمرات ذلك التدبر كشف حقيقة الإنباء والتعليم في النشئات والعوالم.

وبقيت هذه النظرية مدخرة في أروقة العلماء، ولم يكن هناك من يردّها أو يشنّع عليها مع اعتقاد بعض بها، والعمل بها. إلى أن أمتد الأمر بها لتدخل الأفق الفكرى لصدر الدين الشيرازي، الذي أحياها من جديد، وفتح الباب لتقبّلها، ممّا حدى بالكثير من العلماء أن يجعلوها واحدة من أبرز النظريات التي يلجأون إليها في أبحاثهم الدائرة حول ألفاظ القرآن، وبالأخص الألفاظ المتشابهة منها، مضافاً إلى ما استجد في القرنين الأخرين من الاشكالات والشبهات في مقام الحديث عن الله سبحانه وتعالى، والسعى لتحصيل الأجوبة المقنعة التي يتم من خلالها دفع تلك الشبهات. ولم يقف الأمر عند هذا وحسب فكانت النظرة لدى علماء الأصول المسلمين من أمثال الشيخ محمد حسين الاصفهاني وتلاميذه هي الأخرى كذلك، وفي الفترة الأخيرة نجد لها عملية تنقيح وتحليل من خلال فلسفة اللغة وبصورة منفتحة من قبل السيد الخميني، وبلغ به الحال أن يُعبّر عنها: ((مفتاح مفاتيح المعرفة وأصل

للنظرية، وهاتان القضيتان هما:

لم تلحظ خصوصيات المصاديق في عملية الوضع.

 ما وضع له اللفظ هو روح المعنى المشترك بين المصاديق المتعددة.

و اختلفت بيان النظرية في كيفية التعامل مع هذين الأصلين، ويمكن تصوير النظرية لدى الأعلام القائلين بها على أحد هذه التصورات الثلاثة الآتية:

الأول: الحقيقة المشتركة:

يمثل روح المعنى بحسب هذا التقرير تلك الحقيقة المشتركة بين المصاديق المتعددة التي يدل عليها اللفظ ويشير إليها، فهي موجودة في كل تلك المصاديق وتقوم مقام الروح بالنسبة إليها.

وبعبارة أخرى: هي تلك الذات المشتركة بين المصاديق، ومن باب المثال: إن المصاديق المتعددة والمختلفة للقلم تشترك جميعها بمعنى أو حقيقة أو ذات، ولنقل ماهية وأمثالها، فها وضع له لفظ القلم هو تلك الذات وذاك المعنى الذي يمثل الروح من الجسد، وأما القلم الحسي فها هو إلا ظل لتلك الحقيقة الغيبية للقلم

التي يعلمها الله والمستقرة في العوالم العلوية (١٠).

فمن الثابت أن الخارج ليس منحصراً بعالم المادة فقط إذ هناك عوالم أخرى كعالم المثال والعقل وهذه العوالم متطابقة فيها بينها، فكل شيء في عالم المادة له حقيقة في عالم المثال، ثم في عالم العقل، وقد تنزّل هذا الشيء في قوس النزول (المبدأ) من عالم العقل إلى عالم المثال فإلى عالم المادة تنزلا عن تجل لا عن تجاف -بمعنى أنه نزل إلى الدنيا وما زال موجوداً في عالم المثال والعقل، فما في الدنيا مظهر وآية ما في المثال والعقل -ثم سيرتقى في المعاد (قوس الصعود) من المادة إلى المثال (القبر أو البرزخ الصعودي) إلى العقل (الآخرة)، وهذا ينطبق مع قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِنـٰدَنَا خَزَآبِنُهُۥ وَمَا نُنَزِّلُهُ وَ إِلَّا بِقَدَرِ مَّعْلُومِ ﴾ [سورة الحجر: ٢١] وقوله تعالى: ﴿ مَاعِندَكُرُ يَنفَدُّ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ بَاقِ ﴾ [سورة النحل: ٩٦].

وعليه فإن حل المشكلة يكون في

<sup>(</sup>٦) ينظر: قائمي نيا، علي رضا، قرآن ومعرفه شناسي، ص٤٩١.

ادراك أن المفهوم يدل على عدة مصاديق خارجية -لا مصداق واحد فقط -كل مصداق في العالم الأدنى (مثلا الدنيا) هو مظهر وآية المصداق الذي في العالم الأعلى (المثال والعقل).

والوجه في ذلك ((أن تكون تلك اللفظة موضوعة في الأصل لحقيقة من الحقائق الإلهية، وصورة من الصور المجردة النورية، لكن لمّا كانت تلك الحقيقة المجردة تتطوّر في الأطوار، وتتنزّل هذه الصورة النورية في مراتب الآثار الى أن انتهى الأمر الى ما هاهنا من العالم السفلي، والموطن الخسي، بحيث يصير كلّ لاحق قالبا للسابق وصنا وشبحا له يطابقه، فلذلك يتسمّى باسم ما هو فوقه، ويصير هو أيضاً مصداقاً لتلكم اللفظة))(۱).

وعن الفيض الكاشاني مثله<sup>(۸)</sup>. ولعل تقرير النظرية هذا قريب من الكلي

(۷) القمي، القاضي سعيد، شرح توحيد الصدوق، ج٢، ص٥١٨.

الطبيعي<sup>(۹)</sup>، فيكون معنى القلم هو تلك الحقيقة المشتركة أو الـذات المشتركة (الماهية وأمثالها) والقلم المحسوس الذي تنصرف إليه أذهاننا هو تقليد أو ظل لتلك الحقيقية المستقرة في عالم الثوابت.

## الثاني: المعاني العامة:

وروح المعنى هنا يعني أنّ الألفاظ موضوعة للمعاني العامّة، وأنّ تعميم الألفاظ بقدر ما يساعده البرهان في كل مقام ممّا يصححه البرهان ويؤكده ويقتضيه، باعتبار أن كلّ معنى من المعاني له حقيقة وروح، وله كذلك صورة وقالب، وقد تتعدد الصور لحقيقة واحدة، وما وضعت له الألفاظ هو تلك الحقائق والأرواح الموجودة في تلك القوالب، وجهذا يكون الاستعمال لتلك الألفاظ في تلك المعاني العامّة والتي هي الأرواح والحقائق على الحقيقة لا المجاز نتيجة الاتحاد فيا بينها، وهذا ما بينه القائل: ((إن الألفاظ موضوعة للمعاني العائل دران الألفاظ موضوعة للمعاني القائل: ((إن الألفاظ موضوعة للمعاني العائمة والتي هي القائل: ((إن الألفاظ موضوعة للمعاني العائل المعاني العائد والتي العائد والتي العائد والتي العائد والتي العائد والتي العائد فيا بينها، وهذا ما بينه القائل: ((إن الألفاظ موضوعة للمعاني



١٦٨

<sup>(</sup>٨) الكاشاني، الفيض، تفسير الصافي، ج١، ص٣٢.

<sup>(</sup>٩) الكلي الطبيعي هو: ملاحظة الموصوف بها هو موصوف مثل ذات الإنسان بها هو إنسان، من غير أن نلاحظ كليته.

العامة أصالة وبالذات ثم استعملت في المصاديق المختلفة بتناسب الأصل المشترك الجامع))(١٠).

وصرح الملا هادي السبزواري بأن روح المعنى هو المعنى العام في شرح الأسماء الحسنى (۱۱). وفي شرح المنظومة (۱۱)، وهكذا عبر السيد الخميني في بيان المراد من الكتاب المنزل وبواطنه السبع، حيث قال: ((فباعتبار كون الألفاظ موضوعة للمعاني العامة وكون الكتاب الإلهي النازل من مقام الأحدية إلى عالم اللفظ والصوت لايقاً لهداية كل طائفة من الطوائف))(۱۳).

#### الثالث: الغايات:

وفي هذا التصوير تفسّر أرواح المعاني بغاياتها، فتكون الألفاظ قد وضعت للغايات لا للمبادئ، وقد يعبر عنه سابقاً

(١٠) نقلًا عن الرحماني الهمداني، أحمد، الامام على بن أبي طالب، ص٤٧٠.

(۱۱) السبزواري، ملا هادي، شرح الأسهاء الحسني، ج١، ص١٤٨.

(۱۲) كرامي، شرح منظومة السبزواري، ديباجة الكتاب، ص٩.

(۱۳) الخميني، روح الله، تعليقات على شرح فصوص الحكم ومصباح الأنس، ص٢١٥.

بالقول: خذ الغايات واترك المبادئ، مثلاً اليد، فالغاية منها البطش أو البسط أو القبض، وهذه المعاني هي غاية اليد وكهالها. وعليه لفظة اليد لم توضع للجارحة، بل وضعت لغاية هذه الجارحة. فاليد وضعت لنفس التصرف وإلى نفس القبض والبسط وقدرة التصرف. وهكذا العين هي الأخرى فهي وضعت للإبصار لا لما يبصر به أو ما يدرك به المبصرات لأنّه مجرد يبصر به أو ما يدرك به المبصرات لأنّه مجرد

فيعبر عن الغيات روح المعنى وتقارب هيذه الفكرة إن لم تكن نفسها الفكرة القائلة: خذ الغايات -يعني الأرواح -واترك المباديء. فالمبدأ دون غاية خواء أصلاً، ومن هنا قال اهل المنطق: إن تعريف الشي بغايته من أكمل التعاريف فالشيء تارة يعرف بصورته والصورة ليس لها عمق، وتارة تعرّف الشيء بهادته والمادة هي الاخرى كذلك ليس فيها روح. وكها هو معلوم حقيقة ليس فيها روح. وكها هو معلوم حقيقة كل شيء بكهاله الأخير، يعني غايته وهذا ما يفسر افتراق الإنسان عن الحيوان فليس بجسمه بل بكهاله الأخير العقل والروح

(انسانيته). وهذا ما تبناه صاحب السيد محمد حسين الطباطبائي (١٠). ولهذا نلاحظ في تعريف نبي الله لايكتفى بالقول أنه بشر؛ لأنّه تعريف ناقص للنبي، وإنها انا بشر مثلكم يوحى إلي، فهناك استمرار ودوام لفيض الوحي دون انقطاع لا أنه أوحي إليه أو سيوحى له، ولعل في ذلك دوام واستمرار، وهذا هو المائز بينه وبين بقية المخلوقات وهذا تعريف صحيح

للنبي بالغاية النهائية.

ومع أن واحدة من أبرز المشكلات التي واجهت هذه النظرية هي تشتت عبارات القائلين بها وعدم الاستفادة من المصطلحات نفسها عند التعرض من المصطلحات نفسها عند التعرض لها، ولكن كيفها كان فإن هذا المقدار من الاختلاف لا يضر بمضمون النظرية وأصلها، ويقتصر تأثيره على تصورها بالشكل الدقيق، إذ تشترك جميع التصويرات في كونها تسعى لتطبيق التصويرات في كونها تسعى لتطبيق ذلك الشيء العام والمشترك على مصطلح أرواح المعاني، سواء كان روح المعنى

(١٤) ينظر: الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج١، ص١١.

هو المعنى الكلي والعام المشترك أو هو الغاية والغرض من الشيء، أو هو الذات والحقيقة العلوية التي لها تنزل في العالم المادي.

# أسس النظرية وجذورها: ١. حقيقة المعنى:

هذا الأمر تأثير كبير في قبول النظرية ورفضها، إذ إن روح المعنى في المنظور الفلسفي قديكون لها عدة تفسيرات وكلها تشترك بأنه في عالم الخارج ليس هناك مصداق كامل للمعنى الذي وضع له اللفظ، وعليه فليس من المكن أن يوضع لفظ لمصداق مادي كامل، فليس عندنا شجرة تحتوي جميع خصائص الاشجار حتى يصدق عليها اللفظ، من هنا فلابد من تحديد ما وضع له اللفظ، ومن ذلك يبرز عندنا التفسير الفلسفي لروح المعنى، والذي يقع على الأنحاء الآتية:

النحــو الأول: المثل الافلاطونية وتقدم الحديث عنه.

النحــو الثاني: الكلي العقلي: يراد بالكلي العقلي هو الكلي الذي لا يتحقق إلا بالذهن بقيد الكلية مثل قولنا: الإنسان

كلي (۱۵)، وهذا لايمكن قبوله بأي صورة؛ لأن قيـــد الكلية يمنع انطباقه على أي مصداق خارجي.

النحو الثالث: الكلي الطبيعي: وفي هذا وجهات نظر واختلاف واسع في الفلسفة في تحقق هذا الكلي في الخارج وعدم تحققه.

النحو الرابع: الماهية لابشرط: ويقصد بهذا المصطلح في الفلسفة الماهية غير المقيدة بقيد ذهني أو خارجي، وعندها ستكون الماهية غير مقيدة بقيد خاص كان أو عام في الذهن أو الخارج.

وتظهر قيمة هذا التفسير لروح المعنى في أن الماهية متحققة في جميع المراتب بها تقتضيه، فالإنسان ماهيته واحدة في مرتبة العقل والمثال والمادة، ورغم تحققها في هذه العوالم المختلفة والمتعددة اللوازم والمقتضيات لكنها واحدة.

وبحسب هذا يمكن أن تكون الألفاظ قد وضعت لتلك الماهية لابشرط دون لحاظ تحققها في عالم أو ظرف خاص، وعندها ستكون الماهيات

(١٥) المظفر، محمد رضا، المنطق، ج١، ص٧٨.

من قبيل: الكرسي والعرش واللوح وغيرها غير مقيدة بمرتبة دون أخرى ومتحققة في كل مرتبة وفق ما تقتضيه. تلك المرتبة، وينطبق عليها اللفظ دون تجوز ولاغيره، ذلك أن الماهية التي وضع لها اللفظ متحققة كها هي في جميع تلك المراتب ولم يقع فيها أي تغير. وكها تقدم في مثال القلم فهاهية التي وضع لها اللفظ لاتختلف باختلاف المراتب سواء كانت في عالم الملكوت أو عالم الحس.

#### ٢. شيئية الشيء بصورته لا بهادته:

ويعبر عنه ملاك شيئية الشيء صورته، وكان لهمذا المعنى أثره الكبير ونتائجه المهمة في الفكر الإسلامي، وأما بخصوص ما نحن فيه فلما كانت المادة غير دخيلة بحقيقة الشيء فتوجهت الانظار نحو الصورة حتى يتم الوضع لها، ولكن الكلام في ما هي الصورة المشتركة بين تلك الأشياء، وليس هناك اشتراك بين المصاديق المتعددة غير هذا، وبرز في الفلسفة الإسلامية قول يعتبر حقيقة الوجود واحدة، يعطي قوة لما ذكرنا؛ لأنّه لايمكن انتزاع مفهوم واحد

من مصاديق متعددة إن لم تكن بينها جهة مشتركة واحدة وما نحن فيه هي الغاية والهدف.

فروح المعنى الذي يمكن أن يوضع له اللفظ مع تعدد المصاديق واختلافها هو الغاية أو الاستعال المشترك بينها؛ لأن المادة تسبب الكثرة ولا تقدم لنا جهة مشتركة تصلح للوضع لها.

ويبرز وجه هذا التفسير لروح المعنى في مثل القلم فصورة القلم التي تمثل الموضوع له الحقيقي هي عبارة عن الغاية منه، أي مايكتب به دون لحاظ المادة، فلو كانت هناك حقيقة غير مادية تتم بواسطتها الكتابة سيصح اطلاق لفظ القلم عليها لصدق معنى القلم عليها، وهكذا الحال بالنسبة للجناح فهو غايته واستعماله للطيران والصعود والارتفاع وإذا كانت لدى الملائكة قوة يتمكنون بواسطتها لدى الملائكة قوة يتمكنون بواسطتها من الانتقال إلى عالم أعلى فلنا أن نسميها بالجناح.

# ٣. الخيال وعالم المثال:

وهذا مــا لا يمكن غض الطرف عنه إذ تبتني الفكرة على التطابق بين

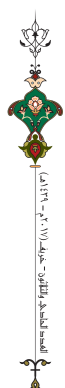
العوالم، حيث نجد ارتباطاً شديداً بين القائلين والمؤيدين للنظرية ورأيهم بهذا الخصوص، فلا نجد قائلاً بها يقف عايداً أو رافضاً لفكرة عالم المثال الأمر الذي يكشف عن تأثير قبول هذه الحقيقة للذهاب إلى القول بالنظرية.

## القول بالتشكيك:

يتضح من الأبحاث المتقدمة العلاقة الوثيقة بين القول بعالم المثال والتفسير التشكيكي للنظرية، حيث يتم افتراض عدة عوالم غير عالم المادة وأرفع وأسمى منه وإمكان تحقق الماهية في كل عالم بما يتناسب معه وبها يقتضيه، وتتحقق النظرية سواء قبلنا فكرة التشكيك في الماهية بنفس البيان المتقد في الأصل الثاني أو التشكيك في الماهية في الوجود. نعم فكرة التشكيك في الماهية الموجود لمن قبل الفلاسفة المسلمين، ولذا صاروا يقبلون بالتشكيك في الوجود وخلاف وفقا لما عليه العلماء من مذاهب فلسفية بخصوص الماهية والوجود.

الشواهد على صحة النظرية:

#### ١. في اللغة:



177

الفدد المادي. والثائثون – خويف (١٧٠٠ ٢م – ٢٤٤١هـ) 🗲 🚓

كانوا قبل ذلك، وليس ذلك إلا من الله سبحانه، وعليه ففرض أن يكون وضع اللغة فيه شيء من ذلك يقبله الوجدان ولا يخالف الامكان.

وما يؤيد ما ذكرناه هو ما نجده من الاتفاق والاشتراك الحاصل بين اللغات على اختلاف أصواتها وحروفها، الأمر الذي يشهد على ما بيّنا، وتوضيحه: عندما نأتي إلى اللغـة العربية سنجدها تضم بين ثناياها علاقات وصياغات من قبيل المبتدأ والخبر وأسهاء الفاعل والمفعول والمصادر والمشتقات وأسهاء الأجناس، وهذا بعينه نجده في اللغة الفارسية، وكذلك نجده في اللغة الانجليزية وهلم جرًّا، ولم نجد لغة تخلو من هذه التراكيب والصياغات، فهل هذا كان من الصدف، أو الفوضي وعدم النظم؟. كيف يكون ذلك، ونحن نعلم تماماً أن الله سبحانه هو المفيض للوجود، والمبدع لكل المخلوقات.

وما يشهد لنا كذلك هو أن كلّ هذا التطور الحاصل في جميع الجوانب من الحياة وطرق المعيشة وسبل التواصل

نحن لاندعي أن الواضع هو الله تعالى مباشرة، بل هو الله سبحانه ولكن عبر إلهام الإنسان ومنحه القدرة على النطق وتركيب الألفاظ ونسج الكلمات، وصف العبارات بها يتناسب مع تلك الصور الذهنية التى امتلكها الإنسان النوعي سواء منها ما كان منتزعا ً أم له منشأ انتزاع أم غير ذلك، إذ إن الإلهام الالهى جعل الإنسان عندما يضع اللفظ للمعنى يتصور معاني كلية وإن لم نقل في جميع المواضع، فالواضع لم يكن واحداً ولو كان فلابد أن يكون نبياً، وهذا يخفف علينا الأمر ويحقق الهدف، وعلى فرض التعدد، فلهاذا نستبعد الالتفات من قبلهم للمعاني العامة أو الغايات غافلين عن التسيير الالهي والحركة الساوية التي تدفع بالإنسان لفعل الكثير وفق القوى والقابليات التي وفرها سبحانه للإنسان، وها نحن اليوم نشهد كيف أن الإنسان ومن خلال بعض القابليات والقدرات العقلية والذهنية التي أفاضها البارئ عليه أبدع ما لم يخطر على بال من كانوا يعيشون قبل مئة سنة، فضلا عمّن

م الله و الله م م الله م م الله م م الله م م الله م الله و الله م الله و الله م الله

والترابط بين المجتمعات، وحتى بين الإنسان وغيره من المخلوقات عندما نلاحظه بخصوص اللغة لا نجد له أثراً فلم يتغير شيء، واعني لغة الإنسان الأم، فهو وإن أراد أن يضع كلمات أو مصطلحات جديدة يرجع للألفاظ والمعاني المتوفرة عنده، ويضع من خلالها بعد ملاحظة تناسب، الحكم والموضوع، وأما ما يحدث من تغييرات في اللغات أحياناً، فإما أن تكون نتيجة دخول مصطلح جديد من لغة أخرى يدل على المراد أو لخلو ذهن المستعمل من الألفاظ المناسبة التي في لغته، فيلجأ إلى غيرها.

ولعل هناك من يشكل بسعة بعض اللغات وكثرة مفرداتها، أو وجود حالة الترادف بينها. فأقول: جزء كبير منها يعود لجهل الناس بلغتهم الأم، إذ لم تكن هناك مدارس وكتب وسبل لتعلم الناس جميع الفاظهم مع معانيها.

وما نود إثباته ليس أن كل لفظ قد وضع للمعنى العام على نحو العموم الاستغراقي، فلربها كانت هناك حالات قد وضعت فيها الألفاظ لشيء خارجي

بخصوصه، وهذا ليس مقصودنا. كما أن من المحتمل أن يكون لفظ قد وضع لمعنى لم يكن له مصاديق مادية ولكنه بعد حين وبعد تطور عالم المادة صارت له مصاديق، فهذا لا يخرج المصداق الجديد عن ذلك المعنى كما لايخرج اللفظ عن الدلالة عليه.

۲. في النظرة الفلسفية والعرفانية للغة:

اللغة نظام دلالي يساعد على فهم المقاصد من الشريعة والتكليف الشرعي، فهي أساسه ((وأداته بوصفه نظاماً دالاً في النسق المعرفي يرتبط بغيره من الأنظمة الدلالية ولاينفصل عنها))(١١)، متنوع الوسائل لتقريب المعاني وللتواصل، ووظيفة اللغة عند العارف هي التعبير عن الحقائق الوجودية، والعرفاء يوازنون بين الكلام اللغوي للقرآن والكلام الوجودي وكلمات الله المنشورة في رقّ الوجود، وضرورة قرائتها وفهم كل منها في ضوء الآخر، فحقيقة اللغة عند العارف تطابق الوجرود فهى الوسيط المتجلي الذي يعكس النص المتمثل

<sup>(</sup>١٦) ابو زيد، حامد، اشكاليات القراءة وآلية التأويل، ص٢٢ –٢٧.

بالقرآن الكريم، والنتاج الالهي وكذلك النتاج البشري، والالفاظ في الواقع هي مرايا لنقل الأفكار والمفاهيم، فهناك وجود ذهني للمفاهيم ووجود لفظي للألفاظ، ولما اتجه العلماء لمعالجة مسألة اللغة وحقيقتها أهي وضعية أم توقيفية أم غير ذلك، كان للعرفاء رأيهم وهو قبولهم لنظرية أرواح المعاني.

ومن هنا نجدهم فسروا اللغة وبينوا حقائقها على أساس نظرية وضع الألفاظ لأرواح المعاني، فاللفظ حقيقة كلية أخرى يعبر عنها، ويرجع إليها في المعنى الحقيقي، فهي روحه واللفظ جسده ولباسه ((ويقصد جذه المسألة أن اللفظ موضوع للشيء في غايته وحقيقته وروحه لا في شكله وصورته، ومن ثم فإن المدار في صدق اللفظ على مصداقه هو اشتمال المصداق على الغاية والغرض لاجمود اللفظ على صورة واحدة فمثلا يطلق لفظ السراج على كل ما يحقق الاستضاءة سواء أكان مصداقه الاشكال البدائية أو وسائل الانارة المتطورة في عصرنا، فلفظ السراج يصدق على الفتيلة البدائية

والفانوس النفطى والمصباح الذي يشتغل بالطاقة الكهربائية كما يصدق على أي مصداق تفرزه التجربة الإنسانية على خط تطورها...))(١٧)، فالنظرية وكها تقدم تعتمد أساساً على تعدد مراتب الوجود وعلى أساسها تفهم نظرية أرواح المعاني، فللفظ مراتب متعددة أي مصاديق متعددة، قد تكون معنوية أو مادية؛ لأن الأصل المعنوي هو الأصل في الحقائق، وسابق على الأصل المادي ((تلك اللفظة موضوعة في الأصل لحقيقة من الحقائق المجردة تتطور في الأطوار وتتنزل هذه الصور النورية في مراتب الاثار إلى أن انتهى الامر إلى هاهنا من العالم السفلي والموطن الحسى بحيث يصير كل لاحق قالباً للسابق وصنها له وشبحا له يطابقه، فلذلك يتسمى باسم ما هو فوقه ويصبر أيضاً مصداقاً لتلكم اللفظة))(١١٨)، وعليه تكون ألفاظ القرآن على الحقيقة لا على المجاز والإستعارة،

<sup>(</sup>١٧) الكسار، جواد علي، فهم القرآن على ضوء المدرسة السلوكية، هامش ص ٦٧٠.

<sup>(</sup>۱۸) القمي، سعيد، شرح توحيد الصدوق، ج۲، ص۱۹.۵۱۸.

مع تعدد المصاديق للفظ الواحد استنادا إلى المرتبة التي يوجد فيها اللفظ، وقد تكرر هذا المعنى في عبارات العرفاء كها أشار إليه صدر المتالهين (١٩٠). فالالفاظ يجب أن تدل على الحقائق والمعاني لا صور الألفاظ وأشكالها. ولا يخفى في كل ذلك دور فكرة المراتب فإنها حاكمة فيها فمثلاً الميزان يختلف باختلاف العوالم فإن كان الموزن مادياً ناسبه الميزان الذي يوزن به وهكذا.

ويمكن صياغة كالام العرفاء على شكل أدلة كالآتي:

الدليل الأول: لو لم يكن هناك معنى مشترك بين المصاديق الطولية يضطر الذهن حينها إلى فصل كل مصداق عن غيره، وينظر إليه بشكل مستقل، وعند حصول مصاديق جديدة لايمكنه أن يلحظ أي رابطة بين المصاديق الجديدة والقديمة، وعلى هذا الفرض وهو عدم وجود حقيقة عامة ومشتركة لن يبقى مفهوم ثابت في الذهن؛ لأن ما لايتغير

ولايتبدل هو المعنى العام والكلي، ومع وجود المعنى العام يتمكن الذهن من لحاظ جميع المصاديت المتغيرة، فما هو بديهي أن المتغير بوصف التغير والمتكثر بوصف التغير والمتكثر بوصف الكثرة، لايتحقق بينها أي اشتراك في المعنى.

وعليه لابد أن نقول أن المتغير والكثير نصفها بالثبوت والوحدة إن كانا يدلان على معنى مشترك، وهذا لايتحقق إلا إذا كان وراء الكثرة والتغير معنى عام وثابت يتناسب مع كل التغيرات والتحولات.

وبصورة أساسية أن الكثرة ونتيجة للتغير والتحول اللامتناهي والذي لايمكن الاحاطة به، بلحاظ كثرته لايمكن أن يثبت في الذهرن. وهذه المشكلة تحل عندما تكون هناك حقيقة ثابتة خالية عن التغيير والتبدل، وعندها سيكون الذهن في حال حصول تغير وتبدل يعود ليعرف المعنى من خلال تلك الحقيقة الثابتة والمعنى العام، فهذا المعنى العام، وهذا المعنى العام، وهذا المعنى العام، وهذا المعنى العام ينظر إليه المعنى العام، وهذا المعنى العام ينظر إليه

(۱۹) ينظر: الشيرازي، صدر الدين، تفسير القرآن الكريم، ج٤، ص١٦٦.

العارف، على أنه حقيقة كلية وخارجية لاحقيقة ذهنية. وهذه الحقيقة تسري في مصاديقها المتكثرة. ولما كان هذا المعنى العام له مرتبة حقيقة في علم الله تعالى لايمكن أن تكون كلية بمعنى اعتباري أو ذهنى، بل ما تبلور وجوده في الذهن إنها نشأ من العام الحاضر في علم الله تعالى.

الدليل الثاني: بحسب ما تقدم من كلمات نجد العارف يريد بيان المعنى بالنسبة لله سبحانه وعلمه به، فهو يشير إلى حقيقة خفية عن الاخرين. يمكن أن نتصور لحاظين للمعنى فمرة نلحظه أولا وبالذات بالنسبة إلى التحول في الإنسان والمجتمع والمادة، وأخرى نلحظه أولا وبالذات بالنسبة لله وعلمه عز وجلّ. وهذان اللحاظان يعبران عن نظرتين وهذان اللحاظان يعبران عن نظرتين لمعنى، فالأولى تعتبر المعنى ظاهرة اعتباريـة تاريخية وقابلة للتغيير والتحول والثانيـة تعتبر المعنى حقيقة والتحول والثانيخ وغير قابلة للتغيير والتحول.

هذه النظرة الثانية هي نظرة العارف والتي على أساسها يـرى أن المعنى

حقيقة عامة وعينية يمكن أن يكون لها مصاديق طولية، وكل معنى يتناسب مع موضوعه، فلو نسب معنى لإنسان، فلابد أن يتناسب مع حقيقته، وفي كل مواطن وجود الإنسان يتبلور وفق قيود الإنسان الخلقية الخاصة، ولو نسب ذلك المعنى لله سبحانه، فإنه يتبلور وفق القيود المتناسبة مع الوجود الالهي.

لأن اللغة في نظر العارف -هي جعل الألفاظ للمعاني -فعل الله تعالى، وهو سبحانه خلق كل تلك الألفاظ بكل صيغها ومعانيها، ثم تدريجيا أظهرها من خلال الإنسان، ولم يتم إغفال واقع التحول في المجتمعات والثقافات والأزمنة والأمكنة، إذ أنها جميعا خلق الله تعالى ووفق ارادته وهو الذي أراد هذا التنوع باللغات والمفردات لغايات إلهية.

# ٣. في علم الأصول:

لما كان علم الأصول ونتيجة لبحثه العريض من أجل تحصيل القواعد التي تمكنه من استنباط الأحكام الشرعية من النصوص الشرعية صار له ميدانه الواسع في دراسة الألفاظ وعلاقاتها بالمعاني

ومحاولة العثور على أصحّ نظرية في عالم وضع الألفاظ للمعاني، و أكمل نظرية يمكن اعتمادها في عالم الوضع هي نظرية وضع الألفاظ لأرواح المعاني، ويتم ذلك من خلال ملاحظة هذه المقدمات:

الأولى: من الطرق العلمية لتعريف الأشياء التعريف بالحدّ والتعريف بالرسم، والأول يعتمد بشكل كلي على تشخيص وبيان المميزات الذاتية للشيء، أي الأجناس والفصول، والثاني على تشخيص وبيان المميزات العرضية للشيء أي لوازمه وآثاره.

ونما لاشك فيه وقد اعترف به العلماء هو صعوبة تحصيل الحد التام، وسبب ذلك يعود إلى أن المراد من التعريف للشيء هو حصول صورته المعقولة في الذهن والمساوية لصورته الخارجية المشتملة على جميع أوصافه الذاتية لا مجرد تمييزه عن غيره، ولو قيل في تعريف الإنسان مثلا: الإنسان جوهر ناطق، فمع حصول التميز الذاتي ولكن لم تتضح جميع أوصافه الذاتية، فكيف يتيقن الإنسان من تحصيله الجنس القريب ولم يأت بلازم غير تحصيله الجنس القريب ولم يأت بلازم غير

مفارق بدل أحد الأوصاف الذاتية. وبها أن هناك من يرى أن نفع الحد المفهومي مقارب لنفع الحد الحقيقي؛ لأن الرابطة بين الاسم والمسمى أمر اعتباري، لذا من السهل تحصيل الحد الاسمي وعليه لايكون صعباً مستصعباً (٢٠٠).

الثانية: أحد أقسام الوضع بلحاظ المعنى الموضوع له هو الوضع العام والموضوع عام، ويذكر له من الأمثلة أسماء الأجناس كالإنسان والكتاب و... وما يهمنا في هذا المقام هو دخالة الأوصاف في الحقائق الموضوع لها وعدم دخالتها؟!. فهل الأوصاف من قبيل الفلز واللون الأصفر ونحوها داخلة في ماهية وحقيقة الذهب وتعتبر جزء من مقوماته؟!. وهذا بعيد كما هو واضح، فالفلاسفة لايرون للأوصاف العرضية أي دخل في ماهية الشيء، والأصوليون والمناطقة حيث يعتبرون اسم الجنس هو اسم للماهية فلفظ إنسان موضوع لماهية الإنسان ولا تدخل فيها تلك الأوصاف العرضية من اللون

<sup>(</sup>۲۰) الخوئي، ابو القاسم، محاضرات في أصول الفقه، ج١، ص ٢٠.

والطـــول ونحوها. ويتبقى عندنا تلك القيود والخصال الذاتية المقومة فها يعتقد بها الأصوليون؟.

وناتي هنا بأنحاء من الاستدلال والتوضيح:

الأول: لـو كانت تلك الصفات والأجزاء المقومة كالناطقية والحيوانية دخيلة في معنى الإنسان حيوان ناطق، القضايا مثل: الإنسان حيوان ناطق، والإنسان خيوان قضايا عليلية أي يكون محمولها خارج من نفس الموضوع ومقدم على التجربة الحاصلة، ولكن الواقع يخالف ذلك. نعم، نتيجة كثرة الاستعال اشتد ارتكازها في كثرة الاستعال اشتد ارتكازها في النوم من يبحث ليثبت معدن فهل يأتي وفلزيته.

الثاني: لو افترضنا أن العدد الذري للشيء -المبين للأجزاء الذاتية له -هو عدد ما، ومن ثم تبين بعد مدة أن علماء الكيمياء قد اخطأوا فهل يعني هذا فقدان تلك المادة وتحولها، كما لو قالوا أن العدد الذري للذهب هو ٧٩، وتبين فيما بعد

أنه أكثر أو أقل فهل يصح أن ندعي عدم وجود هكذا معدن؟!. فلو كان العدد الندري جزءاً مقوماً لماهية الشيء للزم عدم وجود ذلك المعدن، وهذا خلاف الارتكاز عند العقلاء، فإنهم سيقولون تبين أن العدد الذري للذهب غير ذاك وهكذا لو اسقطنا المثال على الإنسان فلو تبين بعد حين أن الناطق ليس فصلا للانسان، وأن فصله شيء آخر، فإننا لانقول أنه لايوجد إنسان، وإنها نقول أن

ومن خلال هذا الارتكاز تبين أن أجزاء ذات المدلول ليست داخلة في اسم جنسه، وإلا للزم تحول تلك القضايا إلى قضايا تحليلية وهكذا الارتكاز الآخر عند اكتشاف الخلاف لا يرى انتفاء ذلك الشيء ولكنه يرى أن له صفات وأجزاء غير التي كنا نعلمها لا غير.

ولسنا هنا بصدد اثبات أن الماهية لها أجزاء أو ليس لها أجزاء وإنها نريد أن نقول أنه حتى لو كانت حقيقة الإنسان هي الحيوانية والناطقية إلا أن مدلول لفظ انسان ليس هو حيوان ناطق أما



الحيوانية والناطقية مستترة في مدلول اللفظ واللفظ يشير إلى صورة نوعية وهؤلاء أفراد ومصاديق لها، فمثلا لفظ الماء وضع لصورة نوعية وحقيقة نحن لا نعلم منها سوى انطباقها على بعض المصاديق والأفراد الخارجية. أو نقول أن هذه المصاديق تشير إلى تلك الحقيقة والمعنى التي لانعرفها.

بحسب ما تقدم فعندما نقول أن الألفاظ في أساء الأجناس موضوعة للماهية على سبيل الوضع العام والموضوع له العام ليس طبقاً لتصوير الأصوليين بأننا نتصور الماهية ونضع اللفظ لها.

الثالثة: هناك بعض الأصوليين يرى أن ((المعنى الموضوع له -سواء كان عاما أو خاصا -إنها يكون من المفاهيم القابلة في نفسها للحضور في ذهن السامع في مرحلة التخاطب، فالألفاظ كها لم توضع للموجودات الخارجية -لأنّها غير قابلة للحضور في الأذهان -كذلك لم توضع للموجودات الذهني أن الموجود ذهني آخر، بل الذهني غير قابل لوجود ذهني آخر، بل هي موضوعة لذوات المعاني غير الآبية

عن قبول نحوين من الوجود في نفسها، وتلك المعاني تتصف بالسعة وبالضيق لا بنفسها، بل باعتبار الانطباق والصدق الخارجي. وجهذا اللحاظ كان تقسيم الموضوع له: إلى العام تارة، والى الخاص تارة أخرى، أي: بلحاظ الانطباق على ما في الخارج لا في نفسه))(۱۲).

ونفس هذا عن بعضهم حيث يرى: أن حقيقة الوضيع هي جعل اللفظ بازاء المعنى بها هو معنى دون أخذ أي خصوصية، ومن هنا فإن أوصاف المسميات الناظرة لخصوصيات المصاديق لم تلحظ عند عملية الوضع، فالمعنى في مقام الثبوت هو ذلك المفهوم المطلق وغير المقيد والمشروط، والذي له قابلية الانطباق في الذهن والخارج(٢٢).

ومنهم من يصرح بأن الألفاظ موضوعة لأرواح المعاني لا لأجسادها، فلم كان الإنسان يستخدم المصباح في

<sup>(</sup>٢١) ينظر: السيستاني، علي، الرافد في الأصول، ج١، ص١٤٥.

<sup>(</sup>۲۲) ينظر: الخميني، روح الله، مصباح الهداية إلى الخلافة والولاية، القسم الثاني، ص٩٣.

الماضي البعيد كان يحمل على ذلك الحطب المحترق؛ لأنّه لم يمتلك مصباحاً آخر، وبالتدريج تطور الأمر وصارت عنده وسائل جديدة للإنارة تعمل بالزيت والكهرباء ظل يطلق عليها لفظ مصباح أيضاً، فللفظ وضع لذلك المفهوم لا المصاديق، لروح المعنى لا لنفس المصداق (٢٣).

فطبقاً لما تقدم نقول: إن الألفاظ وضعت لأرواح المعاني، والقيود والخصوصيات غير داخلة في الموضوع له، ولابد من ملاحظة الجامع بين الافراد والمصاديق وما به الاشتراك فيها بينها، فالعلم مشلا هو عبارة عن الكشف دون ملاحظة المكان والمحل وما تقوم به وما تعلق به، ومن هنا يقال لله تعالى عالم.

وهكذا مفهوم الإنسان فهو ذات لها إرادة وحياة ومجرد عن الخصوصيات الفردية، فحتى لرو كان طوله يمتد إلى عنان السهاء فهو انسان ولو كان العكس وصار بقدر النملة فهو انسان كها صورت

(٢٣) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج١، ص٨٧.

بعض الروايات الإنسان المتكبر يوم القيامة، فلو تحقق هذا المعنى في إنسان بشكل أكمل فهو انسان أيضاً ولو كان في عالم البرزخ، كما هو العلم فإنه بالنسبة لما كان كشفاً أكمل فهو أصدق.

بعد هذه المقدمات إن صح التعبير بذلك يصبح من السهل إدراك ما ذهب إليه الأصوليون في أن مدلول اسماء الاجناس والمشتق هو روح المعنى الذي عبروا عنه بالمعانى الكلية والعامة، دون أى دخالة لخصوصيات الأفراد والمصاديق في عملية الوضع، وقد تكون في بعض الحالات المصاديق غير موجودة في زمن الوضع، ولعله لم يكن يقبله كمصداق له، فحقيقة معنى اللفظ ومدلوله هو ذات وروح المعنى القابلة للصدق على جميع مراتب المعنى الحسية منها وغيرها، وعندها سيتسع استعمال اللفظ للمعاني المجردة والحقائق الطولية لها، ولايكون استعمالا مجازياً وخلاف ما وضع له اللفظ.

٤. في القرآن الكريم والروايات:

قول تعالى: ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَآءَ كُلَّهَا ﴾ [سورة البقرة: ٣١]، فهذه الآية

تدل على أن الله سبحانه هو من علم الإنسان اسهاء الأشياء، ولعل من يشكل أنه كيف لأدم المرابع أن يتعلم الألفاظ والأسهاء الجديدة، يكون جوابه أن السر الالهي –والذي ينفعنا –يكمن هنا إذ إن ما يعلمه الحق سبحانه لآدم هو أسهاء تلك الحقائق والمعاني العامة، والتي يبدأ منها بعملية التطبيق على المصاديق الطولية التي تحدث نتيجة تطور الزمن مثلاً. الحاجة إلى الوضع، فوضع بتدبيره وفكره، ونسب ذلك إلى تعليم الله تعالى؛ لأنه الهادي والملهم، كها تنسب جميع أفعالنا إلى الله تعالى.

ولعله يصبح من الواضح جداً لو فسرنا الآية الشريفة بأن ذكر اسم أبي البشر آدم الله ليس بخصوصه، بل أريد منه جنس البشر، ومن هنا فتكون الآية أصرح دلالة على هذا المقصود.

وأما الروايات فقد ورد عن الإمام الصادق الله رواية يبين فيها حقيقة وجودية تتعلق بأسهاء الله سبحانه فيها إشارة دالة في المقام، حيث سأل هشام

بن الحكم أبي عبد الله الله عن أسماء الله واشتقاقها: الله ممّا هو مشتق؟. قال: فقال لى: ((يا هشام الله مشتق من إله والإله يقتضي مألوها والاسم غير المسمى، فمن عبد الاسم دون المعنى فقد كفر ولم يعبد شيئا، ومن عبد الاسم والمعنى فقد كفر وعبد اثنين، ومن عبد المعنى دون الاسم فذاك التوحيد أفهمت يا هشام؟. قال: فقلت: زدني. قال: إن لله تسعة وتسعين اسماً، فلو كان الاسم هو المسمى لكان كلّ اسم منها إلهاً، ولكن الله معنى يدل عليه مهذه الأسماء، وكلها غيره، يا هشام الخبز اسم للمأكول والماء اسم للمشروب والثوب اسم للملبوس والنار اسم للمحرق. أفهمت يا هشام فهما تدفع به وتناضل به أعداءنا والمتخذين مع الله عز وجل غيره؟. قلت: نعم، قال: فقال: نفعك الله به وثبتك يا هشام، قال هشام: فوالله ما قهرني أحد في التوحيد حتى قمت مقامی هذا))(۲٤).

وما روي عن الإمام الصادق الله لما

(٢٤) ينظر: الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج١، ص١١.

١٨٣

سئل عن قوله تعالى: ﴿ فَلْيَنْظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَى طُعَامِهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى الطَّعَام بتفسير معنوي قائلاً: ((فلينظر ممن يأخذ العلم منه))(٢٥).

ويبتنى الفهم هنا على أن القرآن الكريم هو في الحقيقة كتاب التكوين فهو الذي فيه تبيان كل شيء، وهذا يعني موازاته للوجود بكل شراشره ويؤيده: لايفارق صغيرة ولا كبيرة، ولما كان القرآن يوازي الوجود وكل شيء فيه ومن تلك الأشياء الحقائق الغيبية والمصاديق المعنوية، يبرز هنا سؤال كيف يدل القرآن الكريم على تلك الأمور الغيبية وكيف سيبينها؟ ومن المعلوم مسبقاً أن الله تعالى لا يقصر عنه بيان شيء، وما اختار اللغة العربية إلا لقدرتها على استيعاب كل تلك المعانى العالية، مع عدم حاجة الله تعالى للمجازات ونحوها التي يُلجأ إليها إما في مقام البيان أو في مقام تحسين الكلام، والثاني ممكن في القرآن دون الأول؛ لأن الغاية من القرآن ليس إفهام من كان

خير ما يمكن أن يتكل عليه للابتعاد عن التشبيه، وحتى ننزه البارئ عز وجل عنه هو العمل بهذه النظرية، إذ لا توجد نظرية أكمل منها في المقام، ولنا أن نقول

حاضراً في زمان النزول فقط، بل هو ثابت إلى يوم القيامة وما كان هذا شأنه لابد أن يتصف بأعلى مستوى من البيان للمعاني ليبق خالداً ويبين كل شيء للإنسان، ولايتوقف عند حد من الحدود.

وكيفيا كان حتى لو لم تكن أدلة النظرية مقنعة لايمكنا غض الظرف عن هذه الحقيقة وهي أن هذه النظرية ترشدنا إلى امكانية تحليل اللغة من افق ما وراء عالم المحسوسات ولسنا مجبرين على التقوقع والاقتصار في تحديد معاني الالفاظ على دائرة الامور الطبيعية. وبالخصوص فيها لو قبلنا أن الاصل في معاني الالفاظ لاسيها الفاظ النصوص معناها الحقيقي، والرغبة عن الدينية هو معناها الحقيقي، والرغبة عن معناها الحقيقي والميل لتأويل هوية الالفاظ فلسفياً في الواقع غير مقبول ويعد عدولاً عن أصل اللغة.

# أثر النظرية في عملية التفسير

(٢٥) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج١، ص٣٩.

هي بحق ابداع للفكر الإنساني المتقوم بالمعرفة الإلهية الحقة البعيدة عن التسطيح والفرار عند مواجهة التحديات الصعبة والمفصلية.

خصو صاً إذا علمنا أن هناك تفسيرات لمعنى بطن الذي تضافرت الروايات المثبتة له ينسجم مع روح المعنى بحسب ما تقدم بيانه من حقيقتها، إضافة إلى ما نجده من أثرها في الكثير من الموضوعات القرآنية، ومنها التكلم والقول حينها ترد تعبيراتها في القرآن الكريم، حيث ترى النظرية أن القول منه تعالى يعنى: إيجاد أمر يدل على المعنى المقصود؛ لأن معنى القول بحسب النظرية هو إظهار وإبراز ما في الضمير والإرادة، وبالتالي فكل فعل إلهى يكشف إرادته سبحانه يعد مصداقاً للتكلم، ويطلق عليه على نحو الحقيقة، وإن حصل إختلاف بين الطريقة التي يتكلم بها الانسان حيث يبرز ما في ضميره عن طريق تحريك الأوتار الصوتية الأمر الذي يستحيل على الحق تعالى. ومن خلال هذه الفكرة يسهل فهم تكلم الأيدى والأرجل يوم القيامة، إذ

سيكون هناك إظهار للحقائق بواسطتها. ولايقف دور النظرية عند هذا، بل لها أن تعطينا تصوراً معقولا للحقائق الملكوتية الواقعة خارج الحس والمادة، من قبيل: الميزان والعرش واللوح والكتاب المبين والاستواء وغيرها الكثير الكثير، فتفسر الاستواء على العرش بأنه الأخذ بزمام تدبير الأمور وظهور سلطنته تعالى على الكون واستقرار ملكه على الأشياء بتدبير أمورها وإصلاح شؤونها.

وهكذا الحال عندما تفسر لنا النظرية معنى النبي؛ لأنه وإن كان لغة هو الاخبار إلا أنها ترى أنه لايقتصر على الاخبار والإعلام الشفوي أو المكتوب، بل يتعدى ذلك إلى التعليم والإخبار في العوالم الأعلى مرتبة، كل عالم يكون فيه الإنباء والاخبار والتعليم بها يتناسب معه.

## النتيجة:

بعدما تبينت قوة النظرية وثباتها نجدها قادرة على حل المعضلات التي قد تواجه المفسر والباحث القرآني، الذي تحيط به الآيات القرآنية الكريمة بها تحمله



١٨٤

الفحد العاديد والثلاثون - غريف (١٧٠، ٢م - ٢٩٤٩هـ) المحد العاديد والثلاثون - غريف (١٧٠، ٢م - ٢٩٤٩هـ)

110

من عمق ورصانة ودقة من جهة، وبها يقوم عليه الفكر البشري المؤمن بوجود خالق لهذا الوجود العظيم بموجوداته المادية والمعنوية التي تُرى والتي لا تُرى والتي نعلمها والتي لا نعلمها من الجهة الأخرى.

وأما ميدان النظرية وأفقها فمن الواضح تماماً عدم دخول المسميات الجديدة للصناعات البشرية وخصوصا في هذا الزمن إذ صار المتكلم بلغته الأم لا يبين نتيجة الاختلاط الشديد بين اللغات المختلفة، فلم تتبق القواعد والعلاقات بين الألفاظ والمعاني على ما هي عليه، وأصبحت عملية اطلاق التسميات لا تبتني على شيء علمي إن لم يكن نصف الاسم من لغة ونصفه الآخر من لغة أخرى. كما أن النظرية لا تشمل كذلك الألفاظ التي لا مصداق لها أصلاً من قبيل: العدم والامتناع وشريك الباري ونحوها، حيث لايتعدى البحث والحال هذه إلى معرفة الروح المشتركة بين المصاديق.

ويأتي الكلام هل النظرية هذه سارية

في جميع ألفاظ القرآن أم تختص ببعضها، الذي يتضح من خلال كلمات القائلين بها على نحو القطع ولاخلاف فيه هو شمولها الألفاظ التي وردت في القرآن الكريم تصف الله تعالى أو تذكر اسمائه سبحانه، و تلك التي تنسب له عز وجل بعض الأفعال الخاصة من قبيل: الاستواء والمجيء ونحوها، والألفاظ التي تنسب له تعالى بعض المختصات كالعرش والكرسي، و هكذا الألفاظ التي تحكى عن بعض الحقائق الغيبية وماوراء عالم الحس بألفاظ حسية نحو اللوح والقلم والكتاب وغير ذلك، ويتبقى عندنا من ألفاظ القرآن المجيد، ما لم يكن فيه إشارة ودلالة للحقائق الغيبية والمسائل الملكوتية، وهذا يبقى في حيز البحث والنقاش لدراسات أخرى؛ ليتم الإتيان بدليل ناهض عليه.

وأما بلحاظ شمول النظرية لألفاظ الأحاديث الشريفة فبعدما يثبت صدوره من المعصوم يأتي الدور إلى مناقشة الألفاظ الواردة فيه، وهي عادة ما تقع على نحوين: إن كانت تتحدث عن الله

سبحانه وأفعاله وصفاته، فمن المتيقن شمول النظرية لها وفق ما تقدّم بيانه، وهكذا فيها إذا كان الحديث حول المسائل المعنوية والحقائق الغيبية، وأما إذا كانت تلك الألفاظ لا جنبة معنوية ولاغيبية فيها، فهي قيد النقاش، والأمر يعود فيها إلى مدى ومقدار ما يتم التوصل إليه من معان لها.

وفي النتيجة أن للنظرية دور هام وبارز في فهم الكثير من الأسرار القرآنية التي انطوت عليها الآيات الكريمة، وهكذا في فهم وتفسير الأحاديث الشريفة التي تضم معان رفيعة لا تنالها الحواس، ولاتمتد إليها.

# المصادر والمراجع:

القرآن الكريم.

- الغزالي، محمد أبو حامد، جواهر القرآن، دار احياء العلوم، الطبعة الثالثة، ١٤١١هـ، بيروت، لبنان.
- ابن عربي، محيي الدين، الفتوحات
   المكية، ج١، وج٤، دار صادر، بدون
   تاريخ، بيروت، لبنان.
- قائمي نيا، علي رضا، قرآن ومعرفه

شناسى، مؤسسة الثقافة والفكر الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٣٩٢م، إيران.

- القمي، القاضي سعيد، شرح توحيد السعدوق، ج٢، وزارة الثقافة والارشاد الاسلامي، مؤسسة الطباعة والنشر، ١٤١٥هـ، طهران، إيران.
- الكاشاني، الفيض، تفسير الصافي، ج١، انتشارات الصدر، الطبعة الثانية، ١٤١٥هـ، طهران، إيران.
- الرحماني الهمداني، أحمد، الامام علي بن أبي طالب، منشورات منير، الطبعة الثانية، ١٣٧٧ ش، إيران.
- السبزواري، ملا هادي، شرح الأسماء الحسنى، ج١، منشورات مكتبة بصيرتي، بدون تاريخ، قم، إيران.
- كرامي، شرح منظومة السبزواري، ديباجة الكتاب، مؤسسة تنظيم ونشر آية الله الكرامي، الطبعة الأولى، ١٢٨٩ق.
- الخميني، روح الله، تعليقات على شرح فصوص الحكم ومصباح الأنس، مؤسسة (پاسدار اسلام)،



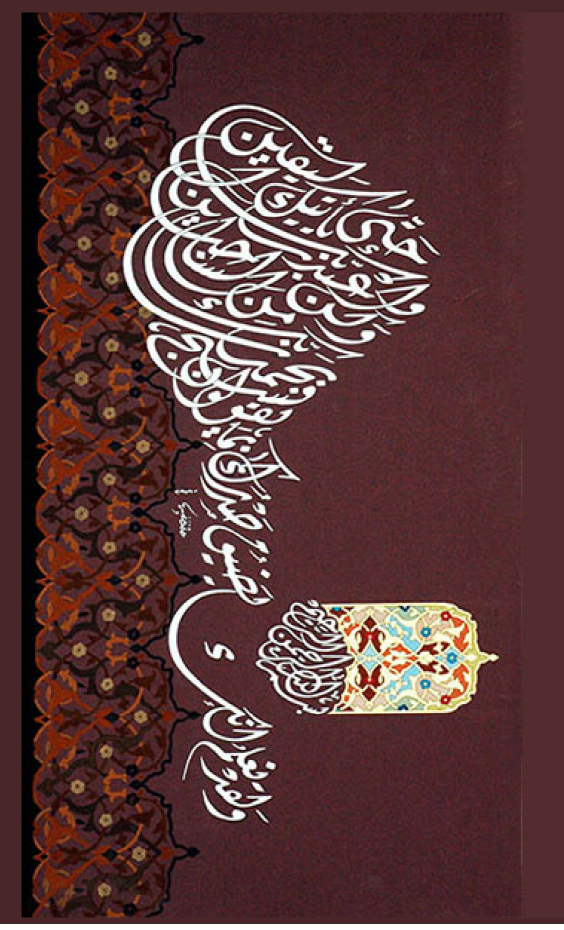
111

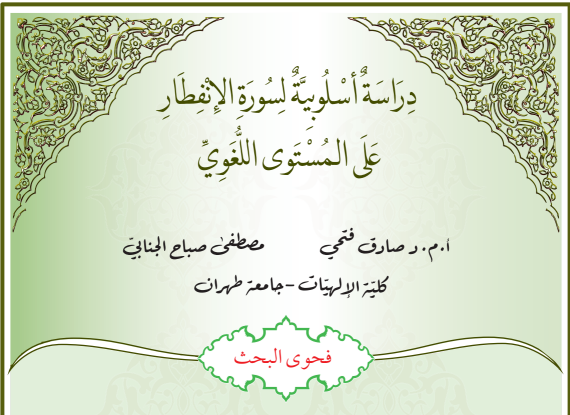
۱۸۷

شركة أوفست (المساهمة) الطبعة الأولى، رمضان المبارك ١٤٠٦هـ، طهران، إيران.

- الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج١، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين في قم، بدون تاريخ، قم، إيران.
- المظفر، محمد رضا، المنطق، ج١، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين، بدون تاريخ، قم، إيران..
- ابو زيد، حامد، اشكاليات القراءة وآلية التأويل، المركز الثقافي العربي، الطبعة السابعة، ٢٠٠٥م، بيروت، لننان.
- الكسار، جواد علي، فهم القرآن على ضوء المدرسة السلوكية، مركز الحضارة لتنمية الفكر الاسلامي، الطبعة الأولى، دون تاريخ، بيروت، لبنان.
  - القمي، سعيد، شرح توحيد الصدوق، ج٢، وزارة الثقافة والارشاد الاسلامي، مؤسسة

- الطباعة والنشر، طبع ١٤١٥هـ، طهران، إيران.
- الـشـيرازي، صـدر الـديـن، تفسير القرآن الكريم، ج٤، دار التعارف للمطبوعـات، ١٩٩٨م، بيروت، لبنان.
- الخوئي، ابو القاسم، محاضرات في أصول الفقه، ج١،، دار الهادي للمطبوعات، الطبعة الثالثة، ١٤١٠هـ، قم، إيران.
- السيستاني، علي، الرافد في الأصول، ج١، مهر الطبعـة الأولى، جمادي الآخرة ١٤١٤ ق، قم. ، إيران.
- الخميني، روح الله، مصباح الهداية إلى الخلافة والولاية، القسم الثاني، مؤسسة تنظيم ونشر آثار الامام الخميني، الطبعة الثالثة ١٣٧٦ش، طهران، إيران.
- الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج١، دار الكتب الاسلامية، الطبعة الخامسة، ١٣٦٣ ش، طهران، إيران.





تأتي أهمية هذا البحث من بيان الاسلوبية اللغوية وما تحمله من دلالة في سورة من سور القرآن الكريم المكية للإفصاح عن الأسرار اللغوية الكامنة في نصّها المبارك وابراز قيمتها اللغوية والجمالية. والمنهج المتبع في البحث هو المنهج الاسلوبي لما له من مزايا تتعلق باستنتاج الدلالات من الظواهر اللغوية الواردة في النص فضلا عن الكشف عن تأثير النص في القارىء من خلال:

- العلاقــة بين الأصوات وأجراسها، من جهة، والمعنى الذي تهدف اليه السورة من جهة أخرى.
  - كيفية تأثير تنوع الصيغ الصرفية في التعبير عن المعاني.
- اهم الاساليب النحوية المستعملة في السورة واثرها في الدلالة على المعنى.

# بسم الله الرحمن الرحيم الملخّص:

لا ريب في أنّ للتعبير القرآني أسرارًا وجماليات تدلُّ على أنَّه كلام فنيّ مقصود وُضِع وضعًا دقيقًا ونُسج نسجًا محكمًا. وتسعى هذه الدراسة إلى الكشف عن أوجه الإعجاز اللغويّ الكامن في سورة الانفطار خاصّة، ورصد الظواهر الأسلوبيّة فيها على المستويات الثلاثة: (الصوتيّ والصرفيّ والنحويّ). وقد تناول المقال المستوى الصوتيّ، من جهر، وهمس، وفاصلةِ، وتكرار، وأثره في كيفية تعضيد الدلالة وتكثيف المعنى الذي يرمى إليه النص. وبعد ذلك انتقل إلى المستوى الصرفيّ وما تحمله بنية الكلمة والصيغ الصرفيّة المستعملة من دقّة في الاختيار والاستعمال. ثمَّ انتهت الدراسة بالمستوى النحويّ والبني التركيبيّة وأهم الأساليب التي وردت في النصّ كالاستفهام، والشرط، والتوكيد، وظاهرة الحذف، وتركيب الجمل، ومعرفة مدى شيوعها في النصّ، وإظهار دلالتها في ردف المعنى المراد إيصاله للمتلقى، مع ذكر مستوى الخطاب

ودلالته في ضوء البلاغات الأسلوبيّة التي احتواها نصّ السورة المبارك.

أهميّة الدراسة: جاءت أهميّة الدراسة في بيان الأسلوبيّة اللغويّة وما تحمله من دلالة في سورة من سور القرآن الكريم؛ للافصاح عن الأسرار اللغويّة الكامنة في نصّها المبارك، وإبراز قيمتها اللغويّة والجماليّة.

والمنهج المتّبع في هـذه الـدراسـة هو المنهج الأسلوبيّ؛ لما له من مزايا تتعلّق باستنتاج الدلالات من الظواهر اللغويّة الواردة في النصّ.

الكلمات الرئيسة: الأسلوبيّة، سورة الانفطار، المستوى اللغويّ.

#### مقدِّمة

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، محمّد وآله الطيّبين الطاهرين، أمّا بعد..

تباينت الآراء في تحديد مفهوم الأسلوب والأسلوبيّة، وكان لجهود (شارل بالي) أثرٌ بالغٌ في بيان مفهوم الأسلوبيّة، فيرى أنّها: «وقائع التعبير اللغويّ من ناحية مضامينها الوجدانيّة،



أي أنبًا تدرس تعبير الوقائع للحساسية المعبّر عنها لغويًّا، كما تدرس فعل الوقائع اللغوية على الحساسيّة»(۱). أمّا (جيرو) تلميذ -(بالي) فيعرِّف الأسلوب قائلاً: «الأسلوب: هو مظهر القول الذي ينجم عن اختيار وسائل التعبير، هذه الوسائل التي تجددها طبيعة ومقاصد الشخص المتكلِّم أو الكاتب»(۱). ولعلَّ الشخص المتكلِّم أو الكاتب»(۱). ولعلَّ هذا التعريف هو أوضح تصور تفصيليّ للأسلوب.

وهناك فرق بين مفهومي الأسلوب والأسلوبيّة؛ فيرى (فيلي ساندرس) أنَّ نظرية الأسلوب تستعمل للإشارة إلى علم الأسلوب اللغويّ العام، بينها تستعمل الأسلوبيّة للإشارة إلى كلِّ من علم القواعد التطبيقيّة للأسلوب، وعلم الوسائل الأسلوبيّة المعياريّة والوصفيّة (٣).

(۱) الأسلوبية: بيير جيرو، ترجمة: منذر عياشي، نشر: مركز الإنهاء الحضاري ـ حلب، ط ٢، سنة: ١٩٩٤م، ص ٣٤.

ويتصور (بيير جيرو) أنَّ الأسلوبيّة دراسة للتعبير اللسانيّ، أمّا كلمة (أسلوب) إذا أردت أن تعرّفها فهي: «طريقة للتعبير عن الفكر بوساطة اللغة»(٤).

وهكذا يمكننا القول: إنَّ الأسلوب هو الطريقة التي يستعملها الكاتب في كتابة النصوص الأدبيّة، أمّا الأسلوبيّة فيمكن أن نعدّها منهجًا حديثًا يقوم بدراسة النصّ الأدبيّ وإبراز أهم الظواهر الإبداعيّة والمزايا الخفيّة التي تكمن فيها حماليّة النصّ.

وتأي أهمية الدراسة الأسلوبية على المستوى اللغوي في فهم النص، والاستدلال على المعنى في ضوء الاستعالات الدقيقة للأصوات اللفواصل، وأنواع معينة من الجمل والتراكيب، والصيغ الصرفية التي تزيد من تكثيف المعنى المراد إيصاله للمتلقي، وكما هو معلوم فإنَّ علم الأسلوب فرعٌ من فروع الدرس اللغويّ الحديث، فهو يهتمُّ ببيان الخصائص التي تميّز كتابات أديبٍ ما ببيان الخصائص التي تميّز كتابات أديبٍ ما

<sup>(</sup>۲) علم الأسلوب: فضل صلاح، نشر: دار الآفاق -بيروت، ط١، سنة: ١٩٨٥م، ص٩٦٥.

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: نحو نظرية أسلوبية لسانية، تحقيق:
 خالد محمد جمعة، نشر: دار الفكر-

دمشق، ط۱، سنة: ۲۰۰۳م، ص۲۰. (٤) الأسلوبيّة: ص٦.

عن غيره (٥).

«ويعتمد المنهج الأسلوبيّ في تحليله على عناصر ثلاثة، هي:

- ١. العنصر اللغويّ: إذ يُعالج نصوصًا قامت اللغة بوضع رموزها.
- ٢. العنصر النفعيّ: الذي يؤدي إلى أن ندخل في حسابنا مقولات غير لغويّة مثل: (المؤلِّف، القارئ، الموقف التاريخيّ، هدف الرسالة) وغيرها.
- ٣. العنصر الجهاليّ الأدبيّ: ويكشف عن تأثير النصّ على القارئ والتفسير والتقييم الأدبيّ له»(١٦).

# أسئلة البحث:

- ١. ما هي العلاقة بين الأصوات وأجراسها، والمعنى الذي تهدف إليه سورة الانفطار؟.
- ٢. كيف يؤثّر تنوّع الصيغ الصرفيّة في التعبير عن المعاني؟.
- (٥) يُنظر: الأسلوب والنحو: د. محمّد عبد الله جبر، نشر: دار الدعوة -مصر، ط١، سنة: ۱۹۸۸م، ص۲.
- (٦) الأسلوبيّة والبيان العربّي: د. محمّد عبد المنعم الخفاجيّ، نشر: الدار المصريّة اللبنانيّة-بيروت، ط١، سنة: ١٩٩٢م، ص١٥.

٣. ما هي أهم الأساليب النحوية المستعملة في السورة، وأثرها في دلالة المعنى؟.

## الفرضيّات:

١. إنَّ استعمال الأصوات المهموسة الانفجاريّة في الفواصل القرآنيّة ك(التاء، والكاف)، ومجيء الإيقاع سريعًا، قصرًا، شديدًا، ذا نرة صوتيّة عالية، وتكرار حروف المد وبعض الأصوات المجهورة ك(الهمزة، والراء)، جاء منسجًا مع معنى التخويف والتوعّد بالمشركين، ورسم صورة مفزعة عن أهوال يوم القيامة في ذهن المخاطب.

٢. من الظواهر الملفتة في السورة تنوّع الصيغ الصرفيّة فيها يُناسب المعنى، فاستعمال الفعل الماضي للإخبار عن المستقبل، وكذلك الصيغ المضعّفة مثل: (فعّل)، وصيغة (انفعل) في الحوادث الكونيّة؛ للدلالة على المطاوعة، وظاهرة النحت، والمفرد الدال على الجمع، كلّها استعمالات دقيقة تدلّ على أنَّها وُضِعت وضعًا



197

دقيقًا مقصودًا.

٣. أهم الأساليب التي وردت في السورة هي: الاستفهام الإنكاري، والشرط الذي تصدَّر السورة بصورة متكرّرة، وظاهرة الحذف المتنوّعة، والتوكيد المتعدد الصيغ، وكان لكلّ أسلوب استعمال خاص يتّفق مع المعنى المشار إليه ويُحاول إبرازه في ضوء الخصائص الفنيّة له.

## خلفيّة البحث:

كتاب بعنوان: (سورة طه دراسة لغوية أسلوبية مقارنة)، د. إبراهيم عوض، نشر: الطائف، سنة: ١٩٩٣م.
 رسالة ماجستير بعنوان: (دراسة أسلوبية في سورة الأنعام)، سانة قلاوند، قسم اللغة العربية وآدابها، كلية الآداب، جامعة شيراز، سنة:
 ١٣٩١ش.

٣. رسالة ماجستير بعنوان: (دراسة أسلوبيّة في سورة مريم)، معين رفيق أحمد صالح، قسم اللغة العربيّة وآدابها، كليّة الدراسات العليا، جامعة النجاح الوطنيّة، سنة: ٢٠٠٣م.

رسالة ماجستير بعنوان: (سورة الواقعة دراسة أسلوبيّة)، بلال سامي احمود، قسم اللغة العربيّة، كليّة الآداب، جامعة الشرق الأوسط، سنة: ٢٠١٢م.

٥. مقال بعنوان: (البنية الأسلوبية في سورة النحل)، م. دحسين مجيد رستم و م. م أحلام عبد المحسن صكر، كلية التربية، قسم اللغة العربية، مجلة أوروك للأبحاث الإنسانية، مج ٣،

ع۳، سنة: ۲۰۱۰م.

آ. مقال بعنوان: (دراسة أسلوبية في سورة «ص»)، نصر الله شاملي وسمية حسن عليان، مجلّة آفاق الحضارة الإسلاميّة، ١٤٣٢، سنة: ١٤٣٢هـ.

٧. مقال بعنوان: (سورة التكوير دراسة لغوية أسلوبية)، د. هدى هشام إسهاعيل، مجلّة كليّة الإمام الكاظم هليّة.

٨. مقال بعنوان: (سورة النازعات دراسة أسلوبية): د. خولة عبد الحميد عودة، جامعة بغداد، مجلة كلية الآداب، جامعة بغداد، ٩٦٤.



198

٩. مقال بعنوان: (ملامح أسلوبيّة في سورة القمر)، م. م خليل خلف بشير، كليّة الآداب، قسم اللغة العربيّة.

١٠. مقال بعنوان: (ملامح لغويّة في سورة الأعلى)، م. م محمّد إسماعيل، جامعة بابل، كليّة التربيّة.

هذا وسورة الانفطار لم تُدرس من قبل دراسة أسلوبية، فهذه الدراسة ستختص بدراستها دراسة أسلوبية لغوية وعلى المستويات الثلاثة: (الصوتي والصرفي والنحويّ).

## سورة الانفطار:

هي من السور المكيّة، وعدد آياتها تسع عشرة، وهي لا تشذُّ عن سياق سور الجزء الأخير من القرآن الكريم، فهي تدور حول محور المسائل المتعلّقة بيوم القيامة، وتتضمّن مجموع آياتها المواضيع الآتية:

- ١. أشراط الساعة، وهي الحوادث الهائلة التي سيشهدها العالم أواخر لحظات عمره وعند قيام الساعة.
- ٢. التذكير بالنعـم الإلهيّة الداخلة

في وجود الإنسان، وكسر حالــة غرور الإنسان، وتهيئته للمعاد.

- ٣. الإشارة إلى الملائكة التي تسجّل أعمال الإنسان.
- ٤. بيان عاقبة المحسنين والمسيئين في يوم القيامة.
- ٥. لمحات سريعة عمّا سيجري في ذلك اليوم العظيم (٧).

# تسمية السورة:

سُمّيت السورة بهذا الاسم؛ لاشتالها على فعل الانفطار في قوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتُ ﴾ وهو أوّل فعل وحدث يُذكر في السورة، وهي كسائر السور المكيّة فقد جاءت تعالج قضايا العقيدة في أصولها، وحيث كانت سورة التكوير لبيان أهو ال القيامة، جاءت هذه السورة مؤكِّدة لتلك<sup>(٨)</sup>.

- (٧) يُنظر: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل: ناصر مكارم الشيرازي، د. ت، ج١٩/ ص ٥٧٥.
- (٨) يُنظر: تقريب القرآن إلى الأذهان: محمد الحسيني الشيرازي، نشر: دار العلوم-بيروت، ط١، سنة: ٢٠٠٣م، ج٥/ ص ۲۲۹).

# المحط الحاصديد والتلاثون – خويف (١٧٠٠ ٢م – ٢٤٢٩هـ)

## فضيلة السورة:

رُوي عن الإمام الصادق الله أنّه قال: «من قرأ هاتين السورتين: ﴿ إِذَا السَّمَاءُ انشَقَتُ ﴾ السَّمَاءُ انفَطَرَتُ ﴾ و ﴿ إِذَا السَّمَاءُ انشَقَتُ ﴾ وجعلها نصب عينه في صلاة الفريضة والنافلة، لم يحجبه من الله حجاب، ولم يججزه من الله حاجز، ولم يزل ينظر إلى الله وينظر الله إليه، حتى يفرغ من حساب الناس (٩).

# دراسة أسلوبيّة لسورة الانفطار على المستوى اللغويّ

للدراسة الأسلوبيّة أثر بالغ في فهم النصّ واستكشاف الجوانب الجماليّة، وذلك لما تتيح للدارس من قدرة على التعامل مع المفاهيم اللغويّة ودلالتها. وللأسلوبيّة اللغويّة اتجاهات ومستويات عدّة في التحليل اللغويّ، منها: المستوى الصوتيّ، والمستوى الصرفيّ، والمستوى النحويّ، والمستوى المعجميّ، والمستوى النحويّ، والمستوى المعجميّ، والمستوى المعجميّ، والمستوى

(۹) وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة: الحرّ العامليّ، تحقيق: مؤسسة آل البيت الله لإحياء التراث -قم المقدّسة، ط٢، سنة: ١٤١٤هــ، ص ج٦/ ص١٤٤، ح٩/ ٢٥٦٦.

السياقيّ. وقد اقتصرت دراستنا في هذا المقال على المستويات الثلاثة الأولى.

# المستوى الصوتيّ:

للصوت أهميّة بالغة في تحليل النصوص وبيان الدلالات، فهو مقياسٌ للكشف عن الانفعالات النفسيّة، وانعكاسٌ للدلالـة التي يومئ إليها النصّ، «وليس يَخفى أنَّ مادّة الصوت هي مظهرُ الانفعال النفسيّ، وأنَّ هذا الانفعال بطبيعته إنّا هو سببٌ في تنويع الصوت، بها يخرج فيه مدًّا أو غنّة أو لينًا أو شدّة» (۱۱). وسنتناول في هذا المستوى جوانب ثلاثـة وهي: (الفاصلة القرآنيّة في السورة، والإيقاع الذي حملته السورة، وظاهرة التكرار بأنواعه المتعدّدة) وأثر هذه الجوانب في دلالة المعنى.

# ١. الفاصلة القرآنيّة:

تُعرَّف الفواصل بأنَّها: «حروف متشاكلة في المقاطع يقع بها إفهام المعاني»(١١١)، فهي تشكّل جزءً مهاً من

(۱۰) إعجاز القرآن والبلاغة النبويّة: مصطفى صادق الرافعيّ، نشر: دار المنار -القاهرة، ط١، سنة: ١٩٩٧م، ص١٦٩

(١١) الاتقان في علوم القرآن: جلال الدين

197

الانسجام الصوت للسور، وهي كالقافية في الشعر، وكالسجع في النثر. وعرّفها الدكتور تمام حسّان بأنَّها: «قيمةٌ صوتيّةٌ ذات وظيفة تُـراعـى في كثير من آيات القرآن، وربَّما أدَّت رعايتها إلى تقديم عنصر أو تأخيره من عناصر الجملة»(١٢). وترتبط هذه الفواصل ارتباطًا قويًّا بالمعنى الذي يهدف إليه النصّ القرآنيّ، وتأتي منسجمة مع الأصوات لتُسهم في تشكيل إيقاعاته. وكم قال الرافعيّ: «وهي متّفقة مع آياتها في قرار الصوت اتفاقًا عجيبًا يلائم نوع الصوت، والوجه الذي يُساق عليه بها ليس وراءه في العجب مذهب (۱۳).

والفاصلة في سورة الانفطار تقسم على ثلاثة أنساق:

النسق الأوّل: ارتكزت فيه الفاصلة

السيوطي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصريّة -لبنان، سنة: ۱۹۷۸ م، ص۲۹.

(١٢) البيان في روائع القرآن: تمام حسّان، نشر: عالم الكتب -القاهرة، ط١، سنة: ١٩٩٢م،

(١٣) إعجاز القرآن والبلاغة النبويّة: ص١٧٠.

على حرف التاء الساكنة، كما في الآيات الخمسة الأولى، قال تعالى: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآ اُ ٱنفَطَرَتُ ۞ وَإِذَا ٱلْكُوَاكِبُ ٱنْنُرَتُ ۞ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِرَتُ ﴿ وَلِذَا ٱلْقُبُورُ بُعَيْرَتُ ﴿ اللَّهُ مُورًا لَكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ عَلِمَتْ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَرَتْ ﴾، وهو صوتٌ مهموسٌ انفجاريّ، واستعماله في هذه الآيات له بعدٌ دلاليّ يُبيّن مدى ارتباط استعمال الحروف فيما يوافق المعنى العام للنصّ، فالهمس أزيزٌ فيه دلالة راعبة وترقّب لما سيحدث من أمر مهول، أمَّا صفة الانفجار: فهي تُشير إلى الحركيّة والانفجار، من انفطار السماء، وانتثار الكواكب وتساقطها، وتفجير البحار، وانقلاب الأرض، وهي دلالة صوتية رافدة ومؤكِّدة لِاجاء في هذه الآيات المباركة من شدّة الفزع، وأهوال وقوع هذا اليوم وذهوله ورهبته.

النسق الثانى: انتهت فواصله بحرف الكاف، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّبكَ فَعَدَلُكَ ٧٧ فِي أَي صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكَّبَكَ ﴾، وهو أيضًا صوتٌ مهموسٌ انفجاري، فالهمس فيه دلالة صوتية على قدرة الله تعالى في خلق الإنسان من غير تكلّف المحد المادي والثاثفون – خريف (١٠١٧م – ٢٢٤١هـ) 🗲 🔫

تمام الاتفاق مع ما يحمله صوت الكاف من صفة الانفجار.

أمّا الآيات التي انتهت بحرف الميم ثلاثة، هي: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ مَا غَرَكَ الْمِيهِ الْمِيهِ الْمَالَقُ الْإِنسَانُ مَا غَرَكَ الْكَرِيمِ الْمَالَقُ الْمُجَارِلَفِي نَعِيمِ ﴾، وقصد كثر هذا الاستعمال في القرآن الكريم، وفق الطبيعة الإيقاعيّة للقرآن، ولذلك كثر ورود (النون) و(الميم) بعد حروف المدّ كثيرًا. يقول الرافعيّ في هذا الشأن: «وما هذه الفواصل التي تنتهي بها آيات القرآن إلّا صورٌ تامّةٌ للأبعاد التي تنتهي بها ما الموسيقي.. وتراها أكثر ما تنتهي بها جمل الموسيقي.. وتراها أكثر ما تنتهي

وعناء وجهد، ويؤيّد ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قَضَىٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾ [سورة البقرة: ١١٧]، أمّا الانفجار فهو يدلُّ على الشدَّة والقوَّة والزجر، وهذا ما يتَّفق مع النصّ المبارك، والدليل هو استعماله الاستفهام الإنكاريّ قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ﴾ الذي هو للتأنيب والتوبيخ، وأيضًا أنَّ صفة الانفجار هنا تدلّ على الحركيّة، وهي دلالة متّفقة مع النصّ في الانتقال من مرحلة خلق إلى أخرى كقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّنِكَ فَعَدَلَكَ ﴾ فهنا مراحل في عمليّة الخلق وأصنافه، وهذه المراحل فيها حركة وانتقال وتنوّع، فقد قال قوم في معنى هذه الآية: في أيّ صورة ما شاء ركبك: من ذكر أو أنثى، وجسيم أو نحيف، وطويل أو قصير، ومستحسن أو مستقبح(١٤)، ومراحل الخلق هذه تتّفق

<sup>(</sup>۱٤) المنتخب في تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب البيان: ابن إدريس الحليّ، تحقيق: السيّد محمّد مهدي الموسويّ الخرسان، نشر: العتبة العلويّة المقدّسة ـ العراق، ط١، سنة: ٢٠٠٨م، ص٥٥٥.

لهدد المادي والثلاثون – خريف (٢٠١٧)

191

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ١٠٠ وَإِنَّ وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَلَفِي جَمِيمٍ ﴾. والشواهد على ذلك في القرآن كثرة جدًا.

# ٢. الإيقاع:

الإيقاع: «هو عبارة عن تردد ظاهرة صوتيّة ما على مسافاتٍ زمنيّة محدّدة النسب»(١٧). وظاهرة الإيقاع تتجلّى في القرآن الكريم بشكلِ واضح، لكنَّ لهذا الإيقاع طريقة خاصّة يختلف فيها عن الشعر المقيّد بالأوزان والقوافي، فهو كما قال الدكتور تمام حسّان: «إيقاعٌ في نطاق التوازن، لا إيقاع في نطاق الوزن، فالوزن في العربيّة للشعر، والتوازن في الإيقاع للنثر، والذي في القرآن إيقاع متوازن لا موزون»<sup>(۱۸)</sup>.

ترتبط الإيقاعات الصوتيّة ارتباطًا دقيقًا بالمعنى الذي يدلّ عليه النص، فللإيقاع دورٌ فاعلٌ في تكثيف المعنى وزيادة الطاقة التعبيرية التي يريد إبرازها النص في ضوء الآليات الموسيقية

بالنون والميم، وهما الحرفان الطبيعيّان في الموسيقي نفسها أو بالمد، وهو كذلك طبيعيّ في الـقـرآن»(١٥)، وعلّل الدكتور إبراهيم السامرّائيّ ذلك بقوله: «ولعلّ النون من الأصوات التي يحسن السكوت عليها؛ للغنَّة التي تحصل في النطق غناءً أم ترسّلًا في القول، ومن أجل هذا لزمتها الفواصل القرآنيّة المسجوعة»(١٦). وكما هو معلوم أنَّ الحروف التي تنتهي بها الفواصل القرآنيّة تكون ذات دلالة صوتيّة مرتبطة بالمعنى، وكما هو ملاحظ أنَّ استعمال حرفي الميم والنون بصورة كثيرة، ونرى أنَّ السبب -زيادة على ما ذُكر أعلاه -هو أنَّ هذين الصوتين موافقان لدلالة الشدّة والقسوة، ودلالة النعيم والرخاء؛ لما يحمل هذان الصوتان من صفة، فهما من الأصوات المتوسّطة بين الشدّة والرخاوة، ووفقًا لمعنى الآية المباركة قد يحتمل المعنيين، كما ورد في

<sup>(</sup>۱۷) موسيقي الشعر العربي: شكري محمّد عياد، نشر: دار المعرفة -القاهرة، ط٢، سنة: ۱۹۷۸م، ص۲۰.

<sup>(</sup>١٨) البيان في روائع القرآن: ص٢٦٩.

<sup>(</sup>١٥) إعجاز القرآن والبلاغة النبويّة: ص ١٥٠.

<sup>(</sup>١٦) فقه اللغة المقارن: د. إبراهيم السامرّائيّ، نشر: دار العلم للملايين -بيروت، ط٢، سنة: ۱۹۷۸م، ص۱۲۲.

المستعملة وانسجامها مع دلالة المعنى المقصود، وجاء الإيقاع في سورة الانفطار سريعًا، قصيرًا، شديدًا، ذا استعلاء، ونبره صوتيّة عالية، بحيث يشدّ السامع إليه، ويبعث في قلبه عظمة ما يُقال. وقد جاء ملائمًا لجوّ السورة، فهو يمتاز بالعنف والشدّة والفزع، وفيه مجانبة للحوادث الكونية المتزامنة من انفطار السماء وانتثار الكواكب وتفجير البحار وبعثرة القبور، زيادةً على لغة التهديد والزجر ونلاحظ ذلك واضحًا في ضوء الخطاب الإلهيّ الذي يجوبه الغضب والتوعد بالجحيم لكلّ من خالفه وعصاه، قوله: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلْإِنسَنُ مَاغَرَكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ﴾ فقد استعمل النداء (يا) هنا للتحقير والتصغير، وأيضًا استعمل الاستفهام الإنكاري الذي هو للتأنيب والتوبيخ، وقوله: ﴿ وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَفِي جَعِيمِ ﴿ اللَّهِ يَصْلُونَهَا يَوْمَ ٱلدِّينِ ﴿ اللَّهِ وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَابِينَ ﴾ فكلُّها آيات صريحة ترمي إلى التوعّد بالعذاب والخلو د به، وقو له: ﴿ وَمَا أَذَرَىٰكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ اللَّ ثُمَّ مَاۤ أَذَرَىٰكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴾ فالتكرار جذه الموازنة الصوتيّة يُشير إلى عظمة هذا اليوم وأنّه لا مفرّ منه.

وعندما يكون الإيقاع بهذه الكيفية من القوة والسرعة إنَّما يدلُّ على قوّة الجزم؛ لما يلقي في نفس السامع من جدّية الموقف الحاسم وخطره، بحيث لا يحتمل الإطالة والتأني (١٩).

#### ٣. التكرار:

يُعد التكرار ظاهرة لغويّة، عرفتها العربيّة في أقدم نصوصها التي وصلت إلينا، نعني بذلك الشعر الجاهليّ، وخطب الجاهليّة، وأسجاعها، ثمَّ استعملها القرآن الكريم، كها ورد في الحديث النبويّ الشريف، وكلام العرب. وقد عرّفه القاضي الجرجانيّ بأنّه: «عبارة عن الإثبات بشيء مرّة بعد مرّة» (۲۰). ووصفه السيوطيّ بها نصّه: «هو أبلغ من التوكيد، وهو من عاسن الفصاحة» (۱۲). وقال ابن فارس: «وسُنن العرب التكرير والإعادة إرادة

(۱۹) يُنظر: التفسير البياني للقرآن الكريم: د. بنت الشاطئ، ط٧، ص٧٩. و في ظلال القرآن: سيد قطب، دار الشروق -مصر، ط١، سنة: ١٩٧٨م، ص٢٤ - ٣٤.



199

<sup>(</sup>۲۰) التعريفات: القاضي الجرجاني، تحقيق: نصر الدين تونسيّ، نشر: شركة القدس-القاهرة، ط١، سنة: ٢٠٠٧، ص١١٣.

<sup>(</sup>٢١) الاتقان في علوم القرآن: ص١٤٦.

الإبلاغ بحسب العناية بالأمر »(٢٢).

وجاء التكرار في السورة المباركة على أنواع عدّة:

# أوّلًا: تكرار الأصوات:

• (الهـمـزة): تكرر صـوت الهـمزة في السورة (٢٠ مرة)، وهو من الأصوات الانفجاريّة التي يزيد من صعوبة نطق الكلمة التي يرد فيها.

يقول الدكتور إبراهيم أنيس: «فالهم\_\_\_زة في اللغة العربيّة من أشقّ الحروف وأعسرها حين النطق؛ لأنَّ مخرجها المزمار، ويحسّ المرء حين ينطق ها كأنَّه يختنق»(۲۳<sup>)</sup>.

ولهذا الصوت دورٌ مهمٌ في تجسيد جوّ الغضب والتهديد، ورسم الشعور بالاستنكار، ومن أحسن الاستعمالات التي ورد فيها تكرار هذا الصوت هو في

(٢٢) الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها: أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي، نشر: دار الكتب العلمية -بسروت، ط١، سنة: ١٩٩٧م. ص ۲٥.

(۲۳) موسيقي الشعر: د. إبراهيم أنيس، نشر: دار القلم -بروت، ط٤، سنة: ١٩٧٢م، ص ۳٥.

بداية الآيات الأولى؛ فهو يهيّئ ذهنك للتفكّر، كما يهيّع السامع ويشدّه إلى الانتباه للاستماع إلى السورة والتدبّر فيها، إذن فهو ملائم لدلالة هذه الآيات في تجسيد قدرة الله تعالى وأهو ال القيامة.

• صوت (الراء): تكرّر صوت (الراء) في السورة (١٩) مرة، وهي نسبة كبيرة بالنسبة لحجم السورة، ومن أحسن استعالاته: (انفطرت، انتثرت، فُجِّرت، بُعثرِت).

قال الدكتور إبراهيم أنيس: «والصفة المميّزة للراء هي تكرر طرق اللسان للحنك عند النطق بها»(٢٤). ولعلّ هذا التكرار لصوت الراء، وما يحمله من هذه الصفة، يُشير شدّ الانتباه، والتخويف الشديد، والفزع العظيم، والاضطراب والانقلاب الذي سيحلّ بالكون إثر هذه الحوادث الكونيّة، وأيضًا هو بيان لسعة القدرة الإلهيّة، بأنّ هذه الظواهر لا يقدر عليها سوى الله تعالى.

• حروف المدّ: من الظواهر الأسلوبيّة

(٢٤) الأصوات اللغوية: إبراهيم أنيس، مط: نهضة مصر، ص٥٨.



في السورة هو تكرار حروف المدّ، فقد تكرّر صوت الألف (٤٦) مرّة، وصوت الياء (٢٦) مرة، وصوت الواو (٢٢) مرّة، وكما هو معلوم فــإنَّ هـــذه الحــروف تحتاج إلى زمنِ أطول من الحروف الأخرى عند النطق بها، وهذا الأمر يُعطيها قدرة عالية في التكيّف الموسيقي في بناء النصّ، بحيث تمنح المتلقّى ألحانًا مختلفة وتأثيرات نفسيّة متنوّعة، فهو من جهة يحقّق الانسجام والترابط بين الوحدات الإيقاعيّة للنصّ، ومن جهة أخرى يصوّر حالة حزن الإنسان وخيبته في ذلك اليوم العظيم وهمو ينظر عظمة الخالق ووقوع القيامة وذهوله منها، فهو إشارة إلى نفسيّة الإنسان فيها لو تأخّر هذا اليوم لعلُّه يعمل صالحًا ويكون مصدَّقًا لوعد الله عزّ وجلّ (٢٥).

ثانيًا: تكرار الكلمات:

(٢٦) يُنظر: التبيان في تفسير القرآن: تحقيق: أحمد حبيب العامليّ، مطبعة النعمان- النجف الأشرف، سنة: ١٤٠٩هـ،، ج٦، ص٣٣٥.

• (يوم): تكرّرت هذه الكلمة في خمسة

مواضع، قوله: ﴿ يَصَّلُونَهَا يَوْمُ ٱلدِّينِ

(٢٧) تفسير الأمثل: ج١، ص٤٧.

• (الدين): تكررت هذه الكلمة في أربعة مواضع، قوله: ﴿ كَلَّا بَلِّ تُكَذِّبُونَ بِٱلدِينِ ﴿ نَ ... يَصْلُونَهَا يَوْمَ ٱلدِينِ ﴿ نَ اللَّهِ عَلَيْنِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَآبِيينَ ﴿ وَمَا أَذَرَىٰكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ١٧٧) أُمُّ مَا أَدْرَينكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴾ وكلُّها كانت بمعنى الجزاء، وهذا التكرار هو دلالة على ثبوت هذا اليوم لمن كان منكرًا له، وأنَّكم أيَّها الكافرون ستُجزونَ على ما كنتم تعملون (۲۱). «وأما سبب تسمية هذا اليوم بـ (يوم الدين). فلأنّ يوم القيامة يوم الجزاء. والدين في اللغة: الجزاء، والجزاء: أبرز مظاهر القيامة، ففي ذلك اليوم تُكشف السرائر، ويُحاسَب الناس عمّا فعلوه بدقّة، ويرى كلّ فردٍ جزاءَ ما عمله صالحًا أم طالحًا»<sup>(۲۷)</sup>.

<sup>(</sup>٢٥) يُنظر: عناصر الإبداع الفنّي: كمال أحمد غنيم، مكتبة مدبولي -ط١، سنة: 1٩٩٨ ص٢٨٦.

النار ومن جملة العصاة، فلا يوم أعظم من ذلك»<sup>(٢٩)</sup>.

# المستوى الصرفيّ:

من أبرز المظاهر الأسلوبيّة على المستوى الصرفي في سورة الانفطار هي:

## • الفعل الماضي:

استعمال صيغة الماضي في الأفعال: (انْفَطَرَتْ، انْتَثَرَتْ، فُجِّرَتْ، بُعْثِرَتْ، أخَّرت) للدلالة على حدث في المستقبل، يـدلّ على حتميّة وقـوع الفعل وتحقيق حدوثه، أي بمعنى تأكيد تام لوقوع هذه الظواهر الكونيّة التي تنمّ عن يوم القيامة وحدوثه، فالإخبار عنها بصيغة الماضي هو بيان للمتلقي وكأنَّها وقعت فعلًا، وأنَّ هذا اليوم آتٍ لا محال.

قال الشيخ الطوسيّ: «الإخبارُ بصيغة الماضي لتحقّق المعني، كأنَّه قد کان»<sup>(۳۰)</sup>.

# • صيغة (انفعل):

إنَّ استعمال صيغة (انفعل) في قوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآهُ ٱنفَطَرَتُ اللَّهُ وَإِذَا

(۲۹) التبيان في تفسير القرآن: ج١٠/ ص٢٩٤. (٣٠) التبيان في تفسير القرآن: ج٨/ ص ٤٤٤.

(١١) ... وَمَآ أَدْرَىٰكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ اللهُ ثُمَّ مَآ أَذَرَىٰكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ۞ يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْشُ لِنَفْسِ شَيْئاً وَٱلْأَمْرُ يَوْمَبِذِ لِللَّهِ ﴾ وفي هذا التكرار تفخيمٌ وتعجيبٌ لشأن هذا اليوم الذي لا مفرَّ منه، وهو تقريرٌ لشدّة هوله وفخامة أمره، هذا اليوم الذي لا ينفع فيه إلا من جاء الله بقلبِ سليم وأعمال صالحة تنجيه من هول العذاب وشدّته (۲۸).

# ثالثًا: تكرار المقطع:

• (ما أدراك ما يوم الدين): تكرّر هذا المقطع في موضعين، وهذا التكرار منسجم مع الجوّ العام للسورة المباركة، فهو: «تعظيم ليوم الجزاء بلفظ الاستفهام، والغرض فيه: التنبيه على عظم حاله، وما يُستحقّ به من ثواب وعقاب؛ ليعمل العباد بها يؤديهم إلى الثواب والجنّة والنجاة من العقاب، وعظم يوم الدين لشدّة الحاجة إلى نعيم الجنّة، والنجاة من

(٢٨) يُنظر: تفسير البيضاويّ: عبد الله بن عمر الشيرازيّ البيضاويّ، نشر: دار الفكر ـ بیروت، د. ت،، ج٥/ ٢٦٤

ٱلْكُوَاكِبُ ٱنْنَرَتْ ﴾ لها دلالة وبعد خاص، فهذه الصيغة من الفعل الثلاثي المزيد بالهمزة والنون في أوّله، وذهب العلماء الى أَنَّ الأُصل الغالب على هذا البناء أن يجيءَ مطاوعًا للفعل الثلاثي المتعدى لواحد، ويأتي لازمًا مطاوعًا لـ(فعل) نحو: كسرته فانكسر، ومعنى المطاوعة: هو قَبولُ أثر الفعل(٢١١). ولو تتبعنا صيغة (انْفَعَلَ) في الكتاب العزيز نلاحظ تكرارها الواضح في الآيات التي تُنبئ عن وقوع القيامة قوله: ﴿ وَإِذَا ٱلنُّجُومُ ٱنكَدَرَتُ ﴾ [سورة التكوير: ٢] وقوله: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَّتُ ﴾ [سورة الانشقاق: ١]، فقد عمد القرآن الكريم إلى هذه الصيغة من دون غيرها لدلالتها على المطاوعة، كأنَّم جاءت تلك الأفعال مستجيبة مطاوعة لكلمة المولى عزّ وجلّ، على الرغم من عظمة الحدث، ومن المُلاحظ أنَّ استعمال هذه الصيغة مع الحوادث الكونيّة الموجودة في

(٣١) يُنظر: الشافية في علم التصريف: ابن الحاجب، تحقيق: حسن أحمد العثمان، نشر: المكتبة المكيّة -مكّة المكرّمة، ط١، سنة: ١٩٩٥م، ج١/ ص ١٠٨.

الفضاء (كالسماء، والكواكب، والشمس،

والنجوم)، وهو التفاتة لطيفة، فعلى الرغم من عظمة هذه الظواهر الموجودة في الفضاء إلّا أنّها تأتي مطاوعة لأمر الله عزّ وجلّ، وفي هذا إظهار لعظمة الخالق، وتصريح بالتخويف والتحذير من هذا اليوم، وهو مناسب ومتّفق تمامًا مع المعنى الذي يُشير إليه النصّ المبارك.

# • صيغة (فعّل):

وردت هذه الصيغة في أربعة مواضع، قوله: (فُجِّرَتْ، مَا قَدَّمَتْ مواضع، قوله: (فُجِّرَتْ، مَا قَدَّمَتْ وَأَخَّرَت، مَا غَرَّك)، وكها هو معلوم أنَّ هذه الصيغة تستعمل للتكثير والمبالغة (٢٢)، وفي موضع (فجِّرت) دالة على المبالغة والكثرة، وفيه وجوه أحدها: أنَّه ينفذ بعض البحار في البعض بارتفاع الحاجز الذي جعله الله برزخًا، وحينئذ يصير الكلّ بحرًا واحدًا.. ثانيها: أنَّ مياه البحار الآن راكدة مجتمعة، فإذا فجرت تفرّقت وذهب ماؤها، وثالثها: قال الحسن:

<sup>(</sup>۳۲) يُنظر: الممتع في التصريف: تحقيق: فخر الدين قباوة، نشر: الدار العربية للكتاب-تونس، ط٥، سنة ١٩٨٣م، ج١/ ص١٨٩.

7 . 2

فجّرت أي: يبست» (٣٣). وما جاءت في وصف النار قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْجَحِيمُ سُعِرَتُ ﴾ [سورة التكوير: ١٢]. فقد اختار تعالى الصيغة الدالة على المبالغة (سُعِّرت) وشدّد الكلمة؛ وذلك الأَنَّ الجحيم شُدِدت عليهم (٣٤)، وقد وردت هذه الصيغة في القرآن الكريم دالّة على التكثير والمبالغة، قوله: ﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوْرَتْ ٱلْعِشَارُ .. وَإِذَا ٱلْجِبَالُ سُيِّرَتْ ﴿ ۖ وَإِذَا الْجِبَالُ سُيِّرَتْ ﴿ ۖ وَإِذَا ٱلْعِشَارُ عُطِّلَتُ ﴿ ﴾ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِّرَتُ اللهُ وَإِذَا ٱلنُّفُوسُ زُوِّجَتْ اللَّهِ ﴿ وَإِذَا ٱلْجَحِيمُ سُعِرَتْ ﴾ (٣٥)، وقوله: ﴿ وَإِذَا ٱلرُّسُلُ أُقِلَتُ اللَّهُ لِأَيِّ يَوْمٍ أُجِّلَتُ ﴾ (٣١). أمَّا قوله تعالى: ﴿ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَّرَتْ ﴾ في هـذا الموضع استُعمِلت صيغة (فعَّل) للقصديّة في العمل، أي ما قدَّمت أنفسكم من الصدقات، وأخّرت من التركات،

(۳۳) تفسير الرازي: ج۳۱/ ص۷۷.

(٣٤) يُنظر: معانى القرآن: أبو زكريا يحيى بن زياد الفراء، تحقيق: أحمد يوسف نجاتي ومحمّد على النجّار، نشر: دار الكتب المصريّة -القاهرة، ط١، سنة: ١٩٥٥م، ج۲/ ص۰۵۳.

(٣٥) من سورة التكوير.

(٣٦) من سورة المرسلات.

وقيل ما قدّمت من الاسقاط والإفراط، وما أخرت من سنّة حسنة أو سيئة، وقال عكرمة: ما قدّمت من الفرائض التي أدِّتها، وأخَّرت من الفرائض التي ضيّعتها، وقيل: ما قدّمت من الأعمال وأخّرت من المظالم، أي أنَّ الأعمال التي يقوم بها الإنسان هي التي تعتمد على دخوله الجنّة أو النار. وكذلك الحال في قوله: ﴿ مَا غَرَّكَ . . ﴾ وفيه قصديّة الخطاب إلى الإنسان الذي يغره بالله جهله وشيطانه المسلّط عليه (۲۷).

• ظاهرة النحت في كلمة (بعثرت)، قوله: ﴿ وَإِذَا ٱلْقُبُورُ بِعُثِرَتُ ﴾، نُحِتت كلمــة (بعثرت) من كلمتين، وهي ظاهرة أسلوبية اشتملت فيها هذه المفردة على اختزال معنى (البعث والبحث) في كلمة واحدة، دلالة على أنَّها يقعان في آنِ واحد، وهذا دليل على عظمة الخالق عزّ وجلّ، وصورة واضحة يتجلِّي في ضوئها معرفة

<sup>(</sup>٣٧) يُنظر: الكشف والبيان في تفسير القرآن: أبو إسحاق أحمد بن إبراهيم الثعلبي، نشر: دار إحياء التراث العربي -بيروت، ط١، سنة: ۲۰۰۳م، ج۱۰، ص۱٤٥.

زمنية ترتيب هذه الظواهر الكونية التي ترتبط بيوم القيامــة (٢٨)، وهي أيضًا التفاتة لبعثرة أفكار المشركين وما يعتريهم من عدم التصديق بيوم القيامة وجحودهم للدلائل والبراهين التي بينها الله تعالى لهم. وفي معناها ثلاث آراء.

قـال الرازي: «فاعلم أن (بعثر) و(بحثر) بمعنى واحد، ومركبان من (البعث) و(البحث) مع راء مضمومة إليها، والمعنى (أثيرت) وقلب أسفلها أعلاها وباطنها ظاهرها، ثمَّ ههنا وجهان أحدهما: أن القبور تبعثر بأن يخرج ما فيها من الموتى أحياء، كما قال تعالى: ﴿ وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَنْفَالُهَا ﴾ [سورة الزلزلة: ٢]، والثاني: أنّها تبعثر لإخراج ما في بطنها من الذهب والفضة، وذلك لأنّ من أشراط الساعة أن تخرج الأرض

(۳۸) يُنظر: تفسير الرازي: ج ۳۱، ص۷۷، و الكشّاف: عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل: محمود بن محمّد الزمخشريّ، نشر: نشر: مصطفى البابيّ الحلبيّ وأولاده -مصر، سنة: ١٩٦٦م، ج ٤، ص۲۲۸.

أفلاذ كبدها من ذهبها وفضّتها، ثمّ يكون بعد ذلك خروج الموتى، والأوّل أقرب؛ لأنّ دلالة القبور على الأوّل أتم»(٣٩).

وقـــال الـزنخـشريّ: «(بعثر) ووابحثر) بمعنى واحد، وهما مركّبان من (البعث) و(البحث) مع راء مضمومة إليها، والمعنى: بحثت وأخرج موتاها. وقيل: لبراءة المبعثرة، لأنّها بعثرت أسرار المنافقين» (۱۰۰۰). ولعلّ المعنى الأقرب هو الرأي الأوّل الذي ذهب إليه الرازي من انقلاب الأرض سافلها عاليها وخروج الموتى من قبورهم مُفزعين، ودليل ذلك قوله تعالى واصفًا حال المشركين: ﴿ قَالُواُ عَنُ يَعُمُنَا مِن مَّرَقَدِنَا هَذَا مَا وَعَد السورة ياسين: ٢٥].

## • الفعل المضارع:

ورد الفع للضارع في السورة المباركة في خمسة مواضع: (تكذبون، وكاتبين، ويعلمون، وتفعلون، ويصلونها)، وكما هو معلوم أنَّ الفعل



<sup>(</sup>٣٩) تفسير الرازيّ: ج١٦/ ص٧٧.

<sup>(</sup>٤٠) الكشّاف: ص٢٢٧.

ومن ثم يستأنس بها، كلا، فإنه يحترق فيها على الدوام (١١)، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايِنتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَازًا كُلَّمَا نَضِعَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابُ ۖ إِنَ ٱللَّهَ كَانَ عَنهِزًا حَكِيمًا ﴾ [سورة النساء: ٥٦].

## • استعمال المفرد:

ورد استعمال لفظة (نفس) في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسُ لِنَفْسِ شَيْئًا ۗ وَٱلْأَمْرُ يَوْمَهِذٍ يِلَّهِ ﴾، فقد اختار الله عزّ وجلَّ في كتابهِ العزيز صيغة المفرد في مواضع عدّة؛ وكان لهذا الاختيار أثرهُ في الإيحاء بشدّة المعنى، وغلاظته تفوق غلاظة وشدة اللفظ لو جيء به بصيغة الجمع. يقول ابن عطية: «(نفس) هنا اسمُ جنس، أي: علمت النفوس، ووقع الإفرادُ لتنبيه الذهن على حقارة المرء وقلَّةِ دفاعهِ عن نفسه (٤٢). وجاءت نكرة لأنَّ

(٤١) يُنظر: تفسير الأمثل: ج١، ص٤٣٧، وج١٤/ ص٥٤٥.

المضارع يدلُّ على الاستمراريَّة، وفي هذا الاستعمال ظاهرة أسلوبيّة ملفتة، ففي النصّ المبارك جاءت الأفعال المضارعة جميعها مخاطبة للمشركين، وهذه دلالة تُشير من جهةٍ إلى استمرار هؤلاء المشركين بكفرهم وطغيانهم على الرغم من الآيات والبراهين التي بيّنها الله إليهم، قوله: ﴿ كُلَّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِٱلدِّينِ ﴾، لكنَّ الله بيّن لهم أنّ عليهم ملائكة يدونون ما يفعلون من الأعمال، قوله: ﴿ كِرَامًا كَنبِينَ ﴿ اللَّهِ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ أي مستمرين في تدوين أعمالكم لتُجزون عليها يوم الدين، ومن جهة أُخرى تحقيق العذاب وخلودهم فيه من قبل الله عزّ وجل، قوله: ﴿ يَصْلُونُهَا يَوْمُ ٱلدِّينِ 🐠 وَمَا هُمُ عَنَّهَا بِغَآبِينَ ﴾، أي يلزمونها بكونهم فيها ولا يكونون غائبين عنها، بل يكونون مؤبدين فيها، والظاهر أن مفردة (يصلونها) يُراد منها بيان أن لا يتصور أحدهم أنه سيرى جهنم من مسافة بعيدة، أو أنــه سيستقر بالقرب منها، لا، بل أنَّه سيرد إلى داخلها، ولا يتصور أحدهم أنه سيعتاد على نار جهنم

<sup>(</sup>٤٢) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: عبد الحق بن عطية الفرناطي، تحقيق: على عوض، نشر: دار الكتب العلميّة -بيروت، د. ت، ج٥، ص٤٤٣.

# المستوى النحويّ:

يرتبط علم النحو بعلم الأسلوبيّة ارتباطًا قويّا، فله دور كبير في دلالة النصّ في ضوء التراكيب المستعملة، وفي هذا الموضوع قال المحدثون: «ليس الوصف النحويّ جامدًا خاليًا من الدلالة؛ إذ إنَّ الوصف النحويّ وصف للعلاقات التي تربط عناصر الجملة الواحدة بعضها بالبعض الآخر». وينقسم المستوى النحويّ في النصّ المبارك على قسمين:

أوّلًا: الجمل الخبريّة:

وكما هو معلومٌ عند الجميع أنَّ الجملة الاسميّة تفيد الثبوت، والجملة الفعليّة تفيد التجدد والحدوث، والسبب في ذلك هو أنَّ الفعل مقيّد بالزمن، أمّا الاسم غير مقيّد بزمن من الأزمنة، وبذلك يقول الدكتور المخزوميّ: «الجملة الفعليّة هي الجملة التي يدلّ فيها المسند على التجدّد، أو التي يتّصف فيها المسند إليه بالمسند اتّصافًا متجددًا، وبعبارة أوضح

النكرة تدل على العموم والشمول، فهي تتجاوب مع الانقلاب الهائل الذي يحدث في جميع الكون وانعكاس الخلق (٢٣).

• استعمال صيغة الجمع في: (الكواكب، البحار، القبور)، وجاءت هذه الملفظ بصيغة الجمع دلالة على الشمول، أي أنَّ الكواكب جميعها ستتناثر والبحار بأكملها ستنفجر، والقبور كلَّها ستُبعثر ويُبعث الناس جميعًا من مرقدهم، وهذا الأمر هو هالة من التهويل وبيان حالة الفزع التي ستنتاب الإنسان في ذلك اليوم العظيم. أمّا كلمـــة (السماء) وإن جاءت في صيغة المفرد فأنّها في حكم الجمع باعتبارها اســم جنس، بل هي أدلّ على الاتسـاع والتعدد من صيغة (السماوات) نفسها(ئئا).

<sup>(</sup>٤٥) النحو والدلالة: محمد السيّد عبد، نشر: دار الشروق -القاهرة، سنة: ٢٠٠٠م، ص٠٤.

<sup>(</sup>٤٣) يُنظر: الإعجاز الصرفي في القرآن الكريم دراسة نظرية تطبيقية: عبد الحميد أحمد يوسف هنداوي، نشر: المكتبة العصرية صيدا -بيروت، ط١، سنة: ٢٠٠١م، ص

<sup>(</sup>٤٤) يُنظر: الكشف والبيان عن تفسير القرآن: ج١، ص١٨٠.

هي التي يكون فيها المسند فعلًا... أمّا المسند على الـدّوام والثبوت أو التي يتصف فيها المسند إليه بالمسند اتصافًا غير متجدد»(٢٤٦). أمّا في النصّ المبارك فقد كان عدد الجمل الفعليّة في النصّ إحدى عشرة وهي الآيات: (١، ٢، ٣، ٤، ٥، ٨، ٩، ١٢، ١٥، ١٧، ١٨). أمَّا الجمل الاسميّة فكان عددها ثمانية وهي: (٦، ۷، ۱۰، ۱۱، ۱۳، ۱۶، ۱۲، ۱۹)، فجاء عدد الجمل الفعلية أكثر من الاسمية هو دلالة حركيّة، ولّدت رؤى ودلالات قرآنيّة تُبيّن أوصاف هذا اليوم وأحواله وأهواله، وتفصح عن التغيرات الكونيّة الغريبة، يوم تُسأل النفس الإنسانيّة عن ظلمها ونكران فضل الله تعالى عليها، وكلّ ذلك مرتبط بزمن محدّدٍ علمه عند العزيز الجبّار.

# • أسلوب الشرط:

افتُتِحت السورة المباركة بالظرف

(٤٦) النحو العربي نقد وتوجيه: مهدى المخزومي، نشر: دار الشؤون الثقافية العامّة-بغداد، ط٢، سنة: ٢٠٠٥م، ص ٥٤.

المتضمّن معنى الشرط في أربعة مواضع، وهو افتتاح بديع لأنّه يسترعي الألباب لترقّب ما بعد هذا الشرط الزماني، وما في الاسم المسند إليه من التهويل بتوقع حدث عظيم يحدث، وهذا الأسلوب يرتبط ارتباطًا دلاليًّا بالسياق الإنكار والتمرّد، فقد كثرت شروط المشركين واعترافاتهم وإنكارهم القيامة ووقوعها، فكان هذا الاستعمال الشرطيّ دلالة مكنيّة على وقوع الواقعة. قال الرضيّ: «والأصل في استعمال (إذا)، أن تكون لزمان من أزمنة المستقبل مختص من بينها بوقوع حدث فيه مقطوع به، والدليل عليه: استعمال (إذا)، في الأغلب الأكثر في هذا المعنى، نحو: إذا طلعت الشمس، وقوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتُ ﴾، ولهـذا كثر في الكتاب العزيز استعماله، لقطع علَّام الغيوب سبحانه بالأمور المتوقعة»(١٤٠). وقالــت بنت الشاطئ: «ومجيء الفعل

(٤٧) شرح الرضى على الكافية: رضى الدين الاسترابادي، تحقيق: يوسف حسن عمر، نشر: مؤسسة الصادق -طهران، سنة: ۱۹۷۵م، ج۳، ص۱۸۵.

ماضيًا، تقرير لأنَّه حادث فعلًا، وقد صُدِّر

بـ(إذا)، فصرفته إلى المستقبل دون أن يفقد أثره الذي يوحي به استعمال الماضي بدلًا من المستقبل الصريح» (١٤٠). ويقول في ذلك الدكتور فاضل السامرّائيّ: «أداة الشرط (إذا) الدالة على وقوع الأحداث الواردة في النصّ يقينًا لا افتراضًا» (١٤٩). وهذه ظاهرة أسلوبيّة عن الحديث عن هذا اليوم الذي يأتي بغتةً، إمعانًا في الترهيب كما يشير إليه السياق.

# • أسلوب التوكيد:

إنَّ التوكيد أسلوبٌ لغويّ تُستعمل فيه ألفاظ مخصوصة من أجل تثبيت معنى معين وتحقيقه، وإزالة الشكوك والتجوّز في نفس السامع أو القارئ (١٠٠). وفي النصّ المبارك جاء التوكيد على أساليب عدّة، منها:

- (٤٨) التفسير البياني للقرآن الكريم: ج١، ص٨٢.
- (٤٩) معاني الأبنية في العربية: فاضل السامرائي، نشر: دار عمان -عمان، ط١، سنة: ٢٠٠٥م، ج٤، ص ٦١.
- (٥٠) يُنظر: أسرار العربيّة: أبو البركات الأنباريّ، نشر: دار الجيل -بيروت، تحقيق: د. فخر صالح قدارة، ط١، ص١٩٩٥م، ص٢٥٣.

- توكيد لفظي: قوله تعالى ﴿ وَمَا أَذَرَبكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾، فقد جاء هنا التوكيد على بيان عظمة هذا اليوم، وثبوته لدى المنكرين.
- حرف (إنَّ) وقد ورد مرّتين: ﴿ إِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَغِي نَعِيمِ ﴿ إِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَغِي نَعِيمِ ﴿ إِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَغِي جَعِيمٍ ﴾، وفيه تأكيد ودلالة على أنَّ من يعمل العمل الصالح فموعده الجنّة، أمَّا من يضلُّ في أهواء الدنيا وملذّاتها ويُعرض عن دين الله ستكون الجحيم مستقرّه.
- لام الابتداء الداخلة على خبر إنّ، وقد وردت ثلاث مرات، قوله تعالى وقد وردت ثلاث مرات، قوله تعالى أو وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَمُنظِينَ فِي أي إنّ الله تعالى يُنبئ ويؤكِّد في ضوء لام الابتداء التي وردت أنَّكم يا بني البشر عليكم ملائكة حافظون يُقيدون أعمالكم ملائكة حافظون يُقيدون أعمالكم العمل الصالح، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَلَفِي نَعِيمِ اللهِ وَيَادَة في التوكيد على ما ذكرنا أعلاه (١٥).

<sup>(</sup>٥١) يُنظر: التبيان في تفسير القرآن: ج١٠، ص٢٩٢.

• حرف الجرّ (الباء): في قوله: ﴿ وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَآبِينَ ﴾، و(ما) هذه تُسمّى: الحجازية وهي عاملة عمل (ليس)، وإذا وقع حرف الباء في خبرها فهو للتأكيد، والمعنى هو: أنَّهم لا يُغيّبون عن العذاب ولا يُخفُّف عنهم، والدليل على ذلك هو مجيء الآية بالجملة الإسميّة كونها تفيد الثبات أى لا يكونون غائبين عن الجحيم، بل يكونون مؤبدين فيه<sup>(٢٥)</sup>.

ثانيًا: الجمل والأساليب الإنشائية:

• الاستفهام:

ورد الاستفهام في ثلاثة مواضع،

١. ﴿ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ﴾: وهو استفهام إنكاري، وجاء مبيّنًا للعتاب والتوبيخ، بمعنى أي شيء غرك بالله وخدعك وسوّل لك فعل الباطل، وما أجرأك على ذنبك وما آنسك ملكة نفسك حتى عصيت جبّار السموات والأرض وخالفتـــه؟.

(٥٢) يُنظر: التبيان في تفسير القرآن: ج١٠، ص ۲۹۳.

وأيضًا اشتمــل على دلالة التخويف والوعيد والتهديد، وهي دلالات تحذيريّة حسبها جاء في النصّ المبارك، بمعنى: أيّ شيء غرّك بخالقك الكريم المتجاوز لمن تاب، والذي منّ عليك بكرمه فخلقك بأحسن تقويم فعدلك فسواك وجعلك سويًا سالم الأعضاء حتى عصيته فيها أمرك به ونهاك عنه؟ (مرك به وليس للإنسان أن يُجيب فيقول: أي رت غرّني كرمك. فقد قضى الله سبحانه فيها قضى وبلّغه بلسان أنبيائه، قوله: ﴿ لَهِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ۖ وَلَهِن كَفَرْتُمُ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ [سورة إبراهيم: ٧]، إلى غير ذلك من الآيات الناصّة في أنّ لا مخلص للمعاندين من العذاب وأنَّ الكرم لا يشملهم يوم القيامة، قال: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَنْقُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٥٦]، ولو كفي الإنسان العاصى قوله: (غرّني كرمك)

(۵۳) يُنظر: التبيان في تفسير القرآن: ج١٠، ص ۲۹۱.

لصرف العذاب عن الكافر المعاند كما يصرفه عن المؤمن العاصي، ولا عذر بعد البيان. ومن هنا يظهر أنَّ لا محلّ لقول بعضهم: إنّ توصيف الربّ بالكريم من قبيل تلقين الحجّة وهو من الكرم أيضا»(١٥٤).

٢. ﴿ وَمَا أَدْرَنكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴿ الله عُمْ مَا أَدْرَنكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴾: استفهام إنكاري يدل على التهويل والتفخيم لأمر هذا اليوم العظيم، الذي وعد الله به الكافرين، أي أنّك أيّها الإنسان لا تستطيع مداركك العقليّة أن تُحيط بعظمة هذا اليوم وما سيحدث فيه من أهوال عظيمة خارجة عن قانون المعرفة وخارقة لقوى الطبيعة، وهذا التعبير هو تقرير لشدّة هوله وفخامة الرستفهام ((ثُمَّ مَا أَدْرَاكَ..)) وهو المشغهام ((ثُمَّ مَا أَدْرَاكَ..)) وهو أيضًا استفهام إنكاريّ، وغرضه هو تأكيد عظمة يوم الجزاء، يوم تكون فيه المنتفية المنتفي

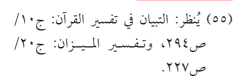
(٥٤) تفسير الميزان:، السيّد محمّد حسين الطباطبائيّ، نشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجهاعة المدرسين -قم المشرّفة، (د. ت)، ج٠٢/ ص٢٢٤.

والأبصار شاخصة والقلوب مضطربة قلقة متقلبة خوفًا من الهلاك، ذلك اليوم الذي ستُجزى فيه كلّ نفس بها كسبت، فويل للذين كفروا من مشهده وحسابه (٥٠).

ثالثًا: ظاهرة الحذف:

## • حذف الفعل:

قول ... . ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتُ ﴾ فكل من السياء والكواكب: فاعل لفعل محذوف يفسّره المذكور، وتقديره: (إذا انشقت السياء)، و(إذا انتثرت الكواكب)، ولعلَّ حذف الفعل في هذين الموضعين هو دلالة على الفعل في هذين الموضعين هو دلالة على المعنويّ (السياء والكواكب) فهو يُريد أن يوصل إلى السامع ذكر السياء ثمَّ يصعقه بانفطارها، وكذلك الكواكب ثمَّ يفزعه بانتثارها، وهو لون من ألوان التهويل والتحذير الذي يبثّه الله تعالى في النصّ عن طريق عدم ذكر الفعل.





«ظاهرة بيانيّة أخرى مطّردة.. وهي أنَّ

القرآن الكريم يُصرف الحدث عمدًا عن

محدثه، فلا يسنده إليه، وإنَّها يأتي به مبنيًّا

للمجهول، أو مسندًا إلى غير فاعله، على

المطاوعة أو المجاز»(٥٩)، وهذا ورد كثرًا

في القرآن الكريم، لاسيّما في السور المكيّة.

في قوله: ﴿ ٱلَّذِي خُلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلُكَ ﴾

والعدول عن استعمال (الواو) أو (ثمَّ)،

وهي ظاهرة أسلوبيّة تتجلّى في القرآن

الكريم، ومظهرها هو أنَّ حرف العطف

(الفاء) يوجب أن يأتي معه الثاني بعد

الأوّل وأنَّ الأمر بينها قريب، أمَّا (ثمَّ)

فهي تعمل عمل الفاء إلَّا أنَّها أشدُّ

تراخيًا، بينها (الواو) فهي إشراك الثاني

فيها دخل فيه الأوّل، وليس فيها دليل

على أيَّها الأوّل(١٠٠)، وهو استعمال دقيق

موافق لمرحلة التكوين فبعد أن خلقك،

رابعًا: استعمال حرف العطف (الفاء)

717

ويرى فريق من النحاة أنَّ هذا المرفوع لا يلزم إعرابه فاعلاً لفعل محذوف، بل يجوز إعرابه مبتدأ (٢٥).

## • حذف الفاعل:

من المظاهر الأسلوبيّة التي تتجلّى في السورة المباركة هي عدم ذكر الفاعل لأسباب بلاغيّة، ويرى المفسّر ون أنّ العلم بالفاعل وثبوتيّة تحقق الفعل هو السبب وراء الحذف، قال أبو حيّان: «من بواعث حذف الفاعل العلم به»(٥٧). وقال السيّد الطباطبائيّ: «مع حذف الفاعل دلالة على تحقق الفعل من غير شعور بفاعله (٥٨). وزيادة على ما ذكره المفسّرون فإنَّ حذف الفاعل في هذه السورة المباركة جاء على أساس المطاوعة، قوله: ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِّرَتُ 🕏 ُ وَلِذَا ٱلْقُبُورُ بُعُثِرَتُ ﴾ أي مطاوعة هذه الظواهر الكونية من تفجير البحار وبعثرة القبور لكلمـة الله في الامتثال والتحقيق. وبذلك تقول بنت الشاطئ:

<sup>(</sup>٥٩) التفسير البياني للقرآن الكريم: ج١، ص ۸۰.

<sup>(</sup>٦٠) يُنظر: المقتضب: أبو العبّاس المبّرد، تحقيق: محمّد عبد الخالق عظيمة، نشر: المجلس الأعلى للشؤون الإسلاميّة -القاهرة، سنة: ۱۹۹۶م، ص۱۶۸.

<sup>(</sup>٥٦) يُنظر: الخصائص: أبي الفتح عثمان بن جني، تحقيق: محمد على النجار، ناشر: عالم الكتب-بيروت، ج١/ ص٣٨٠.

<sup>(</sup>٥٧) (الأندلسّي، ٣/ ٢١٨)

<sup>(</sup>٥٨) الميزان في تفسير القرآن: ج٣، ٣٦٥.

سوّاك: أي جعلك سويًا سالم الأعضاء، بعد ذلك عدلك وأكملك إنسانًا معتدل الخلق، وهذه المراحل المتتابعة في التكوين تحتاج إلى وقت قريب جدًا بينها فلذلك استعمل حرف العطف (الفاء)، لذلك عدل عن استعمال (ثمَّ)، لأثمًّا تدلّ على الترتيب بمسافة بين المراحل، وعدل عن (الواو)، لأنمًا تقصد إلى الاشتراك في الحكم، ولا تفيد الترتيب.

## خامسًا: مستوى الخطاب:

اتسم الخطاب الإلهيّ في هذه السورة المباركة بحرارة التعبير، والاستعلاء، والتهديد، والقوّة، وهو متّفق تمام الاتفاق مع دلالة النصّ؛ وذلك في ضوء ما جاء فيه من البلاغات اللغويّة التي تومئ إلى الشدّة والزجر والقوّة في الخطاب، وزيادةً على ذلك فإنّ طريقة الخطاب بهذه الصيغة المتمثّلة بقصر العبارات وسرعة الإيقاعات تكون غالبًا في السور المكيّة، وهي التفاتة أسلوبيّة، وسرّ من أسرار الإعجاز اللغويّ في القرآن الكريم، لأنّ هذا الأسلوب في السور المكيّة ملائم لطبيعة المكيّين؛ فقد كانوا قومًا ملائم لطبيعة المكيّين؛ فقد كانوا قومًا

جبابرة تسودهم المنكرات، والفواحش، والعادات السيئة، والأخلاق الفاسدة، فجاء الخطاب لهم بمستوى الاستعلاء والقوّة والشدّة (١١).

## النتائج:

وبعد هذه الصحبة الجميلة في رحاب سورةٍ من سور الكتاب العزيز، ودراسة أهم الظواهــر الأسلوبيّة على المستوى اللغويّ، توصَّل البحث إلى جملة من النتائج نوجزها بالآتي:

۱. وردت الفواصل القرآنيّة في السورة على ثلاث أنساق: الأوّل صوت (التاء)، والثاني: صوت (الكاف)، وكلا الصوتين يحملان صفة الهمس ولالنفجار، فالهمس دلالة على هدوء مرعب، والانفجار دلالة على حركيّة مفزعة. الثالث: حرف المد الياء، وإلحاق النون تارةً والميم أخرى.

 وجاء الإيقاع في سورة الانفطار سريعًا، قصيرًا، شديدًا، ذا استعلاء،

(٦٦) يُنظر: صور الإعجاز الصوتي في القرآن الكريم: محمّد السيّد سليان العبد، المجلّة العربيّة للعلوم الإنسانيّة، ع٣٦، مج٩، سنة: ١٩٨٩م، ص٨٨.



717

ونبره صوتيّة عالية، بحيث يشدّ السامع إليه، ويبعث في قلبه عظمة ما يُقال. وقد جاء ملائمًا لجوّ السورة، فهو يمتاز بالعنف والشدّة والفزع، وفيه مجانبة للحوادث الكونيّة المتزامنة.

٣. تكرار صوت الهمزة (٢٠) مرّة، وهو صوتٌ انفجاري، صعب النطق، ولهذا الصوت دورٌ مهمٌ في تجسيد جـوّ الغضب والتهديد، ورسم الشعور بالاستنكار، ومن أحسن الاستعمالات التي ورد فيها تكرار هذا ليهيّئ السامع ويشدّه إلى الانتباه للاستماع إلى السورة والتدبّر فيها. وكذلك تكرار حرف الراء (١٩) مرة، للدلالة على الإضطراب والتنقّل والحركتة.

٤. من الظواهر الملفتة في السورة تنوّع الصيغ الصرفيّة فيها يُناسب المعنى، فاستعمال الفعل الماضي للإخبار عن المستقبل؛ لما فيه من حتميّة الحصول، وكذلك استعمال الصيغ المضعفة مثل (فعّل) للدلالة على التكثير والمبالغة،

وأيضًا صيغة (انفعل) في الحوادث الكونيّة؛ لما فيها من الدلالة على المطاوعة.

٥. إنّ عدد الجمل الفعليّة في النصّ إحدى عشرة، أمّا الجمل الاسميّة فكان عددها ثمانية، فقد جاء عدد الجمل الفعليّة أكثر من الاسميّة للدلالة على الحركيّة، فقد ولّدت رؤى ودلالات قرآنيّة تُفصح عن التغيرات الكونية المخالفة لقوانين الطبيعة، والخاضعة لأمر الله تعالى.

الصوت هو في بداية الآيات الأولى؛ ٦. افتُتِحت السورة المباركة بالظرف المتضمّن معنى الشرط في أربعة مواضع، وهو افتتاح بديع لأنَّه يسترعى الألباب لترقب ما بعد هذا الشرط الزماني من التهويل بتوقّع حدث عظيم. وقد ورد أسلوب الاستفهام في ثلاثة مواضع، وكانت كلُّها تُشير إلى العتاب، والتوبيخ، والزجر؛ لأنَّ الخطاب موجّه للمشركين. وكذلك تنوع أساليب التوكيد في السورة؛ من أجل تثبيت معنى معين وتحقيقه، وإزالة الشكوك



و النَّصْ يَعْنَاجِعِ

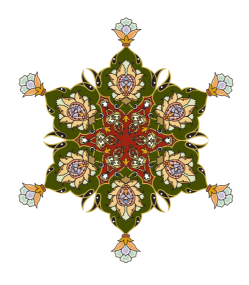
والتجوّز في نفس السامع.

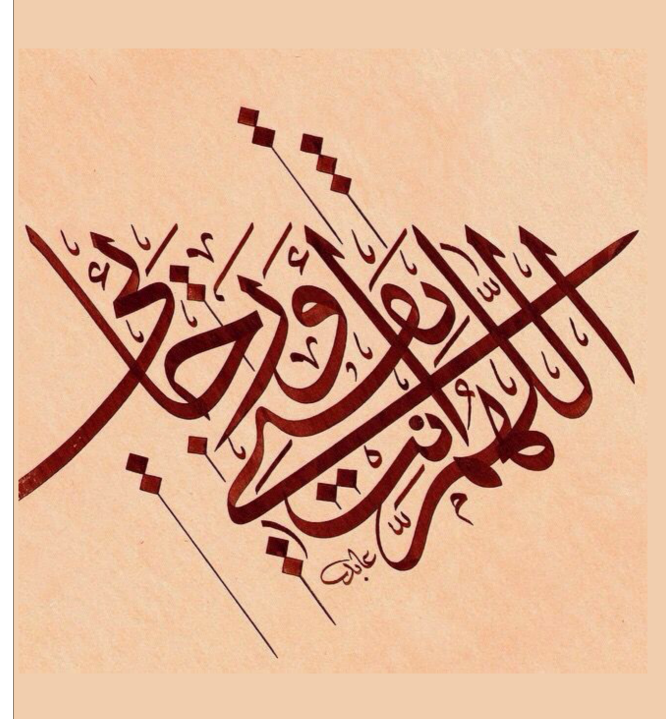
٧. من الظواهر اللغويّة التي وردت في السورة هي: ظاهرة الحذف، فتارةً به ودلالـة على تحقيق الفعل من غير على الاهتمام في إسقاط الحدث على في الخطاب.

الفاعل المعنويّ.

٨. اتّسم الخطاب الإلهيّ في سورة الانفطار بحرارة التعبير، والاستعلاء، يحذف الفاعل ويصرفه عمدًا؛ للعلم والتهديد، والقوّة، وهو متّفق تمام الاتفاق مع دلالة النصُّ؛ وذلك في شعور بفاعله والتركيز على مطاوعة ضوء ما جاء فيه من البلاغات اللغويّة الحدث. وأيضًا حذف الفعل؛ دلالةً التي تومئ إلى الشدّة والزجر والقوّة









الخزرجي هو: أبو حعفر أحمد بن عبد الصمد الأنصاري الخزرجي (١٩٥- ٥١٩هـ) عالم اندلسي -مغربي، له تفسير أسماه (نَفَسُ الصباح في غريب القرآن وناسخه ومنسوخه) وهو من الكتب المهمة التي تناولت شرح المفردة القرآنية الغريبة و بيان دلالتها اللغوية والسياقية.

في هذا البحث يتلخص عمل السيدتين الباحثتين في ثلاثة أقسام:

الاول: القراءة القرآنية التي ذكرها الخزرجي.

الثانى: تخريج تلك القراءة من كتب القراءات المشهورة.

الثالث: التوجيه الدلالي للقراءة.

وبالنظر لطول البحث، ارتأت المجلة تجزئته على قسمين ينشران ضمن العددين الحادي والثلاثين والثاني والثلاثين إن شاء الله -تعالى-.

# بسم الله الرحمن الرحيم المقدمة:

بدأ الإسلام غريبا وسريا مقتصر ا على المكيين في أول أمره، وعلى قريش دون غيرها من القبائل ودليل ذلك أمر الله تعالى لرسوله الكريم الله في قوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ [سورة الشعراء: ٢١٤] ولما حورب رسول الله من قبل عشيرته وبلده الأول اضطر مع من آمن به إلى الهجرة وترك مكة فكانت هجرته إلى يثرب وهي المدينة المنورة ومنها بدأ الإسلام بالانتشار فدخلت فيه قبائل كثيرة على اختلاف لهجاتها متشوقة لهديه ولتعاليمه السمحاء، و لما كان دستوره هو القرآن الكريم الذي فيه تبيان كل شيء، صار لزاما على المسلمين من غير القرشيين أن يتعلموه ويقرأوه وينطقون به ويعلموه لغيرهم واجهتهم مشكلة كبيرة ألا وهي اختلاف لهجاتهم عن لهجة قريش وبالتالي صعوبة النطق ببعض الألفاظ القرآنية كما ينطقها الرسول الكريم الله والصحابة من قريش، فكانت الحاجة ماسة إلى تيسير القراءة والتوسع

وامتثالاً لأمره الله تعاهد قسم من الصحابة الأجلاء القرآن الكريم بالحفظ وتدارس سوره وتدبر آياته و عرفوا بالقراء، وقال صاحب المغازي: (كان من الأنصار سبعون رجلا شببكة يسمون القراء، كانوا إذا أمسوا أتوا ناحية من المدينة فتدارسوا وصَلَّوا)(٢).

وحفظ عدد من الصحابة في عهد الرسول القرآن الكريم عن ظهر قلب فسموا الحفاظ، منهم: علي بن أبي طالب، وعثمان بن عفان، وعبد الله بن مسعود، وأبي بن كعب، وأبو الدرداء



711

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاري: ٦/ ۲۱۸، وصحیح مسلم: ١/ ٥٦٠.

<sup>(</sup>٢) المغازى: ١/ ٣٤٧.

719

عويمر بن زيد، وزيد بن ثابت، وأبو موسى الأشعري في وعنهم أخذ القرآن عرضا، و دارت أسانيد القراءة عليهم فيها بعد<sup>(۱)</sup>. وان بعضا منهم كتب لنفسه مصحفا خاصا به، كان منهم الإمام علي بن أبي طالب، وعبد الله بن مسعود، وأبي بن كعب في (1).

وبلغ من عنايته الله بالقرآن، وحرصه الشديد على تحفيظه وتعليمه للمسلمين، أنه كان يدفع كل مهاجر جديد إلى احد الحفاظ ليعلم معفظ القرآن الكريم، فشاع حفظه بين الرجال والنساء، ولقد افتتن المسلمون بحفظ القرآن. وشغفوا به شغفا جما، حتى أن المرأة المسلمة كانت ترضى بسورة من القرآن او أكثر مهرا لها(٥).

ولما فتحت الأقاليم، وانتشر المسلمون فيها، وكان منهم القراء، يُعلِّمون المسلمين القرآن، وكان اهل كل اقليم يأخذون بقراءة من اشتهر

بينهم من الصحابة، فاهل الكوفة يقرأون بقراءة عبدالله بن مسعود، واهل البصرة يقرأون بقرأون بقراءة ابي موسى الاشعري، وقرأ أهل الشام بقراءة ابي بن كعب فكان بينهم اختلاف في حروف الاداء، ووجوه القراءة، وكان هذا مرخصا به، وفيها بعد ذلك لم يتفهم المسلمون الامر على وجهه الصحيح، فوقع بينهم النزاع والشقاق، واخذ كل فريق يدعي انه على الحق، وان غيره على الباطل (٢).

وهناك من يعد هذا الخلاف طبيعيا متعارفا عليه في زمن الرسول الله فلم ينكره أحد لوجوده الله بينهم لأنه أباحه فلم انتهى ذلك الاختلاف إلى ما لم يعاين صاحب الشرع، و لا علم بها أباح من ذلك، أنكر كل قوم على الآخرين قراءتهم، واشتد الخصام بينهم (٧).

وحدت المصاحف في زمن الخليفة عثمان بن عفان ويشخ فرسمت على حرف زيد بن ثابت وبعث بها إلى الأمصار وألفت لجنة لهذا العمل، فلما تم نسخ

<sup>(</sup>٣) معرفة القراء الكبار على الطبقات والإعصار: ١/ ٤٢.

<sup>(</sup>٤) تاريخ القرآن: ص١٣٧.

<sup>(</sup>٥) فضائل القرآن: ص٤٠.

<sup>(</sup>٦) مناهل العرفان في علوم القرآن: ١/ ٢٤٨.

<sup>(</sup>٧) الابانة عن معاني القراءات: ٢٧.

العدد المادي والثاثون - غريف (٢٠١٧م – ٢٤١هـ) العلق المادي والثاثون - غريف (٢٠١٧م – ٢٤١هـ)

77.

المصاحف، أرسل مع كل مصحف إماما تكون قراءته موافقة لما في هذا المصحف غالبا(^).

شهدت هذه النسخ اختلافا بالحذف والإثبات. والتشديد والتخفيف. والمد والقصر مما لا تحتمله نسخة واحدة، فرقته اللجنة على مجموع المصاحف، فحوت المصاحف مجتمعة كل ما ثبت قرآنيته في العرضة الاخيرة، ولهذا تراهم يقولون: المصحف المكي، والمصحف المدني، والمصحف الكوفي، والمصحف الشامي...(٩).

بعد أن وزعت المصاحف العثمانية على الأمصار الإسلامية، تركت القراءة بها سواها من مصاحف، ولكن ما استقر حفظه بالصدور من القراءات الأولى ظل ينقل عن طريق الرواية بها يوافق خط المصحف، وظلت اللهجات التي اشتملت عليها تلك القراءات ولاسيها قراءة عبد الله بن مسعود، وأبي بن كعب

قائمة في الامصار، ثم اطل عصر التابعين وكان القراء فيه كثرين، قد اخذوا القراءات عن شيوخهم، ووثقوها، وصحت موافقتها لخط المصحف الشريف، وكانت من الكثرة بحيث لا يمكن الاقراء ما جميعا(١٠)، فعمد القراء إلى الاختيار، فكان الإمام من القراء يختار قراءة معينة من مجموع ما يرويه عن شيوخه، فهذا نافع بن أبي نعيم، وهو احد القراء السبعة، يقول: (قرأت على سبعين من التابعين، في اجتمع عليه اثنان اخذته، وما شذ فيه واحد تركته، حتى ألَّفت هذه القراءة)(١١١) وكان ابو عمرو بن العلاء، وهو احد القراء السبعة ايضا، قد قرأ (على ابن كثير وهو يخالفه في اكثر من ثلاثة الآف حرف، لانه قرأ على غبره، واختار من قراءته ومن قراءة غبره قراءة)(۱۲).

<sup>(</sup>٨) مناهل العرفان: ١/ ٤٠٦.

<sup>(</sup>٩) كتاب المصاحف: ص٣٤ –٣٥، و مناهل العرفان، ١/ ٣٩٦.

<sup>(</sup>۱۰) كتاب السبعة في القراءات: ۷۰ -۷۸. وغاية النهاية في طبقات القراء: ج٢/ ٣٣٠-٣٧٦.

<sup>(</sup>۱۱) كتاب السبعة: ۲۲، و معرفة القراء الكبار: ۱/ ۱۰۹.

<sup>(</sup>١٢) الإبانة: ١٧.

771

لناقله)<sup>(۱۵)</sup>.

وعرفه الشيخ الدمياطي قائلا: (علم يعلم منه اتفاق الناقلين لكتاب الله تعالى واختلافهم في الحذف والإثبات، والتحريك والتسكين، والفصل والوصل، وغير ذلك من هيئة النطق والإبدال، وغيره، من حيث الساع)(١٦).

ومن جملة هذه التعريفات نفهم: أن القراءة معرفة النطق بألفاظ كتاب الله المنزل على نبيه المرسل كل كما نطقها النبي في ورويت عنه بالسماع الثابت المتصل.

#### أركان القراءة القرآنية:

ثلاثة أركان تلك التي اجمع عليها علياء المسلمين لتكون قراءتهم صحيحة مقبولة في الصلاة وغيرها. وهي:

١. موافقتها للغة العربية.

٢. صحة الإسناد.

 موافقتها في الرسم لأحد المصاحف العثمانية. ومن نافلة القول: إن القراءات السبع التي سببعها ابن مجاهد، والثلاث التي اقرها غيره: ما هي إلا خيارات أولئك القراء، فكل واحد اختار فيا روى وعلم وجهه من القراءة، ما هو الاحسن عنده والاولى، ولزم طريقه منها ورواها، وقرأ بها، واشتهرت عنه ونسبت اليه فقيل: حرف نافع، وحرف ابن كثير، ولم يمنع واحد منهم حرف

## تعريفات القراءات القرآنية:

الآخر ولا انكره، بل سَوَّغه وحَسَّنه (١٣).

وقف العلماء على تعريفات عدة للقراءة القرآنية، منها:

عرفها الشيخ بدر الدين الزركشي بقوله: (والـقـراءات: اختلاف ألفاظ الوحي المذكور في الحروف وكيفيتها من تخفيف وتشديد وغيرهما)(١٤).

وعرفها العلامة شمس الدين ابن الجزري بقوله: (القراءات: علم بكيفية اداء كلمات القرآن واختلافها معزوّا

<sup>(</sup>١٥) منجد المقرئين ومرشد الطالبين: ٣.

<sup>(</sup>١٦) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربع عشم: ٥.

<sup>(</sup>١٣) البرهان في علوم القرآن: ١/ ٢٢٧.

<sup>(</sup>۱٤) نفسه: ۱/ ۳۱۸.

وزاد بعضهم في هذه الأركان ركنا رابعا وهو: وجوب تواتر السند، فهو لا يكتفي بصحته في قبول القراءة ما لم يكن متواترا(۱۷).

وعن هذه الأركان يقول شمس الدين ابن الجزرى: (كل قراءة وافقت العربية ولو بوجه، ووافقت احد المصاحف العثمانية ولو احتمالا، وصح سندها، فهي القراءة الصحيحة التي لا يجوز ردها، ولا يحل إنكارها، بل هي من الأحرف السبعة التي نزل بها القرآن، ووجب على الناس قبولها، سواء كانت عن الأئمة السبعة، أم عن العشرة، أم عن غيرهم من الأئمة المقبولين...)(١٨). فهو بهذه الحدود التي وضعها للقراءة المتواتـرة أخرج غيرها، وهي تلك التي سميت بالقراءة الشاذه التي وافقت العربية، وصح سندها، وخالفت الرسمم من زيادة ونقص، وإبدال كلمة بأخرى، ونحو ذلك، فهذه

(١٨) النشر في القراءات العشر: ١/ ٩.

القراءة تسمى «شاذة» لكونها شذت عن رسم المصحف الشريف المجمع عليه، وإن كان إسنادها صحيحا، فلا تجوز القراءة بها، لا في الصلاة، ولا في غيرها. فهي ضعيفة أو باطلة سواء أكانت عن السبعة أم عمن هو أكبر منهم (١٩) (٢٠).

# موقف العلماء من الاحتجاج بالقراءات القرآنية:

كلامه عز اسمه أفصح كلام وابلغه، ويجوز الاستشهاد بمتواتره و شاذه. هذا ما قاله البغدادي عن أوثق نص يستشهد بفصاحته وبلاغته عرفته اللغة العربية (۲۱).

حين نشطت حركة التأليف في القراءات القرآنية بنوعيها المتواترة والشاذة صار الرجوع إليها ضرورة ملحة في وضع القواعد النحوية واللغوية، فبدأت مرحلة الاستشهال القراءات القرآنية في مدرستي البصرة



777

<sup>(</sup>۱۹) منجد المقرئين: ۱٦، و لطائف الإشارات: ۷۲ /۱.

<sup>(</sup>٢٠) النشر في القراءات العشر: ١/ ٩.

<sup>(</sup>۲۱) خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب: ۱/ ٤.

والكوفة، ولم يكن موقف نحاة المدرستين واحدا، فالبصريون منذ سيبويه حاولوا أن يخضعوا هذه القراءات إلى قواعدهم واقيستهم، فما وافق هذه القواعد المقررة قبلوه واحتجوا به، وما خالفها رفضوه ووصفوه بالشذوذ(٢٢).

اما الكوفيون فقد قبلوا القراءات التي تتجافى عن المنطق النحوي واساليبه، لانها تقوم على الرواية والنقل، وبنوا عليها كثيرا من القواعد النحوية، وكانوا يأخذون بالقراءات السبع وبغيرها من القراءات يحتجون بها فيها له نظير من العربية، ويجيزون ما ورد فيها مما خالف الموارد عن العرب، ويقيسون عليها فيجعلونها اصلا من اصولهم التي يبنون عليها القواعد والاحكام. فكانت القراءة الشاذة من مواردهم (٢٣).

ولم يرض ائمة القراءات عن النحاة البصريين وردوا عليهم منهجهم، وعابوا

(۲۲) الدراسات اللغوية عند العرب الى نهاية القرن الثالث: ٣٤٩. والدراسات النحوية واللغوية عند الزمخشري: ٤٠.

(٢٣) الشاهد وأصول النحو في كتاب سيبويه: ٤٧.

اقيستهم، ولم يتمسكوا بها، و جسد موقفهم أبو عمرو عثمان بن سعيد الداني المقرئ فقال: (وأئمة القراءة لا تعمل في شيء من حروف القرآن على الافشى في اللغة، والاقيس في العربية، وإذا ثبتت الرواية لم يردها قياس عربية، ولا فشو لغة، لان القرآن سنة متبعة يلزم قبولها والمصير إليها)(٢٤).

ورفضهم لقراءة متواترة لا تتفق مع اقيستهم أدعى لعدم أخذهم بالقراءة الشياذة التي انبرى العلامة ابن جني الموصلي النحوي للذب عنها والاحتجاج بها من الناحيتين اللغوية والنحوية قائلا: (... وضرب تعدى ذلك فسهاه اهل زماننا شاذا، أي: خارجا عن قراءة السبع، إلا انه مع خروجه عنها، نازع بالثقة الى قرآئه، محفوف بالروايات من إمامه ورواته، ولعله او كثيرا منه مساو في الفصاحة للمجتمع عليه)(٢٥).

#### المؤلف(٢٦):

- (٢٤) الإتقان في علوم القرآن: ١/ ٢١١.
- (٢٥) المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها: ١/ ٣٢.
- (٢٦) التكملة لوفيات الصلة: ١٨٤ -١٨٥،

#### اسمه ونسبه:

هو: أبو جعفر أحمد بن عبد الصمد بن أبي عبيدة محمد بن أحمد بن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الحق الأنصاري الخزرجي الساعدي ينسب إلى سعد بن عبادة صاحب رسول الله علله العالم الفقيه، واللغوى المفسر.

#### مولده:

ولد سنة تسع عشرة وخمسمائة.

#### نشأته:

لم تذكر المصادر التي ترجمت لأبي جعفر الخزرجي شيئا عن حياته الأولى وسنى طفولتـــه، ومن تكفل بتربيته ورعايتــه وإدخاله إلى الكتّاب؟. وهل عاش في كنف أبيه عبد الصمد أو ولد يتيا؟!. هذه السؤالات وغيرها أغفلتها المصادر التي ترجمت له، كما أننا لم نعرف

وبرنامج شيوخ الرعيني: ١٦٣، وتاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام: الطبقة الثانية والستون، والذيل والتكملة: ١/ ٣٥٧، وشجرة النور الزكية في طبقات المالكية. : ١٧٤، والعبر/ ١٧٠، والديباج: ٤٤٧، وشذرات الذهب:/ ٨٥، جذوة الاقتباس: ٧٩، والأعلام: ١/ ٧٠.

شيئاً عنه من دراسة كتابه (نفس الصباح) موضوع البحث فلم يذكر فيفيه شيخا ولا رفيقا في ولا قرابة انظم إليه وتربى في حجر ه.

ولهذا كانت مصادر ترجمته قد قدمته للقارئ بـ: الإمـام الفقيه المعترف له بالفضل والعلم، وصاحب المصنفات الجليلة، ثم سارعت إلى ذكر عدد من شيو خه.

#### شيوخه:

سعى أبو جعفر الخزرجي بنفسه إلى طلب العلم من شيوخ قرطبة البارزين في عصره، والمشهورين بالتضلع من فنون متعددة من العلم والمعارف ولا سيها الفقه والحديث النبوى الشريف وأصول الفقه والتفسير والعلوم المساعدة للعلوم الشرعية، فانتظم في حلقات درسهم للأخذ عنهم والسماع عليهم، حتى اتقن ما كان بحاجة إلى إتقانه والميل إليه والتبحر فيه، وقد جادت مصادر ترجمته بذكر عدد من الشيوخ الذين أخذ عنهم هذه العلوم الإسلامية، وقد رتبتهم على حروف المعجم وهم:



778

أبو جعفر أحمد بن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الباري البطرَوْجِي القرطبي الفقيه الحافظ الكبير(ت ١٤٥هـ).

أبو القاسم أحمد بن محمد بن عمر بن يوسف التميمي المعروف بابن ورد، الفقيه الأصولي، المفسر، إليه انتهت رئاسة المذهب المالكي في الأندلس (ت ٤٥هـ).

٣. أبو عبد الله جعفر بن محمد بن مكي
 بن أبي طالب القيسي، الوزير الأديب
 الكاتب (ت ٥٣٥هـ).

أبو الحسين سليمان بن محمد بن عبد الله المالقي المعروف بابن الطراوة، الأديب اللغوي النحوي (ت ١٨٥هـ).

أبو الحسن شُريح بن محمد بن شُريح
 بن أحمد الرعيني المقرئ المحدث
 (ت٩٣٩هـ).

٦. أبو الحسن عبد الرحيم ابن الحجازي،
 المحدث الراوية، الكاتب (لم أقف على تاريخ وفاته).

٧. أبو بكر محمد بن عبد الله بن محمد

بن عبد الله المعروف بابن العربي الإشبيلي، الحافظ الكبير، خاتمة علماء اندلس وحفاظها (ت٥٤٣هـ).

أبو عبد الله محمد بن مسعود بن فرج بن أبي الخصال الغافقي الشقوري، المحدث الفقيه، من أهل الفضل والتقدم (ت ٤٠٥هـ).

ولم يكتف أبو جعفر الخزرجي بها أخذ من علوم عن علهاء قرطبه والوافدين عليها، بل انتقل إلى مدن أخرى لطلب العلم والالتحاق بمراكز العلوم فيها فكانت له رحلة إلى غرناطة، وبجاية، وفاس، أخذ عن عدد من شيوخ هذه المدن ودرّسَ فيها، فكانت له شهرة علمية في هذه المدن وغيرها، وكثر اختلاف الطلبة إليه للإفادة من علمه.

#### تلاميذه:

وكان من أبرز تلاميذه الذين درسوا عليه وسمعوا منه جميع العلوم والمعارف التي يشارك فيها مجموعة طيبة من طلاب الدرس والعلم، أصبحوا فيها بعد علماء أجلاء كانت لهم منزله علمية سامية، وقد رتبتهم أيضا على حروف المعجم، وهم:



أبو القاسم احمد بن يزيد بن عبد الرحمن بن أحند بن بقي، قاضي الجماعي بقرطبة، الإمام الفقيه، المحدث، صاحب المؤلفات المفيدة (ت ٦٢٥هـ).

- ١. أبو سليمان داود بن سليمان بن داود بن عمر ابن حوط الله الأنصاري، العلامة، الفقيه، الراوية (ت ٦٢١هـ).
- ٢. أبو محمد عبد الله بن سليمان بن داود بن عمر ابن حوط الله الأنصاري، العلامة، الفقيه الأصولي الحافظ (ت ۲۱۲هـ).
- ٣. أبو الحسن علي بن إبراهيم بن علي بن إبراهيم بن على الجذامي الغرناطي المعروف بابن القفــاص، المحدث الحافظ النحوي (ت ١٣٢هـ).
- ٤. أبو الحسن على بن عتيق بن موسى الأنصاري القرطبي، المقرئ الفقيه المحدث (ت ۹۸هـ).
- ٥. أبو عيسى محمد بن محمد بن أبي السداد المرسى قاضي مرسية المعروف بالنزاهة وصرامة الأحكام (ت ٦٤٢هـ).

#### مكانته العلمية:

كـان لأبي جعفر الخـزرجـي إسهام

واضح في التدريس وإقبال الطلبة عليه وقد عُرف بتضلعه من علوم متعددة مع الفطنة وحدة الذكاء وقوة الحفظ للأخبار والقصص ونوادر الأدب. وفي هذه العلمية الرفيعة يقول المراكشي: "وكان في شبيبته معروفا بالذكاء والنبل مشهورا بالحفظ للحديث، ذاكراً للتواريخ والقصص، ممتع المجالسة متين الأدب، وتلق بالرئاسة فنال حظوة وجاها... وامتحن بالأسر سنة اربعين وخمسمائة وحُمـل إلى طليطلة، فلما يَسَّر الله في تخلصه فانفصل عنها سنة اثنتين وأربعين وخمسمائة... وكان أبو القاسم بن بقى يكثر الثناء عليه ويقول بفضله، ولمل قدم مدينة فاس التزم إسماع الحديث والتكلم على معانيه بجامع القرويين إحدى عُدُوتي فاس، واستمر على ذلك صابرا محتسيا ونفع الله به خلقا كثيرا".

#### مؤ لفاته:

خلَّف أبو جعف الخزرجي ثـروة علمية نافعة تمثلت بعدة مؤلفات جليلة كان لها الصيت والسنعة في حياة مؤلفها، وأصبحت مصدرا لعـــدد من المؤلفين



777

# منهج المؤلف في كتابه:

يعد الكتاب من الكتب المهمة التي تناولت شرح المفردة القرآنية الغريبة وبيان دلالتها اللغوية -وهو الأكثر في الكتاب-كما يقف على دلالتها السياقية، وبيان مراد القرآن الكريم من تفسير هذه المفردة أو تلك.

أما منهجه فيمكن إجماله في النقاط الآتية:

1. اتبع الخزرجي منهج المفسرين في شرح الآيات القرآنية حسب موضعها من القرآن الكريم، فابتدأ بسورة الفاتحة وسهاها سورة الحمد وانتهى بسورة الكوثر، وإذا ما تكررت مفردة ما في عدد من السور القرآنية اكتفى بوقوفه عليها أول مرة ولم يكررها ويشير إلى موضعها الأول. وأحيانا يؤجل شرح مفردة ما مثل كلمة (زلزالا) الواردة في ص ٢٩٧ في سورة الأحزاب فيقول: «سأستوفي القول عليه في سورة إذا زلزلت» وهي في ص ٢٥٤.

٢. جعل المفردة القرآنية المدخل الرئيس

بعده، وإليك أسهاء هذه المؤلفات:

 آفاق الشموس، وهو في الأقضية النبوية.

إشراق الشموس، وهو مختصر (آفاق الشموس).

مُسن المرتنق في بيان ما عليه المتفق
 فيها بعد الفجر وقبل الشفق.

٤. قصد السبيل في معرفة آيات الرسول الله المسلمة الم

٥. مقام المدرك في إفحام المُشرك.

٦. مقامـع هامات الصذُلبان وروائع رياض الإيهان. يرُدُّ فيه المؤلف على بعض القسيسين بطليطلة.

 نفس الصباح، وهو في غريب القرآن وناسخه ومنسوخه.

#### و فاته:

لما غادر أبو جعفر الخزرجي وتنقلت به البلاد بين غرناطة وبجاية وفاس، فالقى عصا الترحال في مدينة فاس واستوطنها أكثر من عشرة أعوام حتى لبى نداء ربه تعالى عقب ذي الحجة من سنة اثنتين وشمائة، ودفن بفاس، وله من العمر ثلاث وستون سنة (رحمه الله تعالى).

للشرح وبيان دلالتها اللغوية أو السبع" و دلالالتها المتعددة، ويذكر تلك وأحيانا قلي الدلالات تباعا وهو يلتزم الدقة قول مجاهوالأمانة في نقلها بها جاء منها في الكسائي". المعجهات اللغوية وكتب التفاسير ٧. اقتصر في المتنوعة، وهو ما ثبت لدينا بالموازنة إيراد المعنى القرآنية، و في القرآنية، و في القرآنية، و في القرآنية، و في النصوص.

٣. اظهر المعنى التفسيري لتلك المفردات، وأوجز أقوال المفسرين في المراد من تلك المفردات، وربها أشار إلى اسم العالم المفسر.

تطرق إلى ما يصيب بعض المفردات من تغيير في دلالتها عن طريق اتساع تلك الـــدلالة كلفظة (مناسكنا) و(الزراع).

ه. يتطرق إلى ما يصيب بعض الألفاظ
 من تغير في أصواتها كالإدغام
 والقلب.

ت غالبا ما يغفل نسبة القراءات القرآنية إلى أصحابها من القراء السبعة المشهورين أو العشرة أو غيرهم من القراء، فيكتفي بقوله: "وقد قرأت القراء بها" أو قوله: "وقرئ في غير

السبع" و "بعض القراء قرأها"، وأحيانا قليلة يسميهم كقوله: "هذا قول مجاهد والكلبي" و: "قرأه الكسائي".

اقتصر في كثير من الأحيان على إيراد المعنى اللغوي فقط للمفردة القرآنية، ولم يتوسع في شرحها، في مثل (ودّ = تمنى) و (بديع = مبتدع) و (القواعد= الأسس) و (اقسط = أقوم)و (سلم = مصعدا).

٨. تطرق إلى عدد من الموضوعات اللغوية والنحوية كالمصادر والجمع والأفراد والأضداد والـترادف، والوجوه، ولغات القبائل العربية، واللغات غير العربية كالحبشية والفارسية، وغيرها.

٩. أحيانا يستشهد على ما قدم من معان بتفسير القرآن بالقرآن وهو ما يسمى التفسير بالمأثور، وبالحديث الشريف، وأشعار العرب، وامثالها وأقوالها. وإن كانت قليلة.

۱۰. صرح بأسماء عدد من العلماء الذين نقل عنهم وكانوا من جملة مصادره،



771

منهم: عبدالله بن عباس ويشه، ومحمد ابن الحنفي ويشه وسعيد بن جبير، والخليل، وسيبويه، والفراء، ومجاهد، والكسائي، وقتادة، وأبو عبيدة، وعبد الرحمن بن زيد، وأبو حاتم، وفي كثير من الآيات القرآنية أجمل القول في مصادره، نحو قوله: قال المفسرون، أو قال أهل التفسير، الوقال بعض علماء العربية، و قال البصريون، وقال الكوفيون. وغيرها من الإشارات الدالة على النقل من المصادر وعدم التصريح بها.

يذكر عند تفسيره بعض المفردات سبب نزول الآية، ومن المخاطب بها، كقوله تعالى: ﴿ لاَ تَعْسَبُوهُ شَرًا لَكُم ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَأْتَلِ ﴾، وأحيانا يذكر مكان نزول الآية، كها يذكر مكان نزول السورة إذا كانت مكية أم مدنية.

#### منهج البحث:

يتلخص عملنا في التوجيه الدلالي للقراءات القرآنية في ثلاثة أقسام:

الاول: وهو الذي خصصناه للقراءة القرآنية، ووضعناها بين قوسين مزهرين

{مَلِكِ}، ثم اشرنا إلى موضعها من القرآن الكريم، بذكر اسم السورة ورقم الآية داخل قوسين (سورة الحمد/ الآية ٤) ثم اردفناه بتدوين رقم صفحة الكتاب (تفسير الخزرجي) بين قوسين تجنبا للتكرار(١٢) وبذلك تكون الإشارة على هذا النحو: {ملك} (سورة الحمد/ الآية ٤) (١٢).

وقـــد اثبتنا نص القراءة كاملا كما ذكره المؤلف من غير تقديم او تأخير او زيادة او حذف.

الثاني: تخريج تلك القراءة من كتب القراءات المشهورة إذا كانت القراءات متواترة، ومن كتب التفاسير والقراءات الشاذة إذا كانت شاذة، وذكرنا أسهاء من قرأ بها من القراء السبعة أو العشرة أو غيرهم من القراء وسميناه "تخريج القراءة". ولم نعرف بالأعلام الذين ذكروا في هذا البحث، لشهرتهم فهم بين قارئ مشهور، ولغوي ذائع الصيت، ونحوي رفيع المنزلة، وخليفة ووزير، هذا من جهة، ومن جهة أخرى أن هذا البحث لم يخصص لعامة القراء إنها هو للمعنين

بالدراسات القرآنية واللغوية، وليس بهم حاجة إلى تعريف هؤلاء الأعلام.

الثالث: هو المسمى بـ"التوجيه الدلالي للقراءة" وهو يتناول بيان حجة من قرأ بكل قراءة من تلك القراءات بالأدلة المختلفة من اللغة والنحو والتفسير، معتمدين في ذلك على الكتب المعنية بهذا الشأن وفي مقدمتها كتب الاحتجاج للقراءات القرآنية.

# التوجيه الدلالي للقراءات القرآنية:

• ﴿ مَلِكِ ﴾ [سورة الحمد: ٤] (١٢).

فيها قراءتان روى عن رسول الله علية قرأ بهما إحداهما: مالك بألف على أنها تجمع على ملك وملاك ومعناه في هذا الموضع حاكم ومجاز هكذا ذكر أهل التفسير، وملك مع كسر اللام دون ألف تجمع على أملاك وعلى ملوك ومعناه هاهنا أن لله الملك يوم الدين خالصا لقوله تعالى: ﴿ لِّمَنِ ٱلْمُلُّكُ ٱلْيُوْمَ ﴾ وقد تسكن لام ملك كما يقال: فخذ وفخذ ربيعة بن نزار ويحكى أن أبا عمرو قرأ بذلك.

تخريج القراء:

قرأ عاصم والكسائي ويعقوب

وخلف والحسن والمطوعي (مالك) بالألف، وقرأ أبو جعفر ونافع وابن كثير وابن عامر وحمزة بغير ألف (ملك)(٢٧).

## التوجيه الدلالي للقراءة:

حجة من قرأ (مالك) بالألف جعلها على وزن سامع اسم فاعل وجعل الملك تحت حكم المالك ودليلهم قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلَّكِ ﴾ [سورة آل عمران: ٢٦]، وحجة من قرأ(ملك) بغير ألف على وزن سمع صفة مشبهة هو المتصرف بالأمر والنهى وعليه فالله هو الملك في يوم الدين لقوله تعالى: ﴿ لِّمَن ٱلْمُلُكُ ٱلْيُوْمُّ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴾ [سورة غافر: ١٦]. أي أن المَلك أخص من المالك وأمدح، لأنه قد يكون المالك غير مَلِكٍ، ولا يكون الملك إلا مالكا(٢٨).

• ﴿ فَأَزَلُّهُمَا ﴾ [سورة البقرة: ٣٦] .(۱۸)

بمعنى استنزلها من الزلل، ومن قرأ:

(٢٧) المبسوط في القراءات العشر: ٨٣، والتبصرة في القراءات: ٥٤، والكنز في القراءات العشر: ١٢٤ وإتحاف فضلاء البشر: ١٢٢. (٢٨) ينظر: الحجة في القراءات السبع: ٦٢ والمفردات في غريب القرآن: ٤٧٣-٤٧٣.

"فأزالهما" فمعناه نحاهما، يقال: أزلت فلانا عن الشيء فزال.

#### تخريج القراءة:

قرأ حمزة وحده (فأزالهم) بالألف، وقرأ الباقون بغير ألف وتشديد اللام (٢٩). التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ بغير ألف جعل دلالتها أن الشيطان أوقعها في الزلل أي الوقوع في الخطأ دون قصد منها لأن: «الزلة في الأصل هي استرسالُ الرِّجلِ من غير قصد زلة قصد... وقيل للذنب من غير قصد زلة تشبيها بزلة الرجل... واستزله إذا تحرى زلّته» (٣٠٠). ودليله قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ ٱلشّيطانُ ﴾ [سورة آل عمران: المسترهم الشيطان.

ومن أثبت الألف جعلها تدل على الزوال والانتقال عن الجنة والابتعاد عنها أي نحاهما عن الحال التي كانا عليها من النعيم والرضوان، لقوله تعالى في الآية التي سبقتها: ﴿ يَكَادَمُ اَسَكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ

(٢٩) المبسوط في القراءات: ١١٦، والكشف عن وجوه القراءات السبع: ٢٣٥، وإتحاف فضلاء البشر: ١٣٤.

(۳۰) المفردات: ۲۱۶.

أَلْجَنَةً ﴿ بِمعنى اثبتا فثبتا فأزالهم الشيطان فقرأ بالألف حتى يقابل بين الدلالتين الثبات والزوال وهما ضدان، ولكي يوافق بينها وبين ما بعدها في الآية ذاتها وهو قوله تعالى: ﴿ فَأَزَلَهُمَا ٱلشَّيْطِنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مَمَا كَانَا فِيهِ ﴾ والخروج عن المكان هو زوال عنه.

﴿ غُلُفُ ﴾ [سورة البقرة: ٨٨]
 (٢٧).

جمع أغلف أي: كأنها في غلاف، فلا تفهم قولك. وقرأ بعض السلف: (غُلُف) بضم اللام يريد جمع غلاف ومعناه: قلوبنا أوعية للعلم فكيف تجيئنا بها ليس عندنا.

#### تخريج القراءة:

قرأ القراء كلهم بإسكان اللام مع التخفيف، وقد روى احمد بن وسمى اللولؤي عن أبي عمرو: أنه قرأ: غُلُف بضم اللام، وروى الباقون عنه أنه خفف والمعروف عنه التخفيف (۱۳).

#### التوجيه الدلالي للقراءة:

(٣١) كتاب السبعة في القراءات: ١٦٤، وإتحاف فضلاء البشر: ١٤١. همز (نُنسِها)(۳٤).

#### التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ (ننسَأها) جعل دلالتها التأخير إما بإنسائها وأما بإبطال حكمها لأن النسء تأخير في الوقت، يقال نسأ الله في أجلك ونسأ الله أجلك، والنسيئة بيع الشيء بالتأخير ومنها النسئ الذي كانت العرب تفعله وهو تأخير بعض الأشهر الحرم (٢٥٠)، وأما من قرأ بضم النون وكسر السين من غير همز، فجعل دلالتها النسيان الذي هو ضد الذكر.

• ﴿ غُرْفَةً ﴾ [ســورة البقرة: ٢٤٩] .(£A)

مصدر غرف، ومن قرأها بضم الغين: فهي مقدار ملء يد من المغروف

#### تخريج القراءة:

قرأ أبو جعفر ونافع وابن كثير وأبو عمرو (غَرفَة) بفتح الغين. وقرأ ابن عامر وعاصم وحمزة والكسائي ويعقوب

(٣٥) ينظر: المفردات: ٤٩٣.

من قرأ غُلْف بإسكان اللام جعلها جمع أغْلَفَ أي هو في غلاف واستدلوا بقوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي آكِنَّةٍ مِّمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ ﴾ [سورة فصلت: ٥] أي قلوبنا محجوبة عمّا تقول كأنها في غلف(٣٢). وأما من قرأ بضم اللام جعلها جمع غلاف مثل: خِمار وخُمر، أي قلوبنا أوعية للعلم فما بالها لا تفهم عنك وقد وَعَينا علم كثرا(٢٣).

• ﴿ أَوْ نُنسِهَا ﴾ [سورة البقرة: ١٠٦]  $(\Lambda \Upsilon).$ 

هو من النسيان وقرأ بعض القراء "أو ننسئها" أي نؤخرها.

## تخريج القراءة:

قرأ عمر وابن عباس وعطاء ومجاهد وأبي بن كعب وعبيد بن عمير والنخعي وعطاء بن أبي رباح وابن محيصن و ابن كثير وأبو عمرو بفتح النون الأولى، وفتح السين والهمز (ننسَأها)، وقرأ الباقون بضم النون الأولى وكسر السين من غبر

<sup>(</sup>٣٤) المبسوط في القراءات العشر: ١٢١، و الكشف عن وجوه القراءات: ١/ ٢٥٨-٢٥٩، والكنز في القراءات العشر: ١٢٩.

<sup>(</sup>٣٢) ينظر المفردات: ٣٦٤.

<sup>(</sup>٣٣) جامع البيان عن تأويل آي القرآن: ٢/ ٣٢٤، والجامع لأحكام القرآن: ٢/ ٢٥.

# وخلف (غُرْفَة) بضم الغين(٣٦).

## التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأها بفتح الغين جعلها مصدرا للدلالة على حدوث الفعل مرة واحدة، ومعناها: إلا من اغترف ماء غرفة، أي مرة واحدة، ولذلك قال أهل اللغة ما كان باليد فهو (غَرْفة) بالفتح، ومن قرأ بالضم (غُرْفة) جعلها اسها للهاء المغترف أي مقدار ملء اليد وهو بناء يدل على المفعول كالأكلة واللُقمة، ويقوي قراءته ما جاء بعدها في الآية ذاتها: "فَشَرِبُوا منه" فالشرب معروف وهو غرفة بالضم (۲۷).

# ﴿ كَيْفَ نُنشِزُهَا ﴾ [سورة البقرة: ٢٥٩) (٤٥).

قرأت القراء بالراء وبالزاي أيضا، فمن قرأ بالراء فمعناه نحييها. يقال أنشره الله أي: أحياه، ومن قرأ بالزاي فمعناه: نحرك بعضها إلى بعض ونزعجه وأصله من النشز وهو المرتفع من الأرض، ومنه يقال: نشزت المرأة يعنى: زوجها.

# تخريج القراءة:

قرأ ابن عامر وعاصم وحمزة والكسائي وخلف {كيف ننشزها} بالزاي. وقرأ نافع وابن كثير وابو عمرو ويعقوب وابو جعفر {كيف نُنْشِرُها} بالراء (٢٨).

#### التوجيه الدلالي للقراءة:

من قـرأ {نُنْشِزُها} بالزاي، فإنه حملها على دلالة الرفع من (النَّشز) وهو المرتفع من الأرض، أي: وانظر إلى العظام كيف نرفع بعضها على بعض في التركيب للأحياء، لان (النشز) الارتفاع. ومنه قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ ٱلشُّرُوا فَٱلشُرُوا فَاَلشُرُوا وانظموا [سورة المجادلة: ١١] أي ارتفعوا وانظموا لأن العظام لا تحيا على انفراد حتى يضم بعضها إلى بعض، فهي بمعنى الانضام دون الإحياء لأن الموصوف بالإحياء هو

(٣٨) المبسوط: ١٣٤، والتيسير في القراءات السبع: ٨٦، والكتاب الوجيز في شرح قراءات القراء الثانية أئمة الأمصار الخمسة: ٩٥، والعنوان في القراءات السبع: ٧٥، ودراسة الظواهر اللغوية والنحوية في كتاب الكافي في القراءات السبع: ٢٢١. "وساقتصر على تسميته بالكافي فيها بعد".



<sup>(</sup>٣٦) المبسوط: ١٣٣، والكنز: ١٣٥.

<sup>(</sup>٣٧) ينظر: القاري والـدرس الدلالي في كتابه مرقاة المفاتيح: ٣٩ـ ١٤١.

277

المخلوق كاملا فلا يقال هذا عظم حي ومعناها: أنظر إلى العظام كيف نرفعها من أماكنها من الأرض إلى جسم صاحبها للإحياء وعلى هذا التفسير تكون القراءة بالزاي مشتملة على معناها ومعنى قراءة الراء، ومن قرأ (نُنْشِرُها) بالراء، حمل دلالتها على (النشر) وهو الإحياء، ويقال: انشر الله الموتى، أي: أحياهم فنشروا، أي حيوا، ومنه قوله تعالى: ﴿ ثُمُ إِذَاشاء أَنشَرَهُۥ ﴾ [سورة عبس: ٢٢]، فمن قرأها بالراء جعل دلالتها: أن الله يُعجّبه من إحيائه للموتى بعد فنائهم، لأنه شك في الإحياء للموتى بعد فنائهم، لأنه شك في الإحياء

﴿ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ﴾ [سـورة البقرة:
 ٢٦٠ (٥٤).

وليس في رفع العظام (٢٩).

بضم الصاد أي: أملهن وضمهن إليك من قولهم صرت الشيء فأنصار أي: أملته فهال. ومن قرأ بكسر الصاد فهي لغة أخرى بمعنى الأولى، وقد قيل: إن معنى {فَصُرْهُنَ } بالكسر أي قطعهن تخريج القراءة:

(٣٩) ينظر: الكشف عن وجوه القراءات السبع: ٣١٠- ٣١١.

قرأ حمزة ويعقوب برواية رويس، وخلف وابو جعفر {فَصِرْهُنَّ اليك} بكسر الصاد. وقرأ الباقون {فَصُرْهُنَّ} بضم الصاد(١٤).

# التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ {فَصُرُهنّ } بضم الصاد، اتى بها على دلالة: أمِلنهنّ اليك، من صَار يَصُور، يقال: صُرْتُ الشيءَ أصُورُه، أي: أمِلنتُهُ. والعرب تقول: صُرْ وجهكَ إليّ، اي: اقبل عليّ واجعل وجهكَ إليّ.

و من قرأ {فَصِرْهن الله الصاد، جعله من اللغة المعروفة، يقال: صَارَه إذا أماله، وصاره اذا قطعَه. ويقال: صُرْتُ الشيءَ: أمِلتُه، وصُرتُه: قطعَتُه.

قال مكي بن ابي طالب القيسي: «فكل واحد من الكسر والضم في الصاد لغة في الميّل والتقطيع». فالقراءتان بمعنى. وقد قيل: ان الكسر بمعنى «قطّعُهُنَّ» والضم

(٤٠) الحجة في القراءات السبع: ٨١، و البديع في قراءات الثمانية: ٣٥٥، والتذكرة في القراءات: ج٢/ ٣٣٩، و الموضح في تعليل وجوه القراءات السبع: ٣١٢، و النشر في القراءات العشر: ٢/ ٣٣٢، و البدور الزاهرة في القراءات العشر المتواترة: ١٤٢.

بمعنى «أمِلْهُنَّ وضُمَّهُنَّ»(١١).

﴿ فَأَذَنُوا ﴾ [سورة البقرة: ۲۷۹]
 (۲۵ – ۵۷).

بالقصر وفتح الذال أي: فاعلموا ذلك واسمعرو، ومن قرأ بالمد وكسر الذال فمعناه فأعلموا غيركم بذلك.

#### تخريج القراءة:

قرأ حمزة وأبو بكر عن عاصم (فآذِنُوا) مفتوحة الهمزة ممدودة والذال مكسورة، وقرأ الباقون (فَأذَنوا) ساكنة الهمزة مفتوحة الذال (٢٤).

#### التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ (فَأَذَنوا) بالقصر وسكون الهمزة وفتح الذال. جعلها للدلالة على أمر المخاطبين على ترك الربا، أي يعلموا أنفسهم لأنهم المقصودين بالأمر لأن أذِنَ استمع وأذِن به يأذن إذنا إذا علم

(٤١) الكشف عن وجوه القراءات: ١/ ٣١٣، وينظر: معاني القراءات: ٧٨، والحجة في علل القراءات السبع: ٢/ ٢٩٢ - ٢٩٥، و حجة القراءات: ١٤٥، و إتحاف فضلاء البشر: ١٦٣.

(٤٢) كتاب السبعة: ١٩١ -١٩٢، والمبسوط: ١٣٦ -١٣٧، والنشر: ٢٣٦، وإتحاف فضلا البشر: ١٦٥.

به، فإن لم يتعلموا فأيقنوا بحرب من الله ورسوله ﷺ، وأما من قرأ (فآذِنُوا) بالمد وفتح الهمزة وكسر الذال جعلها للدلالة على أمر المخاطبين على إعلام غيرهم بأنكم على حربه لقولك: «آذنت الرجل بكذا» أي أعلمته واختلف العلماء في أيهم ابلغ المد أم القصر، فقال أبو عبيد: «الاختيار القصر لأنه خطاب بالأمر والتحذير، وإذا قال (فآذنوا) بالمد والكسر فكأن المخاطب خارج من التحذير مأمور بتحذير غيره وإعلامه» وقال آخرون: إن المد يتضمن معنى القصر لأنهم إذا أعلموا غيرهم بالحرب من الله ورسوله فقد عَلِموا هم ذلك إن أقاموا على فعل الربا، وليس في علمهم ذلك لأنفسهم دلالة على إعلام غيرهم فالمد أعم وآكد. ونرى دلالة القصر وفتح الذال هي المقصودة من سياق الآيات الكريمة لأن المخاطب هم المسلمون عامة فإذا الخطاب شملهم جميعهم سقطت حجة من قرأ بالمد (٤٣).

(٤٣) ينظر: حجة القراءات: ١٤٨، والكشف عن وجوه القراءات: ١/ ٣١٨.

• ﴿ فَرِهَانٌ ﴾ [سورة البقرة: ٢٨٣] .(oA)

جمع رهن، ومن قرأ فرُهُن بضم الراء الهاء فهو جمع هان فكأنه جمع الجمع.

#### تخريج القراءة:

قــرأ ابن كثير وأبو عمرو (فرُهُن) بضم الراء والهاء، وقرأ الباقون (فَرهان) بالألف مكسورة الراء(١٤).

# التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ (رُهُن) جعلها للدلالة على الجمع، جمع (رهنا) وليفصل بين الرهان في الخيل وبين جمع (رَهن) في غيرها، لأن الخيل لها مكانة عند العرب فأرادو تمييز رهانها فأعطوها الحركية الأثقل وهي الضمة، وهذا الجمع نادر قال الفراء: الرُهُن، جمع الجمع: (رَهن ورِهان ثم رُهُــن) کے تقول ثمرۃ وثِےار وثُـمُـر)، ومن قرأها (فرهان) جعلها للدلالة على الأقيس في العربية أن يجمع (فَعْل) على (فِعال) مثل (بحر وبحار، وعبد وعباد،

(٤٤) المبسوط: ١٣٧، والكشف عن وجوه القراءات: ١/ ٣٢٢و إتحاف فضلاء البشر: . 177

ونعل ونعال، وكلب وكلاب) وجعلها الراغب الأصفهاني مصدرا يختص بها يوضع في الخِطار (١٤٥).

• ﴿ قَرْحٌ ﴾ [سورة آل عمران: ١٤٠] .(V·)

الجراح يقرأ بالفتح والضم بمعنى واحد، وقيل: إن القرح بالفتح: الجراح، وبالضم المها.

# تخريج القراءة:

قرأ عاصم في رواية ابي بكر، وحمزة والكسائي وخلف {قُرْحٌ} بضم القاف هنا وفي آل عمران ايضا الآية ١٧٢، وقرأ الباقون {قَرُحٌ} بفتح القاف فيهما. (٢١) وقد رسمت في المصحف الشريف {قَرْحٌ} بفتح القاف فيهما.

# التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ بضم القاف {قُرْحٌ} جعل دلالتها على أنَّها ألهُ الجرَاحات.

- (٤٥) ينظر: كتاب السبعة: ١٩٤، وحجة القراءات: ١٥٢، والكشف عن وجوه القراءات: ٣٢٢، والمفردات: ٢٠٤.
- (٤٦) المبسوط: ١٤٧، و التذكرة: ٢/ ٥٩٩، و الكتاب الوجيز: ٢٢٨، و الكافي: ٢٣٢، و الإقناع في القراءات السبع: ٢/ ٦٢٢.



747

وحجة من قرأ بفتح القاف {قَـرُحٌ} على أنها الجـرَاحات بعينها.

ولا شك أن الذهنيات أرقى من الماديات فالألم اشد وقعا في النفس من الأثر الظاهر على الجسم لذلك أعطيت له الضمة التي هي أثقل من الفتحة وأولى في التعبر عنه (٧٤).

وقد ساوى الزجاج بين المعنيين فقال: (وهما عند اهل اللغة بمعنى واحد، ومعناه الجراحُ وألمُها، يقال: قد قرحَ يقرَّحُ قرَّحا وأصابه قرَّحُ)(٤٨).

• ﴿ أَن يَغُلُ ﴾ [سورة آل عمران: ١٦١] (٧١).

قرأ أكثر القراء: يغل بضم الياء وفتح الغين، ومعناه: يخان هذا هو الأولى. وقال الفراء معنى يغل: يخون. وقال ابن قتيبة: لو كان المراد هذا المعنى لقيل: يغلل كما يقال: يفسق ويخون ويفجر ونحوه. وقرأ

بعض القراء (أن يَغُلَّ) بفتح الياء وضم الغين، معناه: أي يخون في الغنائم.

#### تخريج القراءة:

قرأ ابن كثير وابو عمرو وعاصم النين. وقرأ الن يَغُلُل بفتح الياء وضم الغين. وقرأ الباقون (ان يُغَلَّل بضم الياء وفتح الغين (٤٩).

# التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ {أنْ يَعُلّ } بفتح الياء وضم الغين جاء به على المعنى، أي: ما كان لنبي أن يَخُونَ أُمَّتهُ. وانه قد نفى الغلول عن النبي، وأضاف الفعل إليه، ونفاه عنه أن يفعله، وقد ثبت أن الغلول وقع من غيره، فلا يَحْسُن أن ينفي الغلول عن غيره، لأنه أمر قد وقع.

فالمعنى: ما كان لنبي أن يخون من معه في الغنيمة.

وحجة من قرأ {أنْ يُغلَل} بضم الياء وفتح الغين، فهو على وجهين، احدهما: ما كان لنبي أن يعَنلُكَ أصحابه: أي:

(٤٩) المبسوط: ١٤٨ –١٤٩، و التذكرة: ٢/ ٣٦٥ –٣٦٥، و الكافي: ٣٣٤، و الإقناع: ٢/ ٣٦٣، و النشر: ٢/ ٣٤٣، و المكرر فيها تواتر من القراءات السبع وتحرر: ٢٧.



<sup>(</sup>٤٧) معاني القراءات: ١١٠، والحجة في علل القراءات السبع: ٢/ ٣٨٥، و الكشف: ١/ ٣٥٦، و إتحاف فضلاء البشر: ١٧٩.

<sup>(</sup>٤٨) معاني القرآن وإعرابه: ١/ ٤٧٠.

747

يخونوه. والثاني: أن يكون (يُغلَّ) بمعنى: يُخوَّن، والمعنى: ما كان لنبي أن يُخوَّن، أي: يُنسب إلى الخيانة (٥٠).

قال مكى: (والاختيار ضم الياء، لأن عليه أكثر القراء، ولأن فيه تنزيها للنبي وتعظيما له، أن يكون احد من أمَّته نسب إليه الغلول، بل هم المخطئون المذنبون)(١٥).

ونؤيد ما ذهب إليه مكى وهي قراءة الضم لأن فيها تنزيها للرسول الكريم على الله ولا نتفق معه في قوله: «أن يكون احد من أمته نسب إليه الغلول» لأن هناك من أصحابه من اتهمه بالخيانة في تقسيم الغنائم.

• ﴿ أُحْصِنَّ ﴾ [سورة النساء: ٢٥] **(ΛΛ)**.

أي: زوجن، ومن قرأ أحصن بفتح

(٥٠) معانى القرآن واعرابه: ١/ ٤٨٤ -٤٨٤، و معانى القراءات: ١١٢، والحجة: ٩١، و الحجة في علل القراءات السبع: ٢/ ٣٩٦، والكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الاقاويل في وجوه التأويل: ١/ ٤٧٥، والجامع لاحكام القرآن: ٤/ ٢٥٥، والبحر المحيط: ٣/ ١٠١.

(٥١) الكشف: ١/ ٣٦٤.

الهمزة والصاد، فمعناه أسلمن.

## تخريج القراءة:

قرأ أبو جعفر ونافع وابن كثير وأبو عمرو وابن عامر، وحفص عن عاصم، ويعقوب (فإذا أُحْصِنً) بضم الألف وكسر الصاد، وقرأ عاصم برواية أبي بكر، وحمزة والكسائي وخلف (فإذا أُحْصَنَّ) بفتح الألف والصاد (٢٥).

# التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ (أُحصِن) بناها للمفعول وجعل دلالتها أن الـزوج هو المحصن لهن ومعناه: «فإذا أحصنهن أزواجهن» وأما من قرأ (أَحصَنَّ) فبناها للفاعل أي هن اللواتي أحصن فروجهن وأزواجهن بالعفاف أو بالإسلام.

• ﴿ شَنَانُ قَوْمٍ ﴾ [سورة المائدة: ٢] .(**4**V)

أى: بغض قوم يقال: شنئ يشنأ شنآنا وقرأت القراء بفتح النون وإسكانها،

(٥٢) كتاب السبعة: ٢٣٠، ، والحجة في القراءات السبع: ١٢٢، و المبسوط: ١٥٧، والكشف عن وجوه القراءات: ٣٨٥، والتبصرة في القراءات: ١٨٠، وإتحاف فضلاء البشر: .119

749

فقال البصريون: هو بالفتح بمعنى بغض قوم، وبالإسكان بمعنى: بغيض قوم، وقال الكوفيون: هما معا مصدران. وقد أجاز سيبويه إذا كان الإسكان أن يكون مصدرا ولم يجز أبو حاتم ذلك لكن جعله اسم صفة. وحكى أبو زيد عن العرب، رجل شنآن وامرأة شنآى كغضبان وغضبي.

## تخريج القراءة:

قرأ ابن عامر ونافع في رواية إسهاعيل، وعاصم في رواية أبي بكر (شنئان قوم) ساكنة النون الأولى وكذلك ما بعده، وقرأ الباقون (شَنَئَان) بفتح النون في الحرفين (٥٣).

#### التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ (شنئان) بالفتح جعل دلالتها: لا يكسبنكم بغض قوم الاعتداء فهو

(٥٣) كتاب السبعة: ٢٤٢، والمبسوط: ١٦١، والإقـنـاع: ٢/ ٤٣٤، والكشف عن وجـوه الـقراءات: ١/ ٤٠٤، والتبصرة في القراءات المعشر: ١/ ٤٠٤، وإرشاد المبتدي وتذكرة المنتهي: ١٨١، والكنز في القراءات العشر: ١٤٩، وايضاح الرموز ومفتاح الكنوز: ١٤٩، وايضاح الرموز عاصم: ١٤٩.

مصدر، ومن قرأ (شنئان) بالسكون جعل دلالتها بغيض قوم وهي هنا صفة لأن صيغة (فَعْلان) من أبنية الصفات المشبهة باسم الفاعل مؤنثه (فَعْلى) ويدل على الخلو والامتلاء بالوصف إلى الحد الأقصى كما يدل على الحدوث والطروء، وحرارة الباطن. نحو جوعان وشبعان وضعفان وعطشان، ويدل على الحالة النفسية كغضبان ولهفان (١٠٥).

# ﴿ وَخَرَقُوا ﴾ [سورة الأنعام: ١٠٠] (١١٨).

بتخفيف الراء افتعلوا ذلك واختلقوه كذبا وإفكا، وقرأ نافع في السبع بتشديد الراء ومعناه فعلوا مرة بعد أخرى وقيل هو بمعنى الأول سواء. ويروى أن ابن عباس قرأها (وَحَرَّ فُوا) بحاء غير معجمة وتشديد الراء وفاء بعدها ومعناه افتعلوا مالا أصل له.

#### تخريج القراءة:

(٥٤) ينظر: أدب الكاتب: ٦٠١، و الحجة في القراءات السبع: ١٢٨، والكشف عن وجوه القراءات: ١/ ٤٠٤، والمفردات: ٢٦٧ والقاري والدرس الدلالي في كتابه مرقاة المفاتيح: ١٢٩.



قـرأ نافع وأبـو جعفر (وخَـرَّقُـوا) بتشديد الراء للتكثير أي: مرة بعد مرة، مثل قتَل وقتَّل، وقـرأ الباقون (وخَرَقوا) بالتخفيف، بمعنى: الاختلاق، يقال: خلق الإفك خرقه واختلقه وافتراه وافتعله: بمعنى: كذب (٥٥).

# التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ بالتشديد (خرّقوا) جعل دلالتها للتكثير أي يخلقون الكذب مرة بعد أخرى والتخرّق لغة في التخلّق من الكذب. ومن قرأها بالتخفيف (خرَقُوا) أراد أنهم افتعلوا ما لا أصل له واختلقوه كذبا مرة واحـدة أي دون إرادة التكثير والمبالغة التي أعطاها التشديد.

وذكرت المصادر أن قراءة ابن عباس وابن عمر الله (وحَرَفوا) بالحاء المهملة والفاء وشدد ابن عمر الراء، وخففها ابن عباس بمعنى: وزوروا له أولادا، لأن المزوّر محرّف مغير الحق إلى الباطل.

وقال ابن جني: وهو أيضا معني

قراءة الجماعة (وخَرَقُوا) بالخاء والقاف، ومعنى الجميع: كذبوا(٢٥).

• ﴿ قُبُلًا ﴾ [سورة الأنعام: ١١١] (11--119).

من قرأه بكسر القاف وفتح الباء فمعناه معاينة، وقيل معناه استينافا، ومن قرأ (قُبُلا) بضم القاف والباء فمعناه أصناف وواحده قبيل، وقيل: معناه كفلاء كقوله تعالى: ﴿ أَوْ تُسْقِطُ ٱلسَّمَآءَ كُمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَأْتِي بِٱللَّهِ وَٱلْمَلَيْكِ فَيِيلًا ﴾ [سورة الإسراء: .[97

#### تخريج القراءة:

قرأ ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب بضم القاف والباء، وفي [سورة الكهف الآية ٥٥) "أو يأتيهم العذابُ قِبَلا" كسر القاف وفتح الباء.

وقرأ أبـو جعفر ها هنا (قِبَلا) بكسر القاف وفتح الباء، وفي الكهف (قُبُلا) بضم القاف والباء، و قرأ نافع وابن

(٥٦) ينظر: مختصر في شواذ القراءات: ٣٩، والمحتسب: ١/ ٢٢٤، والكشاف: ٢/ ٤١، والبحر المحيط: ٤/ ١٩٤.

(٥٥) كتاب السبعة: ٢٦٤، والكشف: ١/ ٤٤٣، وحجة القراءات: ٢٦٤، والنشر: ٢/ ٢٦١، وإتحاف فضلاء البشر: ٢١٤.

حشرنا عليهم كل شيء فقابلهم (۸۰).

• ﴿ بُشُرُّا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ﴾ [سورة الأعراف: ٥٧] (١٣٠ - ١٣١).

الرحمة ههنا: المطر سهاه بذلك لأنه يكون برحمته. و(بُشْرَا) فيه أربعة قراءات كلها في السبع. منهم من يقرأها بضم النون والشين وهو جمع نشور الذي يراد به مفعول كركوب بمعنى: مركوب كأن الله أحياها لتأتى بالمطر.

وقد قيل: إنها جمع ناشر كقاتل وقتل ومنهم من قرأ نشرا بضم النون وإسكان الشين وهي بمعنى الأولى إلا أن الشين سكنت تخفيفها كها يقال رسُل ورسُل وكتُب وكتُب ومنهم من قرأها بفتح النون وإسكان الشين وهو مصدر نشر ينشر ونشر الشيء ما تفرق منه.

قيل للقوم المتفرقين نشر ويقال: اللهم اضمم لي نشري أي: ما تفرق من أمري، ومنهم من قرأها بالباء مضمومة وإسكان الشين أراد ضم الشين ثم أسكنها تخفيفا

(٥٨) ينظر: الحجة في القراءات السبع: ١٤٨، و حجة القراءات: ٢٦٧ -٢٦٨، ومختار الصحاح: ٥٢٠. عامر في السورتين (قِبَلا) بكسر القاف وفتح الباء. وقرأ عاصم وحمزة والكسائي وخلف في الموضعين (قُبُلا) بضم القاف والباء(٥٧).

# التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ (قبالا) جعل دلالتها: المقابلة والعيان، ومن دلالات هذه الصيغة: الطاقة قيل: مالي به قبال، أي طاقة. وقيل أيضا: لي قبل فلان حق أي عنده. ومن قرأها (قبالا) بضمتين جعلها جمع (قبيل) ومعناها هو: وحشرنا عليهم كل شيء قبيلا قبيلا أي جماعة جماعة. قال الزجاج: ويجوز أن يكون: «قبالا» جمع (قبيل) ومعناه الكفيل، فيكون المعنى: لو حشرنا عليهم كل شيء عليهم كل شيء فتكفل لهم بصحة ما يقول ما كانوا ليؤمنوا.

وقال الفراء: ويجوز أن يكون «قُبْلا» من قبل وجوههم أي ما يقابلهم، لأن القُبُل خلاف الدُبُر فيكون المعنى: لو



المدد الماديد والثارثون - خريف (١٧٠ ٢م – ٢٩٤١هـ) المحدد الماديد والثارثون - خريف (١٧٠ ٢م – ٢٩٤١هـ)

727

وهو جمع بشير يقال فعيل وفعل كما يقال فاعل وفعل، وقد يمكن في هذه القراءة التي بالباء أن يكون اسما ولا يكون جمعا ويكون المراد أنه طليعة ومتقدم بين يدي المطر ومنه تباشير الصبح أوائله ومقدماته.

# تخريج القراءة:

قرأ أبو جعفر ونافع وابن كثير وأبو عمرو ويعقوب (نُشُرا) بضم النون والشين حيث كان. وقرأ حمزة والكسائي وخلف (الريح نَـشْرا) بفتح النـون وسكـون الشين، وقرأ عاصم (الرياح بُشرا) بالياء وسكون الشين (١٩٥).

## التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأها بالباء المضمومة (بُشرا) جعل دلالتها جمع بشير لأن الرياح تبشر بالمطر واحتج بقوله تعالى: ﴿ يُرْسِلَ ٱلرِّيَاحَ مُبَشِّرَتِ ﴾ [سورة الروم: ٤٦] وعنده أصل الشين الضم ولكن أسكنت تخفيفا كرسول ورسُل.

(٥٩) كتاب السبعة: ٢٨٣، والمبسوط: ١٨١، والتبصرة في القراءات: ٢٠٣، والإقناع: ٧٦٤، والنشر في القراءات العشر: ٢٧١، وإيضاح الرموز ومفتاح الكنوز: ٣٩٧.

من قرأ (نُشُرا) بضم النون والشين جعل دلالتها على جمع نشور، ونشور بمعنى ناشر أي فعلول بمعنى فاعل، وناشر معناه محيي كطهور بمعنى طاهر بمعنى: جعل الريح ناشرة للأرض أي محيية لها لأنها تأتي بالمطر الذي يكون النبات به، ويمكن أن تكون نُشُرا جمع مفعول، كركوب بمعنى مركوب وتكون مفعول، كركوب بمعنى مركوب وتكون دلالة القراءة أن الله تعالى أحيا الريح لتأتي بين يدي رحمته فهي ريح منشورة: أي مياه و حكى أبو زيد: قد أنشر الله الريح انتشارا إذا بعثها.

ومن قرأ (نُشْرا) بضم النون وإسكان الشين فحجته كالحجة فيها قبله إلا أن أسكن الشين للخفة كرسول ورسل، وكتاب وكتب، والضم هو الأصل في ذلك كله.

ومن قرأ (نَشْرا) بفتح النون وإسكان الشين جعلها مصدرا وأعمل فيها معنى ما قبلها على تقدير: هو الذي أنشر الرياح نشرا، وقد قيل: في تفسيرها أنها خلاف الطي فكأن الريح في سكونها

مطوية ثم ترسل من سكونها فتكون كالمتفتحة، وقد فسره أبو عبيد بمعنى متفرقة في وجوهها أي تهب في كل وجه لجمع السحاب الممطرة (٢٠٠).

• ﴿ يُلْحِدُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٨٠] (١٣٨).

أي يجورون، وقرئ (يَلْحَدون) بفتح الياء والحاء أي: يميلون، وقيل: هي لغة في لحد يقال ألحد إلحادا ولحد لحدا بمعنى واحد. وقال بعض المفسرين يلحدون في أسهائه من تسميتهم اللات من الله، والعزى من العزيز.

#### تخريج القراءة:

قرأ حمزة (يَـلْـحَـدون) بفتح الياء والحـاء، وقرأ الباقون بضم الياء وكسر الحاء (۲۱).

#### التوجيه الدلالي للقراءة:

من قـــرأ (يُلْحِدون) جعل دلالتها: يجورون ويعرضون عن الحق في أسمائه

(٦٠) ينظر: الحجة في القراءات السبع: ١٥٧، والكشف الـقـراءات: ١/ ٤٦٥ -٢٦٤، ومختار الصحاح: ١٩٥٩.

(٦١) المبسوط: ١٨٦ –١٨٧، والمفردات ٤٤٨، وإتحاف فضلاء البشر: ٢٣٣.

سبحانه وتعالى وهو: اشتقاقهم اللات من الله، والعُزَى من العزيز ودليل من قرأ بالرفع قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ قِرأ بالرفع قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِالْحَادِمِ ﴾ [سورة الحبج: ٢٥] أي باعترض. ومن قرأ بفتح الياء والحاء (يَلْحَدون) جعل دلالتها: يميلون ولا يستقيمون مأخوذة من لحد القبر لأنه يهال بحفرة إلى جانبه بخلاف الضريح فإنه يحفر في وسطه باستقامة (١٢).

﴿ مُرْدِفِينَ ﴾ [سورة الأنفال: ٩]
 (١٤١).

أي: رادفين يقال: ردفته وأردفته إذا جئت بعده، ومن قرأها بفتح الدال فهو اسم مفعول من الرباعي أردفهم بغيرهم.

#### تخريج القراءة:

قرأ أبو جعفر ونافع ويعقوب (مُرْدَفين) بفتح الدال، وقرأ الباقون بكسر

(٦٢) كتاب السبعة: ٥٤٨، والحجة في السقراءات السبع: ١٦٧، وحجة السقراءات: ٣٠٣، والكتاب الوجيز: ٥٨، والإقناع: ٢/ ٢٥١، والنشر: ٢/ ٢٧٣.



الدال(۲۳).

#### التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ بكسر الدال (مُرْدِفين) جعل الفعل للملائكة فأتى بصيغة اسم الفاعل من أردف، ومن قرأ بفتح الدال (مُرْدَفين) جعل الفعل لله تعالى فأتى بصيغة اسم المفعول من (أردف)، أي بعثهم على آثار من تقدمهم والعرب تقول: أرْدَفْتُ الرجل: أركبتهُ عل قطاة دابتي خلفي، وردِفته: إذا ركِبتُ خَلْفَهُ (۲٤).

• ﴿ مِّن وَلَنيَتِهِم ﴾ [سورة الأنفال: ٧٧] (121).

قرأت القراء بفتح الـواو وكسرها فمعناها بالفتـــح النصرة، وبالكسـر: الإمارة مصدر وليت ولاية وقيل هما لغتان بمعنى واحد.

#### تخريج القراءة:

- (٦٣) كتاب السبعة: ٣٠٤، والمبسوط: ١٨٩، والإقناع: ٢/ ٢٥٤، والنشر في القراءات العشر: ٢٧٥.
- (٦٤) ينظر: الحجة في القراءات السبع: ١٦٩، وحجة القراءات: ٣٠٧، ومختار الصحاح: ٠٤٠، وإتحاف فضلاء البشر: ٢٣٦.

قرأ حمزة وحده (ولايتهم) بكسر الواو، وقرأ الباقون (وَلايتهم) بفتح الو او <sup>(۲۵)</sup>.

## التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ بفتح الواو جعل دلالتها ولاية الدين، وقيل: النصرة وقيل: هي بالفتح مصدر. ومن قرأ بكسر الواو جعل دلالتها، ولاية الإمرة، أي السلطان قيل: هي بالكسر اسم. وقيل هما لغتان، والفتح أقر ب<sup>(۲۲)</sup>.

• ﴿ قِطُعًا ﴾ [سورة يونس: ٢٧] (170).

هو جمع قطعة، ومن قرأ بإسكان الطاء فأراد اسم الشيء المقطوع وجمعه أقطاع، وهو مثل الحمل، فإن أردت المصدر في أمثالها فتحت الأول.

تخريج القراءة:

قـــرأ ابن كثير والكسائي ويعقوب

(٦٥) السبعة: ٩٠٩، والمبسوط: ١٩٢، والكنز في القراءات العشر: ١٦٧

(٦٦) الحجة في القراءات: ١٧٠، والكشف عن وجوه القراءات: ٤٩٧، والنشر في القراءات العشر ٢٧٧، وإتحاف فضلاء البشر: ٢٣٩.



7 2 2

(قِطْعا) ساكنــــة الطاء، وقرأ الباقون نصير (بادِ (قِطَعا) بفتح الطاء جمع قطعة (١٧). بعد الدال.

التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ بإسكان الطاء جعل دلالتها على وجهين: أحدهما، أن تجمع قِطْعة: قِطْعا، كها تقول في: سِدْرةٍ وسِدْر، والشاني: إن شئت جعلت (القِطْعَ) واحدا، تريد ظلمة من الليل أو بقية من سواد الليل. ومن قرأ بفتح الطاء جعلها جمع قطعة على التكسير، مثل: خِرْقَة وخِرَق. وفيه معنى المبالغة في سواد وجوه الكفار(١٨٠).

﴿ بَادِیَ ٱلرَّأْیِ ﴾ [سورة هود: ۲۷]
 (۱۷۰).

أي: ظاهره ومن القراء من همزه فجعله بمعنى أول.

تخريج القراءة:

قـــرأ ابو عمرو والكسائي برواية

(٦٧) المبسوط: ١٩٩ -٢٠٠، والإقناع: ٢/ ٦٦١، والنشر: ٢/ ٢٨٣.

(٦٨) كتاب السبعة: ٣٢٥، والحجة في القراءات السبع: ١٨١، والكشف: ١/ ٥١٧، و حجة القراءات ٣٣٠، وإتحاف فضلاء البشر: ٢٤٨.

نصير {بَادِئَ الرَّأْي} بهمزة مفتوحــة بعد الدال. وقرأ الباقون {بَادِيَ} بياء مفتوحة بعد الدال بغير همز (١٩).

وقد رسمت في المصحف الشريف {بَادِيَ} بغير همز.

# التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ (بادئ) بالهمز جعل دلالته من الابتداء، أي: ابتداء الرأي، أي اتبعوك ابتداء الرأي ولم يتدبروا ما قلت ولم يتُفكروا فيه، ولو تفكروا وتدبروا لم يتبعوك.

و من قرأ (بادي) من غير همز، أنه جعل دلالته من الظاهر «بكا يبُدُو» إذا ظهر، ويكون التفسير في هذه القراءة على ضربين، احدهما: أن يكون اتبعوك في الظاهر وباطنهم على خلاف ذلك، أي: أنهم اظهروا الإسلام وأبطنوا الكفر. والثاني: أن يكون اتبعوك في ظاهر الرأي ولم يتدَّبروا ما قلت ولم يتُفكروا فيه (۱۷).

- (٦٩) كتاب السبعة: ٣٣٢، و المبسوط: ٢٠٣، و التذكرة: ٢/ ٤٥٧، التبصرة في القراءات: ٢٢٢، و الكافي: ٢٨٦، و الإقناع: ٢/
- (٧٠) معاني القرآن للأخفش: ٢/ ١٠، و معاني



(A) ET 9

7 2 7

﴿ بَحُرْنِهَا ﴾ [سورة هود: ١٤]
 (١٧١).

أي: إجراؤها، ومن قرأ بفتح الميم فمعناه جريها.

#### تخريج القراءة:

قرأ حمزة والكسائي، وعاصم في رواية حفص وخلف (بجُرِيها) بفتح الميم وكسر الراء على الإمالة. وقرأ الباقون (مجُراها) بضم الميم (٧٠).

#### التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ بفتح الميم أراد المصدر من قولك: جَرَت السفينة بَخْرَى، ودلالتها هي: بسم الله حين تجري. ومن قرأ بضم الميم أراد المصدر من قولك: أجْرى يُجْرِي بخُرًى، ودلالتها: بالله إجراؤها(٧٢).

القرآن وإعرابه: ٣/ ٤٧، و الكشف: ١/ ٥٢٦ - ٥٢٧، و الموضح: ٧٦٧، ومجمع البيان: ٥/ ١٥٣، و روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني: ٢/ ٤٤٢.

(۷۱) المبسوط: ۲۰۶، وكتاب الوجيز: ۳۱۲، والنشر: ۲۸۸.

(۷۲) كتاب السبعة: ٣٣٣، والحجة في السقراءات السبع: ١٨٧، وحجة القراءات: ٣٣٩-٣٤، وإتحاف فضلاء البشر: ٢٥٦.

• ﴿ يَرْتَعُ ﴾ [سورة يوسف: ١٢] (١٧٦).

بكسر العين نتحارس، ومن قرأ بإسكان العين معناه نأكل.

#### تخريج القراءة:

قرأ أبو جعفر ونافع (يرتع) بالياء وكسر العين، قرأ يعقوب برواية روح وزيد (نرْتَعْ) بالنون وجزم العين (٣٣).

# التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ بكسر العين (نرتع) جعل دلالتها من الرعي، أي: يرعى ماشيته ويرعى المال كها يرعاه الراعي، وهو يفتعل من الرعاية تقول: (ارتعى القوم) إذا تحارسوا ورعى بعضهم بعضا وحفظ بعضهم بعضا. يقال رعاك الله أي حفظك، والأصل (نرتعي) فسقطت الياء للجزم لأنه جواب الأمر.

ومن قرأ بإسكان العين جعل دلالتها الأكل، أي يأكل معنا، يقال: رتعتِ الإبل وأنا أرتعْتُها: إذا تركتها ترعى كيف شاءت. وكذلك الإنسان يقال:

(۷۳) كتاب السبعة: ۳٤٥ -٣٤٦، والمبسوط: ۲۰۹، والكنز في القراءات العشر: ۱۷٦. عامر (هِئْتُ) بالهمز (٥٠).

## التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ (هِيْتَ) جعل دلالتها (أَقْبِل)، ومن قرأ (هَيْتَ) بفتح الهاء والتاء وياء ساكنة، جعل دلالتها هي: هَلُمَّ وتعال وأقْبِل إلى ما أدعوك إليه، ومن قرأ (هِئْتُ) بالهمز من الهيئة، كأنها قالت: تهيأت لك (٢٦).

﴿ شَغَفَهَا ﴾ [سورة يوسف: ۳۰]
 (۱۷۸).

أي: بلغ حبه شغاف قلبها، والشغاف حجاب القلب، وقيل: حبة القلب وقسرئ في غير السبع شعفها بالعين أي: فتنها.

#### تخريج القراءة:

قرأ ابن محيصن والحسن (قد شعفها) بالعين غير المعجمة. وقرأ الباقون (قد شغفها) بالغين. وقرأ أبو الرجاء (قد شعفها) و (شغفها) بكسر العين

(۷۵) المبسوط: ۲۰۹، والتيسير: ۱۲۸، وتحبير التيسير: ۱۲۷.

(٧٦) كتاب السبعة: ٣٤٧، والحجة في القراءات السبع: ١٩٤، وحجة القراءات ٥٩٠٠، والنشر: ٢/ ٣٩٢.

رتع يرتع رتعا فهو راتع. وعلامة الجزم سكون العين في هذه القراءة، وإنها انجزم لأنه جواب الأمر، المعنى (أرسله، إن ترسله يرتَعْ ويلعبْ) (١٧٤).

﴿ هَيْتُ لَك ﴾ [سورة يوسف: ۲۳] (۱۷۷ – ۱۷۸).

قرأته القراء على أنحاء مع ترك الهمز، فمن وقرأته أيضا على أنحاء مع الهمز، فمن ترك فيه الهمز، فمعناه هلم لك، ومنه يقال: هيت فلان بفلان إذا دعاه وصاح به، ويكون معنى قوله لك في الآية: تبيين كأنه قال: إرادتي بهذا لك، ومثله: سقيا لك، وأما من قرأ بالهمز فمعناه: تهيأت لك.

#### تخريج القراءة:

قرأ نافع وأبو جعفر وابن ذكوان عن ابن عامر (هِيْتَ) بكسر الهاء، وياء ساكنة، وفتح التاء. وقرأ أبو عمرو وعاصم وحمزة والكسائي ويعقوب وخلف (هَيْتَ) بفتح الهاء والتاء وياء ساكنة، وقرأ هشام عن ابن

<sup>(</sup>٧٤) كتاب السبعة: ٣٤٥، والكشف عن وجوه القراءات: ٢/ ٦ -٧، حجة القراءات: ٣٥٦.

والغين والشين معا(٧٧).

#### التوجيه الدلالي للقراءة:

من قررأ (شغفها) بالغين المعجمة جعل دلالتها: أن حبه خرّق شغاف قلبها، وهو غلافة، فوصل إلى قلبها. ومن قرأ (شعفها) بالعين جعل دلالتها: أن حبه وصل إلى قلبها، فكاد يحرقه لحدته. وأصله من البعر يُهْنَأ بالقطران فيصل ذلك إلى قلبه. قال امرؤ القيس:

# أيقتلنى وقد شَعَفْتُ فؤادها

كما شَعَفَ المهنوءةَ الرجلُ الطالي(٧٨). ونرى أن الدلالتين مطلوبتان فكل واحدة منهم هي سبب للأخرى.

 ﴿ مِّن قَطِرَانِ ﴾ [سورة إبراهيم: ٥٠] (191).

هو ما تطلي به الإبل، ومن قرأ "من قطران" فمعناه من نحاس قد بلغ منتهى

#### تخريج القراءة:

قـرأ الجمهور "قَطِرَانٍ" بفتح القاف

(۷۷) شواذ القراءات: ۲۸٤، وإيضاح الرموز: ٥٥٩، وإتحاف فضلاء البشر: ٢٦٤.

(٧٨) معاني القرآن للفراء: ٢/ ٤٢، والمحتسب: . TT9 /1

والراء وكسر الطاء. وقرأ ابن عباس، وسعيد بن جبير، والحسن، وابن سيرين، وقتادة وغيرهم "مِنْ قِطْرِآنٍ" منوّنتين على کلمتین <sup>(۷۹)</sup>.

#### التوجيه الدلالي للقراءة:

القطران فيه ثلاث لغات: قَطِران على وزن فَعِلان، وقَطْرَان، وقِطْرَان بفتح القاف وكسرها مع إسكان الطاء، ومن قرأ (قطِرَانٍ) جعل دلالتها: ما تطلى به الإبل والذي هو الهناء مأخوذ من هنأت الناقة إذا طليتها بالقطران، وهي تستلذه حتى يكاد يغشى عليها، فجعل سبحانه القطران لباسا ليزيد في حر النار عليهم فيكون ما يتوقى به العذاب عذابا، ومن قرأ (قِطْرآنٍ) منوّنتين على كلمتين جعل دلالتها: من نحاس قد بلغ منتهى الحرارة، لأن (القِطْر) الصُّفْر والنحاس، وهو أيضا الفِلزُّ، والصَّاد ومنه قدور الصاد أي قدور الصفر، والآني الذي قد أني وأدرك، وهو المتناهي حره (۸۰).

(٧٩) المبسوط: ٢١٨، وغريب القرآن ١٥٧، ومختصر في شواذ القراءات: ٧٠.

(۸۰) جامع البيان عن تأويل آي القرآن: ١٣/ ١٦٧، والمحتسب: ١/ ٣٣٧ -٣٣٧،



• ﴿ شُكِّرَتُ أَبْصَدُونَا ﴾ [سورة الحجر: 10] (١٩٣).

أي: غشيت وسدت، ومن قرأها بالتخفيف فمعناها سحرت.

#### تخريج القراءة:

قرأ ابن كثير والحسن وحدهما (سُكِرَتْ) بتخفيف الكاف، وقرأ الباقون (سُكِّرَتْ) مشددة الكاف (۱۸).

#### التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ (سُكِرَتْ) بتخفيف الكاف جعل دلالتها: سُحِرت وحُبِست. ووقفت. والعرب تقول (سكرت الريح) إذا سكنت فكأنها حبست، وسَكَرْتُ الماء في النهر: إذا وقفته. فكأن دلالة (سُكِرَتْ أَبِصارنا) نفذ نورها ولا تدرك الأشياء على حقيقتها فكأنها حبست ووقفت. ومن قرأ (سُكِّرَتْ) بتشديد الكاف، جعل دلالتها غُشِّيَتْ فغطيت، وقيل: سُدَّتْ،

والكشاف: ٢/ ٣٨٤ -٣٨٥، و التبيان: ٢/ ٧١، والجامع لأحكام القرآن: ٩/ ٣٨٥.

(٨١) المبسوط: ٢٢٠، والمحتسب: ٢/ ٣، ومختار الصحاح: ٣٠٦، وإتحاف فضلاء البشر: ٢٧٤.

وحجتهم في التشديد أن الفعل أُسند إلى الجماعة، وهو قوله: «سُكِّرَتْ أَبْصَرُنَا» والتشديد مع الجمع أولى(٨٢).

﴿ أَمَرْنَا مُتَرَفِهَا ﴾ [سورة الإسراء: ١٦]
 (٢٠٢ – ٢٠٢).

أي: كثرنا، وآمرنا بمد الهمزة لغة فيها على تقدير فعل وأفعل وقد قرئ بها، يقال: أمر بنو فلان يأمرون أمرا إذا كثروا ومن أهل التفسير من يرى أن أمرنا مترفيها من الأمر أي: أمرناهم بالطاعة فإذا فسقوا حق عليهم القول. وقد قرأ في غير السبع أمّرنا بتشديد الميم أي: جعلناهم أمراء و(مترفيها) أي: الذين نعموا في غير طاعة الله حتى بطروا.

#### تخريج القراءة:

قرأ يعقوب وخارجة عن نافع {آمرٌنا} بألفين ممدودة. وروي عن ابن كثير مثله. وقرأ الباقون {أمرٌنا} بتخفيف الميم وقصر الألف. وروي عن أبي عمرو اله كان يقرأ {أمرَّنا} بتشديد الميم (٨٣).

(۸۳) كتاب السبعة: ۳۷۹، و المبسوط: ۲۲۸،

<sup>(</sup>۸۲) الحجة في القراءات لابن خالويه: ٢٠٦، والمحتسب: ٢/ ٣، وحجة الـقـراءات: ٣٨٢.

# التوجيه الدلالي للقراءة:

من قرأ {أمَرْنَا} بتخفيف الميم وقصر الألف، جعل دلالتها على وجهين:

أحدهما: أمرناهم بالطاعة ففسقوا فحق عليهم العذاب، وهو كقولك: أَمَرتُكُ فعصيتني، فقـــد عُلِمَ أن المعصية مخالفة للأمر. وكذلك الفسق مخالفة أمر الله تعالى.

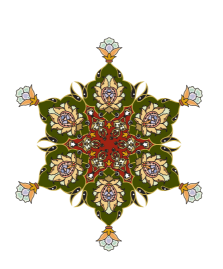
والوجه الثانى: أن {أمرْنا} بمعنى كشَّرنا مترفيها، يقال: أمرهم الله، أي: كَتُرَّهِم، ومنه قول النبي الله الخيرُ الحَيْرُ المَال سِكَّة مَأْبُورَة ومَهْرَة مَأْمُورة) أي: مُكَثِّرة. ويقال: أمرَ بنو فلان يأمُرُون: اذا كثروا.

والتذكرة: ٢/ ٤٩٨، والنشر: ٢/ ٣٠٦، و إتحاف فضلاء البشر: ٢٨٢..

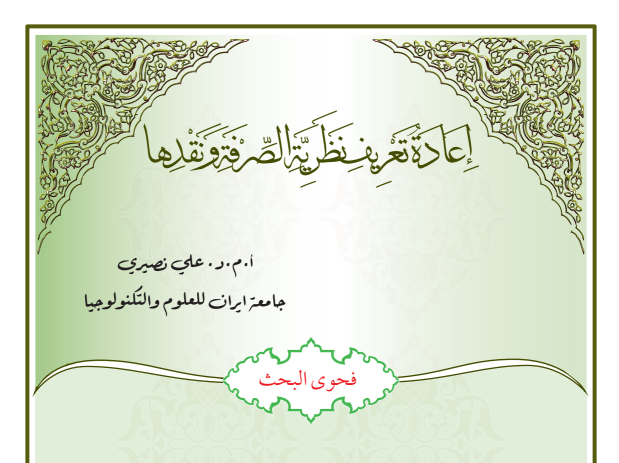
ومن قرأ {آمَرْنَا} بمد الهمزة، جعل دلالتها: أكثرنا، آمَرَ الله مَا لَهُ فأمرَ يَأْمُرُ. وكان أبو عبيدة يقول: أمَرَ الله ما لـه وآمره بمعنى واحد. وقوله تعالى ﴿ أَمَرْنَا مُتَرَفِهَا ﴾ يصلح أن يكون في كثرة عدد المترفين، أو في كثرة حُرُوثهم وأموالهم.

وحجة من قرأ {أُمَّرْنَا} بتشديد الميم، جعل دلالتها: سَلَطْنَا مُتْرَفيها، أي: جعلنا لهم إمرة وسلطانا (١٤).

(٨٤) معاني القرآن وإعرابه: ٣/ ٢٣١ -٢٣٢، و الحجة في القراءات السبع: ٢١٤، ومعاني القراءات: ٢٥٣ -٢٥٤، و الكشاف: ٢/ ٤٤٢، و مجمع البيان: ٦/ ٤٥، والجامع لأحكام القرآن: ١٠/ ٢٣٢، و البحر المحيط: ٦/ ٢٠.







قام هـــذا البحث، بعد تبيين المناهج المختلفة حول نظرية الصّرفة، بدراسة مجالين لقبول النظرية، أي حصر إعجاز القرآن الكريم في الجوانب الظاهرية، وعــدم الاكتراث لحدود تحدي القرآن، ومن ثم بتحليل حجج المعارضين، (أي المدافعين عن الصّرفة).

وفي الختام دافع الباحث عن أدلة المخالفين للصرفة والتي أهمها: دلالة آيات التحدي على ذاتية التحدي، وافتقاد كلمة (التحدي) للمعنى على أساس نظرية الصّرفة. والأهم من ذلك هو: أن الباحث يعتقد أن القرآن متمتع بهيكلية عظيمة لا تدع أي مجال لمن يريد ادعاء منافسته —وهو أمر يدل على هشاشة النظرية (على حد رأي الباحث).

#### ملخص البحث:

على الرغم من تركيز جميع علماء المسلمين على الإعجاز الداخلي والذاتي للقرآن، لكنه قال بعض المنظرين بأن إعجاز القرآن الكريم هو من باب الصرفة. والصرفة بمعنى التدخل الخارجي من قبل الله تعالى لصرف المعارضين عن معارضتهم للقرآن الكريم وقد ذكروا لهذه النظرية ثلاثة تحليلات: سلب القدرة؛ سلب الدوافع أو سلب العلوم. قام هذا البحث، بعد تبيين المناهج المختلفة حول نظرية الصرفة، بدراسة مجالين لقبول النظرية أي حصر إعجاز القرآن الكريم في الجوانب الظاهرية، وعدم الاكتراث بحدود تحدي القرآن ومن ثم بتحليل حجج المعارضين (أي المدافعين عـن الصرفة) وفي الختام دافع الكاتب عن أدلة المخالفين للصرفة والتي أهمها دلالة آيات التحدي على ذاتية التحدي و افتقاد كلمة «التحدي» للمعنى على أس\_اس نظرية الصرفة. والأهم من ذلك، هو أن الباحث يعتقد أن القرآن متمتع بهيكلية وفحويات

عظيمة لاتترك أي مجال لشخص حتى يريد إبراز نفسه لمنافسته فمن هذا المنطلق و نظرا إلى عظمة القرآن المنقطع النظير تتضح هشاشة نظرية الصرفة.

الكلمات المفتاحية: إعجاز القرآن الكريم، والصرفة، والتحدي، و وجوه الإعجاز، والإعجاز في الهيكلية و الفحوى.

#### المقدمة:

لا شك بأن المعجزة الرئيسية للرسول الأكرم التي التي بها تكشف حقانية رسالته هي القرآن. فضلاً عن أدلة الوحي وإجماع المسلمين لإثبات هذا الإدعاء، تعريف المعجزة منطبق على القرآن بأفضل طريقة لأن المعجزة يجب أن تحظى بأربعة شه وط:

- ١. أن تكون قريناً بادعاء الرسالة.
- أن تكون خارقة للعادة، أي لا يكون أحد قادرا على أداء مثل ذلك.
  - ٣. أن تكون مع تحدي الآخرين.
  - أن لا يكون قد نُقض التحدي لها(١).



<sup>(</sup>۱) لزيد من المعلومات حول هذا راجع: كتاب التعريفات، ص٩٦؛ اكتشاف

والقرآن متمتع بكل هذه الشروط لأن النبي الدعى الرسالة بعرضه لحميع أهل العالم. إن القرآن هو الكتاب اللذي يفوق طاقة الإنسان؛ يتحدى القرآن الآخرين من خلال ثلاث مراحل ليأتوا بكتاب مثل القرآن أو عشر سور أو سورة واحدة (۱) كها أنه لم يستطع أحد منذ البداية حتى الآن أن يأتي بسورة مثل سور القرآن الكريم حتى كسورة قصيرة منه، مما يشكل نقضا لذاك التحدى.

ومع ذلك، ومنذ البداية حتى الآن

كشف المراد، ص ٣٥٠، البيان، ص ٣٣؛

الالهيات، المجلد ٢، ص ٢١٤، وپيام قرآن (أي رسالة القرآن)، المجلد ٧، ص ٢٧٧. (٢) وقد طالب القرآن الكريم في بداية ما ادعى الخصم أنه يقدر على أن يصنع مثل ما جاء به القرآن الكريم أن يثبتوا ما يدعون ويعرضوا ما يماثل القرآن. وعندما عجزت الخصوم عن ذلك، تحدى القرآن بأن يأتوا بعشر سور مثل سور القرآن. (هود، ١٣) وفي الخطوة الأخيرة طلب منهم من أجل إثبات ادعائهم على أن القرآن الكريم من عند الرسول الكرم الله القرآن الكريم من عند الله عند الله عند الله ولا ليس من عند الله عند الله ولا الكريم من عند الله عند ا

تعالى أن يأتوا على الأقل بسورة واحدة

تماثل سورة من القرآن. (سورة البقرة،

.(78,77

هناك خلاف كبير بين علماء المسلمين حول الجانب الإعجازي للقرآن.

يمكن أن نصور على العموم آراء على، و مفكري الفريقين حول نظرية حول إعجاز القرآن الكريم من ضمن نظريتين كهايلي:

1. إعجاز القرآن الكريم ذاتي، أي إن القرآن يمتلك الإعجاز في نفسه سواء من حيث الفصاحة والبلاغة أو من جهة النظام أو أنباء الغيب أو عدم دخول الخلاف فيه أو من حيث التمتع بالتعاليم العالية والعميقة كما أن الأغلبية الساحقة لعلماء السنة و الشيعة ذهبوا إلى هذا الرأى.

إعجاز القرآن خارجي؛ أي إن القرآن فاقد الإعجاز في ذاته وإعجازه مرتبط بتدخل الله من خارج القرآن؛ بمعنى أن الله تعالى لايسمح بإرادته التكوينية و الجبرية أن يعارض وينافس المعارضون القرآن كي لايأتوا بكلام مثله حتى وإن كان ذلك بقدر سورة واحدة.
 الغرض من نظرية "الصرفة" التي الغرض من نظرية "الصرفة" التي





أصر عليها بعض العلماء والمنظرين، خاصة بعض المعتزلة مثل «النظام»، وبعض الأشاعرة والسيد المرتضى؛ نفس التحليل، يعني أنهم يعتقدون بأن إعجاز القرآن شيء أبعد من ذات القرآن وما فيه (۳).

## ثلاثة تحليلات لنظرية الصرفة:

فعلى أساس نظرية الصرفة يرجع إعجاز القرآن إلى أمر خارجي من هذا الكتاب السهاوي بمعنى أن الإرادة إلهية تعلقت بمنع المعارضين للقرآن من أن يأتوا بكلام يهاثل القرآن. مع ذلك فقد ذكروا ثلاثة تحليلات لنظرية الصرفة على النحو التالى:

1. إن الله لن يسمح بالجبر والقسر و إرادته التكوينية لأي أحد أن يقوم بمعارضة القرآن فبالتالي يسلب سبحانه و تعالى من المعارضين القدرة على ذلك.

٢. إن الله يسلب دوافع معارضة القرآن

(٣) يكتب العلامة الحلي: «قال النظّام و المرتضى هو الصرفة بمعنى انّ الله تعالى صرف العرب و منعهم عن المعارضه». كشف المراد، ص ٣٥٧.

من المعارضين. وفقا لذلك، هم كلما أرادوا أن يعارضوا القرآن الكريم، يسلب الله دوافعهم ولا يسمح لهم أن يقوموا بالمعارضة. وهذا يعني أن أعداء القرآن يمتلكون العلم اللازم لمعارضته وتحديه؛ ولكن الله عز وجل يمنعهم من القيام بذلك لقاعدة اللطف ولئلا يزول اعتبار الإعجاز القرآني. و ممن يدافع عن نظرية الصرفة هذه، هم أبو إسحاق النظام، وأبو إسحاق النصيبي، وعباد بن سليان الصيمري وهشام بن عمرو الفوطي.

٣. إن الله سبحانه وتعالى يسلب منهم العلوم التي يحتاجون إليها لمعارضة القرآن وهذا يعني أن لديهم حوافز لمعارضة القرآن، ولكن لما سلبت العلوم اللازمة منهم فهم ليسوا قادرين على تحقيق معارضتهم.

هنا تجـدر الإشارة إلى نقطتين حول هذه التحليلات الثلاثــة على النحو التالى:

١. كما يبدو أن التحليلات الثلاثة

مشتركة في أن الإعجاز أمر خارجي و أبعد من القرآن والقرآن في ذاته فاقد الإعجاز سواء من جانب الهيكلية أو من جهة الفحوى (٤).

على الرغم من أنه يبدو الاشتراك
 بين هذه النظريات الثلاث، لكن مفهومها جميعاً هو أن الله تعالى يمنع معارضة القرآن بإرادته الجبرية.
 وبعبارة أوضح فان هذه النظريات الثلاث بعضها لبعض علّ. بل كلها بمعنى واحد يعني الإرادة القسرية لله تعالى لمنع معارضة القرآن تلخص في حالتين أي هذه الإرادة القسرية تتحقق بطريقين إما بسلب الإرادة من المعارضين أو سلب العلوم اللازمة منهم.

## نظرة إلى الاتجاهات المختلفة لنظرية الصرفة:

نستطيع أن نحصل على ثلاثـــة التجاهات أســاسية حول هذه النظرية و

(٤) أوائل المقالات، ص ١٦٦ -١٦٨؛ تفسير الصراط المستقيم، ج ٢، ص ٢٤٧؛ الفصل في الملل و النحل، ج ٣، ص ٢٩.

ذلك بالنظر إلى مجموع الآراء التي قدمها علماء الفريقين بشأن نظرية الصرفة و ذلك هو:

- الدفاع عن نظرية الصرفة بصورة مانعة الخلو.
- الدفاع عن نظرية الصرفة بصورة مانعة الجمع.
- ٣. نقـد نظرية الصرفة بصورة مانعة الجمع.
- ١. الدفاع عن نظرية الصرفة بصورة مانعة الخلو:

على هـذا الأساس يعتقد بعض العلماء بأن هناك طريقتين لإثبات إعجاز القرآن.

- اثبات الإعجاز لما ورد في القرآن (أي إثبات إعجاز القرآن في ذاته)
   من خلال قبول أحد الوجوه مثل الفصاحة والبلاغة المتفوقة.
- إثبات إعجاز القرآن من خلال نظرية الصر فة.

في الحقيقة، فان غرض هذه الفئة من العلماء هو أننا سواء قلنا بأن القرآن في حد ذاته معجزة أو نقول بأن الله تعالى



يمنع معارضة القرآن من خارجه، فعلى أية حال، كل ذلك يخل بتحدي القرآن لأنه لم يستطع أحد أن يأتي بكلام مثله وهذا يكفي لإثبات إعجاز القرآن الكريم.

قال خواجه نصير الدين الطوسي تتين في «تجريد الاعتقاد» حول هذا الموضوع: «وإعجاز القرآن قيل لفصاحته، وقيل لأسلوبه وفصاحته، وقيل للصرفة والكل محتمل»(٥).

و يتبعه العلامة الحلي تشئ في شرح ذلك حيث يقول:

«أقول: اختلف الناس هنا، فقال الجبائيان: إن سبب إعجاز القرآن فصاحته. وقال الجويني: هو الفصاحة والأسلوب معا وعنى بالأسلوب الفن والسرب. وقال النظام والمرتضى: الصرفة، بمعنى أن الله تعالى صرف العرب ومنعهم عن المعارضة... وكل هذه الأقسام محتملة»(٢).

و قال «ايجي» في هذا الخصوص

(٧) المواقف، ج ٣، ص ٤٠٤ – ٤٠٥.

أيضاً: «وأما الصرفة فنقول بأن الإعجاز أوليس بها على التعيين ولكن ندعيها أو كون القرآن معجزا وأيا ما كان يحصل المطلوب أعني إثبات الرسالة بالمعجزة إذ كل منها معجز خارق للعادة الكلام في سائر المعجزات»(٧).

و كتب المحقق البروجردي تَسَنُّ:

«لكنّه لا يخفى عليك أنّ الاختلاف
في ذلك غير قادح في الإعجاز الَّذي
اتّفق عليه جميع أهل الإسلام، بل كافّة
الأنام من الخواصّ والعوامّ، حيث
إنّه من الضروريّات القطعية المعلومة
للجميع»(^).

و كذلك قال ابن كثير في هذا الموضوع:

"وقد قرر بعض المتكلمين الإعجاز بطريق يشمل قول أهـل السنة وقول المعتزلة في الصرفة. فقال إن كان هذا القرآن معجزا في نفسه لا يستطيع البشر الاتيان بمثله ولا في قواهم معارضته،

<sup>(</sup>۸) تفسیر الصراط المستقیم، ج ۲، ص ۲٤٧– ۲۵۱. راجع: تفسیر مقتنیات الدرر، ج ۲، ص ۲۲۸.

<sup>(</sup>٥) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد (تحقيق الآملي)، ص ٤٨٤ - ٤٨٥.

<sup>(</sup>٦) نفس المصدر.

فقد حصل المدعى وهو المطلوب، وإن على سبيل كـــان في إمكانهم معارضته بمثله ولم في هذا المجال: يفعلوا ذلك مـع شدة عداوتهم له كان (واعلم أن ذلك دليه على أنه من عند الله لصرفه الإعجاز، فقا إياهم عن معارضته مع قدرتهم على وقال آخرون: ذلك، وهذه الطريقة وإن لم تكن مرضية هو مجموع الا لأن القرآن في نفسه معجز لا يستطيع سلامته من الا البشر معارضته كها قررنا إلا أنها تصلح الصرفة. وذك على سبيل التنزل والمجادلة والمنافحة مثل فصاحته و عن الحق، وبهذه الطريقة أجاب الرازي صرفهم عن ذلا في تفسيره عن سؤاله في السور القصار بالصواب»(١٠).

# ٢. الدفاع عن نظرية الصرفة بصورة مانعة الجمع:

إن مقصودنا من الدفاع بصورة "مانعة إعجاز القرآن الجمع" هو ما قاله المعتقدون بالصرفة بأن ورد في القرآن السبيل الوحيد لإثبات إعجاز القرآن هو عن إعجاز القرنظرية الصرفة دون الاعتقاد بالإعجاز لكن مخالفي الذاتي لما ورد في القرآن. وكما تقدم أن أنه يرد على بعض المتكلمين من المعتزلة والأشاعرة أساسيان وهما: وكذلك السيد المرتضى من الشيعة قد 1. لنظرية الصدافعوا عن هذه النظرية.

(٩) تفسير القرآن العظيم، ج ١، ص ٦٤.

على سبيل المثال قال المحقق الحلي؛ في هذا المجال:

"واعلم أن الناس اختلفوا في وجه الإعجاز، فقال قوم: هو الفصاحة. وقال آخرون: هو الأسلوب. وآخرون: هو هو مجموع الأمرين. وآخرون: هو سلامته من الاختلاف. واختار المرتضى الصرفة. وذكر أن العرب قادرة على مثل فصاحته وأسلوبه، غير أن الله تعالى صرفهم عن ذلك. ولعل هذا الوجه أشبه بالصواب»(١٠).

# ٣. نقــد نظرية الصرفة بصورة مانعة الجمع:

ويرى المعارضون، إنها يمكن إثبات إعجاز القرآن بإثبات أفضلية و تفوق ما ورد في القرآن نفسه ولا يمكن الدفاع عن إعجاز القرآن بنظرية الصرفة.

لكن مخالفى نظرية الصرفة يعتقدون أنه يرد على هذه النظرية إشكالان أساسيان وهما:

١. لنظرية الصرفة إشكاليات مختلفة من

(۱۰) المسلك في أصول الدين، ص ۱۸۱-۱۸۵.



YOV

الهدد الماديد والثقائون - خويف (١١٠) مم – ٢٠١١هـ) العلق الهدد الماديد والثقائون - خويف (١١٠) مم – ٢٥١١هـ)

وجهة نظر العقل والنقل فلذلك لا يمكن الدفاع عنها. وبعبارة أوضح، لايمكن إثبات التدخل القسري لله تعالى من أجل منع معارضة القرآن الكريم، حتى يمكن بعد الإستناد إلى ذلك أن نثبت إعجاز القرآن من خارجه.

روعلى افتراض قبول جميع أدلة الصرفة وعلى أساس كل من التحليلات الثلاثة لنظرية الصرفة، لا يثبت إعجاز القرآن بأي شكل من الأشكال. في حين أن جميع المسلمين يعتقدون أن المعجزة الوحيدة الخالدة للنبي هي القرة الصرفة ما يثبت على أساس نظرية الصرفة هو التدخل القسري والجبري لله تعالى في منع معارضة هذا الكتاب السهاوي المقدس.

### حقول الإعتقاد بنظرية الصرفة:

يمكن الفهم من تحليل مجموع كلمات المدافعين عن نظرية الصرفة بأن خطأين كبيرين كانا مؤثرين في ظهور نظرية الصرفة كما يلي:

تصور انحصار إعجاز القرآن في الجوانب الشكلية والبلاغية.

عدم الإلتفات بحدود تحدي القرآن.

القرآن في الحوانب الصورية والبلاغية:

أحد الأسباب التي أدت إلى أن يتصور بعض العلماء أن يقبلوا نظرية الصرفة، هو أنهم تصوروا بأن إعجاز القرآن منحصر في الجوانب الصورية والظاهرية أي الفصاحة والبلاغة ويمكن تعريف الإعجاز للقرآن في هذا الإطار فقط. وهكذا، أصبح من الصعب بالنسبة لهم أن يقبلوا عدم إمكانية الإتيان بكلام مثل ما ورد في القرآن وإن كان ذلك قدر سورة قصيرة. فبالتالي، قالوا بأن إعجاز القرآن وما فيه.

التحليل الذي قدمه بعض المنظرين المتقدمين في إعجاز القرآن، يعطي مثل هذا الفهم الخاطئ بمعنى أن إعجاز القرآن انحصر في الجوانب الصورية والظاهرية؛ فعلى سبيل المثال يقول

ليس بمثابة بحيث يخرجه عن الحدّ المعتاد

غير الممكن على فصحاء الكلام و بلغاء

البيان.. ففي كلام العرب و غيرهم من

أمم ذات لغة راقية مقطعات رائعة،

من بديع النظم و رفيع النثر ممّا يبهر و

يعجب!. و نرافقهم في هذا الشأن،

غير أنّ جهة الإعجاز البياني للقرآن-

على ما سنذكر -لا تنحصر في جودة

سبكه و روعة نظمه، والوفير من بدائع

المحسّنات اللفظية. إنّ هذا كلّه إنّما هو

جزء سبب لروعة القرآن الباهرة... وإنّ

وراءه سبباً آخر أقوى هو كامن وراء

هذا القالب الجميل، هي: خلابة روحه،

ونسمة روحه. فخامة معنى في أناقة

تعبير. وهما مجتمعين وليدان توأمين،

الأمر الذي يعز وجوده، بل ينعدم في

409

عبد القادر الجرجاني من مؤسسي قضية البحث في إعجاز القرآن:

«عما ذا عجزوا؟. أعن معان من دِقَّةِ مَعانيه وحُسْنها وصِحَّتها في العقول؟. أمْ عن ألفاظ مِثْلِ ألفاظه؟. فإنْ قلْتُم: "عنِ الألفاظ"، فهاذا أَعْجَزَهم منَ اللفظ، أمْ ما بهرهم منه؟. فقلنا: أعجزتم مزايا ظهرت لهم في نظمه، وخصائص صادفوها في سياق لفظه...»(١١).

و كذلك يقول في موضع آخر:

«أنَّ الوصْفَ الذي به تَنَاهِ القرآنُ إلى حدًّ عجز عنه المَخلُوقونَ، هو الفصاحةُ والبلاغةُ (١٢)».

ويقول الأستاذ «معرفت» حول دور تخليل إعجاز القرآن في ظهـور نظرية الصرفة:

«نعتقد أنهم واجهوا أولئك الذين قصروا وجه الإعجاز في جانب لفظ القرآن و حروفه و جودة سبكه و أسلوبه.. و هو جانب جدّ خطير، يعلو به شأن الكلام و يرتفع قدره.. إلّا أنّه

(١٣) التمهيد في علوم القرآن ج٤، ص١٧٢-١٧٣.

كلام غيره...» (١٣).
ويستفاد من كلام العلامة
الطباطبائي؛ في ذيل الآية الشريفة ٣٨ من
سورة يونس أنه أيضاً يرى إعجاز القرآن
في ركنين أساسيين أي اللفظ والمعنى،

<sup>(</sup>١١) دلائل الإعجاز في القرآن، ج١، ص٣٩. (١٢) نفس المصدر، ج٢، ص٥٢٠.

الفدد المادي والثااثون – خريف(٢٠١٧م – ٢٦٤١هـ)

وينقد ما يعبر عنه باهتهام القدماء دائها بتركيز نظرتهم على الإعجاز البياني للقرآن الكريم مما جعلهم هذا الأمر أن يكتبوا العديد من الكتب في خصوص الفصاحة والبلاغة للقرآن الكريم.

يقول العلامة:

«أن الآية لا تتحدى ببلاغة القرآن وفصاحته فحسب بل السياق في هذه الآية وفي سائر الآيات التي وردت مورد التحدى يشهد على أن التحدى إنها هو بها عليه القرآن من صفة الكمال ونعت الفضيلة من اشتهاله على مخ المعارف الإلهية، وجوامع الشرائع من الاحكام العبادية والقوانين المدنيـة السياسية والاقتصادية والقضائيـــة والأخلاق الكريمة والآداب الحسنة، وقصص الأنبياء، والأمم الماضية، والملاحم والاخبار الغيبية، ووصف الملائكة والجين والساء والأرض والحكمة والموعظة والوعد والوعيد، وأخبار البدء والعود، وقوة الحجة وجذالة البيان والنور والهداية من غير أن يختلف جزء منه عن جزء، أضف إلى ذلك وقوعه في

بلاغته وفصاحته موقعا يقصر عن البلوغ إليه أيدي البشر».

ولقـــد قصر الباحثون من علماء الصدر الأول ومن يتلونهـم إذ قصروا إعجازه على بلاغته وفصاحته، وكتبوا في ذلك كتبا وألفوا رسائل فصرفهم ذلك عن التدبر في حقائقه والتعمق في معارفه...»(١٤).

وكذلك يكتب سهاحته في ذيل الآية الشريفة لسورة هود:

«فالذي كلف به الخصم في هذه التحديات هو أن يأتي بكلام يهاثل القرآن مضافا إلى بلاغة لفظه في بيان بعض المقاصد الإلهية...»(١٥).

فبناء على ذلك، كلام يمكن أن يهاثل القرآن أن يشتمل على جميع جوانب الفصاحة والبلاغة وبالإضافة إلى ذلك يجب أن يحظى بمعان عالية وعميقة و يكون مثل القرآن متمتعاً بالضوء، والهدى والشفاء. لكن في الحد الأعلى من التصور ما يمكن أن يعرضه بعض

<sup>(</sup>۱٤) الميزان، ج١٠، ص ٦٥.

<sup>(</sup>١٥) نفس المصدر ١٦٧.

بـ «ما قدر المعجز من القرآن» وذكرا فيه

رأى الأشاعرة الدال على حد المعجزة

بأنه سورة. فعلى سبيل المثال يكتب

«الذي ذهب إليه عامة أصحابنا -

وهو قول [الشيخ] أبي الحسن الأشعري

في كتبه -أن أقل ما يعجز عنه من القرآن

السورة، قصرة كانت أو طويلة، أو ما

كان بقدرها... ولم يقم دليل على عجزهم

عن المعارضة في أقل من هذا القدر»(١٨).

عد مراحل التحدي الثلاث:

وذكر عبد العظيم الزرقاني من خلال

«وبهذا يتبنّن لك أن المرز المعجز من

القرآن هو ما يقدر بأقصر سورة منه، و

انّ القائلين بانّ المعجز هو كلّ القرآن

لابعضــه و هم المعتزله و القائلين بانّ

المعجز كلّ ما يصدق عليه انّه قرآن و لو

كان اقلَ من سورة، كل اولئك بمنأى عن

على الرغم من أن علوم القرآن

الباقلاني:

المتحدثين المهرة، يحاذي القرآن من حيث اللفظ، وليس في المعنى والمضمون. فنظراً إلى هذه النقطة لا داعي للبحث عن إعجاز القرآن وراءه معتمداً على نظرية الصرفة.

عدم الاهتهام بحدود تحدى القرآن:

من الأمثلة التي ذكرها دعاة نظرية الصرفة من أجل إثبات إمكان الإتيان بكلام يساوي القرآن الكريـم، يمكن إدراك هذا بأنهم تصوروا أن القرآن إلى مراحل التحدى المطلوب فيه بيد أن المرحلة الأخيرة لتحدي القرآن هي سورة [واحدة] ولا آية [واحدة].

فأما الذي هو مشهور بين

الشيعية لم تتعرض لهذه المسألة في فصل

الصواب»(۱۹).

تحدى بآياته أيضاً و ذلك دون الإلتفات

المتخصصين في العلوم القرآنية و كذلك المفسرين للقرآن من الشيعة والسنة هو أن الحد الأخير للتحدى، سورة، ولم يثبت التحدي بالنسبة إلى أقل من ذلك. فتح الزركشي (١٦) والسيوطي (١٧)، وهما من رواد مؤلفي العلوم القرآنية، فصلا سمي

<sup>(</sup>١٨) إعجاز القرآن، ص٤٥٢.

<sup>(</sup>١٩) مناهل العرفان، ج ١، ص ٣٢٣.

<sup>(</sup>١٦) البرهان في علوم القرآن، ج ٢، ص ١٦.

<sup>(</sup>١٧) الاتقان في علوم القرآن، ج ٤، ص ٢٠.

النَّصِينَاج .

مستقل ولكن يمكن أن يلاحظ الإعتراف بذلك، من بين كلماتهم التي تحدثت عن التحدي. أكد جمهور مفسري الشيعة والسنة على صحة هذا الادعاء لأن ترتيب آيات التحدي في وجهة نظرهم بحيث يؤدي إلى نفس النتيجة (٢٠٠).

## دراسة أدلة المدافعين عن نظرية الصرفة:

من مشاهدة كلمات المدافعين عن نظرية الصرفة يمكن أن نفهم بأنهم قدموا أربعة أدلة لنظرية الصرفة:

- عدم أفضلية لسان القرآن على سائر الألسنة.
- تلازم بين قدرة عرض المفردات مع قدرة عرض التراكيب.
- ٣. صعوبة إثبات أن السور القصيرة
   للقرآن الكريم خارقة للعادة وأبعد
   من طاقة البشر.
- ترديد بعض الصحابة في تمييز لسان القرآن.

(۲۰) جاءت آيات التحدي في هذه السور: سورة البقرة، ۲۳؛ يونس، ۳۸؛ هود، ۱۵۔ ۱۳؛ الإسراء، ۸۸؛ الطور، ۳٤.

## عدم أفضلية لسان القرآن على سائر الألسنة:

يقول المدافعون عن الصرفة إن بلاغة القرآن لا تمتلك فصاحة وبلاغة متفوقة و عالية بالنسبة لكلام الفصحاء والبلغاء بحيث يدرك كل مستمع إلى للكلهات القرآنية هذا الفرق و هذه الأفضلة.

وقد تم تبيين هذه الحجة بطريقة أخرى كما يلى:

«ألا ترى أن الفرق بين شعر الطبقة العليا من الشعراء، وبين شعر المحدثين يدرك بأول نظر؟. ولا نحتاج في معرفة ذلك الفصل إلى الرجوع إلى من تناهى في العلم بالفصاحة... وكان الفرق بين قصار سور المفصل وبين أفصح قصائد العرب غير ظاهر لنا الظهور الذي ذكرناه ولعله إن كان ثم فرق، فهو مما يقف عليه غيرنا، ولا يبلغه علمنا...»(٢١).

ويقول أبو مجد الحلبي في الدفاع عن

(۲۱) الخرائج والجرائح، ج ۳، ص ۹۸۶– ۹۸۷.



777

نظرية الصرفة:

"إذ كان الكلام البليغ مقدورا لهم، وهم عليه مطبوعون، وبه متطاولون، فما وجه إخلافه لهم وتعذره عليهم في وقت اضطرارهم وحاجتهم إليه لولا ما ذكرناه، فإن كانت فصاحة ما تحداهم به أو نظمه أو كلاهما، وجب الفرق بين أفصح كلامهم وأرتبه، وبين أقصر سور المفصل على وجه يشترك في العلم به كل سامع لهما من مبرز ومقصر "(٢٢).

۲. تلازم بین قدرة عرض المفردات مع قدرة عرض التراکیب:

من الأدلة التي ذكرها دعاة نظرية الصرفة هو أن فصحاء العرب يستطيعون أن يأتوا بكلهات، وجمل و تراكيب مثل ما ورد في القرآن؛ والذي يقدر على الإتيان بالمفردات قادر على أن يأتي بتركيب يساوي تراكيب القرآن الكريم أو يفوقها.

ويقول صدر المتألهين نقلاً عن المدافعين عن نظرية الصرفة:

«انا نقطع بانّ فصحاء العرب كانوا

(٢٢) المصدر السابق، ص ٤١ –٤٤.

قادرين على التكليم بمثل مفردات السورة و مركباتها القصيرة مثل الحمد الله ومثال ربّ العالمين و هكذا الى الاخر، فيكونوا قادرين على الإتيان بمثل السورة»(٢٣).

ونقل المحقق البروجردي؛ في تبيين هذا الاستدلال كما يأتي ذكره:

«وأمّا ما يحكى عن القائلين بالصرفة في إبطال القول بالفصاحة من أنّ الإعجاز لو كان مستندا إليها لكان إمّا من حيث ألفاظه المفردة أو من حيث الهيئة التركيبيّة، أو منها معا، والأقسام الثلاثة بأسرها باطلة، فإعجازه بسبب الفصاحة باطل، فيكون للصرفة، إذ ما عداها من الأقوال ضعيفة، وإنّا قلنا إنّ الأقسام باطلة لأنّ العرب كانوا قادرين على المفردات وعلى التراكيب، ومن كان قادرا عليها منفردين يكون قادرا عليها معا، فثبت من ذلك أنّ العرب كانوا قادرين على المعارضة وإنّا معاها منفردين العرب كانوا قادرين على المعارضة وإنّا يكون قادرا عليها معا، فثبت من ذلك أنّ منعوا منها، ليكون المنع هو العجز» (٢٤).

<sup>(</sup>٢٣) تفسير القرآن الكريم، ج ٢، ص ١٢٧.

<sup>(</sup>۲۶) تفسير الصراط المستقيم، ج ۲، ص ۲٥٩-۲۶۳.

والنائون – غریف (۲۰۱۷م – ۲۶۱هـ) المدد المادی والنائون – غریف (۲۰۱۷م – ۲۹۶۱هـ)

778

يطرق التّهمة إِلَى الدِّينِ»(٢٦).

لذلك، وفق رأي هذه الفئة من المنظرين، يمكن للإنسان أن يأتي بمفردات سورة بل السور القصيرة للقرآن الكريم، كسورة الكوثر. وإذا كان إعجاز القرآن متعلقاً بعنصر داخلي للقرآن ولا عنصر خارجي أي الصرفة، للقرآن ولا عنصر خارجي أي الصرفة، من الأساس. فلابد لنا أن نقول إن كل الآيات قصيرة كانت أم طويلة و كل سور القرآن القصيرة والطويلة معجزة ولكن القرآن القصيرة والطويلة معجزة ولكن ليس بسبب العنصر الداخلي والذاتي للقرآن، بل بسبب الصرفة، كما رضخ مؤلف مفاتيح الغيب لهذا و حسب كلامه أنه قبل بنظرية الصرفة.

 ترديد بعض الصحابة في تمييز لسان القرآن.

ومن أدلة المدافعين عن نظرية الصرفة هو أنهم يقولون بالاستناد إلى بعض الوثائق التاريخية لقد تعرض بعض

(۲۲) مفاتیح الغیب، ج ۱، ص ۱۱۷؛ و بحوث فی تاریخ القرآن وعلومه، ص۱۹۳. وقال المحقق الخوئي؛ في هذا المجال: «وقالوا إن العارف باللغة العربية قادر على أن يأتي بمثل كلمة من كلمات القرآن. وإذا أمكنه ذلك أمكنه أن يأتي بمثل القرآن، لان حكم الأمثال فيها يجوز وفيها لا يجوز واحد» (٢٥٠).

٣. صعوبة إثبات أن السور القصيرة
 للقرآن الكريم خارقة للعادة وأبعد
 من طاقة البشر:

قد يقال في الدفاع عن نظرية الصرفة بسخاء، لا يمكن الإدعاء بأن العرب لم يكونوا قادرين على الإتيان بكلام بليغ كسورة قصيرة من سور القرآن الكريم!. يقـول الفخر الرازي هذا الكلام بتفصيل أكثر و هو: «فإن قيـل قوله: فَأْتُوا بِسُورَة مِنْ مِثْلَهِ يَتَناول سُورَة قُلْ يَا الْكَوْرَ، وَسُورَةَ الْعَصْر وَسُورَةَ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ، ونحن نَعْلَمُ بالضَّرُورَة

فَإِنْ قُلَتم إِنَّ الْإِتْيَانَ بِأَمْثَالِ هَذه السُّور خارج عَنْ مَقْدُور الْبَشَرِ كَانَ ذَلِكَ مُكَابَرَةً وَالْإِقْدَامُ عَلَى أَمْثَال هَذِهِ الْلُكَابِرَاتِ مِمَّا

أَنَّ الْإِتْيان بمثْله أَوْ بهَا يَقرب منْهُ مُمْكن

(٢٥) البيان في تفسير القرآن، ص ٨٢ – ٨٤.

الصحابة للتحير حين جمع القرآن وذلك بسبب تمييز كلام القرآن من الكلمات غير القرآنية فبالتالي حذفوا سورة قرآنية من مصاحفهم لما زعموا أنها ليست من القرآن؛ كما روي عن ابن مسعود بأنه حذف «الفاتحة» و «المعوذتين» من مصحفه أو أضاف أبي بن كعب سورتي «الخلع» و «الحفد» اللتين كانتا حسب رأي جميع المحققين والباحثين -من أدعية النبي الاكرم الله كسورتين للقرآن إلى مصحفه.

ويبدو أن هذه الشبهة ناجمة عن عدم الإلتفات إلى معنى وماهية إعجاز القرآن بالضبط و كذلك حدود التحدي. ونحن نعتقد أن الله تعالى وضع كلا من سور القرآن الكريم بحيث لايقدر أي إنسان على الإتيان بكلام يضاهيها.

هناك في كل سورة من سور القرآن الكريم سبعة عناصر يضع مجموعها كل السورة في حد الإعجاز:

١. اختيار الموضوع أو موضوع جدير،
 يعني في الحقيقة أن الله سبحانـــه
 وتعــــالى اختار ١١٤ موضوعاً

وخصص لكل موضوع، سورة مما جعل القرآن الكريم في ١١٤ سورة. مثل إدراج عصارة القرآن الكريم كله في سورة الفاتحة، وتبيين التوحيد في سورة الإخلاص و التحذير الأخلاقي للناس للتجنب عن الخسارة الأبدية في سورة العصر. تحظى الموضوعات القرآنية بأهمية وقيمة بالغة بحيث كان ينبغى أن يخصص الله تعالى لكل منها سورة. ٢. تعيين أفضل فحوى؛ الفحوى لكل سورة من سور القرآن من جهة التعالى المعنوي والانطباق مع الحقائق الملكية والملكوتية بصورة لايقدر صنعها سوى الله المحيط بكل أسرار الكون وحده ولا غيره.

٣.اختيار أفض ل مدخل؛ من عجائب القرآن، منهج بداية كل سورة من سور القرآن الكريم ببسملة بها فيها من أسرار كثيرة. ونحن نعلم جيداً أن عموم المكتوبات والخطابات البشرية فاقدة لأي مَطلع، ناهيك عن أن يجرى الكلام حول حسنها.





اختيار أفضل وأبلغ المفردات، نعرف أنه يمكن استعال بضع كلمات مترادفة لإيصال رسالة واحدة، وخصوصا في العربية فنرى بعض الأحيان قد وُضعت سبعون مفردة لعنى واحد. كما يجب القول بأن اختيار مفردات أبلغ و أفضل من غيرها نظرا إلى المدلول و الرسالة التي يجب أن توصل إلى قلب المخاطب أمر متوقف على علم المخاطب أمر متوقف على علم وإحاطة ليسا في طاقة البشر.

اختيار أقصر وأبلغ تركيب؛ فكل كلام بمنزلة بناء تكون الكلهات طوبه وشكل المبنى تركيبه. و خلافا لما ادعى دعاة الصرفة، فان من أصعب أجزاء كل كلام، تركيبه يعني كيفية تركيب جملة أو بضع جمل من بضع مفردات بحيث تجعل الكلام ضمن اختصاره المناسب أبلغ في إفادة المعنى من جميع جمل تشابهها. وهذا المقرآن و هو باليقين خارج عن طاقة وقدرة البشر.

7. اختيار أفضل الصناعات الخطابية؛ كل كلام إضافة إلى المفردة و المعنى و التركيب يتمتع بالصناعات الخطابية مثل السجع أو الفاصلة و الالتفات والتي تسمى بالمحسنات البديعية كما أن سور القرآن بصورة كاملة و أفضل من أي كلام يحتوي على مثل هذه الصناعات.

٧. التمتع بصفات ماورائية ؟ من خصائص الكلام القرآني التي قد يُغفل عنها هي الصفات الماورائية أو الملكوتية ؟ مثل عدم زوال المعارف، و كونه نوراً و هدى و شفاء. وإدراك و فهم ماهية هذا القسم من الخصائص خارج عن طاقة البشر فضلاً عن أن تكون مثل هذه الخصائص مندرجة في عدة جمل.

فيجب أن يسأل حالياً: هل يمكن أن نجد كلاماً في حد و قيمة السور القصيرة للقرآن الكريم بين أفضل الكلهات و الخطابات خاصة للعرب منذ البداية حتى الآن وفي أية لغة كانت بحيث يجمع كل هذه الخصائص التي

سبق ذكرها في نفسه؟.

كل الذين صرفوا عمرهم في الأدب و اللغة ومطلعون على أسرار هذا العلم يعرفون جيداً بأنه لم يظهر في تاريخ العرب، خطباء مثل امرئ القيس بن حجر الكندي، و زهير بن أبي سلمي المزني، و عمروبن كلثوم التغلبي، و عنترة بن شداد العبسي، و لبيد بن أبي ربيعه العامري، والحارث بن حلزة اليشكري و طرفة بن العبد؛ هؤلاء نفس أصحاب المعلقات السبعة التي اشتهر بأنها كتبت بهاء الذهب و علقت للتفاخر على جدار الكعبة. من المعلقات السبعة قصيدة امرئ القيس التي تبدأ بمطلع "قفا نبك" و التي رجحها الجميع من بين المعلقات. معنى هذا الكلام أن معجزة العرب من البداية حتى الآن نفس هذه المعلقات

بغض النظر عن أن المعلقات السبعة تكون في أسلوب الشعر و القرآن يعتبر كلامه أفضل و أعلى و أنزه من الشعر

السبعة لم يدّع أحد حتى الآن أن يكون

قد ظهر كلام أفضل و أعلى درجة منها

إلى يومنا هذا.

يجب أن نسأل هل ادعى أحد في نفس الزمان الذي كانت المعلقات السبعة معلقة على ستار الكعبة إلى زماننا هذا أن تكون معجزات العرب هذه على قدرة أن تضاهي و تنافس القرآن الكريم!?.

نعم، أعلن القرآن الكريم بوضوح في آخر تحدٍ له: فأتوا بسورة من مثله؛ إن استطعتم ثم اعرضوه للعالم و لم يفصل القرآن بين سورة قصيرة أوطويلة. فلهاذا لو كان للكفار و المشركين في عصر النزول أو للمعاندين المتعصبين للعصر الحاضر هناك ادعاء على ذلك بدلاً من أن يرهقوا أنفسهم في هذا المجال و يفدوا بأنفسهم و أموالهم في معركة القتال، لم الكوثر ليكونوا بذلك قد أراحوا بالهم و تخلصوا من الاسلام و القرآن؟!.

و أما ابن كثير، فبعد ما ذكر كلام الفخر الرازي حول إمكانية معارضة السور القصيرة للقرآن و خضع لهذا القول شيئاً ما يقول:

«الإعجاز يعم كل سورة في القرآن طويلة كانت أو قصيرة.... فالاعجاز



777

حاصل في طوال السور وقصارها.... وقد روينا عن عمرو بن العاص أنه وفد على مسيلمة الكذاب قبل أن يسلم فقال له مسيلمة: ماذا أنزل على صاحبكم بمكة في هذا الحين فقال له عمرو لقد أنزل عليه سورة وجيزة بليغة فقال وما هي فقال ﴿ وَٱلْعَصْرِ الله إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي مُنْمِ فَقَالَ وَمَا هُو؟. فَقَكُر ساعة ثم رفع رأسه فقال: وما هو؟. فقال: يا وبريا وبرإنها أنت أذنان وصدر وسائرك حقر فقر ثم قال كيف ترى يا عمرو والله إنك لتعلم أني عمرو فقال له عمرو والله إنك لتعلم أني العلم أنك تكذب» (۲۷).

إذا أوجد قصر سورة الكوثر المباركة لشخص هذه الشبهة بأنه لربها يوجد بين أصحاب الخطابة والادب من يستطيع أن يأتي بمثلها نرجعه إلى كلام نفس هؤلاء المفكرين كي يتضح لهم أن هذه السورة مع كل قصرها كم و إلى أي حد يتمتع بمواصفات الكلام الرفيع و إلى أي مدى بلغ ذروة الفصاحة و البلاغة و الطريف أن جار الله الزنخشري أثبت في الطريف أن جار الله الزنخشري أثبت في المسير القرآن العظيم، ج ١، ص ٦٥.

رسالة مستقلة من خلال تحقيق له وجوه أفضلية هذه السورة و ذلك في إجابة الذي كان قد طرح نفس هذه الشبهة.

يقول المحقق السيد الخوئي تين في هذا الخصوص: «إن هذه الشبهة لا تليق بالذكر، فإن القدرة على الاتيان بمثل كلمة من كلمات القرآن، بل على الاتيان بمثل جملة من جمله لا تقتضي القدرة على الاتيان بمثل جملة من جمله لا تقتضي القدرة على الاتيان بمثل القرآن، أو بمثل سورة من سوره، فإن القدرة على المادة لا تستلزم القدرة على التركيب» (٢٨).

والاستناد إلى عمل البعض من الصحابة في ترك سورة من القرآن الكريم لا صحة و لا أساس له إذا إنه في غاية الضعف لأن القرآن وفق رأي أكثر المنظرين و علماء الفريقين تم تدوينه و جمعه في عهد النبي الاكرم و تبينت بداية و نهاية القرآن للجميع و لم يكن الأمر بحيث يجمع أحد مصحفاً فيه زيادة أو نقصاناً من سورة.

من جهة أخرى ليس لدينا ما يوضح كيفية مصاحف الصحابة و التفاصيل

(۲۸) البيان في تفسير القرآن، ص ۸۳.

لها و ما نستطيع قوله فقط هو أنه قد ذكر عنها في المنابع التأريخية و الروائية لأهل السنة. بعبارة أوضح، ليست لدينا مصاحف الصحابة حالياً كي نستطيع أن نقبل صحة أو بطلان الادعاءات المذكورة حول نقصان أو زيادة سورة فيها(٢٩).

و ما يجب القول بشأن مصحف ابن مسعود هو أنه لم يحذف سورة الحمد من القرآن بحجة أنها ليست من سور القرآن و إنها كان يدعى بها أن سورة الفاتحة علَّ القرآن فإذاً له مكانة رفيعة لا تحتاج إلى ضبط و تسجيلها في المصاحف و أما مع افتراض قبول ادعاء أبي بن كعب الدال على كون الدعائين "خلع" و "حفد" من ســور القرآن يجب أن نقول بأنه ناجم عن ضعفه الكبير و من مثله في هذه الأقاويل لأن نظرة عابـرة و غير فاحصة إلى هذين الدعائين تظهر لنا بصورة جيدة أن بينها و سور القرآن الكريم من حيث الهيكلية و الفحوى بوناً شاسعاً مثلها بين الثرى و الثريا!.

النظر في الآيات الدالة على إعجاز القرآن بأن هذه الآيات تعتبر إعجاز القرآن معتمداً على ذات القرآن و ما ورد فيه و ليس أمراً خارجياً و أبعد من الآيات و وراءها. على سبيل المثال يقول العلامة

و من جهة أخرى أيضاً يبين لنا

الطباطبائي تتسنُّ في هذا المجال:

«هـذا قـول فاسـد، لا ينطبق على ما تدل عليه آيات التحدي بظاهرها، كقوله تعالى: ﴿ قُلُ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِّشْلِهِ عَ مُفْتَرَيْكَتِ وَأَدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ اللَّهِ فَإِلَّهُ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَأَعْلَمُوا أَنَّمَا أَنْزِلَ بِعِلْمِ ٱللَّهِ ﴾ فإن الجملة الأخيرة ظاهرة في أن الاستدلال بالتحدي إنها هو على كون القرآن نازلا... والصرف الذي يقولون به، إنها يدل على صدق الرسالة بوجود آية هي الصرف، لا على كون القرآن كلاما لله، نازلا من عنده".

ثم يستشهد بآيات آخري من القرآن قائلا:

«ونظر هذه الآية، الآية الأخرى

<sup>(</sup>٢٩) للمزيد من المعلومات راجع: التمهيد في علوم القرآن، ج١، ص ٣٠٧–٣٢٦.

العدد الماديف والثااثون – غريف (٢٠١٧م – ٢٤٤٩هـ)

و من جملة الآيات التي يستدل بها العلامة الطباطبائي لنقد نظرية الصرفة هي آية نفي اختلاف:

«وكذا قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ الْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ الْخَيْلَافَا كَثِيرًا ﴾ فإنه ظاهر في أن الذي يعجز الناس عن الاتيان بمثل القرآن، إنها هو كونه في نفسه على صفة عدم الاختلاف لفظا ومعنى، ولا يسع لمخلوق أن يأتي بكلام غير مشتمل على لمخلوق أن يأتي بكلام غير مشتمل على

الاختلاف، لا أن الله صرفهم عن مناقضته بإظهار الاختلاف الذي فيه»(٣٠).

إن استدلال العلامة الطباطبائي دقيق و منصف جداً لأنه بالاستناد إلى كل آيات التحدي، الذي تم التأكيد بشأنه كإعجاز القرآن هو من مواصفات القرآن الذاتية.

كتب الزركشي في هذا الموضوع: «هذا مع أن الاجماع منعقد على إضافة الإعجاز إلى القرآن، فكيف يكون معجزا غيره وليس فيه صفة إعجاز، بل المعجز هو الله تعالى، حيث سلبهم قدرتهم عن الإتيان بمثله نخالفت نظريه صرفه با اجماع»(٢١).

من جهة أخرى يجب أن نعلم أن المنهج المتداول و المتعارف في التحدي هو أن يدخل الطرفان أي المتنافسان المعركة مع قدرات مختلفة و يتصارعا في ساحة المبارزة كي يظهر تغلب أحدهما على الآخر دون أن يكون تدخل خارجي في ذلك الأمر بأن يحصل تصرف من الخارج

<sup>(</sup>٣٠) راجع: محاضرات في الإلهيات، ص٣١٣.

<sup>(</sup>٣١) البرهان في علوم القرآن، ج ٢، ص ٩٣.

بغية تمهيد غلبة أحد الطرفين على الآخر. إذاً لو صار من المقرر -على سبيل المثال -أن يقيَّد أحُد المجالدين (المصارعين) في ساحة مبارراتها أو يشده أحد بحبل نحو الخلف أو الأمام أو يبطأه أو يسرَّعه ويقوِّيه بحقن مادة أو سائل في بدنه عندئذ لا نسمي ذلك مباراة في الحقيقة إذ لم يتحقق المفهوم الحقيقي للماراة.

كها أن سر تجريم "المنشطات" اليوم في جميع الميادين و إخراج اولئك الذين يستعلمون المنشطات من ميادين السباق أو استرداد الجوائز ممن تبين وانكشف في حقه استعمال هذه المواد المنشطة حتى و إن مر الزمان بفوزه تلخص في جملة واحدة و هي أن المبارزة يجب أن تتحقق على أرض المبارزة والتنافس بشكل حقيقي وصادق دون أن يتدخل فيها أي عامل خارجي.

لا يلتفت المدافع ون عن نظرية الصرفة إلى أنهم أخرجوا و أسقطوا التحدي من معناه الحقيقي في الواقع لما ادعوا التدخل القسري و القهري من

قبل الله تعالى في عملية التحدي فبالتالي خضعوا لمبارزة كان حكمها واضحاً من خلال الإرادة الجبرية الإلهية سابقاً!.

قال الجرجاني: «وأما القول بالصرفة فلوجوه الأول الاجماع قبل هؤلاء) القائلين بها (على أن القرآن معجز) وعلى هذا القول يكون المعجز هو الصرف لا القرآن ألا ترى أنه (لو قال المرف لا القرآن ألا ترى أنه (لو قال أنا أقوم وأنتم لا تقدرون عليه وكان كذلك لم يكن قيامه معجزا بل عجزهم من القيام) فهذه المقالة خارقة لإجماع المسلمين السابقين على أن القرآن معجزة لرسول الله دالة على صدقه (الثاني) إنهم (لو سلبوا القدرة)»(٢٢).

و عبر عن ذلك بدر الدين الزركشي بأن مفهوم وجود الإرادة القهرية لله تعالى في منع معارضي القرآن عن المعارضة هو أن تدعو أنتم موتى للمواجهة فنتيجة ذلك لا يثبت شيء بدعوة الموتى للمبارزة الما عجز و عدم قدرة المتحدي: «ولو سئلوا القدرة لم يبق فائدة لاجتاعهم، لمنزلته منزلة اجتاع الموتى، وليس عجز

(٣٢) شرح المواقف، ج ٨، ص ٢٥٢.

الموتى بكبير يحتفل بذكره»<sup>(٣٣)</sup>.

#### الاستنتاج:

مما تقدم ذكره في هذا البحث عن نقد و دراسة نظرية الصرفة تتوفر النتائج التالية:

١. الصرفة على أساس التحليلات ٤. من مشاهدة كلمات المدافعين عن الثلاثة المتقدمـة، بمعنى التدخل القسري والجبري لله تعالى في منع قدموا أربعة أدلة لنظرية الصرفة: معارضي القــرآن من المعارضة له. أكد على هذه النظرية بعض العلماء والمنظرين.

- هناك ثلاثة اتجاهات أساسية بشأن نظرية الصرفة و ذلك هو:
  - أ. الدفاع عن نظرية الصرفة بصورة مانعة الخلو.
- ب. الدفاع عن نظرية الصرفة بصورة مانعة الجمع.
- ج. نقـــد نظرية الصرفة بصورة مانعة الجمع.
- ٣. يمكن الفهم من تحليل مجموع كلمات المدافعين عن نظرية الصرفة بأن خطأين كبيرين كانا مؤثرين في ظهور
  - (٣٣) البرهان في علوم القرآن، ج ٢، ص ٩٣.

نظرية الصرفة كما يلي:

أ. تصور انحصار إعجاز القرآن في الجوانب الشكلية والبلاغية.

- ب.عـدم الإلـتفات بـحـدود تحـدي القرآن.
- نظرية الصرفة يمكن أن نفهم بأنهم
- أ. عدم أفضلية لسان القرآن على سائر الألسنة.
- ب. تلازم بين قدرة عرض المفردات مع قدرة عرض التراكيب.
- ج. صعوبة إثبات أن السور القصيرة للقرآن الكريم خارقة للعادة وأبعد من طاقة البشر.
- د. ترديد بعض الصحابة في تمييز لسان القرآن.
- ٥. المعارضون لنظرية الصرفة، بينها ينتقدون أدلة المدافعين عنها يعتبرون هذه نظرية محل النقاش لكن من جهات أخرى، لأن مدلول الآيات المثبتة هو الاعجاز الذاتي للقرآن من جهة و من جهة أخرى إذا اعتمدنا

على نظرية الصرفة يفقد التحدي مفهومه.

#### المصادر:

- مناهل العرفان، عبد العظيم النزرقاني، بيروت، انتشارات دارالكتب العلمية، ١٤٠٩ق.
- مجمع البيان في علوم القرآن، امين الاسلام الطبرسي، تهران، انتشارات ناصر خسرو، بي تا.
- كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد،
   حسن بن مطهر الحلي، قم، مؤسسة النشر الاسلامي، ١٤١٩.
- كتاب التعريفات، الشريف الجرجاني، انتشارات ناصر خسرو، تهران، ١٣٠٦ ق.
- ٥. قواعد المرام في علم الكلام،
   البحراني، ابن ميثم، قم، مكتبة آية
   الله مرعشي نجفي، الطبعة الثانية،
   ١٤٠٦.
- ۲. قـرآن در قـرآن، جـوادي آمـلي،
   عبدالله، قم، نشر اسراء، ۱۳۷۸.
- ٧. علوم القـــرآن، السيد محمد باقر
   الحكيم، الطبعة الثالثة، قم، مجمع

الفكر الاسلامي، ١٤١٧.

٨. شرح المواقف، قاضي ايجي،
 عضدالدين، مصر، مطبعة السعادة،
 بيتا.

- ٩. شرح المقاصد في علم الكلام،
   التفتازاني، سعد الدين، باكستان، دار
   المعارف النعمانية، ١٤٠١.
- ۱۰. سبل الهدى و الرشاد في سيرة خير العباد، الصالحي الشامي، محمد بن يوسف، بيروت، دار الكتب العلمية،
- 11. دلائل الاعجاز، عبد القاهر الجرجاني، مصر، مطبعه المدني، 181٣.
- ۱۲. جامع البيان عن تأويل آيات القرآن، محمد بن جرير الطبري، بيروت، دارالفكر، ١٤١٥.
- 17. تفسير مقتنيات الدرر، مير سيد علي الحائري الطهراني، دار الكتب الإسلامية، طهران، ١٣٣٧.
- الفصل في الملل والأهواء والنحل،
   ابن حزم، دار الصادر، بيروت،
   ۱۳۱۷.



10. تفسير القرآن العظيم، ابن كثير الدمشقي، بيروت، دار إحياء التراث العربي، بي تا.

17. تفسير الصراط المستقيم، سيد حسين البروجردي، مؤسسة أنصاريان، قم، ١٤١٦.

۱۷. تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر الدمشقي، ابو القاسم، دار الفكر، بيروت، ١٤١٤ ق.

۱۸. بیام قرآن، ناصر مکارم و السائرین، قم، مطبعة نسل جوان، ۱۳۷۳.

19. بداية المعارف الإلهية في شرح عقائد الإمامية، سيد محسن الخزازي، مؤسسة النشر الإسلامي، الطبعة الخامسة، ١٤١٨.

• ٢. بحوث في تاريخ القرآن و علومه، مير محمدي، سيد ابو الفضل، جامعة المدرسين في الحوزه العلمية، قم،

٢١. بحارالانوار الجامعة لدرر اخبار الائمة الاطهار اللهاء المجلسي، بيروت، مؤسسة الوفاء، ١٤٠٣.

٢٢. اوائل المقالات، الشيخ المفيد،

تحقيق: ابراهيم انصاري، الطبعة الثانية، بيروت، دارالمفيد، ١٤١٤.

۲۳. الميزان في تفسير القرآن، محمد حسين الطباطبائي، قـم، مؤسسة النشر الاسلامي، بي تا.

٢٤. المواقف، عضد الدين إيجي،بيروت، دار الجيل، ١٤١٧.

١٤. المسلك في أصــول الدين، المحقق الحلي، مجمع البحوث الإسلامية،
 مشهد، الطبعة الثالثة، ١٤٢١.

٢٦. القرآن والعقيدة، سيد مسلم الحلي،بى نا، بى تا، بى جا.

۲۷. الخرائج والجرائح، قطب الدين الراوندي، مؤسسة الإمام المهدي، قم، ١٤٠٩.

۲۸. الجامع لاحكام القرآن الكريم،محمد قرطبى، بيروت، دارالكتبالعلمية، ١٤٢٠.

٢٩. التمهيد في علوم القرآن، معرفت،
 محمد هادي، نشر جامعة المدرسين،
 قم، ١٤١٢.

٠٣٠. البيان في تفسير القرآن، سيد ابوالقاسم الخوئي، قم، انوار

الهدى، ١٤٠١.

٣١. البرهان في علوم القرآن، بدرالدين الدين السيوطي، قم، انتشارات الـزركـشي، بـيروت، دارالكتب زاهدي، ١٤١١. العلمية، ١٤٢٢.

٣٢. الالهيات، جعفر سبحاني، قم، المركز العالمي للدراسات الاسلامية، مكتب نشر الاسلام، ١٤١١. .1811

> ٣٣. الاقتصاد الهادي الى طريق الرشاد، محمدبن حسن شيخ الطوسي، تحقيق: ١٤١٤ چهلستون، ۱٤۰۰.

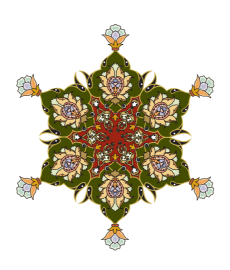
٣٤. الاتقان في علوم القرآن، جلال

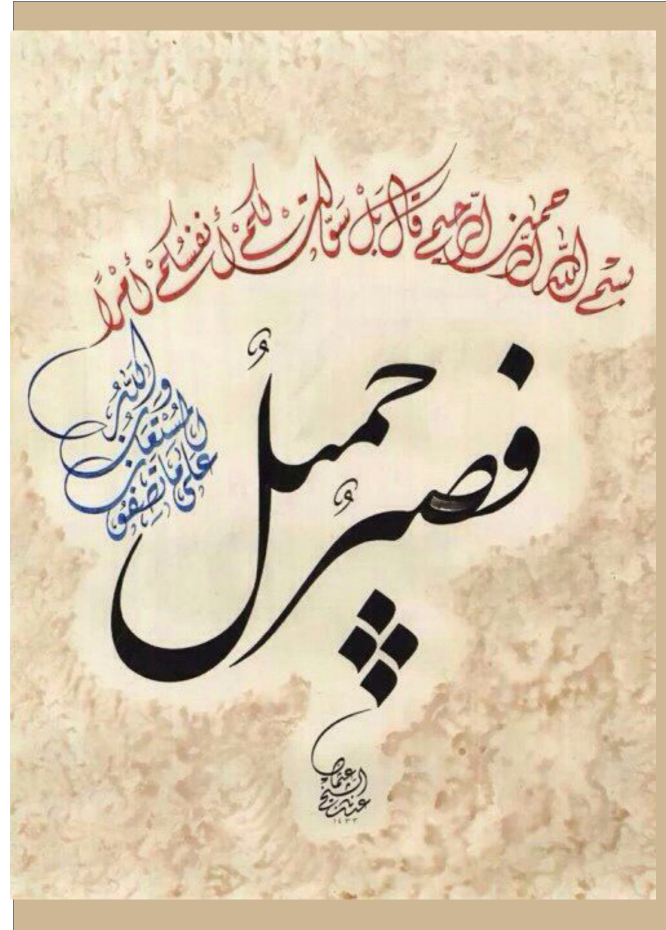
٣٥. اطيب البيان، سيد عبد الحسين طيب، الطبعة الثالثـــة، طهران،

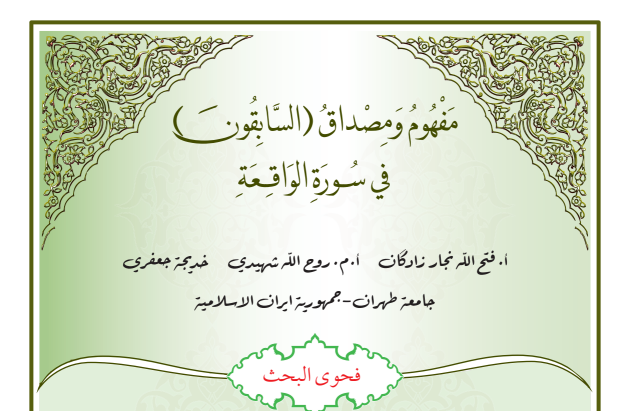
٣٦. إشارة السبق، أبو المجد الحلبي، مؤسسة النشر الإسلامي، قم،

حسن سعید، قم، مکتبة جامع ۳۷. مفاتیح الغیب، (تفسیر کبیر)، محمد بن عمر الرازي، بيروت، دارالفكر، .1877









في الوقت الذي لا يوجد فيه غموض في فهم معنى كلمة (السابقون)، الا أن الروايات التي جاءت بصدد تفسيرها وبيان مصاديقها الخارجية والمعنيين بها، مختلفة و متباينة مما ادى الى اختلاف المفسرين على اختلاف مذاهبهم فيها.

وقد جاء البحث بعرضٍ لكل الآراء والروايات في هذا الصدد وأجاب عن كثير من الاسئلة بخصوص إمكان انحصار المعنى في فئة معينة أم انها تأخذ صفة الشمول والسَّريان على كل من يمكن أن يقف تحت ظل معناها... وهل يمكن الجمع بين الروايات أم لا مناص من اتباع إحداها... وسنرى ذلك من خلال الخلاصة التي خُتم بها البحث.

ممّا لا شك في أنّه ومن أجل التوفّر على فهم أفضل وأكثر دقّة لمعاني القران الكريم ومقاصده سنحتاج الى فهم صحيح للمفردات القرآنية ومصاديقها الحقيقية. ومفردة "السابقون" في سورة الواقعة، هي إحدى هذه المفردات التي نحتاج للوقوف عندها لفحص معناها وتحديد مصداقها.

بدءً، يمكن القول أنّه لا إبهام أو غموض في هذه المفردة من الناحية اللغوية أو من حيث المفهوم، ولكننا نجد أنّ الروايات الواردة تنوّعت في تفسير مصاديق هذا المفهوم وشخوصه الخارجية وكذلك اختلفت تبعاً آراء المفسرين فيه؛ فهل هم الأنبياء جميعا؟. أو هو منحصر في الرسول الاكرم، أو الإمام علي فقط؟. أو بخصوص الأئمة والسابقون في الإيهان والعمل؟.

ومن هنا.. فان دراستنا هذه تعنى بالروايات والآراء المتباينة في تفسير ذلك مستعينة بالآيات القرانية الأخرى، لاسيّا المفردات المشابهة والتي تشترك في المعنى مع كلمة السابقون من قبيل كلمة

"المقرّبون"، وعلى ضوء ذلك تم الوصول الى النتيجة التالية، وهي: أن مصداق هذه المفردة هم فقط المعصومون وأولياء الله، وأما الروايات والأقوال الأخرى التي تحدثت عن غير ذلك فهي أما ان تكون قد فسّرت المفردة بلحاظٍ تاريخي وزماني، أو أنها ميّزت السابقين عن غيرهم بالمعتقدات والسجايا والخصال.

المفردات الأساسية: السابقون، المقرّبون، سورة الواقعة، الروايات التفسيرية.

#### بيان إشكالية البحث:

اتفق علماء اللغة على أن أصل كلمة "سَبْق" يعني "التقدم" (الفراهيدى، ج٥، ص٢٩؛ ابن فارس، ج٣، ص٣٩٥؛ ابن الراغب الاصفهاني، ص١٥٥؛ ابن منظور، ج١٠، ص١٥١؛ المصطفوي، منظور، ج١٠، ص١٥١؛ المصطفوي، ح٥، ص١٤١)، واستعملت كلمــة (السّبْق) في القران الكريم بصيغة الماضي: «سَبَق»، كما في (الأعراف/ ١٨؛ الأنفال، ٢٨؛ هود/ ٤٠؛ طه/ ٩٩؛ المؤمنون/ ٢٧؛ العنكبوت/ ٢٨.

بصدد تفسير قوله تعالى ﴿ وَالسَّيْقُونَ السَّرِهُونَ ﴾ وبيان مصاديقها الخارجية وشخوصها، جاءت مختلفة ومتباينة في بعض الأحيان، وأدى ذلك إلى اختلاف مفسّري الفريقين في رؤيتهم لتلك الروايات أو القرائن الأخرى مما تمخض عن آراء وتفاسير مختلفة، فتارة تحصر هذه المفردة بمصاديق معيّنة بحسب مزايا خاصة، وأخرى تشمل كل من له سابقة في طريق الطاعة الإيهان.

ومن أجل الاقتراب أكثر من مقصود هذا الاصطلاح وغرضه ينبغي البحث في قواعد الرؤى التفسيرية والتحري عن المعاني المستعملة في الروايات التي جاءت شارحة لهذه المفردة. فهل يظهر من تلك القواعد انحصار معنى كلمة "السابقون" بمصاديق معينة?. أم إنّ المراد منها هو الشمول والسريان لفئة واسعة من المصاديق؟. و بعد ذلك هل يمكن الجمع بين هاتين الرؤيتين أم لا مناص من اتباع واحدة منها؟. وما هي الانتقادات والملاحظات التي يمكن أن توجه إلى الأدلة التي اعتمد عليها

١٩؛ هو د/ ١١٠؛ طه/ ١٢٩؛ الانبياء/ ١٠١؛ الصافات/ ١٧١؛ فصلت/ ٤٥؛ الشوري/ ١٤). وبصيغة «سَبَقوا»، كما في (الأنفال/ ٥٩؛ الأحقاف/ ١١؛ الحشر/ ۱۰). وبصيغة المضارع «يسبقون»، كما في (الأنبياء/ ٢٧؛ العنكبوت/ ٤). وبصيغة: «تسبق»، كما في (الحجر/ ٥؛ المؤمنون/ ٤٣). وبصيغة: «استبقا»، كما في (يوسف/ ٢٥). وبصيغة: «استبقوا»، كما في (البقره/ ١٤٨؛ المائده/ ٤٨). وبصيغة: «سابقوا»، كما في (الحديد/ ٠٢. ). وبصيغة: «سابق»، كما في (فاطر/ ٣٢؛ يس/ ٤٠). وبصيغة: «سابقات» كها في (النازعات/ ٤). و «السابقون» كما في (التوبه/ ١٠٠). و«سابقون» كما في (المؤمنون/ ٦١). و «سابقين» كما في (العنكبوت/ ٣٩).

فنلاحظ في كل هذه الاستعمالات القرآنية كان معنى التقدّم والسَّبق منظوراً فيها.

من هنا فلا يوجد غموض أو إبهام في مفردة "السابقون" من ناحية المفهوم والمعنى، إلا أنّ الروايات التي جاءت

المفسرون، وكيف يمكن الاتيان بقرائن وأدلة أخرى -والتي من المكن ان تسهم في استيضاح هذا الاصطلاح -لم يكن المفسرون قد التفتوا إليها؟. وغير ذلك من الأسئلة التي سوف يتناولها هذا البحث ويجيب عنها.

وتجــدر الإشـــارة إلى أن ملاحظة الموضوعات الأساسية في سورة الواقعة والمضامين التي تحدثت عنها يمكن أن تظهر ضرورة هذا البحث بشكل أوضح.

المقدمة:

تتحدث سورة الواقعة عن القيامة والعالم الآخر مقابل الإنكار والشك الذي كان يظهره المشركون، وربما يكون اسم هذه السورة المكّية حاكيا عن ذلك، وتخبرنا هذه السورة في مطلعها أيضا عن الوقوع الحتمي ليوم القيامة وتبين لنا بعض الأحداث الكونية التي ترافق ذلك اليوم من قبيل زلزلت الأرض وتفتت الجبال، وتستعرض لنا بعد ذلك إزاء هذا الحدث العظيم تنويع الناس إلى ثلاث فئات بشرية تبعاً لحال الناس عند وقوع ذلك اليوم، وهذه الفئات هي:

السابقون، وأصحاب اليمين وأصحاب الشمال (الواقعة: ١ -١٠).

وتتحدث هـذه السورة بعد ذلك عن خصائص ومزايا كل فئة من تلك الفئات، حتى يظهر مصير المكذِّبين بذلك اليوم، ومصير إيهان المؤمنين به (الواقعة: 11-70).

ويبدو من خلال الآيات اللاحقة لذلك عظمة ابتداع الخلق وطبيعة الزرع والنبات وإتقان خلق المخلوقات المحسوسة الأخرى في الطبيعة من قبيل الماء والنار والهواء الذي تتجلى فيه عظمة وبهاء الخالق في هذه النشأة، وتمضى السورة في الحديث عن قدرته تعالى في إحياء الموتى يوم القيامة (الواقعة: ٥٧-.(٧٤

وفي السياق الذي تقص لنا هذه السورة طبيعة إنكار المشركين حقانية ذلك اليوم والشك الذي يظهروه إزاء ذلك، تتطرّق أيضا إلى هوية القرآن الكريم وسلامته من الخطأ والتحريف (الواقعة:  $0V - V\Lambda$ ).

وتختتم هذه السورة آياتها بتوصيف

حالة الاحتضار وتقريب حقيقة سكرات الموت كإحدى مقدمات وقوع القيامة (الواقعة: ٨٥ -٩٦). (الطباطبائي، ج٩١، ص١١٥؛ سيد قطب، ج٦، ص١٩٦، مكارم الشيرازي، ص١٩٤ - ١٩٣).

ويظهر من خلال ما تقدم أن موضوع اختلاف وانقسام الرؤية البشرية إزاء يوم القيامة والتصديق به قد حظي بأهمية كبيرة في هذه السورة، حتى أن ما يقارب نصف آياتها قد انصب حول هذا الجانب، ومن أهداف هذه الدراسة أيضا هو تسليط الضوء على أهمية هذه السورة الكبيرة، وهي خطوة في بيان وتفصيل بعض أهدافها ومقاصدها.

#### الأقوال والأراء المختلفة:

ذكرت بعض الروايات وكتب التفسير الشارحة لكلمـــة «السابقون» جملة من المصاديق وفيها يلي بيانها:

## ١. الانبياء:

نقل عن الامام الصادق الله أنَّ معنى السابقون هم الأنبياء سواء كانوا رسلا أم لا (الصفّار، ص٤٤٨، الكليني، ج٢،

ص۲۸۲؛ ابن شعبه الحراني، ص۱۸۹ والامـــام علي الله (الصفّار، ص۶٤٩، البحراني، ج۱، ص۱۳۰). وقد نقل هذا المعنى أيضا في روايات أهل السنة عن محمد بن كعـب القرظي وأبو حرزة ويعقوب بن مجاهد (ابن كثير، ج ٨، ص٢).

#### ٢. الانبياء والاوصياء:

جاء عن أمير المؤمنين الله أن قوله تعالى ﴿ وَالسَّنبِقُونَ السَّنبِقُونَ السَّنبِقُونَ السَّنبِقُونَ السَّنبِقُونَ السَّالِ أُوْلِيَهِكَ ٱلْمُقَرَّبُونَ ﴾ نـزل في الأنبيـاء وأوصيائهم ١٠٠٠ والنبي الأكرم عِينَ هو أفضل الأنبياء والرسل، والإمام على الله هو أفضل الأوصياء (الهلالي، ج٢، ص ٦٤٢ - ٦٤٣، ٧٥٧، الصيدوق، كال الدين و تمام النعمة، ج١، ص۲۷۲، البحرانی، ج۲، ص ۲٤۱). وفي حديث الإمام الصادق الله لعبد الله الجعفى أن المراد من السابقين هم رسل الله وخاصة خلقه (الصفّار، ص٢٤٤، فرات الكوفي، ص٥٦٥؛ الكليني، ج١، ص ۲۷۱، البحراني، ج٥، ص٢٥٣). ومعنى "خاصّة خلق الله" التي وردت



ون - خوی<u>ه (۱۷۰۲</u>م – ۲۹۵۱<u>هـ) ایک هرونه (۲۰۱۷) و کنی در ایک در ا</u>

717

في الحديث هم الأوصياء كها ذكره بعض الشارحين له (المجلسي، ج٣، ص١٦٦) وهو ما يظهر من عنوان الباب التي ذكر في ذيله هذا الحديث(١).

بناء على ذلك ذهب بعض المفسرين أيضا أن معنى السابقين هم الأنبياء وأوصيائهم الشيائهم الشياء (الطيب، ج١٢، ص٥٥٣؛ القرشى، ج١٠، ص٥١٣).

## ٣. النبي محمد ﷺ:

(۱) عنوان الباب في بصائر الدرجات «باب ما جعل الله في الأنبياء و الأوصياء والمؤمنين و سائر الناس من الأرواح وأنّه فضل الأنبياء و الأئمة من آل محمد بروح القدس و ذكر الأرواح الخمس» و في الكافى «باب فيه ذكر الأرواح التي في الأئمة».

(۲) واستدل القرشي مضافا إلى الاعتهاد على ما ذكر في الرواية استدل أيضا بقوله تعالى: ﴿ وَقَلِلُ مِنَ ٱلْآخِرِينَ ﴾ على اعتبار أن تحقق صورة انحصار المصاديق بالأنبياء والأوصياء هو الذي سيصحح تفسير قوله تعالى (قليل..) في الامّة المسلمة.

ص ٣٤٧؛ البحراني، ج٥، ص ٢٥٢) و ابن عباس (الصدوق، الامالي، ص ٣٠٠، الحسيني الحسكاني، ج٢، ص ٤٩؛ الحسيني الاسترآبادي، ص ٥٨٠؛ البحراني، ج٤، ص ٢٥٧، ١١٤، ٢٥٥، ٢٥٥، ٢٥٥، الثعلبي، ج٨، ص ٤٤٤؛ السيوطي، ج٥، ص ١٩٤١).

## ٤. النبي محمد وآله:

بيّن الإمام الصادق الله مصاديق السابقين فقال: إنهم رسول الله السابقين فقال: إنهم رسول الله السيدة خديجة الله والإمام علي الله وذريته. (القمى، ج٢، ص٢١٦-٤١١)؛ البحراني، ج٥، ص٩٠٦).

## النبي الأكرم الله والامام على الله فقط:

في رواية اخرى جاءت عن النبي الله أنّه قال: إنّ الله جعل علياً معه في زمرة «السابقين» (فرات الكوفي، ص٤٦٥).

### ٦. الامام علي الليانا:

اعتبر الامـــام علي أنّ الاية الكريمــة نزلت فيه. (الصدوق، عيون أخبار الرضا، ج٢، ص ٢٦؛ الطوسى، الامـالى، ص ٤٥؛ البحرانى، ج٤،

العدد الماديد والتلاثون – خريف (١٠٠٧م – ٢٦٤١هـ)

717

٨. الائمة:

جاء في بعض الروايات أنّ مصداق كلمة «السابقون» هم الائمة الله (الكليني، ج١، ص١٤، ابن شهر آشروب، ج٤، ص١٨٤، ٢٨٤، ٣٣٠؛ البحراني، ج٥، ص١٣٥).

٩. السابقون إلى الايان بالانبياء
 والأوصياء في الامم المختلفة:

نقل عن الامام الصادق الله أن السابقين من الاولين هم هابيل وقابيل ومؤمن ال فرعون وحبيب النجار، ومن الآخرين على ابن ابي طالب الله (فرات الكوفى، ص٤٦٦-٤٦٥؛ الحسيني الاستر آبادي، ص٠٦٢؛ البحراني، ج٥، ص٢٥٦). وعن ابن عباس أنهم يوشع بن نون وشمعون أو صاحب يس وعلى ابن ابي طالب (الحسكاني، ج٢، ص٢٩٧؛ الحسيني الاسترآبادي، ص ۲۱۹؛ السيوطي، ج٦، ص١٥٤؛ ابن كثير، ج٨، ص٦. ) او يعتبر السابقين هم حزقيل ومؤمن آل فرعون وحبيب النجار والامام على وهو أفضلهم. (فرات الكوفي، ص٤٧٧؛ الحسيني

ص١٦؛ ج٥، ص٣٤٣).

وقد نقل عن الامام الحسن الله أنّ أباه هو اسبق السابقين الى الله ورسوله (الهلالي، ج٢، ص٩٣٦؛ الطوسي، الأمالي ص٩٣٥، البحراني، ج٢، ص٩٢٩؛ ج٤، ص٥٥٥).

ونقل عن ابن عباس أنّه قال في الامام علي الله ذلك ايضا (فرات الكوفى، ص٣٦٤؛ الحسكانى، ج٢، ص٣٦٠؛ البستر آبادى، ص٣٢٠؛ البحرانى، الاستر آبادى، ص٣٢٠؛ البحرانى، ج٥، ص٣٥٧) او انه في زمرة السابقين (فرات الكوفى، ص٤٢٤، الحسكانى، ج٢، ص٢٩٦). واعتبر الأسدي أن الآية نزلت في علي ابن ابي طالب الله (الحسكانى، ج٢، ص٣٩٥).

## ٧. الامام على الله والشعية:

ورد عن ابن عباس عن رسول الله أن جبرائيل قال له: علي وشيعته هم السابقون الله الخنة (المفيد، ص٢٩٨؛ الطوسى، الامالى، ص٣٧، الحسكانى، ج٢، ص٩٩، الطبرى، بشارة المصطفى، ج٢، ص٣٥، البحرانى، ج٥، ص٢٥٣).

الاسترآبادی، ص ۲۲۰؛ البحرانی، ج٥، ص ۲۵۲ –۲۵۷).

١٠. السابقون في الايان من الأمم
 والاعراق المختلفة:

جاء في كتب الجمهور عن النبي محمد أنه سابق العرب، وسلمان سابق الفرس، وبلال سابق الحبشيين، وصهيب سابق الروميين (السيوطى، ج٦، ص٤٥١).

## ١١. أهل القران:

يرى كعب ان المراد من السابقين هم أهل القران، وهم يوم القيامة تاج على الرؤوس (الثعلبي، ج٩، ص٢٠٢).

## ١٢. أهل علّين:

ونقل السدّي ان المراد من السابقين هم أهل عليين (ابن كثير، ج٤، ص٤٠٣) ويبدو أنه بعد ان ظمّ تفسير قوله تعالى من آيات [سورة المطففيين ١٨ -٢١]: ﴿ كُلَا إِنَّ كِنْبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلْيِّينَ ﴿ وَمَا أَدْرَبْكَ مَا عِلْيُونَ ﴿ وَمَا أَدْرَبْكَ مَا وَتُوصيف السابقين بالمقربون توصل الى النتيجة المتقدمة.

## ١٣. كل من تقدّم في الايمان والعمل:

ذهب الى هذه الرؤية أكثر المفسرين، وتجلّي ذلك منهم مرة بشكل كلّي من خلال أن المراد من السابقين هم المتقدّمون في الايمان والعمل (القرشي، ج١٠، ص ٥٠٩؛ البيضاوي، ج٥، ص ١٧٨؛ حقى البروسوى، ج٩، ص١٨٨؛ الزحيلي، ج٧٧، ص٢٤٤)، ومرة أخرى يصرحون أنّه يمكن أن يكون المقصود من السابقين كل من تقدم من كل أمـة من الأمم. (الطبرسي، جوامع الجامع، ج٤، ص٢٣٠-٢٣١؛ مكارم الـشـیرازی، ج۲۳، ص۲۰۶ـ۲۰۰، المدرسي، ج١٤، ص٩٠٩). ومرة ثالثة يذهبون إلى أن المقصود من السبقة هي السبقة في العقيدة والإيان، والسابق هو السابق في الإيمان (الثعلبي، ج٩، ص٢٠٢) أو في المسارعة في الاستجابة للرسول من الأمم والشعوب المختلفة (البلخي، ج٤، ص٢١٦؛ الطبري، جامع البيان، ج٧٧، ص٩٨؛ الثعلبي، ج٩، ص٢٠٢، ابن الجوزي، ج٤، ص ۲۲۰).

ويطلق أحيانا على جملة من الاعمال



317

) والمواظبة على عمل الخير من سنين مبكرة والمحافظة على ذلك (الثعلبي، ج٩، ص٢٠٢. ) والمسارعة الى التوبة والاعمال الصالحة (المصدر السابق) والسبق الى كل ما دعى اليه البارى تعالى (المصدر السابق) والمسارعة الى المسجد والخروج في سبيل الله (الطبرى، جامع البيان، ج٧٧، ص٩٩؛ الثعلبي، ج٩، ص۲۰۲، ابن کثیر، ج۸، ص۲۰۷؛ السيوطي، ج٦، ص١٥٤) والدخول الى المسجد قبل الآخرين والخروج منه بعد خروج الاخرين (السيوطي، ج٦، ص١٥٤) والسبق الى الجهاد (الثعلبي، ج٩، ص٢٠٢). والسبق في الهجرة (المصدر السابق).

ويتوقع أن هذه التفاسير تحاكي الاستعالات الاخرود الاستعالات الاخرود السابقون في القران الكريم من قبيل في والسّيقُون في المُولون مِن المُهَجِرِين والمُنافِقُون اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ... والسورة التوبة: اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ... والسورة التوبة: في المُنافِقُون في المُنافِرة وهُمْ لها سنيقُون في المُنافِرة الله منون: ١٠] و في شُمُ السورة المؤمنون: ١٠] و في شُمُ السورة المؤمنون: ١٠] و في شُمُ المُنافِرين في في المُنافِرين في في المُنافِرين

التي تؤدي الى تحقق السبقة في الايمان كالصلاة باتجاه القبلة. (الطبرى، جامع البيان، ج٧٧، ص٩٩؛ الثعلبي، ج٩، ص۲۰۲؛ ابن کثیر، ج۸، ص٦) من هنا أكد بعض المفسرين في بيان مفردة "السابقون" على السبقة في أداء الطاعات والعبادات (ابن حيّان، ج١٠، ص٧٩؛ القرطبي، ج١٨، ص٢٠٠)، وفي بعض الأحيان يتعرضون لذكر الاعمال التي تؤدي للسبقة في نهاذج عينية محسوسة، بل وأي سلوك يوصل الانسان الي رضا الله وطاعته. (الثعلبي، ج٩، ص٢٠٢؛ الثعلبي، ج٤، ص٤٥٧)، والمسارعـــة في اداء كل عمل يثمر عنه رضا الباري تعالى حتى لو لم يبلغ درجة الامر والنهي (فضل الله، ج ۲۱، ص ۳۲۸ – ۳۲۹)، وكذا السبق في اتباع الانبياء (الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، ج٩، ص٠٤٩؟ الطبرسي، مجمع البيان، ج٩، ص٢٢٥-٣٢٥)، والسبق الى الخير (الثعلبي، ج٩، ص۲۰۲، الطباطبائي، ج۱۱۹ ص۱۱۷ -۱۱۲؛ مغنیه، ج۷، ص۲۲۰ -۲۲۱؛ ابن عاشور، ج۷۷، ص۲٦٥ -۲٦٤؛

(A)(E)

717

أَوْرَثَنَا ٱلْكِنْبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِرٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِٱلْخَيْرَتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ.. ﴿
وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِٱلْخَيْرَتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ.. ﴾
[سورة فاطر: ٣٢].

هــــذا ولكن وبعد ملاحظــة كثرة الروايات التي حددت «السابقون» بفرد معين أو أفراد مخصوصين، اعتبر بعض القائلين بالرأي الاخير أن هذه الروايات جاءت لبيان بعض المصاديق والنهاذج (الطباطبائي، ج۱۹، ص۱۲۸، س۱۲۲۱) أو المصاديق الواضحة (مكارم الشيرازي، ج۲۳، الواضحة (مكارم الشيرازي، ج۳۳، الكامل والتام (أبو الفتوح الرازي، ج۸۱، ص۲۹۸) بانوي اصفهاني، ج۲۱، ج۹، ص۱۶۱؛ بانوي اصفهاني، ج۲۱، ص۲۹۸).

## دراسة وتقييم الاراء المذكورة:

يبدو بعد ملاحظة ما ذكر من الاراء التي دارت حول تفسير وبيان تعيين

(٣) فهؤلاء على الرغم من عدم قبولهم بانحصار مصداق السبق بالامام على الله الأأنهم اقروا أنه كان سابقا في كل ميادين السبق.

مصداق مفردة "السابقون" في آية الواقعة أو في الايات الاخرى، (التي غاية ما تشير اليه هو الأمور التي يتسابقون من أجلها، وكذلك استعراض جملة من الروايات الدالة على مصاديق أولائك السابقين) او الروايات التي تعرضت الى المصاديق المختلفة من السابقين، في مثل هذه السياقات الروائيــة علينا البحث والتحري مرة أخرى في الآيات القرانية، ويبدو أن مضمون نص قوله تعالى ﴿ أُولَتِكَ ٱلْمُقَرَّبُونَ ﴾ [سورة الواقعة: ١١] الذي يحاكى معنى "السابقون" فيه الكثير من البحث المجدي النافع. فأن محورية واهمية هذا المضمون الذي جاء في اخر سورة الواقعة قد حل محل مضمون "السابقون" ومبينا له، قال تعالى ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴿ ﴿ فَرَوْحٌ وَرَقِحَانٌ وَجَنَّتُ ا

نَعِيمِ ﴾ [سورة الواقعة: ٨٨ -٨٩].

إذن ومن أجل تحديد مصداق السابقين علينا رسم مكانة ومنزلة المقربين في القران الكريم، ولتحقيق ذلك ينبغي البحث في مقصود الاية الكريمة والأقوال المتعلقة مها أيضا.

الفدد الماديد والتائفن – خريف (١٧٠،٦م – ٢٧٤١هـ)

لقد ذكرت مفردة "المقربون" ايضا في سورة المطففين، وبحسب السياق والموضوع فهي تنسجم مع ايات سورة الواقعة؛ لأن الآيات في سورة المطففين كانت تتحدث حول موضوع القيامة ووقائعها ايضا.

والمحور الاساسي الذي كانت تدور حوله هذه السورة هو المقارنة بين فئتي الفجّار والأبرار، فتُبين أنّ الفئة الاولى كانت تجحد بيوم القيامة وتقترف الذنوب والمعاصى فسيكون جزاؤها سجين. ﴿ كَلَّاۤ إِنَّ كِنَبَ ٱلْفُجَّارِ لَفِي سِجِينِ ٧ۗ وَمَاۤ أَذَرَبْكَ مَا سِجِينٌ ١٠ كِنَبٌ مَرَقُومٌ ١٠ وَيْلٌ يَوْمِيدِ لِلْمُكَذِينَ اللهُ ٱلَّذِينَ يُكَذِّبُونَ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ اللهِ وَمَا يُكَذِّبُ بِهِ ۗ إِلَّا كُلُّ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ﴾ [سورة المطففين: ٧-١٢]) أولائك الذين يسخرون بايات الله حينها تتلى عليهم ﴿ إِذَا نُنْلَىٰ عَلَيْهِ ءَاينُنُنَا قَالَ أَسَطِيرُ ٱلْأُوَّلِينَ ﴾ [سورة المطففين: ١٣] وبسبب المعاصى والذنوب صدئت قلوبهم في الواقع، وحال ذلك دون معرفة الحق وتمييزه عن الباطل واختلط عليه الخير بالشر والشر بالخير، وأخيرا سوف يحرمون يوم القيامة من القرب الالهي

﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَ إِلِهِ لَتَحْجُوبُونَ ﴾ [سورة المطففين: ١٤-١٥].

وبعد الانتهاء من حكاية قصة الفئة الاولى وهي فئة الفجّار، تبدأ السورة المباركة بالحديث عن الفئة الثانية وهم الابرار: ﴿ كُلّا إِنَّ كِنْبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلْتِينَ الابرار: ﴿ كُلّا إِنَّ كِنْبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلْتِينَ الابرار: ﴿ كُلّا إِنَّ كِنْبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلْتِينَ الْابرار: ﴿ كُلّا إِنَّ كَنْبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي نَعِيمِ اللهِ عَلَى وَمُوهِمِهُمْ نَصْرَةً يَشْهَدُهُ ٱلمُقَرَّوْنَ اللهُ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ اللهُ عَلَى الْأَرْزَائِكِ يَنظُرُونَ اللهِ يَعْرِفُ فِي وُجُوهِمِهُمْ نَصْرَةً الْفَرْزَائِكِ يَنظُرُونَ اللهُ يَعْرِفُ فِي وُجُوهِمِهُمْ نَصْرَة النَّذِيمِ اللهُ يَعْرَفُ فِي وَجُوهِمِهُمْ نَصْرَة وَلَى فَلْيَتَنَافِسِ ٱلْمُنْتَفِسُونَ اللهُ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافِسِ ٱلْمُنْتَفِسُونَ عِنْ يَعْرِفُ فِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافِسِ ٱلْمُنْتَفِسُونَ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَلَيْ يَعْرَفُ عِنْ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَلِلْكُولُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ا

فهذه الايات تعتبر أن تبوّء الأبرار منزلة علين أمر حتمي وهمم في تلك المنزلة سينالون أبهى النعم وأحسنها من غرف وأسرة ومناظر خلابة وجميلة في الجنة الواسعة، وسيشرب الأبرر من ألذ وأشهى الاشربة والذي نعتته الاية باتسنيم" وهو شراب ممزوج بأفضل أنواع المشراب، ونشاهد بعد ذلك التعرض

العدد المادي والثالثون - غريف (٢٠١٧م – ٢٩١٤١هـ) المحاد المادي والثالثون - غريف (٢٠١٧م – ٢٩١٤١هـ)

711

لذكر المقربين أيضا، ومنه نعلم أن منزلة هذه الفئة أعلى واسمى من منزلة الأبرار، والدليل على ذلك قوله تعالى ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَّبُونِ ﴾ والعين هنا جاءت لغرض المدح أو الاختصاص، وهي في صدد بیان مفرد "تسنیم"، وبمعنی آخر أن العين المذكورة في الآية عين مميزة وخاصة بفئة محددة، اذن المقربون يشربون من تسنيم، في حين يشرب الابرار من «رحيق مختوم» الـذي يحتوي على شيء من شراب "تسنيم"، اذن فالمقبرون أعلى منزلة ورتبة من منزلة ومقام الأبرار (طباطبائی، ج۲۰، ص۲۳۵ و ۲۳۹) ففي الواقع أن التقسيم الثلاثي في سورة المطففين (المقربون والأبرار والفجـــار) يحاكى ويهاثل التقسيم الثلاثي الاخر في سورة الواقعـة (السابقون -المفردة التي تماثل المقرّبون -واصحاب اليمين، وأصحاب الشمال).

فضلاً عن ذلك فان (المقربون) سينالون مقام عليين ايضا (يَشْهَدُهُ اللّٰهَ عَلَين ايضا (يَشْهَدُهُ اللّٰهَ عَلَين الطبائي، ج٠٢، ص٢٣٥).

ثم إن الالفتات الى صفات فئة الفجّار يبين الحقيقة التالية، وهي: أن الفجار وبسبب تكذيبهم وشكهم وفجورهم وعصيانهم كانوا محجوبين عن ربهم وخالقهم، ومعلوم أن المقربون لا حجاب على قلوبهم من المعاصي والجهل والشك، الامر الذي يمكن اقتباسه ايضا من قوله تعالى ﴿ كُلّا لُوْتَعُلّمُونَ عِلْمَ مَن الْمَعْوِنُ عِلْمَ مَن الْمُعْوِنُ عِلْمَ مَن قوله تعالى ﴿ كُلّا لُوْتَعُلّمُونُ عِلْمَ الْمُعْوِنُ عِلْمَ الْمُعْوِنُ عِلْمَ الْمُعْوِنُ عَلْمَ الْمُعْوِنُ عَلْمَ الْمُعْوِنُ عَلْمَ الْمُعْوِنُ عَلْمَ الْمُعْوِنُ عَلْمَ الْمُعْوِنُ عَلْمَ الْمُعْوِنُ الْمُعْمِنُ الْمُعْوِنُ الْمُعْمِنِ الْمُعْوِلُ أَن المُعْرِينِ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِينَ الْمُعْوِلُ أَن المُعْرِينِ الْمُعْمِلُ الْمُعْلِينَ (الطباطبائي، ج ۱، من ۱۳۵ من ۱۳

وفي هذا السياق يقول العلامة الطباطبائي هاهنا حقيقة قرآنية لا مجال لإنكارها، و هو أنّ دخول الإنسان في حظيرة الولاية الإلهية، و تقرّبه إلى ساحة القدس و الكبرياء يفتح له بابا إلى ملكوت الساوات و الأرض يشاهد منه ما خفي على غيره من آيات الله الكبرى، و أنوار جبروته التي لا تطفأ، قال الصادق الله الصادق الله الصادق الله على أن الشياطين على عومون حول قلوب بني آدم لرأوا

PAY

السابقون كذلك ايضا، وفي ضوء ذلك فان مصداق "السابقون" سوف يتعين في المعصومين والأولياء الالهيين، ولذا يتضح سبب تأكيد الرواية السابقة على امير المؤمنين بعنوانه مصداقا حقيقيا لكلمة "السابقون"، والمراد من اتباع الائمة هم الذين يقتفون اثرهم ويقتدون بهم في كل شئ، وكيف كان الامر فلا بد من الالتفات الى ان منزلة السابقين ذات درجات ورتب متعددة، كها ان الابرار واصحاب الشهال على منازل ودرجات غتلفة ايضا.

وأما الروايات الاخرى التي جاءت في ذيل الآيــة فيمكن تقسيمها على قسمين:

الأول: هي الروايات التي تسلط الضوء على عقائد ومتبنيات السابقين، وهنا يجب القول أنّ السبق في ميدان الايان والعمل (العمل الصالح والصلوات الخمس والذهاب الى المسجد والجهاد في سبيل الله و...) على الرغم من أنّه تجلي لمصاديق خارجية لعمل السابقين، ولكن لا يمكن جعل كل سبق في هذه

ملكوت الساوات والأرض، و فيها رواه الجمهور عن النبي الله قال: لو لا تكثير في كلامكم و تمريج في قلوبكم لرأيتم ما أرى و لسمعتم ما أسمع، و قد قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَّهُمُ شُبُلَنَاۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٦٩] و يدل على ذلك ظاهر قوله تعالى: ﴿ وَأُعْبُدُ رَبُّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْيَقِيثُ ﴾ [سـورة الحجر: ٩٩] حيث فرع اليقين على العبادة، و قال تعالى: ﴿ وَكُذَالِكَ نُرَى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴾ [سورة الأنعام: ٧٥] وصف الإيقان بمشاهدة الملكوت، وقال تعالى: ﴿ كُلَّا لَوْتَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ 🕑 لَتَرُونَ ٱلْجَحِيمَ 🕥 ثُمَّ لَتَرُونُهَا عَيْنَ ٱلْيَقِينِ ﴾ [سورة التكاثر: ٥ -٧] و قال تعالى: ﴿ إِنَّ كِنَابَ ٱلْأَبْرَارِ لَهِي عِلِّيِّينَ (١٨) وَمَا أَدَرِنكَ مَا عِلْيُونَ (١٠) كِنْبُ مَرَقُومٌ (١٠) يَشْهَدُهُ ٱلْمُقَرِّبُونَ ﴾ [سورة المطففين: ١٨ – ٢١] (الطباطبائي، ج٥، ص٢٧).

من هنا فإن المقربين بعيدون كل البعد عن المعصية والجهل والشك والتردد وهم أهل يقين وثبات، وسيكون

المجالات هو مصداق لمفردة السابقين المذكورة في الآية.

لأن هذه المفردة جاءت بحدود وأوصاف معينة، من هنا فهي تعد اصطلاحا قرآنيا، وكها اشار العلامة الطباطبائي الى أنّ الشخص السابق هو الذي تجلت فيه أسمى الخصال والمعارف والمعتقدات.

والقسم الثاني هي الروايات التي تحدثت عن "السابقون" من الناحية الزمانية والبعد التاريخي، كالروايات التي تعرضت لذكر يوشع وحبيب النّجار وشمعون الى جانب الامام علي الله واعتبرت أنّ هؤلاء هم مصاديق للسابقين، فقد لاحظت السبق والتقدم في الأيهان، واعتبرت ان ذلك هو الذي تنطبق عليه هذه المفردة وأن كانت قد صرحت ايضا أنّ الإمام علي الله من حيث المنزلة والمقام هو أفضل من الأخرين.

وأما الآحاديث الأخرى كالتي تعرضت لسلمان وصهيب وبالال كمصاديق لهذه الآية فهي ليست في مقام

بيان وحصر نهاذج ومصاديق السابقين بذلك، بل هي لاحظت من أتى الى الايهان أولا وسارع الى اتباع الرسول من الامم والأعراق المختلفة.

#### النتيجــة:

أن الروايات الشارحة لمصاديق السابقين وأقوال المفسيرن المختلفة التي تعرضت لها، كالأنبياء فقط، والانبياء وأوصيائهم للله، والرسول محمد المله بضميمة الامام على الله ، أو الامام على الله لوحده، والامام على الله واتباعه، والائمة لوحده\_\_\_\_م، والمعصومون والشيعة، والشيعة فقط، والسابقون في الإيمان الى التصديق بالرسل من الأمم والشعوب المختلفة، وأهل القران، وأهل علّيين وكل من سبق في ميدان الايمان والعمل، هذه المصاديق كلها إما أنّها مقتبسة من النصوص والروايات أو مأخوذة عبر الاستعانة بقرائن واستعالات أخرى لمفردة السابقين في القرآن الكريم، وفي هذه الدراسة تم البحث في مفردة "المقربون" أيضا باعتبارها محاكية ومشابهة في الاستعمال والمعنى لمفردة السابقين في



الايات (۱۸ – ۲۸) من سورة المطقفين، والنتيجة أنّ (المقرّبون) هم أهل اليقين والإيهان الراسخ الامر الذي حال بينهم وبين المعصية والجهل والشك والتردد، والسابقين ايضا سيكونوا كذلك، لذلك تنحصر مصاديق هذه المفردة بالمعصومين والأولياء الالهيين، وتعرضت الروايات الأخرى الى طباع وسجايا وعقائد السابقين، أو إنها تتحدث عن السابقين الى الايهان والخير والعمل الصالح من

# أهم المصادر : (اختصر ناها لطول القائمة):

الناحية الزمانية والتاريخة.

- ابن الجوزي، ابوالفرج عبد الرحمن بن علي، زاد المسير في علم التفسير، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، بيروت: دار الكتاب العربي، ١٤٢٢ ق.
- ابن شعبه الحرائي، حسن بن على على، تحف العقول، تحقيق: على أكبر الغفاري، قم: مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤٠٤ق.
- ابن فارس، احمد بن فارس، معجم
   مقاییس اللغة، محقق و مصحح: عبد

السلام محمّد هارون، الطبعة الأولى، قم: مكتب تبليغات اسلامي حوزه علميه قم، ١٤٠٤ق.

- ابن كثير، إسماعيل بن عمرو، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: محمد حسين شمس الدين، الطبعة الأولى، بيروت: دار الكتب العلمية. ١٤١٩ق.
- ابو الفتوح الرازی، حسین بن علی، روض الجنان و روح الجنان فی تفسیر القرآن، تحقیق: دکتر محمد جعفر یاحقی -دکتر محمد مهدی ناصح، مشهد: بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس، ۱۶۰۸ق.
- ابو حيان، محمد بن يوسف، البحر المحيط في التفسير، تحقيق: محمد جميل صدقى، بيروت: دار الفكر، 18۲٠ق.
- الآلوسى، سيد محمود، روح المعانى في تفسير القرآن العظيم، تحقيق: على عبد البارى عطية، چاپ اول، بيروت: دار الكتب العلمية، ما ١٤١٥ق.
- ا بانوی اصفهانی، سیده نصرت

الهدد المادي والثاؤن – غريف (١٠٠٧م – ٢٤٢٩هـ) ا

797

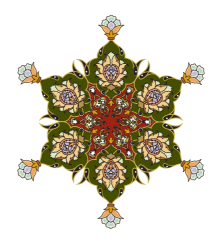
أمين، مخزن العرفان در تفسير قرآن، طهران: نهضت زنان مسلمان، ۱۳۲۱ش.

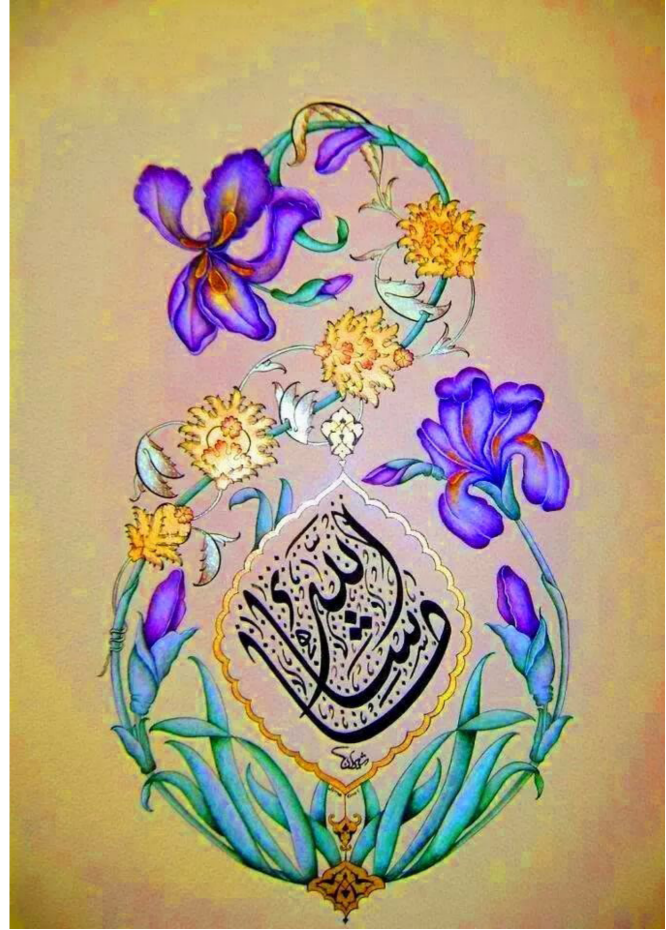
- البلخی، مقاتل بن سلیهان، تفسیر مقاتل بن سلیهان، تحقیق: عبد الله محمود شحاته، الطبعة الأولی، بیروت: دار إحیاء التراث، ۱٤۲۳ق.
   البیضاوی، عبد الله بن عمر، أنوار التنزیل و أسرار التأویل، محقق: محمد عبد الرحمن المرعشلی، الطعبة الأولی، بیروت: دار إحیاء الـتراث العربی، بیروت: دار إحیاء الـتراث العربی،
- الثعلبي، ابو إسحاق احمد بن إبراهيم، الكشف و البيان عن تفسير القرآن، الطبعة الاولى، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ١٤٢٢ ق.
- الحسكاني، عبيد الله بن عبد الله، شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، الطبعة الأولى، طهران: مؤسسة طبع و نشر، ١٤١١ق.
- الحلي، حسن بن سليان بن محمد، مختصر البصائر، تحقيق: مشتاق مظفر، قم: مؤسسة النشر الإسلامي،

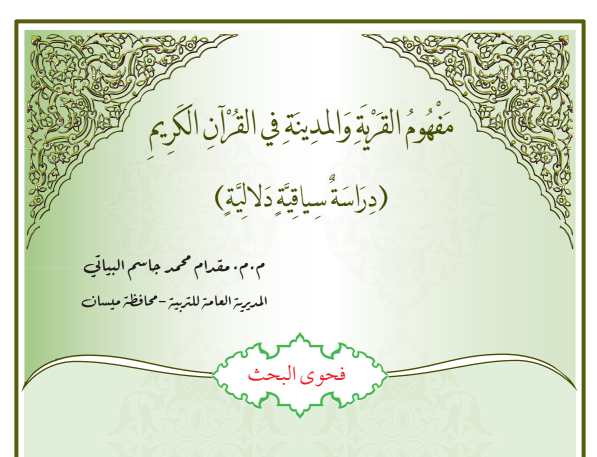
- ۱٤۲۱ق.
- الـزخـشري، محـمود، الكشاف عن حقـائق غوامض التنزيل، الطبعة الثالثة، بيروت: دارالكتاب العربى، ١٤٠٧ق.
- السيوطى، جلال الدين، الدر المنثور فى تفسير بالمأثور، قم: مكتبة آية الله المرعشي النجفى، ١٤٠٤ق.
- الطبرى أبو جعفر محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، الطبعة الأولى، بيروت: دار المعرفه،
- الطوسى، محمد بن الحسن، التبيان فى تفسير القرآن، بيروت: دار إحياء التراث، بلات.
- فضل الله سيد محمد حسين، تفسير من وحى القرآن، الطعبة الثانية، بيروت: دار الملاك للطباعة و النشر، 1219 ق.
- القرطبى، محمد بن احمد، الجامع لأحكام القرآن، الطبعة الاولى، طهران: انتشارات ناصر خسرو، ١٣٦٤ش.

- القمى، تحقيق: سيد طيب الموسوى الجزايري، الطعبة الرابعة، قم: دار الكتاب، ١٣٦٧.
- الكاشاني، ملا فتح الله، تفسير منهج
   مكارم الشيرازي، ناصر، تفسير كتاب فروشي محمد حسن علمي، الكتب الإسلامية، ١٣٧٤ق. ۱۳۳٦ ش.
- القمي، علي بن إبراهيم، تفسير المفيد، محمد بن محمد، الأمالي، تحقیق: حسین استاد ولی و علی امبر غفاري، قم: المؤتمر العالمي للشيخ المفيد، ١٣ ١٤ ق.
- الصادقين في إلزام المخالفين، طهران: نمونه، الطبعة الأولى، طهران: دار









من الألفظ التي توحي بالإعجاز اللغوي، ما ورد في القرآن الكريم من الألفظ التي توحي بالإعجاز اللغوي، ما ورد في القرآن الكريم من استعمال كلمة (قرية) في مواضع وكلمة (مدينة) في مواضع أخرى، وقد يَسْتعمل الكلمتين للاشارة الى موضع واحد لوجود فروق دلالية بين اللفظين، وإن سياق الآيات التي وردت فيهيا هاتان اللفظتان لا يمكن معه استبدال الواحدة بالأخرى، وهو ما سيتكفل البحث بيانه، بمقدمة وتمهيد ومبحثين وخاتمة.



# بسم الله الرحمن الرحيم المقدمة:

الحمد لله ربّ العالمين، وصلى الله على سيد الأنبياء والمرسلين محمد وعلى آله الطبين الطاهرين.

أمّا بعدُ:

فقد اقتضت حكمة الله سبحانه وتعالى أن تكون معجزة رسول الله محمد ﷺ كتاباً يُنذر به الخلق أجمعين، ويبيّن لهم سبيل الرشاد من سبيل الغي، ويهديهم إلى الصراط المستقيم، واقتضت الحكمة الإلهية أن تكون لغة هذا الكتاب هي اللغة العربية، لغة القوم الذين بُعِثَ الرسول الأكرم محمد الله إليهم، فجاء القرآن الكريم على وفق لغة العرب، وأساليبهم في الكلام، ولكي يبين القرآن الكريم عجز البشر عن الإتيان بمثل القرآن تحداهم في أن يأتوا بمثله، قال تعالى ﴿ قُلْ فَأَتُواْ بِكِنَابٍ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُمَا أَتَيْعَهُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ [سورة القصص ٤٩]، أو أن يأتوا بعشر سور من مثله، قال تعالى ﴿ أُمَّ يَقُولُونَ ٱفْتَرَكَهُ قُلُ فَأْتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّثْلِهِ، مُفْتَرَيْتٍ

وَٱدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ اللَّهُ ﴾ [سورة هود ١٣]، أو بسورة واحدة، قال تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ، وَأَدْعُوا شُهَدَاءَكُم مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَلِدِقِينَ ﴾ [سورة البقرة ٢٣]، وقال تعالى ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰكُ قُلُ فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِثْلِهِ وَادْعُواْ مَنِ اسْتَطَعْتُم مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَالِمِقِينَ ﴾ [سورة يونس ٣٨]، فلم يستجب فصحاء العرب لهذا التحدي، وقرّرَ القرآن الكريم عجزهم في قوله تعالى: ﴿ قُللَّهِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُوا بِمِثْل هَلْدَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ، وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾[سورة الإسراء ٨٨]، ولم ينفِ العرب هذا العجزَ عنهم، ولم يكذِّبوا هذه الآية التي نسبت العجز لهم، بل أخذوا يكيلون التهم إلى نبى الإسلام محمد على بأنَّه ساحر، أو مجنون، أو أنَّ معلماً علَّمه القرآن، ثُمَّ ما لبثوا أن شنّوا على الرسول الأكرم وأتباعه الحروب، وأشاعوا فيهم القتل والتهجير والتنكيل.

وقد تمثل الإعجاز القرآني بجملة من



797

الأمور، منها الإعجاز البياني والإعجاز المعنوي والإعجاز العقلي والإعجاز العددي والإعجاز الغيبي.

ومنها الإعجاز اللغوي، إذ إنّ القرآن الكريم، مع أنّه جرى على سنن العرب في كلامها، تميّز بأسلوب عالم من الفصاحة، ولغة مسامية على اللغة المتداولة آنذاك، وصياغات أدهشت الفصحاء، وأخذت بألبابهم وعقولهم معاً، وكان مبعث دهشة العرب هذه البلاغة العالية التي اتصف بها القرآن الكريم، ممثلة بأساليبه المتقنة وألفاظه الجزلة، التي جاءت في مواضعها المناسبة بحيث لا يمكن استبدال غيرها بها.

خذ مشلاً على ذلك لفظتا (الوعد والوعيد)، وأنَّ الأولى استعملت في الثواب والأخرى استعملت في العقاب، ومثل ذلك لفظتا (الغيث والمطر) إذ استُعمِلَت الأولى في الخير واستعملت الأخرى في الخير واستعملت الأخرى في الشر، كلّ ذلك يبين لنا دقة القرآن الكريم في اختيار ألفاظه، وتراكيبه، وصوره، وكلّ ذلك من أجل الغاية الأسمى التي جاء بها القرآن الكريم الني جاء بها القرآن الكريم

وهي هداية الأمة إلى سواء السبيل.

ومن الألفاظ التي لمسنا فيها إعجازاً لغوياً ما ورد في القرآن الكريم من استعال لفظة (قرية) في مواضع، واستعال لفظة (مدينة) في مواضع أخر، وقد يستعمل الكلمتين للإشارة إلى موضع واحد، وما ذاك إلاّ لوجود فروق دلالية بين اللفظتين، وأنَّ سياق الآيات التي وردت فيها هاتان اللفظتان، لا يمكن معه استبدال الواحدة بالأخرى، وهذا ما سيتكفل البحث ببيانه.

ومن أجل أن نحيط معرفة بمفاصل الموضوع، ارتأينا أن نقسمه على مبحثين، مسبوقين بمقدمة، وتمهيد، وملحوقين بخاتة.

أمّا المقدّمة فقد ذكرنا فيها جانباً من الكلام في إعجاز القرآن وبيان خطة البحث، وأمّا التمهيد فقد تحدثنا فيه عن الإعجاز اللغوي في القرآن الكريم.

وأمّا المبحث الأول فقد تخصّص في معنى القرية والمدينة لغة وتعريفاً، إذ تضمن تعريف القرية والمدينة في استعمال العرب الذين يحتج بلغتهم، استناداً إلى ما



ورد في المعجهات العربية.

وأمّا المبحث الثاني فهو استقراء لمواضع اللفظتين في القرآن الكريم، مع دراسة كلّ موضع دراسة دلالية، ودراسة الفوارق بين استعمال القرآن للمفردتين.

وأمّا الخاتمة فقد تضمنت خلاصة الموضوع وأهم النتائج مع التوصيات، مع التأكيد على عدم الجزم بصحة ما توصلنا إليه، إذ يبقى الموضوع مجرد اجتهاد من عقل قاصر.

ولم أجرِ موازنةً بين الدلالة اللغوية لمفردة القرية والمدينة في القرآن الكريم واستعمالها في لغة العرب؛ توخياً للاختصار، ولعدم وجود الوقت الكافي للبحث.

وكانت مصادري من تفاسير القرآن الكريم ومعجهات اللغة العربية، وبعض الدراسات الأخرى التي تناولت الإعجاز القرآني.

وفي ختام هذه المقدّمة أسأل الله جل وعلا أن يرزقنا فهم القرآن الكريم فهماً صحيحاً سليماً، مستنداً على كلام أهل

البيت الله وعلماء الإسلام المأمونين على تعاليمه، وأن يجعلنا من خدمة كتابه العظيم، بمحمد وآله الطاهرين.

#### التمهيد:

# الإعجاز اللغوي في القرآن الكريم:

تعدّدت وجوه الإعجاز في النص القرآني الكريم، حتى أوصلها السيوطي (ت٩١١هـ) إلى خمسة وثلاثين وجهاً، بسط فيها آراء العلماء، وجعلها أمّهات مسائل الإعجاز (۱)، وكان من أوضح وجوه الإعجاز القرآني هو الإعجاز اللغوى.

فقد نزل القرآن الكريم بلغة العرب، إذ وصف القرآن الكريم نفسه بأنه قرآن عربي في جملة من الآيات، منها قوله تعالى ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرَّءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ مَعْقَلُونَ ﴾ [سورة يوسف: ٢](٢)، وبأنّه

(۱) ينظر: المجلد الأول من معترك الأقران في إعجاز القرآن، فقد خصّصه المصنف بذكر خمسة وثلاثين وجهاً من وجوه الإعجاز المقرآني مع ذكر الأمثلة له، وينظر: الإعجاز اللغوي في القرآن الكريم بين التفسير والتأويل دلالات الجهر والهمس أنمو ذجاً: ٢٩٦.

(٢) ومثل هذه الآية الآيات الكريات: طه



791

499

حكم عربي في قوله تعالى ﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلَنَهُ حُكُمًا عَرَبِيًا ﴾ [سورة الرعد من الآية ٣٧]، وبأنّه لسان عربي في قوله تعالى ﴿ وَهَنذَا لِسَانُ عَرَبِي ثُمِيتُ ﴾ [سورة النحل من الآية ١٠٣]، وقوله تعالى ﴿ نَزلَ بِهِ مَن الآية ١٠٣]، وقوله تعالى ﴿ نَزلَ بِهِ الرُّحُ ٱلْأُمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِن ٱلْمُنذِرِينَ الرُّحُ ٱلْأُمِينُ ﴿ السورة الشعراء: الشعراء: مَصَدِقُ لِسَانِ عَرَبِي مُبِينٍ ﴾ [سورة الشعراء: مُصَدِقُ لِسَانًا عَرَبِيًا ﴾ [سورة الأحقاف من الآية ١٩٥]، وقوله تعالى ﴿ وَهَذَا كِتَنبُ مَصَدِقُ لِسَانًا عَرَبِيًا ﴾ [سورة الأحقاف من الآية ١٢].

ومع أنَّ القرآن الكريم نزل بلسان العرب ولغتهم، وعلى وفق أساليبهم في الكلام، مستعملاً حروفهم وكلماتهم، إلَّا أنَّه تميَّز بجهال سبْكه، وعلوِّ رتبته في الفصاحة، وابتداع معانٍ لم تصل العربُ إليها، مع لغة سامية تأخذ بالألباب والأرواح معاً، وقد أذعن لبيان القرآن الكريم ولغته العالية وجمال تعبيره فصحاء العربِ أجمع، وعجزوا عن أن فصحاء العربِ أجمع، وعجزوا عن أن يناظروه أو يعارضوه، واكتفوا من كلّ التحديات التي تحداهم بها القرآن الكريم التحديات التي تحداهم بها القرآن الكريم

أن وصفوه بأنّه أساطير الأولين، ورموا رسول الله الله بالجنون تارة وبالشعر تارة وبالشعر تارة أخرى، وقالوا في ما قالوا: بأنّ معلماً من أهل الكتاب علّمه، إلى غير ذلك من الحجج الواهيات.

تمثّل باستعمال القرآن الكريم لألفاظ مخصوصة في مواضع معينة، لا يحسن غيرها في موضعها، كما في استعمال لفظة (الرياح) في الخير والتبشير، واستعمال لفظة (الريح) في الإنذار والعقوبة، وكما في استعمال كلمـة (مطر) في مواضع العقاب، و(الغيث) في مواضع الثواب، واستعمال لفظة (زوجة) في ما إذا كانت العلاقة مبنية على المودة والرحمة والانسجام، واستعمال لفظة (امرأة) في ما إذا كانت العلاقة بين الزوجين غير منسجمة، وغير ذلك من الأمثلة الكثيرة التي نوّه بها المفسرون والمهتمون ببلاغة القرآن وإعجازه وبيانه.

فالتعبير القرآني ((تعبير فني مقصود، كلّ لفظة بل كل حرف فيه وُضِعَ وضعاً فنياً مقصوداً، ولم تُراعَ في هذا الوضع

۱۱۳، الزمر ۲۸، فصّلت ۳، الشوری ۷، الزخرف ۳.

الآية وحدها ولا السورة وحدها بل روعي في هذا الوضع التعبير القرآني كلّه) (٣)، وبالتالي لا يكون للترادف محلّ في القرآن الكريم؛ إذ كل كلمة فيه موضوعة بحساب وقدر دقيقين، توخّى فيه القرآن الكريم بلوغ الغاية في الفصاحة والبلاغة، ولا يظهر هذا الأمر إلّا لمن رزقه الله تعالى فهْم كتابه العزيز، بعد أن يتسلح بالعِدَّة الضرورية للتفسير. وقد أشار المفسرون إلى جملة من

وقد أشار المفسرون إلى جملة من النكات اللغوية التي عُدَّت من باب الإعجاز اللغوي في القرآن، كالزمخشري (ت٨٥هـ) في الكشّاف، ابن عطية الأندلسي (ت٤٥هـ) في المحرر الوجيز، وأبي حيان الأندلسي (ت٥٤٧هـ) في البحر المحيط، والآلوسي (ت١٢٨٠هـ) في روح المعاني، والطاهر بن عاشور (ت١٣٩٠هـ) في تفسيره (التحرير والتنوير).

ومن المعاصرين نجد الدكتور فاضل صالح السامرائي قد أولى جانب

(٣) التعبير القرآني: ١٠، وينظر: بلاغة الكلمة في التعبير القرآني: ٤.

الفروق الدلالية بين الألفاظ التي قد تبدو مترادفة في القرآن الكريم عناية كبيرة في مؤلفاته، ومحاضراته، ولقاءاته التلفزيونية، فقد تلمّس الفروق في استعهالات القرآن للكريم لبعض الألفاظ والصيغ والتراكيب، مستنداً إلى السياق الذي وردت فيه، ومستضيئاً بأقوال المفسرين وأئمة اللغة، وقد فتح للدارسين بصنيعه هذا باباً من العلم نافعاً، فجزاه الله خبراً.

ومـع كلّ ما في القرآن الكريم من وجـوه الإعجاز التي نبّه عليها العلماء قديماً وحديثاً، نجد من المعاصرين من ينفي صفة الإعجـاز عنه، كالدكتور جورج طرابيشي في كتابـه (المعجزة أو سبات العقل في الإسـلام)، مدّعياً أنَّ الرسول عنه بلا معجزة (١٤).

ومن المعاصرين أيضاً منذر عيّاشي في كتاب (القرآن والتلقي من الإعجاز والمجاز إلى الأسطورة والخرافة) الذي تأثّر فيه أيّا تأثّر بجورج طرابيشي.

والحق أنَّ الحجج التي جاء بها هؤلاء

<sup>(</sup>٤) المعجزة أو سبات العقل في الإسلام: ١١.

وغيرهم لنفي الإعجاز القرآني قد ذكرها علماؤنا في مصنفاتهم، قبل أن ينطقوا بها، وردّوها، ولعلّ أفضل من بحث إعجاز القرآن الكريم من المعاصرين وردّ حجج النافين لإعجازه هو السيد أبو القاسم الموسوي الخوئي (ت١٤١٢هـ) في كتابه القيّم (البيان في تفسير القرآن)(٥).

# المبحث الأوّل:

# القرية والمدينة لغةً وتعريفاً:

من أجــل معرفة المقصود بلفظتي (قرية) و (مدينة) رجعنـا إلى المعجمات العربية لنتعرّف على ما أوردته من تفسير وشواهد لهما.

### القرية والمدينة لغةً:

لنبدأ بلفظة (قرية)، فقد أشارت معظم المعجمات إلى أنَّ (القرية) من مادة (قَرَى) بمعنى (جَمَعَ)، وبعضهم عزاها إلى مادة (قَرو)، فقد بحثها الخليل في مادة (قرو) من كتاب (العين)، وقد فسر (القُرى) في قوله تعالى ﴿ وَتِلْكَ ٱلْقُرَى لَمُ الْمَامُوا وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم أَهْلَكُنَهُمُ لَمَّا ظَامُوا وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَوْعِدًا ﴾ [الكهف من الآية ٥٩]

(٥) ينظر: البيان في تفسير القرآن: ٣٣ -١١٩.

بـ ((الكُور والأمصار والمدائن))(۱)، شم نـرى ابـن فـارس (ت٥٩٥هـــ) في المقاييس أورد معنى القرى تحت مادي (قـرى، وقـرو)، قـال: ((القـاف والـراء والحـرف المعتل أصلٌ صحيحٌ يدلّ على جمع واجتهاع. من ذلك القرية سمّيت قرية لاجتهاع الناس فيها، ويقولون: قريت الماء بالمقراة: جمعته، ... ومن الباب القرو وهو كلّ شيء على طريقة واحدة، ومن الباب القرى: الظهر، وسمّي قرى ومن الباب القرى: الظهر، وسمّي قرى المادة هنا على التجمع واتخاذ الطريقة الواحدة. المادة هنا على التجمع واتخاذ الطريقة الواحدة.

ونرى ابن فارس قد جعل مادة (قَرَى) و(قَرُو)، تحت باب واحد، بل جعل تحت هذا الباب أيضاً مادة (قَرَأً).

أمّا الفيروزآبادي (ت٨١٧هـ) فقد فصل بين المادتين (قَـرَى) و (قَـرُوَ)، حسب المنهـج الذي رسمه لكتابه في خطبة الكتاب إذ قال: ((ومن أحسن ما

<sup>(</sup>٦) العين: ٥/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٧) مقاييس اللغة: ٥/ ٧٨.

المحدد الماديد والثارثون - خريف (١٧٠٠٧م – ٢٦٤١هـ)

المدن وغيرها (١٢)، ومع زيادة لم يذكرها الزبيدي تبين أنَّ جمع قرية على قُرًى، ولعلّ نسخة الزبيدي من الكفاية تختلف عن المطبوعة المتداولة الآن.

أمّا المدينة فقد ذكر المعجميون أنّها من مادة (مَدَنَ)، قال الخليل: ((المدينة فَعِيلَة تُهْمز في الفَعَائِل،... وكلّ أرضٍ فَعِيلَة تُهْمز في الفَعَائِل،... وكلّ أرضٍ يُبنى بها حصن في اصطُمَّتها(١٣) فهو مدينتها))(١٤)، وقال ابن فارس: ((الميم والدال والنون ليس فيه إلّا مدينة، إن كانت على فعيلة، ويجمعونها مُدُناً. ومدَّنتُ مدينةً))(١٠)، وقال مُدُناً. ومدَّنتُ مدينةً)(١٠)، وقال الفيروزآبادي: ((مَدَنَ أقام... ومنه المدينة للحصن يبنى في أصطُمَّة الرض))(١٠)، وقال الطريحي: ((ومدَّن أرض))(١٠)، وقال الطريحي: ((ومدَّن أقام به، ومنه سمّي المدينة وهي فَعِيلَة أقام به، ومنه سمّي المدينة وهي فَعِيلَة

اختصّ به هذا الكتاب تخليص الواو من الياء، وذلك قسم يَسِمُ المصنفين بالعيّ والإعياء))(١)، من أجل ذلك بحث معنى (القرية) في مادة (قَـرَى)، قال: ((القرية المِصْرُ الجامع،... وقرية النمل مجتمع ترابها، وقرية الأنصار المدينة... وقرى الماء في الحوض يقريه قرياً وقرًى جمعه))(٩)، وقال الطريحي (ت١٠٨٥هـ) في مجمع البحرين: ((القرية: الضَيْعَة والمدينة، سُمّيت بذلك لأنَّ الماء يقرى فيها أي: يجمع))(١٠٠)، ولم يخرج الزبيدي (ت١٢٠٥هـ) صاحب التاج عن المعنى الذي أورده المعجميون قبله للقرية، غير أنّه أورد تعريفاً لابن الأجدابي (ت٤٧٠هـ) في كفاية المتحفظ، قال: ((وفي كفاية المتحفِّظ: القرية: كلّ مكان اتصلت به الأبنية، واتُّخِذَ قراراً، وتقع على المدن وغيرها أ. هـ) (١١١)، ولكننا نرى ابن الأجدابي قد عرّف بـ(القرية) في كتابه (الكفاية) من دون ذكر لعبارة: وتقع على

<sup>(</sup>١٢) ينظر: كفاية المحفِّظ: ١٧٢.

<sup>(</sup>١٣) الْأصطُمَّة للشيء: معظمه أو مجتمعه أو وسطه.

<sup>(</sup>١٤) العين: ٨/ ٥٣.

<sup>(</sup>١٥) مقاييس اللغة: ٥/ ٣٠٦.

<sup>(</sup>١٦) القاموس المحيط: ٤/ ٢٧٠، وينظر: بصائر ذوي التمييز: ٤/ ٤٩٠.

<sup>(</sup>٨) القاموس المحيط: ١/ ٣-٤.

<sup>(</sup>٩) القاموس المحيط: ٤/ ٣٧٧.

<sup>(</sup>١٠) مجمع البحرين: ٣/ ٥٠٠.

<sup>(</sup>١١) تاج العروس: ٣٩/ ٢٨٢.

من مدّن وقيل: مَفْعِلة من دان))(۱۷)، ولم يخرج الزبيدي عمّا قاله المعجميون قبله (۱۸).

### القرية والمدينة تعريفاً:

مما تقدّم نرى بعض المعجميين قد عرّفوا باللفظتين، كما رأينا في كلام ابن الأجدابي في تعريف القرية الذي نقله عنه الزبيدي، وهو تعريف مأخوذ من المعنى اللغوي، وهي عنده مرادفة للمدينة بحسب كلام الزبيدي.

وممّن عرّف بالقرية أيضاً الراغب الأصفهاني (ت٢٠٥هـ) في (المفردات)، قال: ((القرية اسم للموضع الذي يجتمع فيه الناس، وللناس جميعاً، ويستعمل في كلّ واحدٍ منهما))(١٩)، ونلاحظ هنا أنَّ الراغب قد جعل لفظ (القريـة) شاملاً للموضع وللناس معاً، أمّا المدينة فلم يعرّف بها في كتابه، وإنّها اكتفى بالكلام على جمعها واشتقاقها ووزنها، مع ذكر بعض الآيات القرآنية (٢٠).

ومن التعريفات أيضاً ما أورده صُنّاع المعجم الوسيط إذ جاء فيه: (((القرية) المحمّر الجامع، وكلّ مكان اتصلت به أبنية واتخذ قراراً، وتقع على المدن وغيرها))(٢١)، وهو قريب من تعريف ابن الأجدابي، وقالوا في تعريف المدينة: (((المدينة) المحمّر الجامع (ج) مَدَائِنٌ و مُدُنٌ، واسم يثرب مدينة الرسول عليها))(٢٢).

نرى في تعريفي (المعجم الوسيط) أنّه عرّف القرية والمدينة كلاهما بالمصر الجامع، فها مترادفتان هنا، كما في تعريف ابن الأجدابي الذي نقله الزبيدي، والحق أنّهما ليستا مترادفتين؛ بدليل ما جاء في كلام المعجميين، وما سيجيء في القرآن الكريم من استعمال هاتين المفردتين، إذ أكسبهما القرآن الكريم دلالة جديدة غير التي استعملها صُنّاع المعاجم.

### المبحث الثاني:

القرية والمدينة في القرآن الكريم

سنتناول في هذا المبحث مفهومي

<sup>(</sup>١٧) مجمع البحرين: ٤/ ١٨١.

<sup>(</sup>۱۸) ينظر: تاج العروس: ٣٦/ ١٥٦.

<sup>(</sup>١٩) المفردات في غريب القرآن: ١٩.

<sup>(</sup>۲۰) ينظر: المصدر نفسه: ٤٨٥.

<sup>(</sup>٢١) المعجم الوسيط: ٧٣٢.

<sup>(</sup>۲۲) المصدر نفسه: ۸۵۹.

م العدد المادي والثاثون – خريف (٢٠١٧م – ٢٦٤١هـ)

القرية والمدينة في القرآن الكريم في ضوء السياق الذي وردت فيه هاتان اللفظتان، وهل هما مترادفتان كما ذهب إلى ذلك بعض المفسرين، أم هل أنّ لكل لفظة معنى خاص في القرآن لا تصلح غيرها بدلها؟. وسنبدأ بمفهوم القرية ثم بمفهوم المدينة، كل ذلك في ضوء الآيات القرآنية الكريمة.

أوّلاً: مفهوم القريـــة في القـرآن الكريم:

وردت لفظة (قرية) في القرآن الكريم (٥٦) مرّة وفق التفصيل الآتي: (قرية) (٢٣) مرّة، و(القرية) (١٠) مرّات، و(القريتين) مرّة واحدة، و(قرى) مرّتان، و(القرى) (١٧) مرّة، (قريتك) مرّة واحدة، و(قريتك) مرّة واحدة، و(قريتك) مرّة واحدة، و(قريتكم) مرّتان.

والمعنى العام الذي تعطيه هذه الآيات الشريفة للقرية هو اجتماع أهلها على حال معينة، في الحق كانت أو في الباطل، من دون مخالف لهم أو معترض عليهم أو كاره لفعلهم.

فقوم سيدنا يونس الله تابوا كقلب رجل واحد فهم أهل قرية، قال

تعالى ﴿ فَلُولًا كَانَتْ قَرْيَةٌ ءَامَنَتُ فَنَفَعَهَا إِيمَنُهُا إِلَّا قَوْمَ يُونُسُ لَمّا ءَامَنُواْ كَشَفْنَا عَنَهُمُ عَذَابَ ٱلْخِزِّي فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَا وَمَتَّعَنَهُمُ عَذَابَ ٱلْخِزِي فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَا وَمَتَّعَنَهُمُ إِلَى حِينِ ﴾ [سورة يونس ٩٨]، أي ثبت أمرهم على الإيهان، وقوم سيدنا لوط الله استحسنوا فعلتهم وتعاهدوا عليها فسهاهم القرآن (قرية)، قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ فَسَهَاهِم القرآن (قرية)، قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ أَمُطِرَتْ مَطَرَ ٱلسَّوْءِ ﴾ أمطرة الفرقان من الآية ٤٠]، وهذه القرية من قرى سدوم (٢٣)، فالأولى في القرية من قرى سدوم (٢٣)، فالأولى في

وهـذا هـو المعروف إلى اليـوم في القرى وتمسكها بعادة أو فكر أو عرف أو عقيدة معينة، مما لا يكون في المدينة مثله.

الخبر والثانية في الشر.

أمّا (المدينة) في القرآن الكريم فاستعالها يوحي بوجود الاختلاف بين الأهلينَ فيها، على مستوى العقيدة أو الخُلُق، حتى مع وجود رجل واحد خالف، كما سنرى في الآيات التي سندرسها، ومن أوضح الأمثلة على هذه الدعوى ما ورد في قصة سيدنا موسى المنتالية

(٢٣) ينظر: مجمع البحرين: ٣/ ٩٩٦.

مع العبد الصالح، في سورة الكهف المباركة، إذ سمّى القرآن الكريم الموضع الواحد بتسميتين، قال تعالى: ﴿ فَأَنطَلُقًا حَتَّى إِذَآ أَنْيَآ أَهْلَ قَرْيَةٍ ٱسْتَطْعَمَآ أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَن يُضَيِّفُوهُمَا ﴾ [سورة الكهف من الآية ٧٧]، وجماء في التفسير أنَّها قرية أنطاكية (٢٤)، فعبّر القرآن عنهم بأهل قرية لما اجتمعت كلمة البخل فيهم، ثم قال تعالى ﴿ وَأَمَّا ٱلْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَةِ ﴾ [سورة الكهف من الآية ٨٢] فعبّر عن الموضع نفسه بالمدينة، إذ اختلفت حالات ساكنيها وتنوعت لَّا أدخل فيها ذكر الطفلين اليتيمين، إذ حالها مخالف لحال القوم فحَدَثَ التنوّع الأخلاقي، ولزم تغيير الصفة بتغيّر حال الموصوف.

ومثله ما في سورة يس المباركة، قال تعالى ﴿ وَأَضْرِبْ لَمُمْ مَّثَلًا أَصْحَبَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [سورة يس: ١٣]،

(٢٤) وقيل: هي الأبلة، أو الجزيرة الخضراء وهي من الأندلس، أو برقة أو باجر أو أرمينية من أرض الـروم، ينظر: تبصير الرحن وتيسير المنان: ١/ ٣٥٣.

فقد جاء في التفسير أنّها قرية أنطاكية (٢١)، فهي وكان أهلها يعبدون الأوثان (٢١)، فهي قرية لمّا اجتمعت كلمة أهلها على الكفر وتكذيب المرسلين، ثمّ لمّا ادْخَلَ في القصة ذاك الرجل المؤمن القوي الذي بارزهم بالحق مبارزة الرسل، ولم يخش بأسهم تغيّر اسم المكان لأجله فصارت مدينة، قال تعالى ﴿ وَجَآءَ مِنْ فَصارت مدينة، قال تعالى ﴿ وَجَآءَ مِنْ أَقْصا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَى قَالَ يَنقَوْمِ ٱتّبِعُوا أَمْرُسُلِينَ وَجُلُّ يَسْعَى قَالَ يَنقَوْمِ ٱتّبِعُوا مَمْلَتْ عقيدتين: حق وباطل.

ومما يُلاحظ من تفريق القرآن الكريم بين لفظتي (القرية) و(المدينة) أنّه لم يرد قطُّ في القرآن إهلاك مدينة، وما نزل بلاء إلا على قرية، مهم كبرت أو صغرت، قال تعالى ﴿ وَكُم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَهَا فَجَآءَهَا بَأْسُنَا بَيْتًا أَوْ هُمْ قَآبِلُونَ ﴾ [سورة الأعراف بيئتًا أَوْ هُمْ قَآبِلُونَ ﴾ [سورة الأعراف ع]، وقال تعالى ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا وَهُمَا كِنَابٌ مَعْلُومٌ ﴾ [سورة الحجر: الحجر:

<sup>(</sup>٢٥) ينظر: المصدر نفسه: ٢/ ١٨٣، وقد عبر المصنف عنها بـ(القرية المعروفة بمزيد الخباثة).

<sup>(</sup>٢٦) ينظر: تفسير غريب القرآن الكريم: ٥٩، ومجمع البحرين: ٣/ ٤٩٩.

المدد المادي والثاثون – خريف (٢٠١٧م – ٢٩٤هـ) المحدد المادي والثاثون – خريف (٢٠١٧م – ٢٩٥هـ)

الآية ٣١]، وقال تعالى ﴿ إِنَّا مُنزِلُونَ عَلَى أَهْلِ هَنَذِهِ الْقَرْبَةِ بِجُزًا مِّنَ السّمَآءِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٣٤]، وهذا معناه أن أهل تلك القرى، قد أجمعوا على باطل معين ولم يتناهوا عنه، فحق عليهم العلاف عنه، فحق عليهم العلاف (المدينة) التي قد يكون فيها جماعة صالحة، أو فرداً صالحاً، فيدفع الله العذاب عن هذا الموضع من أجل هؤلاء الصالحين.

ومن موارد الاختلاف بين لفظتي (القرية) و (المدينة) أنَّ الله جلّ وعلا لا يبعث الرُسُل إلّا إلى (قرية)، إذا ما أراد ذكر الموضع، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَبِي إِلّا أَخَذُنَا أَهْلَهَا بِالْبَأْسَةِ وَالضَّرَّةِ لَعَلَّهُمْ يَضَرَّعُونَ ﴾ أَرْسَلْنَا فِي قَرْيةٍ نَديةٍ فَي نَديةٍ وَالضَّرَّةِ لَعَلَّهُمْ يَضَرَّعُونَ ﴾ إلْبَأْسَةِ وَالضَّرَّةِ لَعَلَّهُمْ يَضَرَّعُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ٩٤]، وقال تعالى ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيةٍ نَذيراً ﴾ [سورة الفرقان: ١٥]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَا فِي مِن قَرْيةٍ إِلَّا هَالُمُنذِرُونَ ﴾ [سورة الشعراء: من قَرْيةٍ مِن نَذيرٍ إلّا قال مُتَرفُوها إنّا بِما أَرْسِلْنَا فِي قَرْيةٍ مِن نَذيرٍ إلّا قال مُتَرفُوها إنّا بِما أَرْسِلْتُم فَرُعُوونَ ﴾ [سورة البيا قال مُتَرفُوها إنّا بِما أَرْسِلْتُم فَرفُوها إنّا بِما أَرْسِلْتُم بِهِ عَنْفُوونَ ﴾ [سورة سبأ: ٣٤]، وقال

٤]، وقـال تعالى﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْبِيَةً كَانَتْ ءَامِنَةُ مُطْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتُ بِأَنْفُمِ ٱللَّهِ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصِّنَعُونَ ﴾ [سورة النحل: ١١٢]، وقال تعالى ﴿ وَإِن مِّن قَرْيَةٍ إِلَّا غَنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلُ يَوْمِ ٱلْقِيكَنمَةِ أَوْ مُعَذِّبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا كَانَ ذَلِكَ فِي ٱلْكِنْبِ مَسْطُورًا ﴾ [سورة الإسراء من الآية ٥٨]، وقال تعالى ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةٍ كَانَتُ ظَالِمَةً وَأَنشَأْناً بَعْدَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ ﴾ [سورة الأنبياء: ١١]، وقال تعالى فكأيّن مِّن قَـرْكِةٍ أَهْلَكُنَّكُنَّهَا وَهِي ظَالِمَةٌ فَهِيَ خَاوِيةٌ عَلَى عُرُوشِهِا ﴾ [سورة الحج من الآية ٥٤]، وقال تعالى ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَرْبَةٍ بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا ﴾ [سورة القصص من الآية ٥٨]، وقال تعالى ﴿ وَلَقَدْ أَتَوْا عَلَى ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّذِيٓ أُمْطِرَتْ مَطَرَ ٱلسَّوْءِ ﴾ [سورة الفرقان من الآية ٤٠]، وقال تعالى ﴿ وَلَمَّا جَآءَتُ رُسُلُنَآ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُوٓا إِنَّا مُهْلِكُواْ أَهْل هَـٰذِهِ ٱلْقَرْبَةِ ﴾ [سورة العنكبوت من

تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَدِيرٍ إِلَّا قَالَ مُمْرَفُوهُما إِنّا وَجَدُنَا ءَابَاءَنا عَلَى مَن نَدِيرٍ إِلَّا قَالَ مُمْرَفُوهُما إِنّا وَجَدُنَا ءَابَاءَنا عَلَى الْمُعْتِ وَإِنّا عَلَى ءَاثَرِهِم مُقْتَدُون ﴾ [سورة الزخرف: ٢٣]، نجد في كل هذه الآيات أنَّ إرسال الرُسُل لا يكون إلّا للقرية، وأنَّ الغاية من بعث الرُسُل هي إنذار القرى، والسبب في هذا واضح، إذ إنَّ القرى قد اجتمع أهلها على الباطل، ومعصية الله اجتمع أهلها على الباطل، ومعصية الله نعالى، ولا يوجد فيهم من ينهاهم عن فعلهم ويبين لهم الصواب، فحقّت كلمة فعلهم ويبين لهم الصواب، فحقّت كلمة الله تعالى أن يبعث فيهم من يهديهم.

ومن هنا ندرك لم سمّى القرآن الكريه مكّة بر(القرية) و (أم القرى) في مواضع، وسمّاها بأسماء أخرى في مواضع أخر؟، قال تعالى ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا مُقْلِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْرَجَالِ وَالنِّسَآءِ وَالْوِلْدَانِ الّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّناً الْرَجَالِ وَالنِّسَآءِ وَالْوِلْدَانِ الّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّناً الْرَجَالِ وَالنِّسَآءِ وَالْوِلْدَانِ الّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّناً الْرَجَالِ وَالنِّسَآءِ وَالْوَلْدَانِ اللّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّناً الْرَجَالِ وَالنِّسَآءِ وَالْوِلْدَانِ اللّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّناً مِن لَدُنكَ نَصِيرًا ﴾ أخرِجْنا مِن هُذِو النّساء من الآية ٥٧]، فقد السورة النساء من الآية ٥٧]، فقد ذكروا أنَّ القرية هنا هي مكة (٧٧)، وقال تعالى ﴿ وَقَالُوا لَوْلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرَّءَانُ عَلَى رَجُلٍ

(۲۷) ينظر: مجمع البحرين: ٣/ ٩٩٩.

مِن اَلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ [سورة الزخرف: ٣١]، إذ ورد أنَّ القريتين هما: مكّة والطائف (٢٨)، وقال تعالى ﴿ وَهَلَذَا كِتَنَبُ وَالطائف أَمُ الرَّكُ مُصَدِّقُ الَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُلِدَ الْمَالِكُ مُصَدِّقُ الَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُلِدَ الْمَالَكُ مُصَدِّقُ اللَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِنُلِدَ الْمَ الْفَرَىٰ وَمَنْ حَوْلَما ﴾ [سورة الأنعام من الآية ٢٦]، وقال تعالى ﴿ وَكَذَلِكَ مَنَ الآيتَكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِنُنذِرَ أُمَّ الْقُرىٰ وَمَنْ حَوْلَما ﴾ [سورة الشورى من الآية ٧]، وقال القرى هي مكّة المكرّمة سمّيت وأمّ القرى هي مكّة المكرّمة سمّيت بذلك لأنبًا أصل القرى، أو لأنبًا أصل القرى، أو لأنبًا أشرفها، وقال تعالى: ﴿ وَكَأَيْنَ مِن قَرْيَةٍ هِي السورة الشورة المَّرَفَةَ عَن قَرْيَةٍ هِي اللَّهِ الْمَالِي الْمَالُونَ الْمُلْفِي الْمَالُونَ الْمِنْ الْمُلْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمُلْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالْمُنْ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمُلْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمُلْمِالُونَ الْمُلْمِلُونَ الْمَالُونَ الْمُلْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونَ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالْمُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُو

نرى في هذه الآيات تسمية مكة برالقرية)، وهي تسمية بالوصف لا باسمها المتعارف، ونلاحظ من سياق الآيات أنها وردت في مقام الذمّ، وهذا واضح في الآية من سورة النساء، إذ وصفها القرآن بالظلم، وفي آيتي الأنعام والشورى علّل القرآن الكريم إرسال الرسول وإنزال القرآن الكريم لإنذار أهل مكّة ومن حولها، والإنذار لا يكون

(۲۸) ينظر: المصدر نفسه: ۳/ ۵۰۰.

في الفدد المادي والثلاثون – خريف (١٧٠ ، ٢م – ٢٩٤٩هـ) والفدد المادي والثلاثون – خريف (١٧٠ ، ٢م – ٢٩٤٩هـ)

إلّا لمن قارب الحد في الطغيان، أمّا في سورة محمد على ففيها من التعريض بمكّة على ما فعلته مع رسول الله على ما فعلته مع ودلك في قوله فرَينك اللّي عن البيان، وذلك في قوله فرَينك اللّي المُرَحَنَك في قوله في فَرْينك اللّي المُرْجَمَنْك في قوله في قوله في قوله في قوله في قوله في فرينك المُرْجَمَنْك في البيان، وذلك في قوله في قوله في قوله في البيان، وذلك في قوله في قوله في البيان، وذلك في قوله في البيان، وذلك في قوله في قوله في البيان، وذلك في قوله في قوله في البيان، وذلك في قوله في البيان، وذلك في قوله في قوله في البيان، وذلك في قوله في قوله في البيان، وذلك في البيان، وذلك في قوله في البيان، وذلك في قوله في البيان، وذلك في قوله في البيان، وذلك في البيان، وذلك في قوله في البيان، وذلك في قوله في البيان، وذلك في قوله في البيان، وذلك في قوله في البيان، وذلك في البيان و البيان

بينها نـرى القرآن الكريم قد سمّى مكّة بأسهاء آخر تناسب السياق الذي وردت فيه هذه الأسهاء، فقد سهّاها بـ (البلــد) و(البلد الأمين)، قال بعالى ﴿ لاّ أُقْسِمُ بِهُذَا الْبَلدِ (الْ وَأَنتَ حِلَّ بِهُذَا الْبَلدِ اللهِ وَأَنتَ حِلَّ بِهُذَا الْبَلدِ اللهِ وَقال تعالى ﴿ وَهَذَا الْبَلدِ الْأَمِينِ ﴾ [سـورة البلد: ١ -٢]، وقال تعالى ﴿ وَهَذَا الْبَلدِ الْأَمِينِ ﴾ [سـورة البين: ٣]، وسهّاها (معاد) في قوله تعالى ﴿ إِنَّ الّذِي فَرَضَ عَليْكَ الْقُرْءَانِ لَلْهُ وَهَنْ اللهِ عَلَيْكَ الْقُرْءَانِ اللهِ وَمَنْ هُو فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [سورة القصص لرّادًكُ إِلَى مَعَادٍّ قُل رّقِيّ أَعْلَمُ مَن جَآءَ بِالْهُدَىٰ مِن الآية مَن اللهِ عَلَيْكِ السورة القصص من الآية ما المناسبة التي ورد فيها اسم الموضع.

ومما تفترق به القرية عن المدينة في القرآن الكريم أنَّ القرآن دائماً ما يصف القرية بأجمعها بصفات معينة، كالإيهان، والظلم، والعدوان، قال تعالى فَلَوْلاً

كَانَتْ قَرْيَةٌ ءَامَنَتُ فَنَفَعَهَا إِيمَنْهُ ٓ إِلَّا قَوْمَ يُونُسُ ﴾ [سورة يونس من الآية ٩٨]، وقال تعالى ﴿ رَبُّنَا ٓ أُخْرِجْنَا مِنْ هَلَاهِ ٱلْقَرَّيَةِ ٱلظَّالِرِ أَهْلُهَا ﴾ [النساء من الآية ٧٥]، وقال تعالى ﴿ وَسَّئَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبِيَةِ ٱلَّتِي كَانَتُ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ ﴾ [سورة الأعراف من الآية ١٦٣]، وقال تعالى ﴿ وَكَذَالِكَ أَخُذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِيَ ظَلِامَّةُ إِنَّ أَخْذَهُۥ ٱلِيمُ شَدِيدٌ ﴾ [سورة هود: ١٠٢]، وقال تعالى ﴿ وَتِلْكَ ٱلْقُرَيِّ أَهْلَكُنَّهُمْ لَمَّا ظَامُواْ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا ﴾ [سورة الكهف: ٥٩]، وقال تعالى ﴿ وَلُوطًا ءَانَيْنَهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَنَجَيْنَكُ مِنَ ٱلْقَرَيَةِ ٱلَّتِي كَانَت تَّغْمَلُ ٱلْخَبَكَبِثُّ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمَ سَوْءِ فَاسِقِينَ ﴾ [سورة الأنبياء: ٧٤]، ﴿ إِنَّا مُنزِلُونَ عَلَىٰ أَهُل هَاذِهِ ٱلْقَرْبِيةِ رِجْزًا مِنَ ٱلسَّمَآءِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٣٤]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَحِ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَلِمُونَ ﴾ [سورة القصص: ٥٩]، إلى غير ذلك من الآيات، فقد عبّر القرآن الكريم عن أهل القرية بالقرية، وعن

أهل القرى بالقرى؛ وذلك للدلالة على أنَّ التجمع البشري في هذه المواضع قد اتفقوا على ممارسة فعل معين، من أجله أصبح مكانهم يدلِّ على فعلهم، فهذه القرية آمنت لأنَّ أهلها مؤمنون، وهذه القرية ظالمة لأنَّ أهلها ظالمون، وتلك القرية موصوفة بعمل الخبائث لأنَّ أهلها يعملون الخبائث، فوُصِفَ الموضع بصفة أهله.

وقد تبدو بعض الآيات خارجة عن المفهوم الذي تقدّم، فسنتناول بعض الآيات التي قد لا يوافق ظاهرها ما جاء في ما تقدّم، أمّا الآيات التي وردت بها لفظة (القرية) فهي:

الكريمة هي بيت المَقْدِس، وقيل: أريحا، وقيل: أرض مصر (٢٩)، وأولى الأقوال الأوّل (٣٠)؛ لدلالة الآية من سورة المائدة عليه، وقد سمّاها القرآن بر (القرية) للإشارة إلى قدسية هذه الأرض التي تحدّث عنها في سورة المائدة، فهي قد اتصفت بصفة معينة وهي القداسة التي جاءت من أهلها ومن حلّ فيها وهم الأنبياء وأتباعهم.

تالى قَلْ كَالَدِى مَرَ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِها قَالَ أَنَّ يُحِيء وَهِى خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِها قَالَ أَنَّ يُحِيء هَذِهِ ٱللَّهُ بَعْدَ مَوْتِها ﴾ [سورة البقرة من الآية ٢٥٩]، والمقصود بـ (قرية) هنا هي: بيت المقدس، وقيل قرية أخـرى (٢١١)، وتـدلّ كلهات المفسرين على أنّ سكانها كانوا من أتباع موسى غزاهم بختنصر وسباهم إلى بابل، فهم بذلك عمن كانوا على دين واحد فهم بذلك عمن كانوا على دين واحد

<sup>(</sup>۲۹) ينظر: الكشاف: ۷۸، تفسير الرازي: ۳/۹٤.

<sup>(</sup>٣٠) ينظر: اللباب في علوم الكتاب: ٢/ ٩٣.

<sup>(</sup>٣١) ينظر: تفسير الـرازي: ٧/ ٣٤، وتبصير الرحن وتيسير المنان: ١/ ٩٢.

وشريعة واحدة وهي اليهودية (٣٢).
وأمر آخر في استقامة هذه القرية على أمر واحد وهو: (الخواء)، إذ وصفها القرآن بأنها (خاوية على عروشها) وهذا وصف للقرية كلها بسكانها وأبنيتها، وهو مأخوذ من خوى البيت إذا خلا من أهله، وهنا نرى تشابه هذه الآية مع بعض الآيات التي أعطت صفات معينة للقرى، كالإيهان أو الظلم والاعتداء، كها تقدم.

٣. قال تعالى ﴿ وَسُعَلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنّا فِيهَا ﴾ [سورة يوسف من الآية فيها ﴾ [سورة يوسف من الآية ٨٦]، وهو كلام إخوة يوسف طلب لأبيهم نبي الله يعقوب طلب ويقصد

لأبيهم نبي الله يعقوب الله ويقصد القرآن بالقرية المدينة التي كان فيها يوسف الله والتي خلفوا فيها أخاهم بنيامين أيضاً، وهما من الصالحين، فكيف سمّى القرآن الكريم هذه المدينة بالقرية مع وجود النبي يوسف الله وأخيه فيها؟، والجواب أنَّ إخوة يوسف لا يعلمون بوجود أخيهم النبي فيها فاقتضى أن يطابق

(٣٢) ينظر: تفسير الرازي: ٧/ ٣٤.

القرآن الكريم اعتقاد هؤلاء، ولأنَّهم رأوا هذه القرية على غير شريعة بني إسرائيل التي يمثلها نبي الله يعقوب الله

ثانياً: مفهوم المدينة في القرآن الكريم:

تقدّم في أثناء دراستنا لمفهوم القرية في القرآن الكريم وجه الاختلاف بين القرية والمدينة، وقد تكلّمنا في مفهوم المدينة بشيء من الإيجاز مع عقد موازنة بين الاستعالين من خلال الآيات الكريمة التي تضمنت هاتين اللفظتين، وهنا سندرس (المدينة) بصورة أكثر تفصيل.

وردت لفظة (المدينة) معرّفة بـ(ال) (١٤) مرّة في القرآن الكريم، وهي في كل مواضعها تدلّ على أنَّ سكان المدينة ليسوا على مستوى واحـــد في الدين أو العرف أو الخُلُق، أي يوجد تباين واختلاف بين السكان، بل حتى لو كان، أو مرَّ، في المدينة رجل واحد يخالف ما عليه سائر السكان يسمّي القرآن الكريم هذا الموضع بالمدينة لأجل هذا الواحد،

وقد تقدّم بيان هذه المسألة، وذكرنا بعض الآيات التي وردت فيها لفظة (مدينة) كما في سورة الكهف وسورة يس، وبينا سبب عدول القرآن الكريم من لفظ إلى لفظ هناك، وبقيت شواهد أخرى للموضوع نتناولها في ما يأتى:

ال قال تعالى ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ ءَامَنتُم بِهِ قَبْلَ
 أَنْ ءَاذَنَ لَكُورُ إِنَّ هَلَا لَمَكُرٌ مَّكُرُ مُكُرُ مُكُر مَنْ الله عوالى: ١٢٣]، لله آمن السحرة بنبي الله موسى الله موسى الله موسى الله موسى الله موسى الله موسى الله وأتباعه ومنهم نبي الله موسى الله وأتباعه ومنهم السحرة المؤمنون حديثاً، وفرعون وأتباعه؛ ولذلك سهاها القرآن وأمدينة).

٢. قال تعالى ﴿ وَمِمَّنْ حَوْلَكُمْ مِنَ الْمَدِينَةِ الْمُعْرَابِ مُنكِفِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النِّفاقِ لَا تَعْلَمُهُم مَرَّتَيْنِ مُمَ نَعْلَمُهُم مَرَّتَيْنِ مُمَ مَرَدُون إِلَى عَذَابٍ عَظِيمٍ ﴾ [سورة يُردُون إِلَى عَذَابٍ عَظِيمٍ ﴾ [سورة التوبة: ١٠١]، سمّى القرآن الكريم المدينة بهذا الاسم لوجود

وأصحابه، من جانب، ووجود المنافقين واليهود من جانب آخر؟ فمن أجل هذا التنوع سميت يثرب في القرآن بـ (المدينة)، ومثل هذه الآية ما جاء في قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُم مِّنَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُواْ عَن رَّسُولِ ٱللَّهِ وَلَا يَرْغَبُوا بِأَنفُسِهِمْ عَن نَفْسِهِ } [سورة التوبة: ١٢٠]، وقوله تعالى: ﴿ لَّهِنَّ لَّمْ يَنكِهِ ٱلْمُنكِفِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ وَٱلْمُرْجِفُونَ فِي ٱلْمَدِينَةِ لَنُغْرِيَنَّكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [سورة الأحزاب: ٦٠]، وقوله تعالى يَقُولُونَ لَبِن رَّجَعْنَا إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَكِ ٱلْأَعَزُّ مِنْهَا ٱلْأَذَلُّ ﴾ [سورة المنافقون: ٨]، في كل هذه الآيات سُمِّيت المدينة بـ (المدينة) لما فيها من تنوع ديني وثقافي واجتهاعي، أمّا لو أُريد تخصيص (المدينة)، أي مدينة رسول الله عَيْلة، بطبقة معينة سُمّيت حينئذ قرية، قال الفيروزآبادي:

وبراءته، ومن هنا ندرك لح سمّى القرآن الأرض الواحدة (قرية) كما جاء على لسان إخرة يوسف، كما

صاحبات زليخا.

يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ [سورة الحجر: ٦٧]، سمّى القرآن الكريم قُرى سدوم وأهلها بـ(أهل المدينة) لمّا نزل فيها الملائكة، وكان فيها أيضاً أهل بيت نبى الله لـوطاليه، ولم يكن هؤلاء على سجيّة قوم لوط وأفعالهم، إلّا امر أته.

تقدّم، و(مدينة) كم جاء على لسان

٥. قال تعالى ﴿ وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصِّلِحُونَ ﴾ [سورة النمل: ٤٨]، في الآية الكريمة، مع أنَّ السياق يتحدّث في ذم ثمود قوم نبى الله صالح طير، إلّا أنَّ القرآن سيّاها (المدينة) لما فيها من القوم الأتقياء أصحاب النبي صالــــح الله، هذا ما أوضحته الآية السابقة على هذه الآية، قال تعالى: ﴿ وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ

((وقرية الأنصار المدينة))<sup>(٣٣)</sup>. أمّا مـا ورد في قوله تعالى ﴿ وَإِذْ قَالَت طَّلَاهِفَةٌ مِّنْهُمْ يَتَأَهْلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُورٍ فَأَرْجِعُوا ﴾ [سورة الأحزاب ١٣]، إذ سمّى القرآن الكريم مدينة الرسول باسمها القديم، أي: يثرب؛ وذلك لأنَّ ٤. قـال تعالى ﴿ وَجَآءَ أَهُـلُ ٱلْمَدِينَـةِ القرآن الكريم أورد كلام المنافقين الذين قالوا هذا القول، وفيه بيان لما تطويه أنفسهم من حقد على الرسول الأكرم الله حتى سمّوا المدينة التي تشرفت بحمل اسمه المبارك باسمها الجاهلي القديم.

> ٣. قـال تعالى ﴿ وَقَالَ نِسُوةٌ فِي ٱلْمَدِينَةِ ٱمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ تُرَاوِدُ فَكَنَّهَا عَن نَّفُسِهِ، ﴾ [سورة يوسف من الآية ٣٠]، هنا سمّى القرآن الكريم أرض مصر بـ (المدينة) على لسان صاحبات زليخا؛ لأنَّ نسوة المدينة لم يتفقَّنَ على المراودة، إذ منهنَّ القائلات، ﴿ حَشَ لِلَّهِ مَا هَنَدًا بَشَرًا إِنَّ هَنذًا إِلَّا مَلَكُ كُرِيمٌ ﴾ [سورة يوسف من الآية ٣١]، وهنـــا حصل التنوع في الموقف تجاه نبی الله یوسف طبی، ونزاهتـــه

> > (٣٣) القاموس المحيط: ٤/ ٣٧٧.

يَسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴾ [سـورة النـمـل من الآية ٤٧]، وهي صريحة في أنَّ نبي الله صالح للله معه أتباع في مدينته يؤازرونه في دعوته.

٦. قـال تعالى ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةُ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةٍ مِّنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَـٰئِلَانِ هَلَذَا مِن شِيعَنِهِ، وَهَلَا مِنَ عَدُوِّهِ ﴾ [سورة القصص من الآية ١٥]، دلالة الآية واضحة في أنَّ أصحاب هذه المدينة فئتان، فئة من قوم موسى للله وهم بني إسرائيل، وفئة أخرى هم أتباع فرعون أي الأقباط، وهم ليسوا على وفاق، ومن هنا حدث التنوع والاختلاف بين أهل هذه المدينة، فصنْفٌ يمثّل الطبقة المهمشة والفقيرة وهم بني إسرائيل، وصنْفٌ يمثّل الطبقة الحاكمة ورعاياها وهم فرعون و حاشته و الأقباط.

ومشل ما تقدّم قوله تعالى ﴿ فَأَصْبَتَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآبِهَا يَتَرَقَّبُ ﴾ [سورة القصص من الآية ١٨]، وهي المدينة عينها في قوله

تعالى أيضاً ﴿ وَجَاءَ رَجُلُ مِنْ أَفْصا الْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ قَالَ يَنْمُوسَىٰ إِنَ الْمَلَايَأْتِمِرُونَ بِكَ لِيقَتُلُوكَ فَالْ يَنْمُوسَىٰ إِنَّ الْمَلَايَأْتِمِرُونَ بِكَ لِيقَتُلُوكَ فَالْخُرُجُ إِنِّي لَكَ مِنَ النَّصِحِينَ ﴾ [سورة القصص: ٢٠].

#### الخاتمـــة:

بعد هذه الرحلة الماتعة في رحاب القرآن الكريم، الكتاب الذي ﴿ لَا يَأْنِيهِ الْمَالِّ الذي ﴿ لَا يَأْنِيهِ الْمَالِّ الذي ﴿ لَا يَأْنِيهُ مِنْ الْمَالِّ الذي ﴿ لَا يَأْنِيكُ مِنْ الْمُطِلِّ مِنْ مَلْفِهِ مَ تَمْزِيلُ مِنْ مَلْكِ عَلَيْهِ مَلِيدٍ ﴾ [سورة فصّلت: ٤٢]، نلتمس من آياته المباركة ما يمكن أن يفسّر لنا بعض المصطلحات والمعارف، فيسر لنا بعض المصطلحات والمعارف، ويبهرنا ببيانه العجيب والمعجز، كيف لا وقد قال الله تعالى فيه ﴿ الرَّ كِنَابُ أُخْمِكَ مُنْ فُصِّلَتَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَيمٍ ﴿ الرَّ كِنَابُ أُخْمِكَ السورة هود: ١].

وقد تعدّدت صور الإعجاز القرآني، ومنها الإعجاز اللغوي، الذي نتبين فيه مدى دقّة القرآن الكريم في اختيار الألفاظ والتراكيب، وأنَّ اللفظة الواحدة توضع في المكان المناسب لها، ولا يصلح غيرها بدلها؛ إذ لا تتأتى الدلالة المناسبة إلّا بها، ومن ذلك لفظتي (القرية) و(المدينة) في القرآن الكريم.

والقرية مشتقة من (قَرَى) بمعنى (جَمَعَ)، ومدينة مشتقة من (مَدَنَ) بمعنى (أقَامَ)، ولكننا نلاحظ أنَّ مفهوميها اختلف في القرآن الكريم.

إذ نلاحظ أنَّ القرآن الكريم لا يستعمل لفظة (قرية) إلّا للموضع الذي يحمل صفة واحدة، يتصف أهلها بها، في الخير كانت أو في الشرّ، وأنَّ الإهلاك لا يكون إلّا للقرية، وبعث الرُّسُل مبشرين ومنذرين لا يكون إلّا للقرى، إذا ما أراد ذكر الموضع دون ساكنيه.

أمّا المدينة فهي الموضع الذي يحمل الاختلاف والتباين في سكانه، حتى لو كان المخالف رجلاً واحداً، وقد ذكرنا شواهد هاتين المسألتين.

ولاندّعي أنّنا أصبنا في تحليلنا للآيات الكريمة، بل يبقى القول مجرّد محاولة في استنطاق القرآن الكريم في معرفة ما يعطيه من معانٍ ودلالات للكلهات التي يتضمنها.

وفي الختام نوصي ببذل المزيد من العناية بلغة القرآن الكريم، ودراسة الفروق بين الكلمات التي قد تبدو

مترادفة مثل (المرأة والزوجة)، و(البعث والإرسال)، وغيرها.

والله من وراء القصد

#### أهم مصادر البحث:

القرآن الكريم.

- الإعجاز اللغوي في القرآن الكريم بين التفسير والتأويل، مجلة المصباح، العتبة الحسينية المقدّسة -كربلاء المقدّسة، ع٢٤ س١٤٣٧هـ -٢٠١٦م ص٢٩١ ٣٠٠٠.
- بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي (ت٨١٧هـ)، تحقيق الفيروزآبادي النجار، لجنة إحياء التراث الإسلامي -القاهرة، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- بلاغة الكلمــة في التعبير القرآني، فاضل صالح السامرائي، ط٢، العاتك لصناعة الكتاب -القاهرة، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
- التعبير القرآني، فاضل صالح السامرائي، ط٤، دار عيّار -عمان، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.

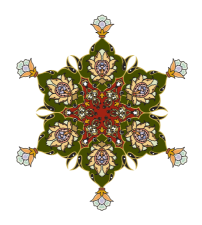


418

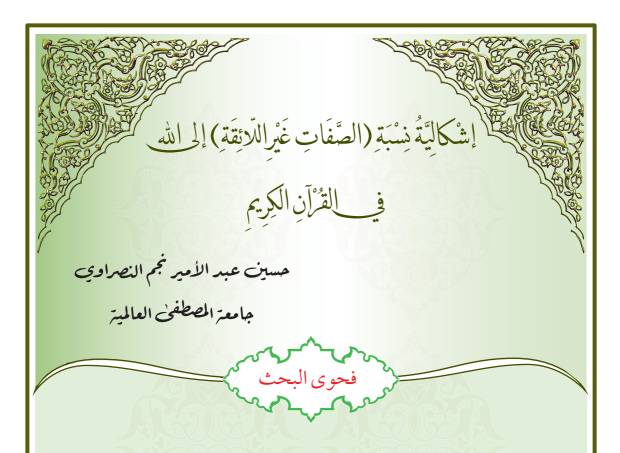
710

- البيان في تفسير القرآن، أبو القاسم
   اللباب في علوم الكتاب، أبو حفص ط۸، أنو ار الهدي –إير ان، ١٤٠١هـ– ۱۹۸۱م.
  - تبصیر الرحمن وتیسیر المنّان بعض ما يشير إلى إعجاز القرآن، على بن أحمد بن إبراهيم المهايمي (ت٨٣٥هـ)، طبعة بولاق في مصر، ١٢٩٥هـ.
  - تفسير غريب القرآن الكريم، فخر الدين الطريحي (ت١٠٨٥هـ)، تحقيق محمد كاظم الطريحي، انتشارات زاهدی، د. ط، د. ت.
  - كفاية المتحفِّظ في اللغة، أبو إسحاق إبراهيم بن إسهاعيل الطرابلسي المشهور بابن الأجدابي (ت٤٧٠هـ)، تحقيق السائح على حسين، جمعية الدعوة الإسلامية، د. ط، د. ت.

- الموسوى الخوئي (ت١٤٢١هـ)، عمر بن على بن عادل الدمشقى (ت بعد ٨٨٠هـ)، تحقيق عادل أحمد عبد الموجود وآخرون، ط١، دار الكتب العلمية ببروت -لبنان، ١٤١٩هـ-۱۹۹۸م.
- معترك الأقران في إعجاز القرآن، جلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ)، تحقيق محمد على البجاوي، دار الفكر العربي، د. ط، د. ت.
- المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى وآخرون، ط٤، مكتبة الشروق الدولية القاهرة، ١٤٢٥هـ -٢٠٠٤م.
- مقاييس اللغة، أحمد بن فارس (ت٣٩٥هـ)، تحقيق عبد السلام محمد هارون، دار الفكر بيروت -لبنان، ۱۳۹۹هـ -۱۹۷۹م.







اسماء الله الحسنى كلها مستقاة من القرآن الكريم وهي صفات نسبها الله –عز وجـل –لنفسـه، وللانسان المسلم أن يتسمى بالعبودية لها (عبد الله –عبد الكريم –عبد العزيز –عبد الملك... الخ). بيد أن هناك صفات وصف الباري –جل وعلا –نفسه بها، مما لايليق التسمي بها مثل: الماكر المستهزيء –المخادع... الخ. هذه الإشكالية التي هي لغوية اكثر منها عرفية، يعرض لها البحث ويعمل على حلّها، إذ يثبت أن مداليل هذه الصفات لايحط من شأن الذات الإلهية المقدسة اذا ما توغلنا في معرفة ما يعني (المكر) أو (المخادعة) أو غير ذلك بموجب السياق اللغوي والمعنوي عند العرب الذين لم يعترض منهم معترض عليها في عصر نزول القرآن الكريم.

# بسم الله الرحمن الرحيم

من الإشكالات التي يتساءل البعض عنها أن القرآن الكريم يصوّر الله تعالى، بان يذكر له صفات لا تنسجم مع الكمال والطهر والقداسة التي ينبغي أن يكون الإله عليها! ومن تلك الصفات مثلاً صفة المكر، وصفة الخداع، وصفة الكيد، وكذا صفة الاستهزاء، وصفة الاستدراج. فهل مثل هذه الصفات لائقة بشخص كامل!. فكيف بمن هو الكمال المطلق؟!. أم أنه لا يُراد مذه الصفات معانيها الحقيقية؟.

للصفات المذكورة ونحاول أن نتبين ماهو المقصود الحقيقي منها، ومن ثمّ: هل يتسق نسبتها إلى الـذات الإلهية أم 197

# نسبة (المكر -الخداع -الكيد-الاستهزاء-الاستدراج) إلى الله تعالى:

يقولون: إن الله -سبحانه -ينسب صفة المكر إلى نفسه في القرآن الكريم كما في قوله: ﴿ وَمَكَرُواْ وَمَكَرُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا خَيْرُ ٱلْمَكِرِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ٥٤].

وقوله: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِكُثْبِتُوكَ أَوْ يَقَتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكٌ وَيَمَكُرُونَ وَيَمْكُو اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَكِرِينَ ﴾ [سورة الأنفال: ٣٠].

وقوله: ﴿ أَفَأَمِنُواْ مَكَرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَاللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ٩٩].

وقـوله: ﴿ وَإِذَآ أَذَقَنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً مِّنَ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُمْ إِذَا لَهُم مَّكُرٌ فِي ءَايَالِنَا ۚ قُلِ ٱللَّهُ أَسْرَعُ مَكْرًا ۚ إِنَّ رُسُلَنَا يَكُنُبُونَ مَا تَمُكُرُونَ ﴾ [سورة يونس: ٢١].

وقوله: ﴿ وَقَدْ مَكَرَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلِلَّهِ ٱلْمَكْرُجِمِيعَ أَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ وسَيَعْلَمُ ٱلْكُفَّارُ لِمَنْ عُقِّبَى ٱلدَّارِ ﴾ [سورة الرعد: . [ { } }

وكذا صفة الخداع: ﴿ يُحْدَدِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُم ﴾ [سورة النساء: ١٤٢](١). وصفة الكيد: ﴿ إِنَّهُ يَكِيدُونَ كَيْدًا ١٠٠٠ وَأُكِدُكُيدًا ﴾ [سورة الطارق: ١٥ -١٦]، ﴿ إِنَّ كَيْدِي مَتِينُّ ﴾ [سورة الأعراف: 7117

وأيضاً: الاستهـزاء: ﴿ اللَّهُ يَسْتُهْزِئُ (۱) ينظر نقد قرآن (فارسي) ص٣٩٧.



419

رَمِمُ ﴾ [سورة البقرة: ١٥]، وهكذا صفة الاستدراج: ﴿ سَنَسَتَدُرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٨٢].

#### المناقشة:

الجواب عن هذا الإشكال يذكره المفسرون عادة، ولكن لاندري لماذا لم يطرحه المشكل أو المشكلة ليجيب عنه ويرده!. وهذا نلاحظه لدى عامة من يطرحون هذه الإشكالات أنهم لايكلفون خاطرهم بمراجعة التفاسير ليروا ماهي الأجوبة التي ذكرت في هذا المجال، وإن طالعوها -فرضاً - فلا يتعرضون إليها ضمن مناقشتهم، وهذا مايسقط بحوثهم عن العلمية، فإن البحث العلمي يقتضي طرح كل مايمكن أن يطرح في الموضوع ثم مناقشته.

### الجواب الأول:

وعلى كل حال فالذي ذكره عامة المفسرين هنا هو أن التعبير بـ(المكر) في هذه الآيات هو من باب تسمية الجزاء باسم الفعل، وهذا معروف عند العرب، أنهم يعبرون عن جزاء الفعل

باسمه من باب المشاكلة، ومنه قول الشاعر:

ألا لايجهلنْ أحدٌ علينا

فنجهلَ فوقَ جهلِ الجاهلينا أى نجازى جهله(٢).

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَجَزَّوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةً مِثْلُهَا ﴾ [سورة الشورى: ٤٠]، فإنه من الواضح أن جزاء السيئة ليس هو سيئة في الواقع، أي ليس أمراً سيئاً، وإنها عبر عنه بذلك من باب المشاكلة.

ومنه قوله تعالى: ﴿ فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ۚ ﴾ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ۚ ﴾ [سورة البقرة: ١٩٤]، فإن ردّ الاعتداء لايقال له اعتداء، ولكن عُبِّر بذلك أيضاً على طريقة تسمية الجيزاء باسم الفعل مشاكلةً.

وفي (المُحكم) لابن سيده: (سمي مجازاة الاعتداء بمثل اسمه، لأن صورة الفعلين واحدة وإن كان أحدهما طاعة والآخر معصية، والعرب تقول: ظلمني

<sup>(</sup>٢) ينظر: المرتضى، علي بن الحسين، الأمالي ج١ص٤٢.

وفي لسان العرب: (وقوله تعالى:

فلان فظلمته، أي: جازيته بظلمه)<sup>(٣)</sup>.

الظلم. ويقال: جهل فلان على فجهلت عليه، قال الشاعر:

(ألا لا يجهلهن أحدٌ علينا

فنجهل فوق جهل الجاهلينا) وقال آخر:

(ولي فَرسٌ للحلم بالحلم ملجَمٌ

ولي فرسٌ للجهلِ بالجهلِ مسرجُ)(٥). ومن الأمثلة أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَبَدَّلْنَهُم بِجَنَّتَهُمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَى أُكُلِ خَمْطٍ وَأَثْلِ وَشَيْءٍ مِن سِدْرٍ قَلِيلٍ ﴾ [سورة سبأ: ١٦]. حيث ذكروا أن الخمط (يقال لكل نبت قد أخذ طعماً من مرارة حتى لا يمكن أكله) وقيل: شجر له شوك، وقيل: الخمط في الآية: شجر قاتل أو سم قاتل، وقيل غير ذلك(١). فإنه من الواضح أنّ هكذا نباتات لايقال عنها أنها جنة، بل هي صحراء ذات نباتات شوكية، ولكنه عبر بذلك من باب المشاكلة أيضاً، حيث ذكر الجنتين:

﴿ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَٱعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمُ ﴿ ﴾، سماه اعتداء... لأن صورة الفعلين واحدة، وإن كان أحدهما طاعة والآخر معصية، والعرب تقول: ظلمني فلان فظلمته أي جازيته بظلمه... والأول ظلم والثاني جزاء ليس بظلم، وإن وافق اللفظ اللفظ مثل قوله: وجزاء سيئة سيئة مثلها، السيئة الأولى سيئة، والثانية مجازاة وإن سميت سيئة، ومثل ذلك في

كلام العرب كثير. يقال: أثم الرجل يأثم

إثماً وأثمه الله على إثمه أي جازاه عليه

يأثمه أثاماً. قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَفْعَلُ

ذَلِكَ يَلْقَأْثَامًا ﴿ )(١٤).

وفي تفسير السمعاني: (وإنها سمى الجزاء على الظلم: اعتداء، على ازدواج الكلام، ومثله قوله تعالى: ﴿ وَجَزَّؤُا سَيّئةِ سَيّئةٌ مِثْلُها ﴾. وتقول العرب: ظلمني فلان فظلمته، أي: جازيته على

<sup>(</sup>٣) المدني، على خان، رياض السالكين ص٤٧.

<sup>(</sup>٤) ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب ج١٥ ص ٣٤.

<sup>(</sup>٥) السمعاني، منصور بن محمد، تفسير السمعاني ج ١ ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٦) ابن منظور، محمد، لسان العرب ج٧ ص

{وبدلناهم بجنتيهم جنتين} (الله عندين) (الله

ومنها قوله تعالى: ﴿إِلّا أَن يَعْفُونَ ... أَوْ يَعْفُواْ الَّذِي بِيدِهِ عُقْدَةُ الْذِكَاجِ ﴾ (١٠). بناءً على أنّ المراد بالذي بيده عقدة النكاح هو الزوج، فيكون المعنى إنه لوحصل الطلاق قبل الدخول فيجب على الزوج إعطاء نصف المهر إلا أن تعفو المرأة فتسقط حقها، أو يعفو هو فيهبها كل المهر لا النصف فقط، فعبر عن هبة الزوج للنصف الثاني بالعفو، مع أنه ليس كذلك، إذ هو منح وإهداء، ولكن من باب المشاكلة، من جهة أنه ذكر عفو النساء: {إلا أن يعفون..}.

إذا اتضح ما ذكرنا فنقول: ما نحن فيه كذلك هو من باب المشاكلة، فقوله تعالى ﴿ يُحُدِعُونَ اللّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ ﴾ أي مجاز لخداعهم، وكذا قوله: ﴿ إِنّها

(۷) الطبرسي، الفضل بن الحسن، تفسير جوامع الجامع ج٣ ص٩٦.

(٨) ﴿ وَإِن طَلَقْتُمُوهُنَ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَ وَقَدْ فَرَضْتُمْ إِلَا أَن تَمَسُّوهُنَ وَقَدْ فَرَضْتُمْ الْأَنْ تَمَسُّوهُمَ إِلَا أَن يَعْفُونَ أَلَيْكَاحُ وَلَا تَسْمُوا أَلَيْكَاحُ وَلَا تَسْمُوا أَلْفَضْلَ وَلَا تَسْمُوا أَلْفَضْلَ بَيْنَكُمُ إِنَّ اللَّهَ يِمَا نَعْمَمُونَ بَصِيرٌ ﴾ [سورة البقرة: ٢٣٧].

ولـذا فقد ورد في الـدعـاء: (ومن كادني فَكِدْهُ)(٩). أي جازه، وسماه كيداً أيضاً من باب المشاكلة.

جاء في كتاب مختصر المعاني للتفتازاني: (المشاكلة وهي ذكر الشيء بلفظ غيره لوقوعه (أي ذلك الشيء) في صحبته (أي ذلك الغير) تحقيقاً أو تقديراً... فالأول... كقوله: قالوا اقترح شيئاً... لك طبخه، قلت: اطبخوا لي جبة وقميصاً أي خيطوا، وذكر خياطة الجبة بلفظ الطبخ لوقوعها في صحبة طبخ الطعام، ونحوه: ﴿ تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ ﴾ [سورة نفسي وَلا أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ ﴾ [سورة المائدة: ١١٦]، حيث أطلق النفس على ذات الله لوقوعه في صحبة نفسي. والثاني وهو مايكون وقوعه في صحبة والثاني وهو مايكون وقوعه في صحبة



<sup>(</sup>٩) ابن طاووس، علي بن موسى بن جعفر،إقبال الأعمال ج٣ص٣٣٠.

477

الغير تقديراً نحو قوله تعالى: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ [سورة البقرة: ١٣٦] إلى قوله: ﴿ صِبْغَةَ ٱللَّهِ ۗ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً وَنَعْنُ لَهُ، عَبِدُونَ ﴾ [سورة البقرة: ١٣٨].. أي تطهر الله، لأن الإيان يطهر النفوس..) ثم ذكر أنه إنها عبر عن التطهير بالصبغة من باب المصاحبة التقديرية، لوقوعها في مصاحبة صبغة النصاري تقديراً، (كما يدل عليه سبب النزول) وهي لديهم عبارة عن تطهير أبنائه\_م (ويسمى بالتعميد)، لينالوا صبغة الإيمان، يعني: صبغنا الله بالإيمان صبغة، ولم يصبغنا صبغتكم أيها النصارى، فعبر عن الإيمان بصبغة الله للمشاكلة، لوقوعه في صحبة صبغة النصارى تقديراً، بقرينة سبب النزول (١٠).

في كتاب البليغ: (المشاكلة هي ذكر الشيء بلفظ غيره لمصاحبته ذلك الغير تحقيقاً أو تقديراً. فالأول نحو: قالوا اقترح شيئاً نجد لك طبخه. قلت: اطبخوا لي

(۱۰) التفتازاني، مسعود بن عمر، مختصر المعاني ج ۱ ص ۲۱۸ –۲۲۰.

جبة وقميصاً. ذكر خياطة الجبة بلفظ الطبخ لمصاحبته طبخ الطعام، ونحو (تعلم ما في نفسي و لا أعلم ما في نفسك)، حيث أطلق النفس على ذات الله تعالى لماحبته «نفسي». والثاني نحو التعبير عن الإيمان بالله بـ (صبغة الله) لمصاحبته صبغة النصارى تقديراً بقرينة النزول في قوله تعالى ﴿ قُولُوٓا ءَامَنَا بِأَللَّهِ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا . . صِبْغَةَ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً ۗ وَنَحْنُ لَهُ مُكِيدُونَ ﴾. (صبغة الله) بمعنى تطهير الله مصدر مؤكد لآمنا بالله لأن الإيمان يطهر النفوس)(١١).

وبناءً على ماذكرنا فليس المراد من المكر والكيد والخداع والاستهزاء وكذا النسيان لـــدى نسبتها إلى الله معانيها الحقيقية بل هي بمعنى المجازاة، بدليل قاعدة المشاكلة في البلاغة.

#### الجواب الثاني:

وهناك جواب آخر، أشار إليه بعض المفسرين (١٢)، وهـو أن كلمة المكر في

(١١) الشيرازي، أحمد أمين، البليغ

(۱۲) ينظر: الرازي، فخر الدين، تفسير الرازي، ج٨ص٧١ والشيرازي، ناصر

وبناء على كل هذا فالمكر بحد ذاته-

بحسب المعنى اللغـوي -ليس فعلاً

مذموماً، وإنها يختلف بحسب المورد فلو

لوكان بهدف الإضر ار بالغير أو إيذائه من

دون استحقاق، كان مذموماً، وإلا فلا.

ويمكن تأييد ذلك بأن "القرآن الكريم

قد عبّر عن بعض المكر بأنه سيئ، وهذا

يعنى أنّ هناك مكراً جيداً وحسناً، قال

تعالى: ﴿ ٱسْتِكْبَارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَكْرَ ٱلسَّيِّيُّ

وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّئُ إِلَّا بِأَهْلِهِ عَلَى السَّورة

فاطر: ٤٣]. لا يقال: إن الوصف

أصل اللغة لاتدل على معنى سلبي.

جاء في كتاب العين: (المكر: احتيال [في خفية]، والمكر: احتيال بغير ما يضمر)(١٣).

فإن الاحتيال الذي هو (الحذق وجودة النظر والقدرة على دقة التصرف)(١٤).

قد يكون في مورد شر فيكون شراً، وقد يكون في مورد خير فيكون خيراً. ولو فسرنا الاحتيال بأنه طلب الحيلة والوسيلة في كيفية التعامل مع الطرف الآخر، فكذلك لايكون المكر مذموماً مطلقاً.

وجاء في كتاب الفروق اللغوية للعسكري أن المكر في اللغة (هو التدبير على العدو)(١٥٠)، وفي مفردات الراغب إنه (صرف الغير عما يقصده بحيلة).

ليس له مفهوم في الأصول كما حُققَ في محله، إذ قد يكون القيد توضيحياً لا احترازياً، أي المكر الموصوف بأنه سيئ (الذي صفته الملازمة له دوماً هي السوء)!. لأننا نقول: إن الأصل في القيود هو الاحترازية، وهذا الأمر هو مايبني عليه العرف، ويفهمه لدى ذكر القيد، إلا أن يقوم الدليل على الخلاف، كما في قوله تعالى: ﴿ وَرَبَكْمِبُكُمُ ٱلَّتِي صخصٍ في حُجُورِكُم ﴾. فإن أي شخصٍ في حُجُورِكُم ﴾. فإن أي شخصٍ

يسمع مثل هذه العبارة يتبادر إلى ذهنه

أن كونها في حجر الزوج هو قيد في تحريم

مكارم، الأمثل ج١٢ ص٩٢.



<sup>(</sup>۱۳) الفراهيدي، الخليل بن أحمد، كتاب العين ج٥ ص ٣٧٠.

<sup>(</sup>۱٤) ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب ج١١ ص ١٨٥.

<sup>(</sup>١٥) العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد الله، الفروق اللغوية ص٢٠٧.

377

الزواج منها، لكن حيث دلَّ الدليل على ا أنه لا مدخلية لمثل هذا القيد حملناه على التوضيح (وأنه يشير إلى حالة الغالبة من كون الربيبة في بيت الزوج).

ولذا قال الراغب: (المكر صرف الغير عما يقصده بحيلة وذلك ضربان: مكرٌ محمود وذلك أن يُتحرى بذلك فعل جميل على ذلك قال ﴿ وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلۡمَكَكِرِينَ ﴾ ومذموم وهو أن يُتحرى به فعل قبيح، قال (ولا يحيق المكر السيئ إلا بأهله)<sup>(١٦)</sup>.

نعم العرف غالباً يستعمل كلمة صار هذا المعنى هو الذي تنصرف إليه الأذهان لدى إطلاق هذه المفردة.

والكلام نفسه يأتى بالنسبة إلى الخداع، فإنه مرادف للمكر: ففي الصحاح: (المكر: الاحتيال والخديعة(١٧). وفي معجم مقاييس اللغة

أن المكر هو: (الاحتيال والخداع)(١٨).

وهذا يعنى أن الخداع أيضاً هو الاحتيال في خفاء، أو التدبير في خفاء على خلاف مايتوقع الخصم أو من حيث لايحتسب. ومن ثُمّ فقد يكون أمراً سيئاً وقد يكون حسناً.

وهذا الكللم أيضاً ينطبقُ على الكيد. ففي معجم المقاييس: (الكاف والياء والدال أصل صحيح يدل على معالجة لشيء بشدة، ثم يتسع الباب، وكله راجع إلى هذا الأصل. قال أهل اللغة الكيد المعالجة. قالوا وكل شيء تعالجه فأنت تكيده. هذا هو الأصل في الباب ثم يسمون المكر كيداً)(١٩).

### الاستدراج:

أما صفة الاستدراج، فقد جاءت في موضعين من القرآن:

الموضع الأول في سورة الأعراف: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَنِنَا سَنَسْتَدُرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ وَأُمُّلِي لَهُمُّ إِنَّ ا

<sup>(</sup>١٨) ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة جه ص ۳٤٥.

<sup>(</sup>١٩) م ن ص ١٤٩.

<sup>(</sup>١٦) الراغب، الحسين بن محمد، مفردات الراغب ص ٤٧١.

<sup>(</sup>۱۷) الجوهري، إسهاعيل بن حماد، الصحاح ج٢ ص ٨١٩.

كَيْدِى مَتِينُ ﴾ [سورة الأعراف: ١٨٢ - ١٨٣].

الموضع الثاني في سورة القلم: ﴿ فَذَرْنِ وَمَن يُكَذِّبُ بِهَٰذَا ٱلْحَدِيثِ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّن حَبْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَأَمْلِي لَمُمُّ إِنَّ كَيْدِى مَتِينُ ﴾ حَبْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَأَمْلِي لَمُمُّ إِنَّ كَيْدِى مَتِينُ ﴾ [سورة القلم: ٤٤ – ٤٥].

والاستدراج هو الأخذ بالتدريج (٢٠). الأقوال في غاية الاستدراج:

قيل المراد الاستدراج إلى الموت، أي إخفاء وقت الموت عنهم فيغفلون عنه، ويقعون في المعاصي ثم يأتيهم الموت: قال الكعبي (من المعتزلة): (المراد سنستدرجهم إلى الموت من حيث لا يعلمون، وهذا هو الذي تقتضيه الحكمة فإنهم لو عرفوا الوقت الذي يموتون فيه لصاروا آمنين إلى ذلك الوقت ولأقدموا على المعاصي. وفي ذلك إغراء بالمعاصي)(١٢).

وقيل الاستدراج إلى العقاب في الآخرة بتركه عملون مايريدون

في الدنيا: الجبائي: (سنستدرجهم إلى العذاب من حيث لا يعلمون في الآخرة، وأملي لهم في الدنيا توكيدا للحجة عليهم إن كيدي متين فأمهله وأزيح الأعذار عنه ليهلك من هلك عن بينة ويحيي من حي عن بينة فهذا هو المراد من الكيد المتين)(۲۲).

ويحتمل أن يكون المعنى نتركهم في غيهم ثم نأخذهم بغتة. وهو المفهوم من الطوسي (٢٣).

ويحتمل أن يكون قد عبر بالاستدراج من باب المشاكلة، حيث سمى جزاء استدراجهم الناس إلى المعاصي استدراجاً، فيكون من المشاكلة (القسم الثاني)، وهو ذكر الشيء بلفظ غيره لمصاحبته لذلك الغير تقديراً لا تحقيقاً (١٤٠).

والمراد بالاستدراج كما دلت على ذلك الروايات: أنه كلما تمادى العبد في طريق الغي والضلال والمعاصي، زاد الله عليه النعم، حتى يكون أبعد عن

<sup>(</sup>۲۰) ينظر: القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري، تفسير القرطبي ج٧ص٣٢٩. (٢١) الرازي، فخر الدين، تفسير الرازي ج ٣٠ ص٩٧٠.

<sup>(</sup>۲۲)م ن.

<sup>(</sup>۲۳) ينظر: الطوسي، محمد بن الحسن، التبيان ج٥ ص. ٤١.

<sup>(</sup>٢٤) ينظر: م ن ج٥ ص٤٢.

الاستغفار والتوبة والأوبة، حتى يأخذه الله فجأة، فتكون عاقبته عاقبة السوء والوبال.

ففي الكافي بسنده (سئل أبو عبد الله الله عن الاستدراج، فقال: هو العبد يذنب الذنب فيملى له ويجدد له عندها النعم فتلهيه عن الاستغفار من الذنوب فهو مستدرج من حيث لا يعله. وروی بسنده عن سماعـــة بن مهران قال: (سألت أبا عبد الله الله عن قول الله (عز وجل): ﴿ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِنْ حَبُّ لَا يَعْلَمُونَ ﴾. قال: هو العبد يذنب الذنب فتجدد له النعمة معه تلهيه تلك النعمة عن الاستغفار من ذلك الذنب)(٢٥).

وهذا يعنى أنّ الإنسان حينها يختار طريق الشقاء والبعد عن الله تعالى فإن الله (عز وجل) من باب العقاب له يفعل به ما يجعله يستمر على غيه بل يزداد غياً. وهو أن يغدق عليه النعم، فيظن أنه في مأمن وبالتالي يزداد طغياناً وعتواً -وهذا معنى الاستدراج -وفي لحظة يأخذه الله

(٢٥) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي ج ٢ ص ۲٥٤.

على حين غرة، لينتهى كل شيء، فيخلد في العذاب الأليم والجحيم المقيم. وهذا عين ماصرح به القرآن في موضع آخر حيث قال: ﴿ وَلَا يَحْسَبُنَّ ٱلَّذِينَ كُفَرُوٓ النَّمَا نُمِّلي لَهُمَّ خَيْرٌ لِأَنفُسِهِمْ إِنَّمَا نُمِّلي لَهُمْ لِيَزْدَادُوٓاْ إِثْمَأُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ [سورة آل عمران: ۱۷۸].

والإشكال هنا: أليس هذا الاستدراج ظلماً من الله عز وجل؟!. أليس اللازم أن يفعل الله بهذا الإنسان المسكين مايردعه عن معصيته وعن غيّه، لكى يرجع ويؤوب إلى طريق الصواب، لا أن يعمل به مايدفعــه إلى أن يزيد غياً وطغياناً، أي يستدرجه إلى الهلاك والخسران المبين؟!.

#### الجواب:

أولاً: إن هـذا الفعل من الله لايمنع من الهداية، نعم تصعب معـه الهداية. يعنى أن الإنسان المنحرف والضال مهما أغدق الله عليه النعم، هذا لايسلبه تكويناً القدرة على التوبة والأوبة، بل غاية الأمر أنه كلما ازدادت ملذاته وأغدقت عليه النعم، أمن العقاب، وبالتالي فإن دافع

التوبة والأوبة يضعف لديه، هذا غاية مافي الأمر، وأما أنه لماذا يفعل الله به ما يؤثر في استمراره على الضلالة، ولايفعل به ماير دعه وينبهه لعله يعود!. فالجواب: إن هذا هو العقاب الطبيعي له على غيه، فإن الإنسان حينها يبتعد عن الله، فمن الطبيعي أن يبتعد الله عنه بالألطاف، وبمقدار مايبتعد، يبتعد الله عنه حتى يصل إلى درجة: ﴿ ذَهَبَ ٱللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَّكُهُمْ فِي ظُلُمَتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴾، (هذا مع أن الاستدراج ليس لكل العصاة بل لفئة خاصة منهم كما سيتضح في الجواب الثالث) وإذا اقترب العبد اقترب الله إليه بالألطاف، وكلم ازداد قرباً ازداد القرب الإلهي إليه حتى يصله إلى درجة (كنت بصره و سمعه ويده ولسانه).. فهذه معادلة. الطاعـة تستوجب لطفاً،

ثانياً: إن الإنسان المقيم على القبيح إما أن يكون عالماً بذلك أو لا، وعلى الثاني فإما

والمعصية تستوجب عقاباً، إضافة إلى

أنَّ بيان الله تعالى لهذه المعادلة هو بحد

ذاته لطف بالعبد، حتى لايختار طريق

الغواية، فتصعب عليه العودة.

أن يكون قادراً على العلم به أو لا، فإذن يوجد لدينا ثلاثة أقسام من العصاة لا رابع لها:

 المقيم على القبيح مع العلم والإصرار.

 المقيم على القبيح مع عدم العلم لكنه يستطيع أن يبحث ليصل إلى معرفة أن ماهو عليه قبيح أم لا.

٣. المقيم على القبيح مع عدم علمه
 بقبحه وعدم قدرته على الوصول.

أما الأول فإنه مادام عالماً بأنه مقيمٌ على القبيح ومع ذلك يرى النعم تتوالى عليه فإذن سيدرك لامحالة أن هذه النعم هي استدراج له لاثواب وجائزة، وهي مقدمة للفتك به، إذن كيف تكون جائزة وهو موقن -حسب الفرض -أنه على ضلال وسوء حال؟! فإذن لاظلم لهذا الشخص، وأما الثاني فإنه مادام يحتمل أنه على ضلال وغواية، ومع ذلك لم يبحث، فالعقل أيضاً يحكم أنه ليس بالضرورة أن تكون تلك النعم جزاء، بل قد تكون استدراجاً ومقدمة للأخذ. فلايستطيع أن يحرز أن ما هو فيه جائزة فلايستطيع أن يحرز أن ما هو فيه جائزة

وثواب إلا بعد التيقن أنه على الحق، وليس كذلك حسب الفرض.

وأما الثالث وهو المقيم على القبيح وليست له القدرة على معرفة الحق، فإنه من الواضح أنه خارج عن موضوع البحث، أي ليس من ضمن من يُستدرج، وذلك لأن الأدلة القطعية دلت على أن من ليس له القدرة -وهم المسمون بـ (المستضعفين) أو (القاصرين)-لايعاقب، ولايُعذّب، والكلام عمن يُستدرج لكي يصل في النهاية إلى العقاب والعذاب، فهذا القسم إذن خارج عن البحث أصلاً.

ثالثاً: ليس كل العصاة أو المتمردين على الله يفعل الله بهم ذلك أعنى (الاستدراج) بزيادة النعم، ولذا نحن نشاهد فعلاً الكثير من العصاة والمنحرفين يعيشون غاية البؤس والشقاء في هذه الحياة.

إذن من هــــذا نفهم أنّ الاستدراج عادة مايتوجه إلى طبقـة معينـة من العصاة، ولعلهم الذين يصلون إلى درجة كبيرة من العتو والطغيان كفرعون

ونمرود وأبى جهل وأبي لهب وأشباههم، فيستحقون بذلك عقاب الاستدراج.

والشاهـــد أنّ الآيتين اللتين تحدثتا عن الاستدراج ذكرتا عنوان التكذيب لا الكذب!!. يعنى لم تقل الآيتان: والذين كذَبوا.. فذرني ومن يكْذِب... بل قالتا: ﴿ وَٱلَّذِينَ كُذَّهُوا بِعَايَلِنَا سَنَسْتَدُرِجُهُم ﴾ ﴿ فَذَرْنِي وَمَن يُكَذِّبُ بِهَذَا وزن (تفعيل)، وهي من الصيغ التي تفيد الكثرة والزيادة، وتعنى كثرة المعاندة لآيات الله.

قـــد يقول قائل: ولكننا نرى على أرض الواقع كثيراً من الكفار العاديين غير العتاة والطغــاة قد أملى الله لهم ووسع عليهم في دنياهم. الجواب: ليس كل توسعة هي استدراج بالضرورة، وإلا فالمؤمن التقي الــــورع أيضاً قد يُوسّع عليه، ولكنه خارج عن موضوع الاستدراج، وكذا الكافر القاصر، والضال القاصر، كما أشرنا.

إذن فليس كلل نعمة هي استدراج، فقد تكون كذلك وقد لاتكون، وبناء

عليه فليس كل نعمة مغدقة على أهل الضلال هي استدراج بالضرورة، الاستدراج بالنسبة إلى أهل الضلال والزيغ هو على نحو الموجبة الجزئية، يعني بعض هؤلاء تكون النعم المسبغة عليهم استدراجاً، وذلك نتيجة طغيانهم وعتوهم، وبعضهم لاتكون.

رابعاً: ليس كل الناس يدفعه تزايد النعم إلى الزيادة في الغي والضلال، بل على العكس هناك من يكون تدفق النعم سبباً في نجاته وعودته، وذلك لأنه يستشعر في نفسه حالة الخجل والحياء من الخالق العظيم أنه على الرغم من كل البعد والتمرد الذي يصنعه في مقابله، إلا أن ذلك الخالق يكافئ كل تلك الإساءات بالإحسان واللطف والعطف، ومن هنا قلنا: إنه ليس كل تزايد للنعم في ومن هنا قلنا: إنه ليس كل تزايد للنعم في بالضرورة.

ولعل من المناسب هنا أن نستشهد بالقصة المنسوبة إلى إبراهيم الللل حيث ذكروا أنه: (كان لا يأكل وحده، فإذا حضر طعامه أرسل يطلب من يأكل معه،

فلقي يوما رجلا، فلما جلس معه على الطعام، قال له إبراهيم: سم الله، قال الرجل لا أدري ما الله؟. فقال له: فاخرج عن طعامي، فلما خرج نزل إليه جبريل فقال له: يقول الله إنه يرزقه على كفره مدى عمره وأنت بخلت عليه بلقمة، فخرج إبراهيم فزعا يجر رداءه، وقال: ارجع، فقال: لا أرجع حتى تخبرني لم تردني لغير معنى؟. فأخبره بالأمر، فقال: هذا رب كريم، آمنت، ودخل وسمى الله وأكل مؤمناً)(٢١).

فنلاحظ كيف أن توالي النعم كان سبباً في استحياء هذا الكافر، ورجوعه إلى طريق الصواب.

خامساً: قد يقول قائل: ولكن بالرغم من كل ماذكرتم يبقى أنّ هذا الاستدراج بالنسبة للمستدرج مُبعّد للمستدرَج عن الرجوع والأوبة، أوليس من الحري بالله أن يفعل بالعبد مايقرّبه إلى الطاعة لا مايبعده عنها. قلنا: إن الإخبار عن طريقة الاستدراج هو بحد

<sup>(</sup>٢٦) القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري، الجامع لآحكام القرآن ج٩ ص ٦٨.

ذاته لطف مقرّب. توضيح ذلك: إن الله لو أخفى هذه الطريقة وسترها عن العالمين، طريقة الاستدراج بزيادة النعم، ثم في يوم القيامة فاجأ الخلق بها، فربها ورد الإشكال، فلقائل أن يقول: يا رب، لم فعلتَ بنا هذا؟!. لم زدتَ نعمنا فظننا أننا في مأمن فزدنا في غينا، أما وقد بيّن الله طريقته هذه للعالمين، وأن من يطغي أمدّه في طغيانه، فاحذروا، ولاتغتروا بالنعم، ولاتركنوا إليها!.

فأين الإشكال هنا؟.

سادساً: لنقل: إن ذلك من جملة الامتحان. أي إن الله يمتحن هؤلاء بزيادة النعم عليهم، وتصعيب الامتحان هـو نتيجة ماجنت أيـديهـم، كـما قال القرآن: ﴿ فَيُظُلِّهِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُحِلَّتْ لَهُمْ ﴾ [سورة النساء: ١٦٠]. إذ لاشك أن تحريم الطيبات هو نوع تصعيب في الامتحان، والاختبار، والكثير ربها بسبب تلك الصعوبـــة يفشلون، ولكن هذا التصعيب هو نتيجة طبيعية لغيهم.

وليس وإجباً أساساً على الله أن

يمتحن الخلق بالطريقة التي تعجبهم، أو الطريقة السهلة عليهم، نعم الذي يحيله العقل هو فقط التكليف بها لايطاق.

وإلا لو كان التكليف بالأمـــور الصعبة ممتنعاً لكان التكليف بالجهاد ممتنعاً!. وهو كها ترى!. ومنه يُعله أن الابتلاء بزيادة النعم مع صعوبة التكليف بالرجوع عندئذ ليس من الممتنعات ولا من المحالات، ولاهو ظلم أو حيف.

والمثال الذي يوضح المسألي جلياً، ما لو كان شخص مريضاً بمرض (الغرغرينا)، ويتوقف إنقاذ حياته على أن تُقطع ساقه!. فهل حكم الدكتور بهذا الحكم الصعب والشاق والمؤذى جداً في سبيل إنقاذ حياة هذا المريض حكم صائب أم خاطئ بنظر العقل السليم؟. وهل يُعدُّ فعل ذلك بالمريض ظلماً له؟.

فكذلك مانحن فيه.

#### الخلاصة:

إن الصفات المذكورة، والتي حسبها المستشكل نقصاً ينسبه القرآن إلى الله تعالى ليست كذلك!.

بل أكثر تلك الصفات -كالكيد

والمكر والخداع -جيء بها إما من باب المشاكلة، أو أن لها معاني غير منافية للقداسة الإلهية، وأما صفة الاستدراج فقد اتضح بالبيان الذي بيناه أنها ليست منافية للكهال أوللعدالة والحكمة الإلهيتين.

هذا والحمد لله أولاً وآخراً، وصلى الله على عباده الذين اصطفى.

#### المصادر والمراجع:

القرآن الكريم.

- ابن طاووس، علي بن موسى بن جعفر، إقبال الأعال، تحقيق: القيومي، جواد، ط۱، مكتب الإعلام الإسلامي، ١٤١٤ هـ.
- ۲. ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس
   اللغة، تحقيق: هارون، عبد السلام،
   مكتبة الأعلام الإسلامي، ١٤٠٤ هـ.
- ٣. ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم، لسان العرب، قم: منشورات أدب الحوزة، ١٤٠٥هـ
- التفتازاني، مسعود بن عمر، ختصر المعاني (معلومات الطبع غير مذكورة).

- ٥. الجوهري، أسهاعيل بن حماد، الصحاح، تحقيق: أحمد، ط٢، بيروت: دار العلم للملايين، ١٩٨٧.
- دكتر سها، نقد قررآن، طبعة
   ۱۳۹۱هش، (بقیة معلومات الطبع غیر مذکورة)
- الرازي، فخر الدين محمد بن عمر.
   التفسير الكبير. ط۲. طهران: دار
   الكتب العلمية.
- ٨. الراغب الأصفهاني، الحسين محمد،
   مفردات غريب القرآن، ط٢، دفتر
   نشر كتاب، ١٤٠٤ هـ..
- ٩. السمعاني، منصور بن محمد، تفسير السمعاني، تحقيق: ابن إبراهيم، ياسر و ابن عباس، غنيم ط١، الرياض: دار الوطن، ١٩٩٧م.
- ۱۰. الـشـيرازي، محمد أمين، البليغ في المعاني والبيان والبديع، ط۱، ايران: انتشارات فروغي، طبع مؤسسة النشر الإسلامي، ۱٤۲۲ هـ.
- ۱۱. الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، ط۱، تحقيق:

مؤسسة الأعلمي، ١٩٩٥م.

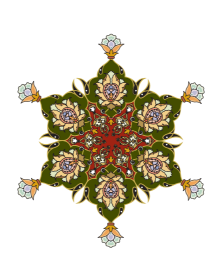
١٢. الطوسي، محمد بن الحسن، التبيان، تحقيق: العاملي، أحمد حبيب، ط١، مكتب الإعلام الإسلامي، ١٤٠٩.

عبد الله، الفروق اللغوية، تحقيق: التراث العربيّ، ١٩٨٥م. مؤسسة النشر الإسلامي، ط١، قم، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٢ هـ. ١٤. الفراهيدي، الخليل بن أحمد، كتاب العين، تحقيق: المخزومي، مهدى

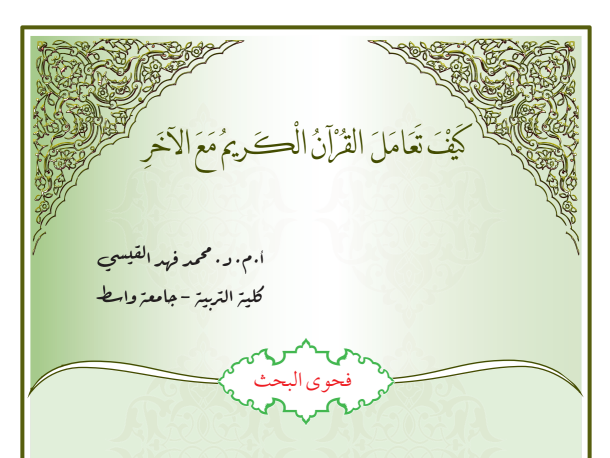
لجنة من العلماء الأخصائيين، بيروت: والسامري، إبراهيم، ط٢، مؤسسة دار الهجرة، ١٤٠٩ هـ.

١٥. القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري، تفسير القرطبي (الجامـع الأحكام القرآن)، تصحيح: البردوني، أحمد ١٣. العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد العليم، بيروت: دار إحياء

١٦. الكليني، محمد بن يعقوب. الكافي. ط: ٥. تحقيق: الغفاري، على أكبر. طهران: دار الكتب الإسلامية، ۱۳۲۳ هـ -ش.







جاء البحث في موضوعة مهمة سبق أن نشرت (المصباح) في ميدانها ابحاثاً كثيرة، تجلي للقرآن الكريم صورة حضارية حية ومتواصلة مع كل العصور والأزمان. صورة قامت عليها فلسفات وأفكار ورؤى حضارية. انها صورة التعامل مع (الآخر)، صورة يمكن أن ترتسم بأبعاد متعددة.

وقد امتد هذا البحث على ست فقرات مثّلت هذا (الآخر) الذي دعا القرآن الكريم الى كيفية التعامل معه، ومنهم:

الكفــــار والمشركون، والمنافقون، واتباع الديانات على اختلاف انواعها. وعمد الى مناقشة كل مفهوم من هذه المفاهيم على حدة، ثم كيف تعاطى القرآن الكريم معه. وختم البحث بحصر أهم استنتاجات الباحث.

## بسم الله الرحمن الرحيم المقدمة:

من اكثر الامور ايلاما على النفس واشدها وطأة عليها ان لا تجد من يفهمها ويتواصل معها، ويزداد هذا الالم عندما تعد هذه النفس (آخراً) لا يمكن الوثوق به او التعاطي معه.

ولا شك في ان اكثر ما يميز وقتنا الكريم: ﴿ ثُمُّ أَنْشَأَنَهُ اللهِ مَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

وتزداد حالة القطيعة والتباعد في الدين الواحد كها نراه في وقتنا الراهن في الاسلام عندما شحت نفوس قوم فضيقت واسعا وحددت ما لا يحد فأصبحت تكفر وتنفر وتفتي بقتل الاخر وعدم جواز التعامل معه، كل ذلك تحت مسميات واهية وحجج ضعيفة، في انها تمثل الاسلام ومن سواها هو على باطل. ولأجل ان تكون دراستنا للقرآن وذات تواصل ونضج معرفي جاء البحث وذات تواصل ونضج معرفي جاء البحث

في موضوعة مهمة وهي كيفية التعاطي مع الاخر في القران الكريم.

بـــدأ البحث بتمهيد عن مفردي العنوان: الآخر -القرآن الكريـــم، ماذا نقصد بكليها وتحديـد حدودهما، فالمقصـود من (الآخر) هو: المختلف، المغاير أو بمعنى غيره وكما ورد في القران الكريـم: ﴿ ثُمُّ أَنشَأْنَهُ خُلُقًاءَاخُرَ ﴾

اما القرآن الكريم فهو كما ورد في كتاب الواضح في علوم القرآن: أول أسماء الكتاب العزيز وأشهرها، وأصح الأقروال في شرح معناه اللغوي أنه مرادف للقراءة، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ, وَقُرْءَانَهُ, ﴿ فَإِذَا قَرَأَنَهُ فَالَيْعَ فَا فَيَا جَمْعَهُ, وَقُرْءَانَهُ, ﴿ فَإِذَا قَرَأَنَهُ فَالَيْعَ نَعْلَى المصدري وجعل نقل من هذا المعنى المصدري وجعل السما لكلام الله المنزل على نبيه محمد السما وقد قيل: إن اسم القرآن مشتق من

وقد قيل: إن اسم القرآن مشتق من القرء بمعنى الجمع؛ لأنه جمع ثمرات الكتب الساوية السابقة، والرأي الأوّل أصح.

اما اصطلاحاً فهو: اللفظ العربي



المعجز، الموحى به إلى محمد الله بواسطة جبريل الله وهو المنقول بالتواتر، المكتوب في المصحف، المتعبد بتلاوته، المبدوء بسورة الفاتحة، والمختوم بسورة الناس.

ثم امتد البحث على فقرات ستة مثلت (الآخر) الذي تعامل معه القران الكريم وهي:

اولا: الشيطان (ابليس).

ثانيا: النفس السيئة.

ثالثا: الكفار والمشركين.

رابعا: المنافقين.

خامسا: اتباع الديانات السماوية.

سادسا: اتباع الديانات الاخرى.

وقد عمد البحث الى مناقشة كل مفهوم من هذه المفاهيم على حدة وعدد مرات ذكره في القرآن الكريم، ثم كيف تعاطى القرآن الكريم معه، وبعد ذلك ختم البحث بأهم الاستنتاجات الواردة فهه.

اولا: الشيطان (ابليس).

ذكر جماعة من أهل اللغة أن الشيطان نونه أصلية على وزن فيعال مشتق من

شطن: أي بعد، فهو بعيد بطبعه، اما ابليس فقد ذكر بعض العلماء أن إبليس اسم عربي، على وزن إفعيل، مشتق من الإبلاس، وهو الإبعاد من الخير، أو اليأس من رحمة الله(۱).

وقد وردت كلمة الشيطان (٦٤) مرة في القرآن الكريم، ووردت كلمة ابليس (١١) مرة.

اما كيف تعامل القرآن الكريم مع الشيطان؟. فيُعد الشيطان اخطر الشرور المحيطة بالإنسان حيث هدد الانسان صراحة عندما قال: ﴿ لَأَفْعُدُنَّ لَهُمْ صِرَطَكَ النَّمُسْتَقِيمَ ﴾ [سورة الاعراف: ١٦].

وقد تعامل معـه القران من خلال الاتى:

- ١. بيان صفات الشيطان للبشر.
  - ذكر اعماله وافعاله السيئة.
    - ٣. الحوار معه.
    - ٤. تنبيه الناس لخطره.

ففيها يتعلق بالنقطية الاولى فقد وصف القران الكريم الشيطان بأكثر من اية ومن هذه الاوصاف:

(١) الموسوعة العقدية الإلكترونية.

يريد أن يصد هؤلاء المتحاكمين إلى الطاغوت عن سبيل الحق والهدى فيضلهم عنها ضلالا بعيدا يعني: فيجور بهم عنها جورا شديدا(٣).

الشيطان ضعيف: كما ورد في الآية مادنكان

- الشيطان ضعيف: كما ورد في الآية الكريم قد إن كَيْدُ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾ [سورة النساء: ٧٦].
- الشيطان لا يفي بوعده: ﴿ يَعِدُهُمُ الشَّيْطِكُ إِلَّا وَيُمَنِّيهِمُ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطِكُ إِلَّا عُرُورًا ﴾ [سورة النساء: ١٢٠].
- الشيطان عدو للإنسان: ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لِلْإِنسَانِ عَدُونً مُّبِيثُ ﴾ الشَّيْطانَ لِلْإِنسَانِ عَدُونً مُّبِيثُ ﴾ [سورة يوسف: ٥] اي انه ظاهر العداوة لما فعلل بآدم الله وحواء فلا يألوا جهداً في تسويلهم وإثارة الحسد فيهم حتى يحملهم على الكيد(٤).
- الشيطان يخذل الانسان: ﴿ وَكَانَ
- (۳) محمد بن جرير الطبري، تفسير القرآن، دارالمعارف، ج٨، ص ٥٠٨.
- (٤) البيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، تحقيق محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العرب -بيروت، ١٤١٨ هـ، ج٣، ص ١٥٥.

• الشيطان يعد الفقر: حيث يرد: ﴿ ٱلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِٱلْفَحْشَاءِ ﴾[سورة البقرة: ٢٦٨] فقوله تعالى: ﴿ ٱلشَّيْطُنُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ ﴾ معناه أنه يخيل إليكم بوسوسته أن الإنفاق يذهب بالمال ويفضي إلى سوء الحال، فلا بد من إمساكه والحرص عليه استعدادا لما يولده الزمن من الحاجات، و معنى قوله تعالى: ﴿ وَيَأْمُرُكُم بِٱلْفَحْشُكَآءِ ﴾ فـإن الأمـر هنا عبارة عما تولده الوسوسة من الإغراء، والفحشاء البخل، وهي في الأصل كل ما فحش؛ أي اشتد قبحه، وكان البخل عند العرب من أفحش الفحش (٢).

- الشيطان يخوف اولياؤه: ويكون هنا بمثابة المخوف للذين يتولونه.
- الشيطان مضل: ﴿ وَيُرِيدُ ٱلشَّيَطَانُ أَن يُضِلَّهُمُّ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ [سورة النساء: ٦٠] يعنى: أن الشيطان

<sup>(</sup>٢) محمد رشيد رضا، تفسير المنار، الهيئة المصرية للكتاب، ج١، ص٦٣.

ٱلشَّيْطَكُنُ لِلْإِنسَكِنِ خَذُولًا ﴾ [سورة الفرقان: ٢٩].

• الشيطان يزين للإنسان اعماله السيئة: ﴿ وَزَيِّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطُانُ أَعْمَاكُهُمْ ﴾ [سورة العنكبوت: ٣٨] اى بمنزلة عطف التفسير لما سبقه وهو مع ذلك توطئـة لقوله بعد: ﴿ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ [سورة العنكبوت: ٨٣]، لان تزيين الشيطان لهم أعمالهم التي هي سجدتهم وسائر تقرباتهم هو الذي صرفهم ومنعهم عن سبيل الله وهي عبادته وحده٬ وفي إطلاق السبيل من غير إضافتها إليه تعالى إشارة إلى أنها السبيل المتعينة للسبيلية بنفسها للإنسان بالنظر إلى فطرته بل لكل شيئ بالنظر إلى الخلقة العامة (٥).

هـذه جملة من الآيات التي حددت صفات الشيطـان في القرآن الكريم، وهناك العديد من الآيات المليئة بأوصافه (عليه لعائن الله)، وعلى هـذا الاساس

نجد ان من اساسيات القران الكريم في تعامله مع الاخر المباين والمخالف هي بيان صفاته وذلك لغرض معرفته.

اما فيها يتعلق بالنقطة الثانية وهي ذكر اعهاله السيئة، ففي هذا الاسلوب تحذير غير مباشر منه، ومن هذه الآيات:

- ﴿ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ الشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ السَّورة وَلِيَآبِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمْ ﴾ [سروة الانعام: ١٢١] وفي ذلك توضيح لعمل الشيطان السيء بالتواصل مع البشر المسيئين لغرض مجادلة المؤمنين والتأثير عليهم.
- الشيطان يحث على الكفر: ﴿ كَمْثَلِ الشّيطانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَنِ اَحَـُفُرُ ﴾ الشّيطانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَنِ اَحَـُفُرُ ﴾ [سورة الحشر: ١٦] ومعنى قوله ﴿ كَمْثَلِ الشّيطانِ ﴾ أي مثل هؤلاء المنافقين فيها قالوا لليهود، مثل ما قال الشيطان (إذ قال للإنسان) واغواه به ودعاه اليه (فلها كفر) عني الانسان (قال) الشيطان يعني الانسان (قال) الشيطان ربّ المنافيان ﴾ بمعنى أخاف الله وإنها يقول الشيطان للإنسان اكفر وإنها يقول الشيطان للإنسان اكفر

<sup>(</sup>٥) الطباطبائي، الميزان في تفسير القران، ج ١٥، ص ٣٥٦.

المدد المادي والثانون - غريف (١٧١ - ٢٩ - ٢٩١٤)

بأن يدعوه اليه ويغويه به ويقول له: التوحيد ليس له حقيقة والشرك هو الحق ويأمره بجحد النبوة، ويقول لا أصل لها(٢).

وفي هذه الحالة قام القران الكريم ببيان الاعهال السيئة للشيطان، وهناك اعهال اخرى سيئة له موجودة في مواضع الآيات التي تناولت ذكر الشيطان.

(٧) الفيض الكاشاني، تفسير الصافي في تفسير
 كلام الله الوافي، موقع هدى القران
 الالكتروني.

(أ) أُمَّ لَاتِينَهُم مِن اَيَّنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِهِمْ وَعَن شَمَايِلِهِمْ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرِين لَا مَن عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله عَلَى اللهُ الله عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله عَلَى اللهُ الله

وتفسير ذلك: أن تسجد يزاد لا في مثله لتأكيد معنى الفعل الذي دخلت عليه نظيره لئلاّ يعلم وفيه تنبيه على أن الموبّخ عليه ترك السجود وقيل الممنوع عن الشيء مضطر الى خلافه فكأنّه قيل ما اضطرك الى أن لا تسجد ﴿ إِذْ أَمْرَتُكُ قَالَ أَنَا اللَّهُ عَالَ أَنَا اللَّهُ اللَّهُ عَالَ أَنَا ا خَيْرٌ مِّنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴾ في الكافي عن الصادق الله أنّ إبليس قاس نفسه بآدم فقال خلقتني من نار و خلقته من طين، فلو قاس الجوهر الذي خلق الله منه آدم بالنّار كان ذلك أكثر نوراً وضيئاً من النار، وعنه الله أن الملائكة كانوا يحسبون أن إبليس منهم وكان في علم الله أنّه ليس منهم فاستخرج ما في نفسه من الحمية فقال خلقتني من نار وخلقته من طين(٧).

<sup>(</sup>٦) الطوسي، التبيان الجامع لعلــوم القرآن، موقع هدى القرآن الإلكتروني.

اما فيما يتعلق بتنبيه الناس منه فهي المرحلة الاخيرة بعد ان ذكر القران صفاته واعياله السيئة واكم لذلك بالحوار المباشر معه، ولعل ابلغ ما ذكره القران بهذا الصدد هو الآية القرآنية: في يَنبَينَ عَادمَ لا يَفْنِننَكُمُ الشَّيْطانُ كُما الْجُرْبَ أَبُويْكُم مِن الْجَنّةِ يَنزِعُ عَنْهُما لِباسَهُما لِلْرِيهُما سَوْءَ بِمِما إِنَّهُ يَرَكُمُ هُو وَقِيلُهُ مِن الْجَنّةِ يَرزعُ عَنْهما لِباسَهُما لِلْرِيهُما سَوْءَ بِمِما إِنَّهُ يَرَكُمُ هُو وَقِيلُهُ مِن الْجَنّةِ يَرزعُ عَنْهما لِباسَهُما لِلْرِيهُما سَوْءَ بِمِما إِنَّهُ يَرَكُمُ هُو وَقِيلُهُ مِن اللَّه يَطِين أَوْلِياتًا لِللَّيْنِ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ [سورة الاعراف: ٢٧]. للنّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ [سورة الاعراف: ٢٧].

من المصاديق التي يمكن ادراجها تحت مفهوم (الاخر) والذي ورد ذكرها في القران الكريم هو (النفس السيئة) وما يقابلها في القران -النفس الامارة بالسوء-فالمعروف ان النفس هي: الروح، ويقال خرجت نفسه (٨).

وقد ذكرت النفس (٢٩٥) مرة في القران الكريم، ومن اهم الامور التي ذكرها القران الكريم فيها يتعلق بالنفس ما ورد في الآية الكريمة ﴿ وَلَوْشِئْنَا لَانْيْنَا

(۸) ابو بكر الرازي، مختار الصحاح، دار الكتاب العربي، بيروت، ۱۹۸۱، ص ۲۷۲.

كُلُّ نَفْسٍ هُدُلها ﴾ [سورة السجدة: ١٣]. كما اوضح القرآن الكريم ان كل نفس ستجزى على ما عملت ان كان حسنا او سوءا حيث يرد: ﴿ الْيُوْمَ بَّجُزَيْكَ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ لاَ ظُلْمَ الْيُوْمَ الْيُوْمَ الْيُوْمَ الْعَالِمَ الْيُوْمَ الْعَالِمَ اللَّهُ اللَّه

كما ان الله سبحانه وتعالى قد فرق بين انواع الانفس فهو يقلل من قيمة النفس الامارة بالسوء حيث يرد: ﴿ وَلَا أُقْيِمُ إِلنَّفْسِ اللَّوَامَةِ ﴾ [سورة القيامة: ٢]، ولَا أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ هنا تَحْقِيرًا لَهَا، لِأَنَّ النَّفْسَ اللَّوَّامَةَ إِمَّا أَنْ تَكُونَ كَافِرَةً بِالْقِيَامَةِ مَعَ عِظَمِ أَمْرِهَا، وَإِمَّا أَنْ تَكُونَ كَافِرةً بِالْقِيَامَةِ مُقَصِّرةً فِي الْعَمَلِ، وَعَلَى التَّقْدِيريْنِ فَإِنَّهَا مَكُونُ مُسْتَحْقِرَةً (٩).

ويضاف لذلك ما ورد بخصوص النفس الامارة بالسوء حيث يرد: ﴿ إِنَّ

<sup>(</sup>۹) فخر الدين الرازي، التفسير الكبير، ط۳، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٢٠ هـ، ج ٣١، ص ٧٢١.

# 13 (A) (SY

النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالشَّوَءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّ ﴾ [النَّفْسَ لأَمَّارَةُ بِالشُّوَءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّ ﴾ [سورة يوسف: ٥٣].

كما طلب الله من الناس ان ينهوا النفس عن الهوى حيث يرد: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمُوكَى ﴾ [سورة النازعات: ٤٠].

واوضح القران ان الله هو الذي الهم كل نفس هديها وفجورها حيث يرد: ﴿ فَأَلْمُمَهَا فَجُورُهَا وَتَقُونُهَا ﴾ [سورة الشمس: ٨].

ولم يكلف الله النفس فوق طاقتها وقدرتها ولم يجعلها تكلف بشيء لاتستطيعه، حيث يرد: ﴿ لَا نُكِلِفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [سورة الانعام: ١٥٢] اي لا نُكلِفُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَها، إلا ما يسعها ولا تعجز عنه (١٠٠).

كما عزى القرآن الكريم السيئات التي يرتكبها الانسان الى نفسه التي لم يجاهدها ولم يهديها: ﴿ وَمَا أَصَابُكَ مِن سَيِّنَةِ فَن نَفْسِكَ ﴾ [سورة النساء: ٧٩].

ورد القران الكريم الميل عن عبادة الله تعالى الى سفه الانسان لنفسه وتضييعه لها: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَة إِبْرَهِ عَم إِلّا مَن لها: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَة إِبْرَهِ عَم إِلّا مَن سَفِه نَفْسَهُ وَ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَة إِبْرَهِ عَم إِلّا مَن الدّ يَقُولُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى رَدًّا عَلَى الْكُفّارِ فِيهَا ابْتَدَعُوهُ وَأَحْدَثُوهُ مِنَ الشّر كِ بِالله مَن الشّر كِ بِالله مَن الشّر كِ بِالله مَن الشّر كِ بِالله المُخَالِفِ لِللّه إِبْرَاهِيم الْخُلِيلِ، إِمَامِ الْخُنَفَاءِ (١١).

كما فتح الله باب التوبة والرجوع اليه عندما يظلم الانسان نفسه ويعصي الله حيث يرد: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوّءًا أَوْ يَظْلِمُ فَقَسُهُ وَهُمَ يَعْمَلُ سُوّءًا أَوْ يَظْلِمُ فَقَسُهُ وَثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللّهَ يَجِدِ اللّهَ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ [سورة النساء: ١١٠].

وجعل الله الهداية والالتزام بأحكام الدين تعود فائدته لنفس الشخص دون الله تعالى - لان الله غني عن عباده - فيرد:

﴿ فَمَنِ ٱهۡتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهۡتَدِى لِنَفۡسِهِ ﴾
[سورة يونس: ١٨].

وصنف القران الكريم الناس من جهة تعاملهم مع انفسهم: ﴿ فَمِنْهُمْ

(۱۰) الزنخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، ط٣، دار الكتاب العربي، بيروت، ۱٤۰۷ هـ، ج٢، ص ٧٩.

<sup>(</sup>۱۱) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، ط۲، دار طيبة للنشر والتوزيع، ۱۹۹۹م، ج ۱، ص ٤٤٥.

ظَالِمْ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقُ اللّهِ اللّهِ السورة فاطر: وَفِي تفسير هذه الاصناف: فأما الذين سبقوا فأولئك يدخلون الجنة بغير حساب، وأما الذين اقتصدوا فأولئك الذين يحاسبون حسابا يسيرا، وأما الذين طلموا أنفسهم فأولئك يجبسون في طول المحشر ثم هم الذين يلقاهم الله برحمة فهم الذين يقولون: الحمد لله الذي فهم الذين أو ربنا لغفور شكور الذي أحلنا دار المقامة من فضله لا يمسنا فيها نصب ولا يمسنا فيها لغوب (١٢).

وذكر القرآن الكريم ان النفس امارة بالسوء الا ما رحم الله فهي ميالة بطبعها نحو المعصية حيث يرد: ﴿ وَمَا أَبُرَئُ نَفْسِى الله عَلَى الله وَمَا أَبُرَئُ نَفْسِى الله وَمَا أَبُرَئُ نَفْسِى الله وَمَا أَبُرَئُ الله وَمَا أَبُرَئُ الله وَمَا أَبُرَئُ الله وَمَا الله وَمَا أَبُرَئُ الله وَالله وَلّه وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلّه وَلّه وَالله وَالله وَلمُوالله وَالله وَالله وَلم وَلم وَلمُوالله وَلمُوالله

كما توعد القرآن الكريم الانفس السيئة (الشحيحة) بانها ستحضر يوم القيامة وتحاسب، حيث يرد: ﴿ وَأُحْضِرَتِ النَّاهُ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

(١٢) الطباطبائي، الميزان في تفسير القران، ج١٧، ص٥٠.

ونهى القرآن الكريم عن اتباع هوى النفس ومطالبها: ﴿ إِن يَتّبِعُونَ إِلاّ الظّنّ وَمَا تَهُوى الْأَنفُسُ ﴾ [سورة النجم: ٢٣]، وفي ذلك نفي أن تكون طم حجة على الخصائص التي يزعمونها لأصنامهم أو على أن الله سهاهم بتلك الأسهاء ببإثبات أنهم استندوا فيها يزعمونه إلى الأوهام وما تحبه نفوسهم من عبادة الأصنام ومحبة سدنتها ومواكب زيارتها، وغرورهم بأنها تسعى في الوساطة لهم عند الله تعالى بها يرغبونه في حياتهم فتلك أوهام وأماني محبوبة لهم يعيشون في غرورها(١٢).

وامر القرآن الكريم بضرورة تزكية النفس وتربيتها تربية صحيحة حيث يرد ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمُ ﴾ [سورة البقرة: ٤٤].

كما طمئن الله المؤمنين انه لن يضرهم فساد انفس غيرهم فيما لو كانوا صالحين، حيث يرد: ﴿ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيَّتُمْ ﴾ [سورة المائدة:



<sup>(</sup>۱۳) محمد الطاهر ابن عاشور، التحرير والتنوير، دار سحنون، ج ۲۸، ص ۱۰۹.

الافعال السيئة التي تقوم بها النفوس الافعال السيئة التي تقوم بها النفوس السيئة سيعود عاقبتها عليها كما ورد ذلك: ﴿ يَكُنُّهُم النَّاسُ إِنَّمَا بَغُيُكُمْ عَلَىٰ النَّاسُ إِنَّمَا بَغُيُكُمْ عَلَىٰ الْفَاسُ إِنَّمَا بَغُيكُمْ عَلَىٰ الْفَاسُ إِنَّمَا بَغُيكُمْ عَلَىٰ الْفَاسُكُم ﴾ [سورة يونس: ٢٣]، لأن وباله راجع عليها(١٤).

واوضح القرآن الكريم انه لا يظلم الانفس ولكن الانفس بأعمالها السيئة هي التي تظلم نفسها كما ورد: ﴿ وَمَا ظُلَمَهُمُ اللّهِ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ اللّهُ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ آللّهُ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ السورة النحل: ٣٣]، و اراد القران الكريم من الناس ان لا يركنوا الى ظروف تجعلهم يظلمون انفسهم من خلال ضعف بالدين او مجانبة للحق، بل طلب منهم ان يغيروا هذه الظروف ولا يركنوا اليها حيث ورد: ﴿ إِنَّ اللّذِينَ تَوفَّنَهُمُ المُلتَهِكَةُ ظَالِيقَ أَنفُسِمٍمْ قَالُوا فِيمَ كُننُمٌ قَالُوا فِيمَ كُننُمٌ قَالُوا فِيمَ كُننُمٌ قَالُوا فِيمَ كُننُمٌ قَالُوا الله وَسِعَةَ فَنُهُم حُرُوا فِيهَا ﴾ [سورة النساء: الله وَسِعَةَ فَنُهُم حُرُوا فِيهَا ﴾ [سورة النساء: الله وَسِعَةً فَنُهُم حُرُوا فِيهَا ﴾ [سورة النساء:

كها ربط القرآن الكريم حالة تغير

(۱٤) البغوي، تفسير القرآن، دار طيبة، ج٤، ص ١٢٩.

النعمة وزواله التغيير عقائد النفس الحقه واستبدالها بعقائد فاسده باطلة حيث يرد: ﴿ ذَلِكَ بِأَتَ ٱللّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا وَيَعْمَةً أَنْعُمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمِم ﴾ نغمة أنعمها على قوم حتى يغيروا ما بأنفسيم السورة الانفال: ٥٣] فجعل المناط الذي تتعلق به حالة النفس من جهة تمتعها بالنعم مرتبط بالنفس ذاتها من حيث الله تعالى.

وختم الله سبحانه وتعالى موضوع النفس الامارة وكيف تعامل معها من خلال الآية الكريمة: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى اللَّيْنَ النَّيْنَ النَّفِيهِ مَلَا نَفْسِهِمْ لَا نَفْسُهِمْ لَا نَفْسُهُمْ اللهِ الْقَالُولُ مِن رَحْمَةِ اللّهِ ﴾ [سورة الزمر: ٥٣]، اي ان القران الكريم جعل باب التوبة والحوار مفتوحا من اي نفس حتى لو كانت ظالمة لنفسها او عاصية لربها، ولكن بشرط العودة اليه والاقلاع عها كانت تفعل من معاصي وذنوب.

ثالثا: الكفار:

وردت مفردة الكفـــار ومشتقاتها في القران الكريم (٦٩٧) مرة، اما كيف تعامل القران الكريم معهم فقد كان على مراحل:

حيث تضمنت المرحلة الاولى وصف الكافرين ومثال على ذلك ما ورد في الآية الكريمة: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ اللَّهِ الكريمة اللَّهُ ثَلَائَةٍ ﴾ [سورة اللَّهُ: ٧٣] وبين القرآن الكريم ايضا ال من صفات الكافرين: ﴿ أَكَفَرْتَ اللّهُ مَن تُرَابِ ﴾ [سورة الكهف: ٧٣] فجعل الذي ينكر الله وآياته كافر به، وايضا التكذيب بآيات الله هو من الكفر بحسب القرآن الكريم.

وفي المرحلة الثانية بين حكم العلاقة مع الكفار وكيفية التعامل معهم حيث يرد بخصوص ذلك: ﴿ لَا تَتَخِذُوا عَابَاءَكُمُ وَالحَوْنَكُمُ أُولِياءَ إِن السَّتَحَبُوا اللَّهُ الْمَكُفُر عَلَى الْإِيمَانِ ﴾ [سورة التوبة: ٢٣] ففي على اللهيمانِ ﴾ [سورة التوبة: ٣٣] ففي هذه الحالة يأمر الله المؤمنين بعدم ولاية الكفار حتى ولو كانوا اولي قربي وجاء هذا الامر بعد ان وصف الله الكفار وبين صفاتهم.

كما طمئن الله المؤمنين من خــــلال الآية الكريمة: ﴿ وَلَن يَجْعَلَ اللّهُ لِلْكَنفِرِينَ عَلَى اللّهُ لِلْكَنفِرِينَ عَلَى اللّهُ لِلْكَنفِرِينَ عَلَى اللّهُ لِلْكَنفِرِينَ عَلَى اللّهُ السّاء: ١٤١] لأنه -تعالى -لم يجعل لهم غلبة المسلمين،

ولا أباح لهم شيئا من أموالهم (۱۰)، بل حظر ذلك عليهم وهذا يدل على ان الكفار مها تجبروا وامتلكوا من وسائل القوة لكن الله سيعصم المؤمنين منهم كونهم كانوا فعلا ملتزمين بأحكام الله تعالى ويمثلون الصفات الايانية حقا.

اما المرتبة الثالثة فقد بين الله تعالى في قرانه الكريم مصير الكافرين النهائي وماذا سجل لهم وذلك من خلال الآيات الكريمة: ﴿ سَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابٍ وَاقِع ( ) للكريمة: ﴿ سَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابٍ وَاقِع ( ) للكريمة: ﴿ سَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابٍ وَاقِع ( ) للكريمة المعارج: المحري يسرد: ﴿ ذَلِكَ جَزَيْنَ هُم بِمَا كَفَرُواً وَهَلَ بُحُزِي ٓ إِلّا ٱلْكَفُور ﴾ جَزَيْنَ هُم بِمَا كَفَرُواً وَهَلَ بُحُزِي ٓ إِلّا ٱلْكَفُور ﴾ جَزَيْنَ هُم بِمَا كَفُرُواً وَهَلَ بُحُزِي ٓ إِلّا ٱلْكَفُور ﴾ النار مثوى الكافرين النهائي وذلك من النار مثوى الكافرين النهائي وذلك من خلال الآية الكريمة: ﴿ وَجَعَلْنَا جَهَنَمَ لِلْكَفِرِينَ حَصِيرًا ﴾ [سورة الاسراء: ٨]. رابعا: المنافقون:

من اصناف (الآخر) التي ذكرها القران الكريم وبين كيفية التعامل معها هم المنافقون، وقد ذكرت

<sup>(</sup>۱۵) الطوسي، تفسير التبيان ، مجلد ٣، ص٣٦٣.

مفردة المنافقون (١٩) مرة في القرآن الكريم، اما كيف تعامل معهم فقد بدأ القرآن الكريم بوصفهم للمؤمنين كي يعرفوهم ويحددوهم في المجتمع حيث يرد: ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفُرًا وَنِفَاقًا ﴾ يسورة التوبة: ٩٧] وهنا حدد القران مجموعة معينة يوصف النفاق بل هم اشد المنافقين.

ومن صفاتهم الاخرى التشكيك بوعد الله سبحانه وتعالى حيث يرد: وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرْضُ مَّا وَعَدَنَا ٱللّهُ وَرَسُولُهُ إِلّا عُرُورًا ﴾ مَرْضُ مَّا وَعَدَنَا ٱللّهُ وَرَسُولُهُ إِلّا عُرُورًا ﴾ [سورة الاحزاب: ١٢]، وجملة الامر أن مرض القلب يعني تلبسه بنوع من الارتياب والشك يكدر أمر الايهان بالله والطمأنينة إلى آياته، وهو اختلاط من الايهان بالشرك، ولذلك يرد على مثل هذا القلب من الأحوال، ويصدر عن صاحب القلب من الأحوال، ويصدر عن صاحب هذا القلب في مرحلة الأعهال والافعال ما يناسب الكفر بالله وبآياته (١٦).

وفي المرحلة الاخرى بين القران كيفية التعامل معهم واعطاء التوجيهات (١٦) الطباطبائي، ، الميزان، ج، ص ٣٧٧.

والارشادات للمؤمنين فيرد بخصوص ذلك:

- عدم اطاعـة المنافقين حيث يرد:

  ﴿ وَلَا نُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَدَعْ

  أَذَنهُمْ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللّهِ ﴾ [سورة الآحة بيان الاحزاب: ٤٨] وفي هذه الآية بيان للرسول ان لا يطـع المنافقين وان لا يكترث بالأذى الذي يسببونه بأفعالهم.
- عدم التصديق بقولهم حتى وان كان ظاهره على حق، كما ورد في الآية القرآنية: ﴿ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنْفِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللّهِ وَٱللّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ لِنَكَ لَرَسُولُهُ وَٱللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴾ [سورة المنافقون: ١]. لكَذِبُونَ هم وجهادهم، وذلك
- بعد استنفاذ كل الوسائل في ردع المنافقين وافعالهم السيئة الامر الالهي للرسول محمد الشيئة بمقاتلة المنافقين واستئصالهم حيث يرد: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّيِيُ جَهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاعْلُظْ جَهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاعْلُظْ عَلَيْهِمْ ﴾ [سورة التوبة: ٧٣]، وفي عليهم هذا نهاية لكافة اشكال الحوار معهم هذا نهاية لكافة اشكال الحوار معهم

[سورة البقرة: ٦٢].

والطريق الثالث: بيان اشراكهم بالله وعدم توحيدهم حيث يرد بخصوص ذلك: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُزَيْرٌ ٱبْنُ ٱللَّهِ ﴾ [سورة التوبة: ٣٠] وايضا ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغَلُولَةً ﴾ [سورة المائدة: ٦٤].

اما الطريق الرابع: فقد اوضح القران الكريم فيه مقدار عدائهم للذين امنوا

والتعايش بين المؤمنين والمنافقين.

اما المرحلة الاخيرة التي اوردها القرآن الكريم فكانت بيان عاقبة المنافقين والمكان الذي سيؤولون اليه بعد هذه الحياة فيرد بخصوص ذلك: ﴿ إِنَّ ٱلمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ﴾ [سورة النساء: ١٤٥] وهنا تم الحكم النهائي عليهم بالعذاب في النار ولكنه ابشع عذاب حيث عدوا من ولكنة اسفل درك في النار.

خامسا: اتباع الديانات السماوية: اليهو د:

ذكرت مفردة اليهود ومشتقاتها (٩) مرات في القرآن الكريم، اما كيف تعامل القران الكريم مع اليهود فقد سلك في ذلك عدة طرق:

الطريق الاول: وبين فيه القرآن الكريم انه ليس لديه موقف مسبق من اليهود وانها فقط من ظلم نفسه منهم حيث يرد: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّينَ هَادُواْ وَالنَّصَرَىٰ وَالصَّنِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ وَالنَّصَرَىٰ وَالصَّنِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاَخْمِ وَعَمِلُ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَاهُمْ يَعْزَنُونَ ﴾

<sup>(</sup>۱۷) الفخــر الـرازي، مفاتيح الغيب، ج٥، ص٢٢١. موقع التفاسير الالكتروني.

ويرد بخصوص ذلك: ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ اللهُ النَّاسِ عَكَاوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْمَهُودَ ﴾ [سورة المائدة: ٨٢].

وبالمحصلة العامة فقد كان اسلوب حوار القران الكريم مع اليهود قائما على وعظهم وارشادهم وتبيان صفاته السيئة وكيفية تحريفهم ديانتهم وابعادهم اياها عن الطريق الالهي الصحيح، كما حذر المؤمنين منهم وبين كيفية التعامل معهم من خلال الآية الكريمة: ﴿ يَتَأَيُّنَا مَهُمُ وَالنَّصَرَى وَالنَّصَرَى وَالنَّكَارُ وَالنَّصَرَى وَالنَّالُ وَالنَّالُ وَالنَّصَرَى وَالنَّكَارُ وَالنَّصَرَى وَالنَّصَرَى وَالنَّكَارُ وَالنَّصَرَى وَالنَّالُولِيةً وَالنَّكَارُ وَالنَّصَارَى وَالنَّكَارُ وَالنَّكَارُ وَالنَّصَارَى وَالنَّكَارُ وَالنَّكَارُ وَالنَّكَارُ وَالنَّكَارُ وَالنَّكَارُ وَالنَّكَارُ وَالنَّكُارُ وَالنَّكُولُ وَالنَّهُ وَالنَّكُولُ وَالنَّالُولُ وَالنَّكُولُ وَالنَّكُولُ وَالنَّهُ وَالنَّكُولُ وَالنَّالَ وَالنَّكُولُ وَالنَّكُولُ وَالنَّكُولُ وَالنَّكُولُ وَالنَّالُ وَالْمُعَلِّ وَالْمُلْكُولُ وَالْمُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالنَّكُولُ وَالنَّكُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَلِلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَل

بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضِ ﴾ [سورة المائدة: ٥١]. النصارى:

وهسم اتباع الديانة السماوية الثانية فقد ذكرهم القرآن الكريسم (١٥) مرة وبين كيفية التعامل معهم. ففي بداية الامر اوضح القران انه ليس لدية موقف مسبق من النصارى كما جاء في الآية الكريمة: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَٱللَّذِينَ عَامَنُواْ وَٱللَّذِينَ عَامَنُواْ وَٱللَّذِينَ عَامَنُ اللَّهِ وَٱلْتَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ اللَّهِ وَٱلْتَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ الْمَدْمَ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمُ اللَّهُمْ عَندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْمَ اللَّهُمْ اللَّهُمْ عَندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُومَا لِللَّهِمْ وَلَا هُومُ اللَّهُمْ عَندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُومَا لِهُمْ وَلَا هُومَا لَا اللَّهُمْ وَلَا هُومَا اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ عَندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُومَا لَا اللَّهُمْ وَلَا اللّهِمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ الْعَلَى اللَّهُمْ اللَّهُمْ الْعَلَقْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ الْعَلَى اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ الْعَلَوْدُ وَاللَّهُمْ الْعَلَوْدَ اللَّهُمْ اللَّهُمْ الْعَلَيْمِ مُ وَلَا خَوْقُ اللَّهُمْ اللَّهُمْ الْعَلَيْمُ اللَّهُمْ الْعَلَيْمُ الْعَلَى الْعَلَقْ الْعَالَةُ اللَّهُمُ الْعَلَى الْعَلَامُ اللَّهُمْ الْعَلَامُ اللَّهُمْ الْعَلَامُ اللَّهُمْ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُمُ الْعَلَامُ اللَّهُمُ الْعَلَامُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْعَلَامُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْعَلَى اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَامُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْعَلَقُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْعُلْمُ الْعُلِيْمُ الْعُلْمُ الْعُلِيْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُو

فيها يخص النصارى فقد تعامل القرآن الكريم وفق اربعة مراحل:

المرحلة الاولى: اوضح في هذه المرحلة بطلان بعض العقائد التي يعتقد بها النصارى ومحاولة ارشادهم للطريق الصحيح: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًا وَلَا نَصْرَانِيًا ﴾ [سورة ال عمران: ٢٧] حيث اوضح لهم ان ابراهيم لم يكن نصرانيا وانهم بدعواهم انهم ينتمون اليه عقائديا هي دعوى باطلة وعكس ما يدعون.

كما استنكر الله عليهم دعواهم انهم احباء الله وانهم اقرب اليه من غيرهم من الامم كما ورد: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمِهُودُ وَٱلنَّصَكَرَىٰ لَامم كما ورد: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمِهُودُ وَٱلنَّصَكَرَىٰ غَنْ أَبْنَكُواْ ٱللّهِ وَأَحِبّتَوُهُۥ ﴾ [سورة المائدة: ١٨] ويذكر في تفسير هذه الآية انه اتى رسول الله الله عمان بن أضاء وبحري بن عمرو، وشأس بن عدي، فكلموه، فكلمهم رسول الله الله وحديم، ودعاهم إلى الله وحدّرهم نقمته، فقالوا: ما تُحوّقنا، يا محمد. نحن والله أبناء الله وأحبّاؤه (١٨).

<sup>(</sup>۱۸) الطبري، تفسير الطبري، دار المعارف، ص١١١.

72V

وفي المرحلة الثانية: اوضح القران الكريم ما يمتاز به النصاري من خاصية وهي قربهـــم من الذين امـنوا وانهم اقرب اليهم نسبيا من اليهـــود حيث يرد: ﴿ وَلَتَجِدَتَ أَقَّرَبَهُم مَّوَدَّةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاً إِنَّا نَصَكَرَىٰ ﴾ [سـورة المائدة: ٨٦]، ويمكن ان نظم لهذه المرحلة ما ورد في اول سورة الروم: ﴿ الْمَرِّ اللَّهِ عُلِبَتِ ٱلرُّومُ اللَّهِ فِي أَدْنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ ۖ فِي بِضْعِ سِنِينَ ۚ لِلَّهِ ٱلْأَمْـرُ مِن قَبَّلُ وَمِنْ بَعْدُ ۚ وَيَوْمَهِإِ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [سورة الروم: ١ –٤]، لأنه لما انتصرت فارس على الروم ساء ذلك المؤمنين، فلما انتصرت الروم على فارس فرح المؤمنون بذلك؛ لأن الروم أهل كتـــاب في الجملة، فهم أقرب إلى المؤمنين من المجوس <sup>(۱۹)</sup>.

وفي المرحلة الثالثة: بين الله ان النصارى في بعض عقائدهم قد جانبوا التوحيد وانتقلوا الى الكفر وذلك في

(۱۹) ابن كثير، تفسير القران العظيم ، ج٦، ص ٢٣٧.

الآية: ﴿ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَى ٱلْمَسِيحُ الْمَسِيحُ الْمَسِيحُ الْبَنُ ٱللَّهِ ﴾ [سورة التوبة: ٣٠] وفي ذلك توضيح للمؤمنين بكيفية التعامل مع النصارى الذين يعتقدون ببنوة المسيح لله، وذلك لان من واجبات الرب تنزيه عما يمكن للموجودين من اولاد وغيرها.

اما في المرحلة الرابعة: فقد اوضح الله تعالى ان من يؤمن من النصارى بها جاء من الدين الحق على لسان عيسى ابن مريم فان الله سيجزيهم احسن الجزاء كها ورد في الآية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالْنَصَدَىٰ وَالصَّبِعِينَ وَالْنَيْنِ عَامَنُواْ مَنْ ءَامَنَ بِاللهِ وَالْمَوْ وَالْنَصَدَىٰ وَالصَّبِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللهِ وَالْمَوْ وَالْنَصَدَىٰ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمَ مَنْ ءَامَنَ بِاللهِ وَالْمَوْ وَالْاَحِمِ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمَ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمَ وَلَا هُو البقرة: ٢٢].

سادسا: اتباع الديانات الاخرى:
يمكن ان نجمـــل اتباع الديانات
الاخرى التي وردت بالقرآن الكريم في:
الصابئين والمجوس والدهريين، ففيها
يخص الصابئين فقد ذكروا في القران
الكريم في اربعة مواضع وجميع هذه
المواضع تؤكد على ان الله يريد من اتباع

(a) 2 rq - pr . \v)\_

251

الديانات الاخرى الايهان به واليوم الاخر ومن ثم فلا تثريب عليهم: ﴿ إِنَّ اللَّخِر وَمِن ثَم فلا تثريب عليهم: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالنَّصَرَىٰ وَالنَّصِرَىٰ وَالضَّيئِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ وَعَمِلُ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا وَعَمِلُ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [سورة خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [سورة المقرة: ٦٢].

وفيها يتعلق بالمجوس فقد ذكروا في القران الكريم مرتين وما ورد فيهم هو نفس ما ورد في الصابئين.

اما الدهريين فهؤلاء لا دين لهم واضح وذكروا في القران الكريم مرة واحدة في الآية: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا اللّهُ نَيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا يُهْلِكُنّا إِلَّا الدَّهْرُ ﴾ [سورة الحاثية: ٢٤]، ويكمل القرآن الكريم الآية بقوله: ﴿ وَمَا لَهُم بِلَالِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمُ اللّهِ اللّه عَدما القرآن الكريم عندما إلّا يَظُنُونَ ﴾ إي ان القرآن الكريم عندما يصل الى عقيدتهم هذه ناقش في بطلانها واوضح ان كلامهم هذا ظن وليس حقيقة.

#### الخاتمة:

القرآن الكريم مع الشيطان من خلال بيان صفاته للبشر وذكر

اعماله وافعاله السيئة ثم الحوار معه وبعد ذلك تنبيه الناس لخطره.

ان الله سبحانه وتعالى قد فرق بين انواع الانفس فهو يقلل من قيمة النفس الامارة بالسوء حيث يرد: وكلّ أُقيمُ بِالنَفْسِ اللّوَامَةِ ﴾، كما طلب الله من الناس ان ينهوا النفس عن الهوى، واوضح القران ان الله هو الذي الهم كل نفس هديها وفجورها، ولم يكلف الله النفس فوق طاقتها وقدرتها ولم يجلها نوق طاقتها وقدرتها ولم يجعلها القران الكريم الناس من جهة تعاملهم مع انفسهم: ﴿ فَمِنْهُمْ الْفَسَالِيُّ بِالْخَيْرَةِ بِإِذْنِ اللّهِ فَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ الله النفس من جهة تعاملهم مع انفسهم: ﴿ فَمِنْهُمْ الله النه سَابِقُ إِلَا الْحَيْرَةِ بِإِذْنِ اللّهِ ﴾.

٣. بين القرآن الكريـــم حكم العلاقة مع الكفار وكيفية التعامـل معهم، كما بين الله تعالى مصير الكافريــن النهائي وماذا سجل لهم وذلك، ثم جعل القران الكريم النار مثوى الكافرين النهائي وذلك من خلال الكرية الكريمة: ﴿ وَجَعَلْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَنْفِرِينَ

مصيرًا في اما كيف تعامل معهم فقد بدأ القران الكريم بوصفهم للمؤمنين كي يعرفوهم ويحددوهم في المجتمع، وفي المرحلة الاخرى بين القران كيفية التعامل معهم واعطاء التوجيهات والارشادات للمؤمنين ثم التصدي لهم وجهادهم.

كان تعامــل القرآن مع اتباع الديانات السياوية تعاملا قائها على التدرج، فبدأ ببيان صفاتهم وتوضيح عقائدهم والاتفاق معهم في بعضها والاختلاف في الاخرى، ثم اصدار الحكم النهائي عليهم.

٥. فيها يخص اتباع الديانات الآخرى فقد حرص القرآن على المشتركات التي تجمعهم مع الدين الاسلامي وهي الايهان بالله واليوم الاخر، اما الديانات التي تنكر هذه الامور فقد عارضها القرآن منذ البداية وابدى بطلان مدعاها.

#### المصادر:

خير ما نبدأ به: القران الكريم.

• ابن منظور، لسان العرب، ج٤.

- ابو بكر الرازي، مختار الصحاح، دار
   الكتاب العربي، بيروت، ١٩٨١.
- ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، ط٢، دار طيبة للنشر والتوزيع، ١٩٩٩ م، ج١.
- البغوي، تفسير القرآن، دار طيبة،
   ج٤.
- البيضاوي، أنــوار التنزيل وأسرار التأويل، تحقيــق محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي- بيروت، ١٤١٨ هـ، ج٣.
- الزمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، ط٣، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٠٧ هـ، ج٢.
- الطباطبائي، الميزان في تفسير القران،
   ج ١٥.
- الطوسي، التبيان الجامع لعلوم المقرآن المقرآن، موقع هدى القرآن الإلكتروني.
- فخر الدين الرازي، التفسير الكبير، ط٣، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٢٠هـ، ج ٣١.



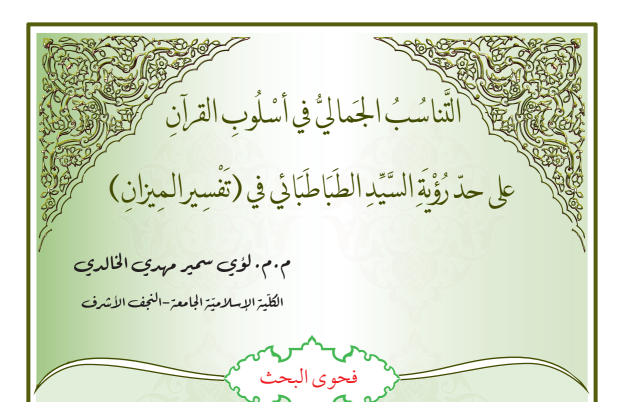
454

• الفيض الكاشاني، تفسير الصافي في تفسير كلام الله الوافي، موقع هدى القران الالكتروني.

- محمد رشید رضا، تفسیر المنار، الهیئة المصریة للکتاب، ج۱.
- محمد بن جرير الطبري، تفسير القرآن،
   دار المعارف، ج٨.
- محمد الطاهر ابن عاشور، التحرير والتنوير، دار سحنون، ج ۲۸.







للتناسب في الدّراسات القُرآنيّة والبلاغيّة شأوٌ لائح، وأفق واضح، وتداول واسع؛ كونّه يغطي روافد متعددة تصب في مفهومه العام من حيثُ ايجاد العَلائق والإنسجام بين مكونات النّص الأدبى.

وقد ربط البلاغيون المتأخرون التناسب بالجمال، ورأوا أنّ البديع هو الذي يسبغ الملاءمة والاتساق على أجزاء النّص الأدبي؛ لأنّه الأقرب إلى مبادئ التّشكيل الجمالي من المعاني والبيان.

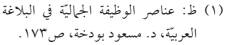
ومن هنا تأتي أهميّة الذي يشتمل على مدخسل تنظيري بعنوان: (مفهوم التّناسب في المظهر (مفهوم التّناسب في المظهر التّناسب في المظهر التّناسب في المظهر الشّكلي)، وثالثها: (التّناسب في المظهر الشّكلي).

#### المقدّمة:

# مدخل تنظيري: (مفهوم التّناسب الجمالي):

يعدُّ التّناسب أداةً منتجةً لانسجام والتحام النّص الأدبي، وهـذا الوعي يتشكل أوّلاً من حضوره كمبدأ لايجاد العكلئق المتسقة والمتلاءمة بين اللفظ والمعنى في التّراث النّقدي والبلاغي.

فالتناسب يشغل مساحة كبيرة من تطبيقات البلاغيين وتحليلاتهم النصية انطلاقاً من مقولتهم المتداولة "لكلِّ مقام مقال"(۱)، لذا نجدُّ الجاحظ (ت٥٥٥ه) يشير إلى فكرة التناسب بمفهومه العام بقوله: ((ينبغي للمتكلم أن يعرف أقدار الحالات فيجعل لكل طبقة من ذلك كلاماً، ولكل حالة من ذلك مقاماً، ولكل حالة من ذلك مقاماً، المعاني، ويقسم أقدار الكلام على أقدار المعاني، ويقسم أقدار المستمعين على أقدار المقامات، وأقدار المستمعين على أقدار تلك الحالات)(۱). فهذا النص فيه وعيُّ تلك الحالات)(۱).



<sup>(</sup>۲) البيان والتّبيين، أبو عثمان عمرو بن بحر الحاحظ، ۱/ ۱۳۸، ۱۳۹.

جاحظي عالٍ بالتناسب المقامي بين بِنية الكلام، وغرضه، والمتلقين له (٣).

وكان الرّماني (ت٣٨٦هـ) قد تناول أكثر من مصطلح فيه دلالـة (التّناسب) عندما أفاض في إبراز مظاهر بلاغة الإعجاز القُرآني<sup>(٤)</sup>.

ونظرية النّظم لعبد القاهر الجرجاني (ت٤٧١هـ) اكتنزت على فَهـم ثاقب، ووعيّ راحج بفكرة التّناسب حينا أدركت أنّ التّناسب يكون بين جزئيات النّص داخلياً من جهة، وبين بنية النّس وبين المقام العام خارجياً من جهة أخرى. إذاً التّناسب بين جزئيات النّص تشترك فيه البلاغة بوصفها -فناً قولياً -مع بقية الفنون الجميلة الأُخرى كالرسم والنّحت والنّقش وغيرها. ووجه التّشابه كما يراه عبد القاهر الجرجاني بين البلاغة وبقية الفنون الأُخرى هو التّناسق والالتئام وخدمة كلّ التّاسك والتّناسق والالتئام وخدمة كلّ

(٣) ظ: المصدر السّابق.

(٤) ظ: النّكت في إعجاز القُرآن، علي بن عيسى الرّماني، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القُرآن، ص٧٦.



جزئية للأطار العام<sup>(ه)</sup>.

والنّوع الآخر من التّناسب عند عبد القاهر الجرجاني هو التّطابق والتلاحم بين البِنية اللسانيّة والمقام بها يتضمنه وما ينطوي عليه من ظروف المتكلم ومقاصده، وحال المخاطب وماشاكل ذلك (1).

وعُد التناسب بين الكلام والمقام معياراً جمالياً متميزاً عند البلاغيين المتأخرين حين ربطوا حُسْن الكلام وقبحه بمدى إجراءه على مقتضى الحال وفي هذا قال السّكاكي (ت٢٦٦هـ): ((إنّ مدار حُسْن الكلام وقبحه على انطباق تركيبه على مقتضى الحال وعلى لا انطباقه)) (۷).

ونظر الباحثون في علوم القُرآن والمفسرون إلى النّص القُرآني بوصفه

نصاً منسجاً متلاحم الأجزاء، مترابط الأعضاء. إذ يتجلى فيه هذا التلاحم والترابط بَدْءاً بالحروف والكلمات، والصيغ والأدوات، مروراً بالمقاطع والفواصل، وانتهاءاً بالآيات والسور (^).

أمّا مُحمّد بن عليّ الجرجاني (ت٢٩هـ) فيرى أنّ البديع هو الذي يحقق التناسب بين أجزاء العمل الأدبي (٩). وهذه إشارة واضحة إلى تخصيص التناسب بالبديع، ولذا يسوغ لنا عَدّها الحدّ الفاصل بين مفهوم (التناسب العام)، ومفهوم (التناسب العام)، ومفهوم (التناسب الخماليّ). وعمّا الخاص –أعني التناسب الجماليّ). وعمّا يعضّد هذه الفكرة أنّ حازم القرطاجني

(٨) ظ: إعجاز القُرآن، أبو بكر الباقلاني، ص٠٠، ٢٠٦، والبرهان في علوم القُرآن، مُحمّد بن بهادر الزركشيّ، ص٠٠، والإتقان في علوم القُرآن، جلال الدّين السّيوطي، ص١٨٤، تفسير الكشّاف عن حقائق غوامض التّنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، الإمام محمُود بن عمر بن محمّد الزّمخشري، ٦/ ٩٥، والميزان في تفسير القُرآن، السّيّد محمّد حسين الطّباطبائي، ٢/ ١٦٢.

(٩) ظ: الإشارات والتنبيهات في علم البلاغة، مُحمَّد بن على الجرجاني، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٥) ظ: عناصر الوظيفة الجماليّة في البلاغة العربيّة، ص١٨١، وكتاب دلائل الإعجاز، عبد القاهر الجرجاني، ص٨٧.

<sup>(</sup>٦) ظ: عناصر الوظيفة الجماليّة في البلاغة العربيّة، ص١٨٢.

<sup>(</sup>٧) مفتاح العلوم، يوسف بن محُمّد بن علّي السّكاكيّ، ص١٧٥.

(ت٦٨٤هـ) قد تكلّم عن التّناسب في فنون البديع بشكل أوسع وأشمل(١٠٠). فضلاً عن ذلك ذكر أحد الباحثين المحدثين أنّ ((البديع أقرب إلى مبادئ التّشكيل الجماليّ الخالص من قسيميه-يعنى المعاني والبيان، ما دام الجمال قد ارتبط عند أكثر الفلاسفة والمفكرين بالتناسب والتناسق بين أجزاء العمل الفني))(۱۱).

إذاً وفقاً لما تقدّم نستطيع أن نعرّف التّناسب الجماليّ بأنّه «نوع من أنواع التّناسب يتخذ من فنون البديع موضوعاً ليجري عليه تطبيقاته في مظاهره المختلفة كالمظهر الصّوق، والدّلالي، والشّكلي، قصداً لإبراز العَلائق المتنوعة، وكشف النَّكاة المكتنزة وصــولاً الى استجلاء الدّلالة المنشودة».

(١٠) ظ: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، صنعه أبو الحسن حازم القرطاجني، ص٥٥.

(١١) عناصر الوظيفة الجماليّة في البلاغة العربيّة، ص١٢١، وظ: التّفكر الأسلوبي (رؤية معاصرة في التراث النّقدي والبلاغي في ضوء علم الأُسلوب الحديث)، د. سامي مُحمّد عبابنة، ص ۲۷۷، ۷۷۲.

وسنتعقب ألوان التناسب الجمالي في أروقة تفسير (الميزان)، ونرى ما استحرثه الطّباطبائي في الفنون البديعية من خِلال المباحث الآتية:

### المبحث الأوّل:

## ((التّناسب في المظهر الصّوتي)):

يتجلى هذا التناسب بالبنية الصوتية للنص، فضلاً عن عناصره اللفظية. ومن هنا يرى حازم القرطاجني أنّ السبيل لتحديد هذا النوع من التّناسب يكمن في البلاغة(١٢). وسأعرض في هذا المبحث المظهرين الصّوتيين الآتيين:

أوّلاً: التّكرار: فن بديعيُّ مشبع بالجمال لما يحدثه من ((تناوب الألفاظ وإعادتها في سياق التعبير، بحيثُ يشكل نغماً موسيقياً))(١٣)، نجدُّ أثره في استجابة المتلقيّ وتحقق الإبلاغ من خِلال النّفاذ إلى تعيين دلالاته المقصودة (١٤).

<sup>(</sup>١٢) ظ: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص٢٢٦، والتّفكير الأُسلوبي، ص٢٨١،

<sup>(</sup>١٣) جرس الألفاظ ودلالتها في البحث البلاغي والنقدي عند العرب، د. ماهر مهدی هلال، ص ۲۳۹.

<sup>(</sup>١٤) ظ: المباحث البلاغيّة بين الطّباطبائي

دعاءٍ))<sup>(۱۲)</sup>.

يرجع الطباطبائي المناسبة في تكرار اسم (الرب) في الخطاب الإبراهيمي إلى الواسطة المباشرة بين العبد وبين الله تعالى المتمثلة بـ(الربوبية). زيادة على ذلك نستشف من ظلال المعنى التكراري التلذذ الروحي، والقرب التفسي لإبراهيم للله من الحضرة الآلهية بوصفه خليل الله!.

الطّباطبائي الضّوء عليه سنحاول استكشافها، وسبر أغوارها، والوصول إلى عمق دلالاتها بحسب سياقاتها النّصيّة التي جاءت فيها.

وللتكرار أنهاط مختلفة سلط

فللاسمُ نصيبُ كبير من أنهاط التكرار التي أشهار إليها الطباطبائي في تناوله لسورة إبراهيم الله وهذا ما ذكره في تفسيره لجملة من آيات السّورة المباركة نُبيَّن جُزْءاً منها في قوله تعالى: المباركة نُبيَّن جُزْءاً منها في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَلَا الْبَلَدَ الْبَلَدَ الْمَانَا وَالْجَنْبُنِي وَبَيْنَ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ وَإِنْ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ وَإِنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيرًا مِن التّاسِ فَمَن عَصَافِي فَإِنّكُ عَفُورٌ رَبِّ عَصَافِي فَإِنّكُ عَفُورٌ رَبِّ عَصَافِي فَإِنّكُ عَفُورٌ رَبِّ عَصَافِي فَإِنّكُ عَفُورٌ رَبِّ مَن عَصَافِي فَإِنّكُ عَفُورٌ رَبِي إِنْ وَمَنْ عَصَافِي فَإِنّكُ عَفُورٌ رَبِي المُنافِي اللّهُ تعالى، وهو المفتاح لباب كلّ السّبب الموصول بين العبد وبين الله تعالى، وهو المفتاح لباب كلّ وبين الله تعالى، وهو المفتاح لباب كلّ

والسّبزواري، لؤي سمير مهدي الخالدي، (رسالة ماجستير)، ص١٣٧.

(١٦) الميزان، ٦/ ٢٧٣.

<sup>(</sup>١٥) سورة إبراهيم، الآيتان ٣٥، ٣٦، وظ: الآيات الأُخر في السّورة نفسها الآتية: (٤١، ٤٠، ٣٩، ٣٩، ٣٧).

الأرحام))(١٧).

فالمفسر يعزو التّناسب بين الأمــر بالتقوى في الجملة الأوّلي، وتكرار الأمر بالتقوى في الجملة الثّانيّة إلى الاهتمام التّام بأمر الأرحام، وهذه نكتة قُرآنيّة اجتماعية في غاية الرّوعة والبيان.

وللتناسب الحروفي من حيثُ التّكرار مواضع تناولها الطّباطبائي في تفسير قوله تعالى: ﴿ لَإِنَّ أُخْرِجُوا لَا يَخْرُجُونَ مَعَهُمَّ وَلَيِن قُوتِلُوا لَا يَضُرُونَهُمَّ وَلَيِن نَصَرُوهُمَّ لِيُوَلِّيُ ٱلْأَدْبِسُ ثُمَّ لَا يُنْصَرُونَ ﴾ [سورة الحشم: ١٢]، إذ قال: ((تكذيب تفصيلي لوعدهم بعد تكذيبه الإجمالي بقوله: ﴿ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴾ [سورة الحشر: ١١]، وقد كرر فيه لام القسم، والمعنى: أقسم لئن أخرج بنو النضير لا يخرج معهم المنافقون، وأقسم لئن قوتلوا لا ينصرونهم))<sup>(۱۸)</sup>.

وهذه نباهةُ ثاقبةُ في إدراك أثـر تكرار (لام القسم) لتكذيب المنافقين دائهًا، زيادةً على عدم إيفائهم بأي وعدٍ

قطعوه لأحدِ.

وهناك صورٌ أُخرى للتكرار اعرضنا عن ذكرها اكتفاءاً بالصور التي فصّلنا القول فيها آنفاً، نورد منها على سبيل المثال تكرار آية قرآنيّة مباركة في سورة واحدة كما هو الحال في سورتي (الرحمن) و(المرسلات) وغير ذلك..

ثاني\_\_\_اً: الفاصلة القُرآنيّ\_ة: هي خصيصةُ تعبيريـــة قرآنيّة جماليّة لها قابلية توليفيّة في مناسبـة الشّكل للمضمون؛ كونها تُرْبَط بالمعنى الكلي الذي يسبقها في الآية. زيادةً على ترنيمها الموسيقي المنتظم (١٩). وعرّفها الزّركشي (ت٧٤٩هـ) بقوله: ((هـي كلمة آخر الآية كقافية الشّعر وقرينة السّجع))(٢٠). لذا فإنّنا سننّقب في مكنونات تفسير (الميزان) عن الفواصل القُرآنيّة لنتوّصل إلى حقيقة جمالها وسرِّ افتانها.

أش\_\_\_ار السّيد الطّباطبائي إلى رعاية الفواصل القُرآنيّة في أثناء تفسره لآيتين



<sup>(</sup>١٧) المصدر السّابق، ٤/ ١٤٢.

<sup>(</sup>۱۸) الميزان، ۱۹/ ۲۲۰.

<sup>(</sup>١٩) ظ: جماليات المفردة القُرآنيّة في كتب الإعجاز والتّفسير، د. أحمد ياسوف،

<sup>(</sup>٢٠) البرهان في علوم القُرآن، ص٥٣.

كريمتين تتعلق بسرد قصـــة نبي الله آدم الله كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَا الله عَمْوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ وَأَنَكَ لَا تَظْمَؤُا فَهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ وَأَنَكَ لَا تَظْمَؤُا فَهَا وَلَا تَعْرَىٰ ﴿ وَأَنَكَ لَا تَظْمَؤُا فَهَا وَلَا تَضْمَىٰ ﴾ [سورة طه: ١١٨- فيها ولا تقل و النشر المرتب الأمور الأربعة على نحو اللف و النشر المرتب لرعاية الفواصل والأصـل في الترتيب أن لا تجوع فيها ولا تظمأ ولا تعرى ولا تضحى))(٢١).

إذاً ترتيب الأمور الأربعة على نحو اللف والنشر في الآيتين أعلاها جعلها السيّد الطّباطبائي رعاية لتناسب الفواصل القُرآنيّة، وهذا استشعار واضح بقيمتها الجهاليّة، وأهميتها في ايصال المعنى المطلوب إلى المتلقّى.

وفي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيابَهُمْ ﴿ وَفَي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيابَهُمْ ﴿ وَهُمُ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴿ [سورة الغاشية: ٢٥ -٢٦]، ذكر السيد الطباطبائي أنّ ((الرجوع و"إلينا" خبر"إن"وإنّها قُدم للتأكيد ولرعاية الفواصل دون الحصر..))(٢٠٠).

فأبرزُ النكاة في توجيه السّيد الطّباطبائي لتقديم خبر «إنّ» (إلينا) على اسمها (إِيَاجُمْ) هو لرعاية الإنسجام والتّناسب بين الفواصل القُرآنيّة.

أمًّا في تفسير قوله تعالى من سورة الكافرون: ﴿ لاَ أَعَبُدُ مَا تَعَبُدُونَ ﴾ الكافرون: ٢]، فيرى الطبّاطبائي أنّ ((المراد بها تعبدون الأصنام التي كانوا يعبدون المعبدون مفعول "تعبدون" ضمير راجع إلى الموصول محذوف لدلالة الكلام عليه و لرعاية الفواصل)(٢٣).

وهنا يرجع السّيّد الطّباطبائي العلة في حذف المفعول به للفعل «يعبدون» إلى تشريك دلالة الكلام عليه، ورعاية التّعالق والاتساق بين الفواصل القرّآنيّة. إذاً الفاصلة القُرآنيّة تسهم إسهاماً مباشراً في استكشاف الدّلالة المقصودة.

وهذه الشّواهد القُرآنيّــة التّفسيرية التي اخترناها توّضح أبرز ما بحثه السّيّد الطّباطبائي في موضوع الفاصلة القُرآنيّة.

(۲۳) الميزان، ۲۰/ ۲۳۲.

<sup>(</sup>۲۱) الميزان، ۱۶/ ۲۲۱.

<sup>(</sup>۲۲) المصدر السّابق، ۲۰/ ۳۱۱.

# المبحث الثّاني: ((التّناسب في المظهر الدّلالي):

يمثل التّناسب في المظهر الدّلالي وجهاً ناصعاً من أوجه التّناسب الجماليّ؛ إذ إنّه يقوم على إيجاد التّناغم والتواءم بين المعاني الجزئيّة ((فتتقارب ويُزال ما بينها من مباينة وتباعد، فتظهر منسجمة متساوقة))(٢٤) مع المعنى الكلى للنص الإبداعي. وهذا المفهوم هو ما اعتنى به النَّقاد اعتناءًا واضحاً في التَّراث النَّقدي والبلاغي(٢٥).

أمَّا القُرآن الكريم فهو رائد في خلق التّناسب بين المعاني الجزئيّة والمعنى الكلي لكل تعبير من تعبيراته المدهشة حتى أنَّ الناظر فيه يجده قد سُبك سبكاً مُحكماً، وأُفرغ إفراغاً متقناً، لا نقصان فيه من مبنى، وزيادةً على معنى.

وفي ضوء ما تقدّم سنحاور فني من فنون البديع وهما (المقابلة، والتّرديد) وردا في مواضع مختلفة من تفسير الميزان. أَوَّلاً: المقابلة: هي إحدى الحِلْي

البديعيّة ذات الوسيلة الفنيّة التي تشكّل أوضح مظاهر التّناسب الدلالي في القُرآن الكريم (٢٦). وقد عرّفها السّكاكي بقوله: ((هي أن تجمع بين شيئين متوافقين أو أكثر وبين ضديهما)) (٢٧). وسنستوضح في دائرة هذا الموضوع جهد الطّباطبائي من خلال تفسيره في تحليل الآيات القُرآنيّة.

ففى سياق محاججة الله سبحانه وتعالى للمشركين استفهم عليهم بالذي يكون أولى بالهداية من غيره، إذ قال تعالى: ﴿ أَفْهَن يَهْدِي إِلَى ٱلْحَقِّ أَحَقُّ أَن يُنَّبَعَ أَمَّن لَّا يَهِدِّىٓ إِلَّا أَن يُهْدَىٰ فَمَا لَكُو كَيْفَ تَحَكُّمُونَ ﴾ [سورة يونس: ٣٥]، صرّح الطّباطبائي في تفسير الآية المباركة بأنّ ((الكلام قد قوبل فيه قوله: "يهدى إلى الحق" بقوله: "من لا يهدي" مع أن الهداية إلى الحق يقابلها عدم الهداية إلى الحق،

<sup>(</sup>٢٤) التّفكر الأسلوب، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٢٥) ظ: المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢٦) ظ: التّناسب البياني في القُرآن «دراسة في النَّظم المعنوي والـصّـوتي»، أحمـد أبو زيد، ص١٢٩، والمباحث البلاغية بين الطّباطبائي والسّبزواري (رسالة ماجستىر)، ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٢٧) مفتاح العلوم، ص٤٢٤.

وعدم الاهتداء إلى الحق يقابله الاهتداء إلى الحق فلازم هذه المقابلة الملازمة بين الاهتداء بالغير وعدم الهداية إلى الحق و وكذا الملازمة بين الهداية إلى الحق و الاهتداء بالذات فالذي يهدي إلى الحق يجب أن يكون مهتديا بنفسه لا بهداية غيره والذي يهتدي بغيره ليس يهدي إلى الحق أبدا)) (٢٨).

وهنا بين الطباطبائي حقيقة المقابلة من خِلال توظيفه لآلياته المنطقية المتمثلة بالملازمة. زيادةً على حصره الأثر المباشر للهداية بالنابعة من الذات، وكلُّ هذا المعنى مستوحى من بِنية المقابلة القائم على التّضاد.

ومن لطيف إشاراته ما جاء في تحليله لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أَنْزِلَتَ سُورَةٌ فَعِنْهُم لَقُولُهُ تَعَلَيْهُ مَن يَقُولُ أَيْكُم زَادَتُهُ هَلَاهِ إِيمَناً فَأَمّا أَنْزِلَتَ سُورَةٌ فَعِناً فَأَمّا أَلَذِينَ ءَامَنُواْ فَزَادَتُهُم إِيمَناً وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ وَلَمَا اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرضُ فَزَادَتُهُمْ رِجْسِهِمْ وَمَاثُواْ وَهُمْ فَزَادَتُهُمْ رِجْسِهِمْ وَمَاثُواْ وَهُمْ كَنَادَتُهُمْ رِجْسَهِمْ وَمَاثُواْ وَهُمْ كَنَادَتُهُمْ رِجْسِهِمْ وَمَاثُواْ وَهُمْ كَنَادَتُهُمْ رِجْسَهِمْ وَمَاثُواْ وَهُمْ كَنَادَتُهُمْ وَمَاثُواْ وَهُمْ كَنَادَتُهُمْ وَمَاثُواْ وَهُمْ اللهِ وَلَا اللهُ الواقعة بين [١٢٥]، إذ قال: ((والمقابلة الواقعة بين

(۲۸) الميزان، ۱۰/ ٥٥.

"الذين آمنوا" و"الذين في قلوبهم مرض" يفيد أن هـؤلاء ليس في قلوبهم إيهان صحيح وإنّا هو الشك أو الجحد و كيف كان فهو الكفر و لذلك قال "و ماتوا و هم كافرون"))(٢٩).

فالمقابلة -هنا -أصبحت إحدى آليات المفسر المنتجة التي ترشده في الوصول إلى الدّلالة المقصودة!.

ومن بديع التفاتاته ما كشف عنه في موضوع المؤاخذة في تفسيره لقوله تعالى:
﴿ لَّا يُوَاخِذُكُم اللّهَ بِاللّغَوِ فِي أَيْمَنِكُم وَلَكِن يُوَاخِذُكُم مِاكَسَبَتْ قُلُوبُكُم وَاللّهُ عَفُورً حَلِيم ﴾ يُوَاخِذُكُم مِاكَسَبَتْ قُلُوبُكُم وَاللّه عَفُورً حَلِيم ﴾ [سورة البقرة: ٢٢٥]، إذ قال: ((أن المقابلة في الآية بين عدم المؤاخذة على لغو اليمين وبين المؤاخذة على ما كسبته القلوب و خاصة من حيث اليمين تدل على أن المراد بلغو اليمين ما لا يؤثر في قصد الحالف)) (٣٠٠).

فالمؤاخذة بقرينة المقابلة تدل على أنّ المقصود بلغو اليمين ما لا يــــؤدي إلى انهدام قصد الحالف. وهذا ما تتيحه

<sup>(</sup>٢٩) المصدر السّابق، ٩/ ٤٢٥.

<sup>(</sup>۳۰) الميزان، ۲/ ۲۲۷.

منهجة البحث في إيراد شواهد موضوع المقابلة وإلَّا هناك الكثير منها في تفسير الميزان.

ثانياً: الترديد: يتسنم فن الترديد في البديع مكانـة متعالية مـن حيث بنيته القائمة على التّعالق والإعادة بين الألفاظ والمعاني. وهو عند البلاغيين ((أن يعلّق المتكلم اللفظـة بمعنى من المعاني ثمّ يرددها بعيينهـــا ويعلّقها بمعنى آخر فيحسن الرّصف ويعجب التّأليف))<sup>(۳۱)</sup>.

وسنسلط ضوءًا كاشفاً على معاينة فن الترديد في تفسير الميزان الستبيان آليات الطباطبائي المعرفية التي وظفها في التّحليل النّصي للآيات القُرآنيّة بغية الوصول إلى الدّلالة..

أما الطّباطبائي اللثام عن فن التّرديد

(٣١) البديع والتّوازي، د. عبد الواحد حسن الشّيخ، ص٥٢، وظ: الطّراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، یحیی بن حمزة العلوی، ۳/ ۸۲، وجوهر الكنز «تلخيص كنز البراعة في أدوات ذوى البراعة»، أحمد بن إسهاعيل بن الأثير الحلبي، ص٢٦٠.

في سياق الآيات القُرآنيّة المباركة التي أمر الله جما نبيه الخاتم مُحمَّد عَلَيْ أَن يخير أزواجه بين الحياة الدّنيا وزينتها، وبين الله عز ذكره ورسوله والدّار الآخرة كما ورد ذلك في تفسير قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّيُّ قُل لِّلأَزْوَلِيكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْك ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَنَعَالَيْنَ أُمَيِّعُكُنَّ وَأُسَرِّمَكُنَّ سَرَلَهَا جَمِيلًا ۞ وَإِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ, وَٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ فَإِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [سورة الأحزاب: ٢٨ - ٢٩]، إذ قال)): وقد ردد أمرهن بين أن يردن الحياة الدنيا وزينتها، وبين أن يــــردن الله ورسوله والدار الآخرة، وهذا الترديد يدل أوّلاً: أنّ الجمع بين سعـة العيش وصفائها بالتمتع من الحياة وزينتها، وزوجيـــة النبي الله والعيشــة في بيته مما لا يجتمعان. وثانياً: أنَّ كلاً من طرفي التّرديد مقيد بها يقابل الآخر، والمراد بإرادة الحياة الدنيا وزينتها جعلها هي الأصل سواء أريدت الآخرة أو لم يرد، والمراد بإرادة الحياة الآخرة جعلها هي الأصل في تعلّق القلب ما سواء توسعت

معها الحياة الدنيا ونيلت الزينة وصفاء العيش أو لم يكن شيء من ذلك)(٣٢).

فالمفسر يتوّص ل بآلياته المعرفية المتاحه إلى أنّ الجمع بين سعة العيش وزخارف الحياة الدّنيا من جهة، وزوجية النبي من جهة أخرى لا يتحققان. علاوة على ذلك أنّ طرفا الترّديد مقيدا كلّ واحدٍ منها بها يقاب ل الآخر، وهذا يعني أنّ التي تظفر بمتاع الحياة ومباهجها من زوجات النبي للا والدّار الآخرة.

وبالمجمل لكل ميولٍ إلى طرف من طرفي الترديد يؤدي إلى نتيجةٍ تتناسب معه؛ إنّ كان الحياة الدنيا وزينتها فهي وحسب، وإنّ كان إرادة الله ورسوله والدّار الآخرة فهو الفوز العظيم والنّعيم المقيم وفوق كل ذلك رضوان من الله أكر!.

وفي قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ خُذُواْ حِذْرَكُمْ فَانْفِرُواْ ثُبَاتٍ أَوِ انْفِرُواْ جُمِيعًا ﴾ [سورة النساء: ٧١]، منفرُواْ جَمِيعًا ﴾ [سورة النساء: ٧١]، (٣١) الميزان، ١٦/ ٣١٢.

قال الطباطبائي: )) إنّ التهيؤ والإعداد يختلف باختلاف عدة العدو وقوته فالترديد في قوله: "أو انفروا"، ليس تخييرا في كيفية الخروج وإنّها الترديد بحسب تردد العدو من حيثُ العدة والقوة أي إذا كان عددهم قليلا فثبة، وإنّ كان كثراً فجميعاً)) (٣٣).

فهنا الطباطبائي يُفيد من فن الترديد في منافرة العدو بها يتناسب مع عدته وقوته، وهذه نكتة قرآنية عسكرية لها وقعها في تحقيق النصر على الأعداء في الحروب.

(٣٣) المصدر السّابق، ٤/ ٢٨.

الهدد المادي والثلاثون - غريف (١٠١٧م – ٢٤١٩هـ)

777

تصبروا فلا الصبر يرفع عنكم العذاب أو يخففه ولا الجزع وترك الصبر ينفع لكم شيئاً)) (٣٤).

فالتناسب المستفاد من فن الترديد في تفسير الآية الكريمة أعلاه يجعل المتلقي على قناعة تامة بها ينتظر الذين خرجوا عن جادة الشريعة وهو العذاب الذي لامناص له منهم. وممّا عضد فَهْم الطّباطبائي استفادته من القرينة اللفظية المتمثلة بـ(سواءعليكم) من حيثُ الصّبر وعدمه..

# المبحث الثّالث: التّناسب في المظهر الشّكلي:

ينبي هذا المظهر من التناسب بتشكّل معطيات النّص اللفظيّة والمعنويّة على أساس من مشاكلة الألفاظ للمعاني، وتؤدي هذه المناسبة الشّكليّة إلى الدّقة في التّعبير (٥٦)؛ إذ إنّ ((لكلّ نوع من المعنى نوعاً من اللفظ هو به أخص وأولى))(٢٦).

(٣٤) الميزان، ١٩/ ١١.

(٣٥) ظ: التّفكير الأسلوبي، ص٢٨٧.

(٣٦) الرّسالة الشافيّة، عبد القاهر الجرجاني، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القُرآن، ص١١٧.

ويرى أحد الباحثين المعاصرين أن الباقلاني (ت٤٠٣هـ) قد ((جعل التناسب الشّكلي واحداً من أهم دلائله على إعجاز القُرآن الكريم))(٢٧)، وفي هذا المعنى وصف الباقلاني نظم القُرآن بأنّه ((لا يتفاوت في شيء، ولا يتباين في أمر، ولايختل في حالٍ بل له المثل الأعلى والفضل الأسنى))(٢٨).

ومن خِلال المفهوم المتقدّم لهذا النوع من التناسب سنبحث في اثنين من فنون البديع استعرضها السّيد الطّباطبائي في تفسيره، وهما (التّرتيب، والتّقسيم).

<sup>(</sup>٣٧) المصدر السّابق، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٣٨) إعجاز القُر آن، ص٢٠٠.

<sup>(</sup>٣٩) ظ: بديع التّرتيب في الـقُرآن الكريم «دراسة دلالية جماليّة»، م. د. خالد كاظم حميدي(بحث)، ص٣٢٦.

أوصاف الموصوف على ترتيبها في الخِلْقة الطبيعيّة، ولا يُدْخِلُ فيها وصفاً زائداً))(١٠٠).

أمَّا السّيّد الطّباطبائي فذكر (الترّبيب) عندما تعرض إلى قضية الإعجاز القُرآني من حيثُ التّحدي ببلاغته. وقد اتخذ من فحوى كلام الشّيخ عبد القاهر الجرجاني في اللفظ والمعنى سنداً إذ قال: ((أما اللفظ فأن يكون الترتيب الذي بين أجزاء اللفظ بحسب الوضع مطابقا للترتيب الذي بين أجزاء اللفظ بين أجزاء اللفظ بين أجزاء المغنى المعبر عنه باللفظ بحسب الطبع فيطابق الوضع))(١٤).

وفي بيان مايتميز به المؤمنون بحقيقة الإيان ووصفهم بصفات متعددة ومختارة حتى يبلغ الإيان كاله عندهم أشار الطباطبائي إلى مراعاة الترتيب بحسب الطبع في تناسق هذه الصفات ومجيئها الواحدة بعد الأُخرى كما في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ

ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ، زَادَتْهُمْ إِيمَننًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ آلَ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمُ يُنفِقُونَ ﴾ [سورة الأنفال: ٢ -٣]، إذ قال: ((وهاتيك الصفات الخمس هي: وجل القلب عند ذكر الله، وزيادةً الإيمان عند استماع آيات الله، والتوكل، وإقامة الصلاة، والإنفاق مما رزقهم الله، ومعلوم أنّ الصفات الثلاث الأُول من أعمال القلوب، والأخيرتان من أعمال الجوارح. وقد روعي في ذكرها الترتيب الذي بينها بحسب الطبع، فإنّ نور الإيمان إنَّما يشرق على القلب تدريجا، فلا يـزال يشتد و يضاعف حتى يتم ويكمل بحقيقته، فأوّلُ ما يشرق يتأثر القلب بالوجل والخشية إذا تذكر بالله عند ذكره... ثم لا يزال ينبسط الإيمان ويتعرّق وينمو ويتفرع بالسير في الآيات الدالة عليه تعالى، والهادية إلى المعارف الحقة، فكلما تأمّل المؤمن في شيءٍ منها زادته إيهانا، فيقوى الإيهان ويشتد حتى يستقر في مرحلة اليقين..)) (٢١).

<sup>(</sup>٤٠) الإتقان في علوم القُرآن، ص١٧٥٤.

<sup>(</sup>٤١) الميزان، ١/ ٧٤، وظ: كتاب دلائل الإعجاز، ص٦٤.

<sup>(</sup>٤٢) الميزان، ٩/ ١١.

العدد الماديد والثالثون – خريف (٢٠١٧م – ٢٩١هـ) الصاديد والثالثون – خريف (٢٠١٧م – ٢٩١هـ)

جعل الطباطبائي من صفات المؤمنين في الآيتين أعلاه مدخلاً طبعياً وُفقه رتبت هذه الصفات؛ إذ إنّ كلّ واحدة منها تحقق غايةً منشودة ومن ثمّ تربط المتلقيّ بمتابعة نتيجة الصفة الأخرى وهكذا نصل إلى التّكامل الصفاتي للمؤمنين بين أعال القلوب من جهة، وبين أعال الجوارح من جهة أخرى. فضلاً عن ذلك خَلق الاسترسال والتّشويق لدى المتلقيّ من خلال التّناسب الجالي الذي أوجده فن الترتيب البديعي.

وفي الإشارة إلى الأنبياء أصحاب السّرائع وأُولي العزم وهم (نبي الله نوح الله وموسى الله وموسى الله وميسى الله وميسى الله وميسى الله وميسى الله وميسى الله ومحمّد الله بحسب القدم الزمني لكل واحدٍ منهم قال السّيّد الطّباطبائي في تفسيره للآية المباركة: الطّباطبائي في تفسيره للآية المباركة: وألدّى أوْحَيْنَا إليّك وما وصّينا بِهِ وَوُحًا وألدّى أَوْحَيْنَا إليّك وما وصّينا بِهِ إِبْرَهِم وَمُوسَى وَعِيسَى الله الله والله والله

الذكر على وفق ترتيب زمنهم فنوح ثم إبراهيم ثم موسى ثم عيسى، وإِنَّمَا قدم ذكر النبي على للتشريف و التفضيل كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنِّيسِّينَ فِي قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنِّيسِّينَ مِينَعَهُمُ وَمِنكَ وَمِن نُوْجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ مِيثَنَقَهُمُ وَمِنكَ وَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ ﴾ [سورة الأحزاب: ٧]، وإنَّمَا قدم نوحاً وبدأ به للدلالة على قدم وإنَّما قدم نوحاً وبدأ به للدلالة على قدم هذه الشّريعة وطول عهدها)) (٣٤).

وفي قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَكْمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُكِينِ وَٱلْعَكْمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُوَلِّينَ عَلَيْهَا وَالْمُوَلِّينَ فَلُوجُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْمَعْنِينِ فَرِيضَةً وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةً مِن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةً مِن اللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴾ مِن اللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴾ [سورة التوبة: ٦٠] أرجع الطباطبائي سبب تغيير السياق لاصناف سبب تغيير السياق لاصناف موارد صرف الصّدقات المتمثلة بـ(في موارد صرف العمدقات المتمثلة بـ(في الرقاب والغارقين، وفي سبيل الله، وابن

(٤٣) الميزان، ١٨/ ٢٨.

السبيل) عن الموارد الأربعة الأُول إلى (أن الترتيب لبيان الأحق فالأحق من الأصناف، فأحق الأصناف بها الفقراء ثم المساكين وهكذا على الترتيب، ولكون الأربعة الأخيرة بحسب ترتيب الأحقية واقعــة في المراتب الأربع الأخيرة وضع كل في موضعه الخاص... والحق أن دلالة الترتيب بها فيه من التقديم و التأخير على أهمية الملاك وقوة المصلحـة في أجزاء الترتيب لا ريب المصلحـة في أجزاء الترتيب لا ريب فهه))(33)

إذاً الاختلاف في سياق الأصناف الأربعة الأخيرة يعود إلى الدّلالة المتوخاة من فن التّرتيب البديعي والقائمة على أهمية الملاك وقوة المصلحة المتحققة في أجزاء التّرتيب.

ثانياً: التقسيم: لونُ بلاغيُّ مميز، وفن بديع يُوحي بالجهال لما بين إجماله وتفصيله من تعالق وتناسب يحثُ المتلقيّ على مجاراة نسقه عبوراً إلى ضفة دلالته المقصودة لذا عرّف بأنّه ((ذِكرُ متَعَدّد،

ثمَّ إضافة ما لكلِّ إليه على التّعيين) (٥٤). وسنتفحص تحليـــل الطّباطبائي النّصي للآيات القُرآنيّة المباركة؛ لنتعرف على كيفية توظيفه لهذا الفن البديعي في التّفسير.

وفي تصوير حال الممقوتين المعذبين وهم الكافرون بالتوحيد وضّح الطّباطبائي أثر في التقسيم في توجيه معنى قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ رَبّناً أَمَّتْنا اللّبَيْنِ مَعنى قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ رَبّناً أَمَّتْنا اللّبَيْنِ اللّمَاتَةِ اللّهُ وَبِنا فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِن سَبِيلٍ ﴾ [سورة غافر: ١١]، خُرُوجٍ مِن سَبِيلٍ ﴾ [سورة غافر: ١١]، القبر دليل على أنّ التقسيم ملحوظ و المراد التّعدد الشّخصي لا النّوعي)) (٢١).

ينطلق الطّباطبائي في توجيه المعنى المقصود للآية الكريمة بلحاظ حضور فن التّقسيم في الوصول إلى دلالة التّعدد الشّخصي -من حيثُ المؤمن أو الكافر على حدٍ سواء -لا دلالة التّعدد النوعي.

<sup>(</sup>٤٤) المصدر السّابق، ٩/ ٣٢٣، ٣٢٢.

<sup>(</sup>٥٥) التّلخيص في علوم البلاغة، مُحمَّد بن عبد الرّحمان القزويني، ص٣٦٤، وظ: مفتاح العلوم، ص٢٤٥، والإتقان في علوم القُرآن، ص١٧٥٠.

<sup>(</sup>٤٦) الميزان، ١٧/ ٣١٥.

وفي ذكر حال المؤمنين وما يجازون بحــال المؤمنين بالغيب لتهام التقسيم مقام الإنذار والوعيد))(٧٤).

للكشف والبيان عن أُسلوب التّرغيـب للمؤمنين بإزاء بيان أُسلوب التّرهيب للكافرين، وهـــــذه إحــدى آلياته التَّفسيريَّة في استجلاء الدَّلالة القُرآنيَّة. أمَّا قوله تعالى: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [سورة الدهر: ٣] فقد جاء في تفسيره ((وقوله: "إما شاكرا و إما كفورا" حالان من ضمر "هديناه" لا من "السبيل" كم قاله بعضهم، و"إما" يفيد التقسيم والتنويع

به على إيهانهم بمقابلته بحال الكافرين وما ينتظرهم من العذاب الآليم صرّح الطّباطبائي بفن التّقسيم كما في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغْشُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌكِبيرٌ ﴾ [سورة الملك: ١٢]، إذ قال: ((لما ذكر حال الكفار وما يجازون به على كفرهم قابله وذكر من وصفهم الخشية؛ لأن المقام

لج\_اً الطّباطبائي إلى فن التّقسيم

(٤٧) المصدر السّابق، ١٩/ ٣٧٠.

أي إنا هديناه السبيل حال كونه منقسما إلى الشاكر والكفور أي أنّه مهدى سواء كان كذا أو كذلك))(١٤٨).

توصل الطباطبائي من خِلال إعماله آليته النّحوية المتمثلة بالأداة (إمَّا) إلى فن التّقسيم. فضلاً عن التّنويع، أي إنّ الإنسان إمَّا مهديُّ فيكون شاكراً، وإمَّا ضالُ فيكون كفوراً!.

#### الخاتمة والتوصيات:

انكشفت للباحث من خلال دراسته لهذا الموضوع عدة نتائج لعل أهمها هي:

١. لم يحظى التّناسب الجماليّ بما يستحق من الدّراسة والبحث عند البلاغيين والنّقاد القدماء إلاّ ببعض الإشارات الواردة لدى حازم القرطاجني ومُحْمَّد بن عليّ الجرجاني. أمَّا المحدثون فكانوا أكثر اعتناءًا واهتهاماً بهذا الموضوع تنظيراً، واقل من ذلك تطبيقاً لذا قدّمنا مفهوماً واضحاً عنه ومحدداً. فضلاً عن اجرائه على نصوص تفسير الميزان للسيّد مُحمَّد

(٤٨) الميزان، ٢٠/ ١٣٣.

277

حسين الطّباطبائي وتحليلها.

٣٠. شكّل المظهر الصّوتي في تفسير الميزان ملمحاً أسلوبياً بارزاً تجلّت معالمه من خلال التكرار، والفاصلة القُرآنيّة اللذين يُعدّان من أبرز مظاهر التناسب الجهاليّ بالبنية الصّوتية من وجهة الإعجاز البلاغيّ القُرآني. زيادةً على ما يحدثانه من ادهاش وانبهار في المتلقيّ نتيجة النّغم الموسيقي الذي يشتملان عليه.

٣. استثمر مؤلف تفسير الميزان بنية فن المقابلة المرتكزة على التّضاد في الوصول إلى الدّلالات القُرآنيّة المقصودة، وهذه الوسيلة مثلت إحدى آليات المفسر المنتجة في تحليله النّصى.

إلى الكا المفسر في فن الترديد على الأداة (أو) كثيراً في الكشف عن المعنى المراد لذا يمكننا عد هذه القضية ظاهرة أسلوبية مائزة في تحليله النّصي للآيات القُر آنية.

٥. كشف السّيّد الطّباطبائي بتحليله

النّصيّ عن البُعد الجهاليّ لفن الترتيب من حيثُ التّناسب بين الألفاظ والمعاني من ناحية، ومحاكاته للجوهر الذي يثير التّأمل والتّدبر في الحياة من ناحية أخرى. زيادة على استنطاقه للكثير من الأنساق المضمرة في سياق هذا الفن البديعي والوصول إلى الدّلالات المكتنزة.

وظف السيد الطباطبائي الأداة (إماً)
 في سياق فن التقسيم لاستشفاف المعنى المراد.

أمًّا التوصيات فالباحث يرى بأن تخصص دراســـة جامعيّة (رسالـة ماجستير) تبحث في موضــوع يوسم بـ(التّناسب الجماليّ في القُرآن الكريم)؛ لحاجة المكتبة البلاغيّة القُرآنيّة المعاصرة. فضلاً عن جدة الموضوع في هذا المجال الخصـ..

#### الملخص:

قد ربط البلاغيون المتأخرون التناسب بالجهال، ورأوا أنّ البديع هو الذي يسبغ الملاءمة والاتساق على أجزاء النّص الأدبي؛ لأنّه الأقرب إلى مبادئ

التّشكيل الجهالي من المعاني والبيان.

ولم يحظى التناسب الجهالي بما يستحق من الدراسة والبحث عند البلاغيين والنقاد القدماء إلا ببعض الإشارات الواردة لدى حازم القرطاجني، ومُحمَّد بن علي الجرجاني. أمَّا المحدثون فكانوا أكثر اعتناءًا واهتهاماً بهذا الموضوع تنظيراً، وأقل من ذلك تطبيقاً. لذا قدّمنا مفهوما واضحاً عنه ومحدداً. فضلاً عن اجرائه على نصوص تفسير الميزان للسيد مُحمَّد حُسين الطّباطبائي وتحليلها.

#### :Abstract

The aesthetic proportion in Al Mizane explication. The latest rhetorician had attached the proportion with aesthetics, and they saw that Albadeea confers the appropriation and consistency on the parts of literary texts, because it is the nearest to the principles

of aesthetic formation from meaning and eloquence. The aesthetic proportion didn't gain its worth of research and

Study by old rhetoricians critics and only instructions given by Al Qurtajy Hezem and Mohammed Abn Ali Jarjany for the modernists, were more interested in this subject, thearticall and less application So, we present a clear and specified concept about it, moreover applying it on Al mizan explication for Seid Mohammed Hussein Al Tabatiba`y texte of explication and analysing them.



### كشَّاف المصادر والمراجع:

خيرُ ما نبدأ به القُرآن الكريم. أوّلاً: الكتب:

- الإتقان في علوم القُرآن، الحافظ أبو الفضل جلال الدّين عبد الرّحمان بن أبي بكر السّيوطي (المتَوفّى سَنة بن أبي بكر السّيوطي (المتَوفّى سَنة القُرآنيّة، (د. ط)، وزارة الشّؤون الإسلاميّة والأوقاف والدّعوة والإرشاد السّعودية (د. ت).
- الإشارات والتّنبيهات في علم البلاغة، ركن الدين محمَّد بن علي بن محمَّد الجرجاني المتوفي بعد سَنَة ٢٧٨هـ، عَلَقَ عليه ووضع حواشيه وفهارسه: إبراهيم شمس الدين، (ط٢)، دار الكتب العلمية، بروت -لبنان، ٢٠١١هـ.
- إعجاز القُرآن، أبو بكر محمَّد بن الطيب الباقلاني (ت٤٠٣هـ)، ت: السّيّد أحمد صقر، دار المعارف، مصر، (د. ت).
- البديع والتّوازي، د. عبد الواحد

حسن الشّيخ، (ط۱)، مكتبة ومطبعة الإشعاع الفنيّة، مصر، 1819هـ - ١٩٩٩م.

- البرهان في علوم القُرآن، مُحمَّد بن جهادر بن عبد الله الزّركشي (ت ٩٤٧هـ)، ت: محمَّد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، بيروت، ١٣٩١هـ.
- البيان والتبيين، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ (ت ١٥٠ ٢٥٥هـ)، تحقيق وشرح: عبد السلام محمَّد هـارون، (ط۷)، مطبعـة المدني المؤسسة السعوديـة بمصر، الناشر: مكتبة الخانجي بالقاهرة، ١٤١٨هـ– ١٩٩٨م.
- التفكير الأُسلوبي "رؤية معاصرة في الترّاث النقدي والبلاغيّ في ضوء علم الأُسلوب الحديث)، د. سامي مُحمَّد عبابنة، (ط٢)، عالم الكتب الحديث للنشر والتّوزيع، أربد،

٠١٠٢م.



• تفسير الكشّاف عن حقائق غوامض التّنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، الإمام محمُود بن عمر بن محمَّد الزّخشري(٤٦٧ –٥٣٨هـ)، رتبه وضبطه وصححه: مُحمَّد عبد السلام شاهين، (ط٥)، دار الكتب العلمية، بيروت –لبنان، ٢٠٠٩م.

التلخيص في علوم البلاغة، جلال الدين مُحمَّد بن عبد الرحمن الخطيب القزويني (ت٣٧هـ)، ضبطه وشرحه: الأديب الكبير الأستاذ عبد الرحمن البرقوقي، (ط١)، دار الفكر العربي، ١٩٠٤م.

• التّناسب البياني في القُرآن «دراسة في النَّظم المعنوي والصّوتي»، أحمد أبو زيد، (د. ط)، مطبعة النّجاح الجديدة، الدّار البيضاء، ١٩٩٢م.

• جرس الألفاظ ودلالتها في البحث البلاغي والنقدي عند العرب، د. ماهر مهدي هلال، دار الحرية للطباعة، دار الرشيد للنشر، ١٩٨٠م.

جماليات المفردة القُرآنية في كتب
 الإعجاز والتّفسير، د. أحمد ياسوف،

(ط۱)، دار المكتبي، سوريا -دمشق، (د. ت).

- جوهر الكنز "تلخيص كنز البراعة في أدوات ذوي البراعة"، نجم الدّين أحمد بن إسهاعيل بن الأثير الحلبي (ت٧٣٧هـ)، ت: د. مُحمَّد زغلول سلام، (د. ط)، منشأة المعارف، الأسكندرية، (د. ت).
- الرّسالة الشّافيّة، عبد القاهر الجرجاني (٤٧١هـ) ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القُرآن، للرماني والخطابي والجرجاني، حققها وعَلق عليها: مُحمَّد خلف الله أحمد، ود. مُحمَّد زغلول سلام، (ط٣)، دار المعارف، مصر –القاهرة، ١٩٧٦م.
- الطّراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، يحيى بن المعرزة العلوي (ت ٧٤٩هـ)، ت: عبد الحميد هنداوي، (ط١)، المكتبة العصرية، صيدا -بيروت، ١٤٢٣هـ- ٢٠٠٢م.
- عناصر الوظيفة الجمالية في البلاغة العربيّة، د. مسعود بودوخة، (ط١)،



عالم الكتب الحديث، إربد -الأردن، 1877هـ - ٢٠١١م.

- مفتاح العلوم، أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر مُحمَّد بن علي السّكّاكي المتوفي سَنَةَ ٢٦٦هـ، ضبطه وكتب هوامشه وَعَلِّقَ عليه: نعيم زرزور، (ط٢)، دار الكتب العلمية، بيروت -لبنان، ١٤٠٧هـ -١٩٨٧م.
- منهاج البلغاء وسراج الأدباء، صنعه أبو الحسن حازم القرطاجني المتوفي بتونس في ٢٤ رمضان ١٨٤هـ، تقديم وتحقيق: مُحمَّد الحبيب ابن الخوجة، (ط٣)، دار الغـــرب الإسلامي، بيروت-لبنان، ١٩٨٦م.
- النَّكت في إعجاز القُرآن، عليُّ بن

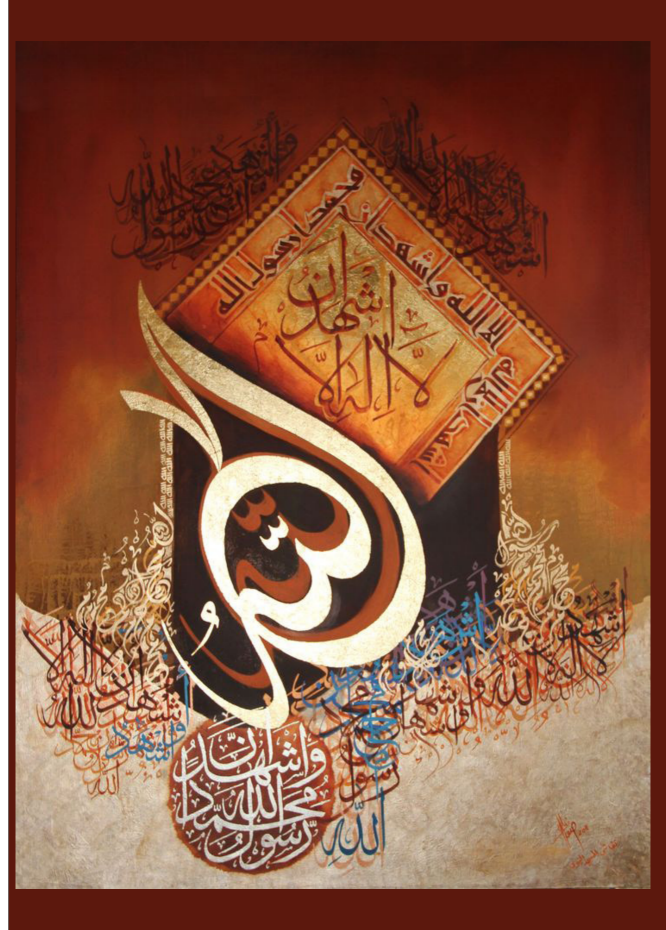
عيسى الرّماني (ت٣٨٦هـ) ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القُرآن، للرماني والخطابي والجرجاني، حققها وعَلِق عليها: مُحمَّد خلف الله أحمد، ود. مُحمَّد زغلول سلام، (ط٣)، دار المعارف، مصر القاهرة، ١٩٧٦م. ثانياً: الرّسائل والأطاريح الجامعيّة:

• المباحثُ البلاغيّــة بين الطّباطبائي والسّبزواري، لـؤي سمير مهدي الخالــدي، (رسالـــة ماجستير)، كليّة الآداب/ جامعــــة الكوفة، ١٤٣٤هـ-٢٠١٣م.

ثالثاً: الدوريات والبحوث:

• بديع الترتيب في القُرآن الكريـــم "دراسة دلاليّة جمالية"، م. د. خالد كاظم حميدي، مجلة اللّغـــة العربيّة وآدابهـــا، كليّة الآداب/ جامعة الكوفة، العـدد الثّامن عشر، مُحرم الحـرام ١٤٣٥هـــتشريـن الثّاني الحـرام ٢٠١٥م.







من المباحث المهمة التي اكد عليها علماء الكلام لانهما متلازمان وانهما من الله -تبارك وتعالى -خاض السيد الباحث فيه بتقسيم البحث على خمسة مباحث هي:

- ١. الأجل لغة واصطلاحاً.
- ٢. اقسام الأجل في القرآن.
- ٣. قاعدة (من لم يقتل لعاش).
  - ٤. الارزاق لغة واصطلاحا.
- ه. هل يعد المال الحرام رزقاً؟.

ثم جاءت الخاتمة لتلخص أهم ما استنتجه الباحث بعدها مسرد بالمصادر التي اعتمدها.

# المدد المادي والثااثون - خريف (٢٠١٧م - ٢٤١٨هـ) و المدد المادي والثااثون - خريف (٢٠١٧م - ٢٤١٨هـ)

#### المقدمة:

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله حق حمده حمداً يليق بكرم المدة المعقود عليها. وجهه وعظيم سلطانه، حمداً يقربنا من وجهد وعظيم سلطانه، حمداً يقربنا من رضوانه، ويجنبنا معاصيه، والصلاة حصول الموت وأوالسلام على خيرة خلقة الرحمة المهداة حصوله هذا من خاتم الأنبياء والمرسلين أبي القاسم محمد بمعنى التمليك، وأصلى الله عليه وآله وصحبه، ومن اتبع يكون من الله تعالى. هداه إلى يوم الدين وبعد.

الآجال والأرزاق، يزيد الله فيها ما يشاء وينقص مايشاء وهما من المباحث المهمة التي اكد عليها علماء الكلام فالاجل هو وقت انتهاء الحياة عن طريق الموت فهو يعد نوعاً من أنواع اللطف الإلهي الذي لولاه لما وسعت الأرض المخلوقات وغير ذلك من الحكم الإلهية فكان هذا لطفاً أوجده الله تعالى في فيه فكان هذا لطفاً أوجده الله تعالى في والوقت هو الحادث، أو تقديره تقدير والوقت هو الحادث، أو تقديره به؛ لأنا الحادث الذي تعلق حدوث غيره به؛ لأنا نجعل طلوع الهلال وقتاً لقدوم زيد فإن نجعل طلوع الهلال وقتاً لقدوم زيد وغير عالم بطلوع الهلال جاز أن يؤقت طلوع الهلال بقدوم

زيد، مثلما أن أجل الديّن وقت حلوله واستحقاقه وأجل الإجارة عند انقضاء المدة المعقود عليها.

وبهذا يكون أجل الموت هو وقت حصول الموت وأجل القتل هو وقت حصوله هذا من جهة، وأما الارزاق بمعنى التمليك، وأصل هذا التمليك يكون من الله تعالى، وهو الرازق للعباد من جهة اخرى.

فالآجال والأرزاق متلازمان بمعنى أنها من الله تعالى ولكن يحدث فيها البداء من التقديم والتاخير وسنبين ذلك في طيات البحث، وتكمن أهمية البحث في ابراز اراء علماء الكلام من الفرق الاسلامية، وقد جاء البحث مقسماً على خسة مباحث على النحو الاتى:

المبحث الاول: الاجـــل لغةً واصطلاحا.

المبحث الثاني: أقسام الاجل في القران رؤية كلامية.

المبحث الثالث: قاعدة (مَن لم يقتل لعاش) في القران رؤية كلامية.

المبحث الرابع: الارزاق لغةً

واصطلاحا.

المبحث الخامس: الحرام في القران وهل يعدُّ رزقاً أم لا؟.

# المبحث الاول: الاجل لغةً واصطلاحا:

فمن ممهدات الموضوع يجدر بنا قبل الشروع في تفاصيل هذا البحث التعريج على المعنى اللغوي والاصطلاحي للأجل وعلى النح الاتى:

فالأجل لغةً: «ملدّة الشيء وغاية الوقت في الموت»(١).

والأجل اصطلاحاً: «يطلق على مدة الحياة كلها، وعلى منتهاها» (٢).

فقد عرف القاضي عبد الجبار الأجل بأنه: «هو الوقت الذي يموت فيه العبد إن لم يقتل فيه، أو لم يفعل ما يستحق به الزيادة في العمر»(٣).

وعرّفه الكراچگي بقوله: «هي

(١) لسان العرب، ابن منظور، مادة أجل: ١/٥٠.

(٢) الكليات، أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفوي، ٥٥.

(٣) المغني، القاضي عبد الجبار: التكليف ١١/ ٣.

الأوقات، فأجل الحياة وقتها وأجل الموت وقته الذي يوجد فيه والآجال في الدين إنّا هو وقت وجوبه (٤).

فيما ذهب القاضي عبد الجبار (ت: ٥١٥ هـ) في تعريف الوقت بقوله: «هو كل حادث يعرف به المخاطب حدوث الغير عنده أو ما يجرى مجرى الحادث»(٥).

يذكر الشيخ الشيرازي أن الأجل بمعنى «المدة المعينة» و « قضاء الأجل» يعني تعيين تلك المدة أو إنهاءها، ولكن كثيرا ما يطلق على الفرصة الأخيرة اسم «الأجل»، فذكر مثالا تقول: جاء أجل الدين، أي أن آخر موعد التسديد الدين قد حل وعلى هذا يكون التعبير عن آخر لحظة من اللحظات عمر الإنسان بالأجل لأنها موعد حلول الموت(٢).

فعلى هذا الاساس يتفق الشيرازي والقاضي عبد الجبار أن الأجمل ما هو إلا وقت إنهاء الحياة وأن من مسؤولية

- (٤) كنز الفوائد: الكراجكي، ٢/ ١٥٥.
- (٥) ينظر: شرح الأصول الخمسة: القاضي عبد الجبار، ٥٢٩
- (٦) ينظر: الامثل: الشيخ ناصر مكارم الشيرازي، ٢٠٨/٤.

م الهدد المادي والثااثون – خريف (٢٠١٧م – ٢٤٢٩هـ) و الهدد المادي والثااثون – خريف (٢٠١٧م – ٢٤٢هـ)

القاتل إنهاء حياة المقتول وهذا أمر متفق عليه عند أغلب متكلمي الفرق الإسلامية(٧).

ويضيف علي الحائري الطهراني أن لكل إنسان أجلين أحدهما الآجال الطبيعيّة والثاني الآجال الاختراميّة أمّا الآجال الطبيعيّة فهي التي لو بقي الشخص على طبيعته ومزاجه ولم تتعرضه العوارض الخارجيّة والآفات المهلكة لانتهت مدّة بقائه إلى أن تتحلَّل رطوبته تنطفيء حرارته الغريزيّتان وأمّا الآجال الاختراميّة فهي الَّتي تحصل بسبب من الأسباب الخارجيّة كالحرق والغرق ولدغ الحشرات وأمثالها(^).

#### المبحث الثاني:

#### أقسام الاجل في القران رؤية كلامية:

ان الاجل على قسمين لم يصرح فيها بأنها لشيء واحد، وإذا لم يكن ذلك في ظاهرها جاز أن يحمل أحدهما على أجل الحياة والآخر على أجل الموت، وقد

(۷) ينظر: شرح الأصول الخمسة: القاضي عبد الجبار، ۲۹، الاقتصاد: الطوسي: ۱۲۹. (۸) ينظر: تفسير مقتنيات الدرر: علي الحائري /٤

أشار اليه قوله تعالى: ﴿ هُو ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ مِن طِينٍ ثُمَّ قَضَى ٓ أَجَلًا وَأَجَلُ مُسمًى عِندَهُ, مِن طِينٍ ثُمَّ تَضَى آجَلًا وَأَجَلُ مُسمًى عِندَهُ, ثُمَّ أَنتُمْ تَمْتُونَ ﴾ [سورة الأنعام: ٢] وسنتناول أهم من قال به المتكلون من الفرق الاسلامية مستندين بذلك الى أهم النصوص القرآنية التي وردت في هذه المسألة وهي على النحو الاتي:

أولا: الاجـــل عند المعتزلة والاشاعرة: يرى القاضي عبد الجبار الأجل بأنه: «هو الوقت الذي يموت فيه العبد إن لم يقتل فيه، أو لم يفعل ما يستحق به الزيادة في العمر»(٩).

بمعنى انتهاء الحياة الدنيوية ومفارقته للحياة وقد قصد القاضي عبد الجبار أن الأجل هو الوقت، بمعنى وقت الموجد (۱۰). كما في قوله تعالى ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ لَا يَسَّتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسَنَقْدِمُونَ سَاعَةً وَلَا يَسَنَقْدِمُونَ سَاعَةً وَلَا يَسَنَقْدِمُونَ الله و (الأعراف: ٣٤]. و «أن من مات حتف أنفه أو قُتِلَ

<sup>(</sup>٩) المغني، القاضي عبد الجبار: التكليف ١١/ ٣.

<sup>(</sup>۱۰) شرح الأصول الخمسة، القاضي عبد الجبار: ۷۸۲، ينظر: مقالات الإسلاميين، أبو الحسن الأشعري: ۱۵۲.

فإنها مات بأجله الذي جعله الله (عز وجل) أجلاً لعمره»(۱۱)، لأنَّ الأجل في قصدهم هو وقت الموت، وهما قد ماتا جميعاً في وقت موتها(۱۲).

فهنا المقصود بالأجل هو الوقت وهذا ما عليه الأشاعرة، فالمقتول يموت بأجله المقدر فالأجل محدود لا يجوز أن يتقدم أو يتأخر؛ لأن ذلك يخالف علم الله وقدره، وهو ما عليه الأشاعرة فعلى هذا الأساس اتفق الأشاعرة على أن الآجال هي: «كل من مات حتف أنفه أو قتل فإنها مات بأجله الذي جعل الله أجلاً لعمره، والله تعالى قادر على إبقائه»(١٣).

وإن أجل الموت هو الوقت الذي تخرج فيه الروح من جسد المخلوق وهذا كلام لا مخالفة فيه فوافقهم المرتضى فذكر ذلك بقوله: «هو الوقت المضروب لنزول أمر، أو لبقاء أمر، نفياً كان أو إثباتاً»(١٤).

ثانيا: الأجل عند الأمامية: يذكر الشيخ ناصر مكارم الشيرازي في تفسير قول في تفسير قول في قطني أَجَلاً وَأَجَلُ مُسمّى ولي قول في قطني أَجَلاً وَأَجَلُ مُسمّى إلى الأجل المسمى و «أجلا» في الآية مختلفتان في المعنى، أما اعتبار الاثنين بمعنى واحد فلا ينسجم مع تكرار كلمة «أجل» خاصة مع ذكر القيد: «مسمى» في الثاني، لذلك أن «أجل» وحدها تعني غير الحتمي من العمر والوقت والمدة، و «الأجل المسمى» هو «الموت الطبيعي» و «الأجل المسمى» هو «الموت الطبيعي» و «الأجل» هو الموت غير الطبيعي «٥٠».

<sup>(</sup>۱۱) شرح الأصول الخمسة، القاضي عبد الجبار: ۷۸۲، ينظر: مقالات الإسلاميين، أبو الحسن الأشعري: ۱۵۲.

<sup>(</sup>۱۲) ينظر: شرح الأصول الخمسة، القاضي عبد الجبار: ۷۸۲، ومقالات الإسلاميين، أبو الحسن الأشعرى: ۱۵۲.

<sup>(</sup>١٣) أصول الدين، البغدادي: ١٤٢، ينظر: الابانة، أبو الحسن الأشعري: ٧٦، والنمهيد، الباقلاني: ٣٣٢، والفرق بين الفرق، البغدادي: ٣٦٣، ونهاية الإقدام، الشهرستاني: ٣٣٢، مذاهب الإسلاميين، عبد الرحمن بدوي: ٣٢٣.

<sup>(</sup>١٤) الحدود والحقائق، المرتضى: ١٤/ ٢٦٣.

<sup>(</sup>١٥) الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل: ناصر مكارم الشيرازي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت لبنان، د. ط، ١٤٢٨

الهدد المادي والثالثون - غريف (٢٠١٧م - ٢٩١٩هـ) المحاد المادي والثالثون - غريف (٢٠١٧م - ٢٩١هـ)

وهنالك تفسيرات غريبة للأجلين الواقعين في الآية ذكرها الطباطبائي وهي على النحو الاتي:

أولا: أن المراد بالأجل الأول ما بين الخلق والموت والثاني ما بين الموت والبعث، ذكره عدة من الأقدمين وربها روى عن ابن عباس.

ثانيا: أن الاجل الأول أجل أهل الدنيا حتى يموتوا، والثاني أجل الآخرة الدني لا آخر له، ونسب إلى مجاهد والجبائي وغيرهما.

ثالثا: أن الاجل الأول أجل من مضى، والثاني أجل من بقى من سيأتي ونسب إلى أبى مسلم.

رابعا: أن الاجل الأول النوم، والثاني الموت.

خامسا: أن المراد بالأجلين واحد، وتقدير الآية الشريفة ثم قضى أجلا وهذا أجل مسمى عنده (١٦٠).

وقد أبهم أمر الأجل بإتيانه مُنكَّرا في

(١٦) تفسير الميزان: السيد محمد حسين الطباطبائي، (ت: ١٤٠٢هـ)، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة ٧/ ١٠.

قوله: ﴿ ثُمَّ قَضَىٰ آَجَلًا ﴾ للدلالة على كونه مجهولا للانسان لا سبيل له إلى المعرفة به بالتوسل إلى العلوم العادية (١٧).

وقول على: ﴿ إِلَىٰ أَجُلِ مُسَمّى ﴾ تسمية الاجل تعيينه فإن العادة جرت في العهود والديون ونحو ذلك بذكر الأجل وهو المدة المضروبة أو آخر المدة باسمه، وهو الاجلل المسمى، مصداقا لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا تَدَايَنتُمُ بِدَيْنٍ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمّى فَأَحْتُبُوهُ ﴾ [سورة بيرين إلى أجل مُسمّى فَأَحْتُبُوهُ ﴾ [سورة البقرة: ۲۸۲] وهو الاجل بمعنى آخر المدة المضروبة المضروبة (۱۸).

والظاهر أن الاجل بمعنى آخر المدة فرع الاجل بمعنى تمام المدة استعمالا أي أنه استعمال كثيرا (الاجل المقضى) ثم حذف الوصف فأكتفى بالموصوف فأفاد الأجل معنى الاجل المقضى، يقال للمدة المضروبة لحياة الانسان (اجل) فيقال: دنا أجله عبارة عن دنو الموت، وأصله استيفاء الاجل، فظاهر كلامه تعالى أن

<sup>(</sup>۱۷) تفسير الميزان: السيد محمد حسين الطباطبائي// ٩.

<sup>(</sup>۱۸) ينظر: تفسير الميزان: السيد محمد حسين الطباطبائي // ٨.

المراد بالأجل والأجل المسمى هو آخر مدة الحياة لاتمام المدة (١٩) كما يفيده قوله: ﴿ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ لَآتِ ﴾ [سورة العنكبوت: ٥].

أما الشيخ الشيرازي فيرى أن الاجل الجلان: الاجل على إبهامه، والأجل المسمى عند الله تعالى، وهذا هو الذي لا يقع فيه تغير لمكان تقييده بقوله (عنده) وقد قال تعالى: ﴿ مَاعِندَكُمْ يَنفَذُ وَمَا عِندَ اللهِ بَاقِ وَلنَجْزِينَ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا عِندَ اللهِ بَاقِ وَلنَجْزِينَ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [سورة النحل: ٩٦].

وهو الاجل المحتوم الذي لا يتغير ولا يتبدل قال تعالى: ﴿ قُللاً أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرَّا وَلاَ نَفْعًا إِلَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُّ إِذَا جَآءَ اللَّهُ لِكُلِّ أُمِّةٍ أَجَلُ إِذَا جَآءَ الْجَلُهُمُ فَلا يَسْتَغْرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَغْمُونَ ﴾ أَجَلُهُمُ فَلا يَسْتَغْرِمُونَ ﴾ [سورة يونس: ٤٩].

فنسبة الاجل المسمى إلى الاجل غير المسمى نسبة المطلق المنجز إلى المشروط المعلق فمن الممكن أن يتخلف المشروط المعلق عن التحقق لعدم تحقق شرطه الذي علق عليه بخلاف المطلق المنجز

فيتبين لنا أن «الأجل» وموعد عمر الإنسان قسمان، هما: الأجل المسمى، والأجل النهائي، أو بتعبير أخر الأجل الأدنى، والأجل الأقصى أو الأجل المعلق، والأجل الحتمي، القسم الأول للأجل قابل للتغير والتبديل، فقد يتدنى ويقل عمر الفرد كثيرا بسبب الذنوب والأعمال السيئة وهذا نوع من أنواع العذاب الإلهي، وبالعكس فإن التقوى وحسن العمل والتدبير يمكن أن تكون

فإنه لا سبيل إلى عدم تحققه البتة (٢٠).

فذكر الشيرازي مثالا يوضح هذا الموضوع، وهو أنه ليس باستطاعة الإنسان أن يبقى خالدا، حتى وان كانت جميع الأجهزة البدنية تعمل جيدا ففي النهاية سيصل شيئا فشيئا إلى زمن ينتهي عمره بعجز في القلب، ولكن تطبيق الأوامر الصحية ومجابهة الأمراض يمكن

سببا لتأخير الأجل، ولكن الأجل النهائي

لا يتغير بأي حال من الأحوال(٢١).

<sup>(</sup>١٩) ينظر: المصدر نفسه، ٧/ ٩.

<sup>(</sup>۲۰) ينظر: تفسير الميزان: السيد محمد حسين الطباطبائي// ٩.

<sup>(</sup>۲۱) ينظر: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل: ناصر مكارم الشيرازي، ۱۹/ ۶۹.

أن يطيل في عمر الإنسان، وفي حالة عدم مراعاة هذه الأمور فإن من المحتمل أن يقلل ذلك من عمر وينهي عمره بسرعة (٢٢).

# المبحث الثالث: قاعدة (مَن لم يقتل لعاش) في القرآن رؤية كلامية:

اختلفت آراء المتكلمين في مسالة هل يموت المقتول بأجله المقدر له أم بقتله قطعت عليه أجله وأنقضت منه؛ لأنها مشكلة متفرعة عن الجبر والاختيار متصلة بالمسؤولية والحساب، وسنتناول في هذا المبحث أهم اراء المتكلمين من الفرق الاسلامية مستندين بذلك على أهم النصوص القرآنية التي وردت في هذه المسألة، وهي على النحو الاتي:

اولاً: ذهبت معتزلة بغداد الى القول بالقطع على حياته لو لم يقتله القاتل (٣٣) ذهب أبو الهذيل: «أنَّ الرجل لو لم يقتل مات في ذلك الوقت»(٢٤)، وقد خالفهم

في هذا غير معتزلة بغداد فقد فرّق هؤلاء بين أجلين: أجل مقدور عنده يموت الإنسان بتقدير الله وأجل مسمى عنده يقتل القتيل ولو لم يقتل لعاش إلى أجل مسمى، كما أشار اليه قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ قَضَيَّ أَجَلًا وَأَجَلُ مُسَمًّى عِندَهُۥ ﴾[سورة الأنعام: ٢]، حين يسأل الإنسان قاتلاً أو منتحراً، تقريراً لحرية الإرادة ومسؤولية القاتل المطلقة عن القتل فذهبوا إلى أنه لو لم يقتل لعاش، وقد استدل على ذلك بأن الظالم قد يقتل في الوقت الواحد في المكان الواحد الألوف الكثيرة من الناس مع تفاوت أعمارهم فكيف يعد ذلك بقضاء من الله وقدر فی مکان واحد وزمان واحد<sup>(۲۵)</sup>، وأشار القاضي عبد الجبار الى أنّ: «الذي عندنا أنه كان يجوز أن يحيا ويجوز أن يموت، ولا يقطع على واحد من الأمرين فليس إلا التجويز »(٢٦).

قال القاضي عبد الجبار إذا: «قال لك

<sup>(</sup>۲۲) ينظر: المصدر نفسه، ۱۹/ ۶۹.

<sup>(</sup>٢٣) ينظر: الاقتصاد: الطوسي، ١٧٤.

<sup>(</sup>٢٤) مقالات الإسلاميين، أبو الحسن الأشعري: ١٥٢.

<sup>(</sup>٢٥) ينظر: شرح الأصول الخمسة، القاضي عبد الجبار: ٧٨٣.

<sup>(</sup>٢٦) المصدر نفسه: ٧٨٢.

قائل: هل الآجال بقضاء الله وقدره؟. فمن الواجب عليك أن تفصل عليه الكلام فتقول: إن أردت بالقضاء الخلق فنعم؛ لأن الأجل بها تقدم عبارة عن حركات الفلك وهي من فضل الله تعالى، وإن أردت به الإيجاب فلا، وإن أردت به الإيجاب فلا، وإن تعالى الصلاح في أن يعلم بعض الملائكة تعالى الصلاح في أن يعلم بعض الملائكة حالنا في الحياة والموت وأنا نعيش إلى مدة ونموت بعدها»(٢٧).

ورد الباحث رأي أبي الهذيل على أن الانسان في كل الأحوال هو ميت فكأن القاتل هو مجبور على قتله فيخرجه من العقاب وحاشا لله تعالى أن يجبر إنساناً على فعل قبيح وبعدها يحاسبه، وأما ما ذكرته معتزلة بغداد (لولا القتل لما مات)؛ فهذا الرأي فيه إشكالية إذ كيف يمكن أن نعلم أن رأيهم هذا مستند إلى دليل فعلم ذلك عند الله متى يفارق الإنسان الحياة. أما رأي القاضي عبد الجبار فيراه الباحث واقعياً يحتمل الرأي الأول والثاني بجواز الوجهين.

(۲۷) المصدر نفسه: ۷۸٤.

ويؤكد الباقلاني أن من يموت «يموت بأجله المقدور» (٢٨) وإن هذا الرأي يتطابق مع رأي بعض المعتزلة، والدليل على قول الباقلاني (٢٩) قوله تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُ فَإِذَا جَآءً أَجَلُهُمُ لَا يَسْتَأْفِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْنَقُدِمُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ٣٤].

وأجل الموت هو وقت الموت الذي يعلم الله وقدر أنه يموت فيه لا محالة، ومن ثم لا يصح أن يقال عن المقتول: إنه لو لم يقتل يحيا؛ لأن ذلك يخالف الآية المذكورة، فالأجل محدود لا يجوز أن يتقدم أو يتأخر، لأن ذلك يخالف علم الله وقدره (٣٠)، فهنا يقصد به أن المقتول أو الميت بأي طريقة تخرج روحه من أو الميت بأي طريقة تخرج روحه من البغدادي في مأيهم بقوله: «كل من مات أو قتل فقد مات بأجله الذي جعله الله أو قتل فقد مات بأجله الذي جعله الله عمره، ولكن إذا لم يزد له في عمره لم تكن عمره، ولكن إذا لم يزد له في عمره لم تكن

<sup>(</sup>٢٨) ينظر: التمهيد، الباقلاني: ٣٣٢.

<sup>(</sup>۲۹) المصدر نفسه: ۳۳۲.

<sup>(</sup>٣٠) ينظر: في علم الكلام، احمد محمود صبحي: ١٠٧ /٢.

الزيادة أجلاً له»(٢١).

ثانياً: ذهبت الاشعرية إلى القول بأن المقتول مات بأجله (٢٢) فهم استندوا في رأيهم على النص القرآني الذي يرمى إلى أن الأجل محتوم وأنه فاقد الحياة في الوقت الذي حدده تعالى ولكنهم يلغون مسألة مهمة وهي الأسباب فالعقل بالبداهة، يحكم بوضوح بأنه ليس هناك سبب من دون مسبب فمثلاً إنَّ الشخص الذي يذبح الشاة لم يذبحها، فيعني هذا أنه في الوقت نفسه سوف تموت ولا تنتفع بلحمها. فإذاً لابد من سبب وأيضاً من هذا تنبيه إلى قضية مهمة وهي أنَّ القاتل إذا قتل شخصاً فإنه على رأى الأشاعرة يجب أن لا يعاقب؛ لأن المقتول ميت لا محالة إذاً فالسبب ليس من القاتل فلا جرم عليه؛ لأنه ميت لا محالة. قال تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُّ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْنَقُدِمُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ٣٤] فقد بينت الآية

(٣١) أصول الدين، البغدادي: ١٤٢ –١٤٣. (٣٢) ينظر: اصول البغدادي: ١٢٢؛ الفرق: ٣٣٠؛ التمهيد: ٣٣٢.

الوقت الذي قتل به فهو أجل موته، كما هو وقت موته، وهو الأجل الذي علم الله تعالى أنهم يميتهم فيه (٣٣)، وهذا ما ذهب إليه الأشاعرة (٤٣).

ثالثا: قالت الامامية بوجود أجلين في الجملة كما في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ قَضَىٰ الجملة كما في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلًا وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَهُۥ ﴾[سورة الأنعام: ٢]. أجل على إبهامه وأجل عند الله تعالى وعلى هذا فان هناك أجلين(٥٠٠).

وبهذا يصحُّ أن يكون الموقت كالوقت في أنه ينبغي أن يكون حادثاً أو ما يجرى مجرى الحادث، ولهذا يصحُّ أن يجعل وقتاً مرّة ومؤقتاً أخرى، وقد أجمع المتكلمون على أن من مات حتف أنفه أو قتل فإنها مات بأجله الذي جعله الله أجلاً لعمره (٣١)؛ لأن الأجل ليس المراد به إلّا وقت الموت، وهما قد ماتا جميعاً في وقت موتها.



لهدد المادي والثلاثون – خريف (٢٠١٧).

37

<sup>(</sup>٣٣) ينظر: كنز الفوائد: الكراچگي، ٢/ ١٥٩.

<sup>(</sup>٣٤) ينظر: الإرشاد: الجويني: ١٤٥.

<sup>(</sup>٣٥) ينظر: جمل العلم والعمل، المرتضى: ٤٧.

<sup>(</sup>٣٦) ينظر: التوحيد: الصدوق: ٣٧٧، شرح الاصول الخمسة: القاضي عبد الجبار، ٩٢٥، الإرشاد: الجويني: ١٤٥.

وقد وقع الخلاف في المقتول لو لم يقتل كيف يكون حاله في الحياة والموت؟.

فقد بيّن العلّامة الحلي (ت: ٧٢٦هـ) هذا الاختلاف بقوله: «أختلف الناس في المقتول لو لم يقتل، فقالت المجبرة: أنه كان يموت قطعاً وهو قول أبي الهذيل العلاف (ت: ٢٣٥هـ)، وقال بعض البغداديين: إنه كان يعيش قطعاً، وقال أكثر المحققين: أنه كان يجوز أن يعيش ويجوز أن يموت» (٣٧).

وما ذهب إليه الإمامية هو القول بوجوب أجلين (٢٨). فقد ذكر العياشي (ت: ٣٢٠ هـ) عن الامام الصادق الله في تفسير هذه الآية بقوله: «الأجل الذي غير المسمّى فهو أجل موقوف يقدم فيه ما يشاء، وأما الأجل المسمّى فهو الذي يريد أن يكون في ليلة

القدر إلى مثلها من قابل (٢٩). وهذا ورد في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ قَضَىٰ آَجَلًا وَأَجَلُ وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَهُ, ثُمَّ أَنتُمْ تَمَرُونَ ﴾ [سورة الأنعام: ٢].

وقد فصل ذلك الكراچگي بان كل ذلك جائز وجوازه على قسمين: الاول: بمعنى إنا نشك فيه لعدم توافر دليل القطع على حقيقته بها يكون منه. والاخر: بمعنى أن الله تعالى يقدر على ذلك كله ولا يستحيل منه، فهو لو لم يقتل جاز أن يبقى حياً وجاز أن يموت في الحال من غير قتل (١٤).

ومها كان من ذلك فهو معلوم قبل كونه لله تعالى ولو كان الظالم إنّا يقتل المظلوم لأن أجله قد حضر، ولأن حضور أجله حمله على قتله، لم يكن ملوماً ولا ظالماً، بل كان محمولاً على ذلك مضطراً ((1). وأما في حقيقة المقتول أمات بأجله أم أن قاتله قطع أجله?.

فأن حدوث أجل الموت لا يكون

<sup>(</sup>۳۹) تفسير العياشي: العياشي: ١/ ٣٨٥.

<sup>(</sup>٤٠) ينظر: كنز الفوائد: الكراچگي، ٢/ ١٥٨.

<sup>(</sup>٤١) ينظر: الاقتصاد: الطوسي: ١٧٢.

<sup>(</sup>۳۷) كشف المراد: ٤٦١، ينظر: شرح الأصول الخمسة: القاضي عبد الجبار/ ٢٩٥، الإرشاد: الجويني: ١٤٥.

<sup>(</sup>٣٨) جمل العلم والعمل: الشريف المرتضى، ٤٧، تفسير البرهان: البحراني، ١/ ١٧٥.

الهدد الماديد والثالثون - غويف (٢٠١٧م - ٢٩٤١هـ) المحادث والثالثون - غويف (٢٠١٧م - ٢٩١٤١هـ)

317

ثابتاً وإنّا الأمر لله وحده، يقدم ما يشاء ويؤخر ما يشاء ولذلك «إن الله قادر على تأخير أجل الموت بالزيادة في مدة الحياة وعلى تقديمه بالنقصان منها»(٢٤).

وجهذا تتجلى قدرته تعالى في ذلك لأن الوقت الذي أمات الله تعالى العبد فيه قد كان قادراً على أن لا يميته فيه. بل يبقيه بدلاً من ذلك ويحيه، فيكون هذا هو تأخير أجله وزيادة عمره وهذا ناتج عن أعهال الإنسان التي يحدثها، فعقوق الوالدين وقطع صلة الرحم، يؤديان لنقص العمر خلافاً لبر الوالدين، وصلة الارحام التي تزيد في العمر "كان وقال النبي النبي النبي النبي النبي النبي المناه الرحم تزيد في العمر العمر العمر الرسول الكريم: "إن العمر العبد يكون مقدوراً معلوماً عند الله عمر العبد يكون مقدوراً معلوماً عند الله في عمره وإن لم يصل رحمه زاد الله في عمره وإن لم يصل رحمه مات في وقت

كذا» (مع). فعلماء الامامية في التعارض اللذي وقع هل أن أجل المقتول لو لم يقتل لعاش؟. فقد ذهبوا إلى أن المقتول يحتمل أن يكون وقت قتله هو انتهاء أجله المقرر أن يموت فيه، ويحتمل أن لا يكون ذلك فيعيش لو لم يقتل، وأكد هذا القول المرتضى: «ولو لم يقتل المقتول لجاز أن يعيش إلى وقت آخر؛ لأن الله تعلى قادر على تبقيته وبالقتل لا تتغير القدرة» (مع).

وقد استند المرتضى والطوسي إلى الدليل الذي استندوا إليه بعدم الجزم في أنَّ لو لم يقتل المقتول لجاز أن يعيش قال الطوسي: «لأنَّ الله تعالى قادر على إحيائه وأماتته، ولا دليل على القطع على أحدهما فيجب أن يجوز كلا الأمرين ويشك فيه، لأنَّه لا يمتنع أن يتعلق المصلحة بكل واحد من الأمرين»(٧٤).

أما رأي الشيخ الطوسي فيمن يقتل يرى أن من يُقتل والصحيح انه لو لم

<sup>(</sup>٤٥) كنز الفوائد: الكراچگي، ٢/ ١٥٧.

<sup>(</sup>٤٦) شرح جمل العلم والعمل، المرتضى: ١٧/ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٤٧) الاقتصاد، الطوسي: ١٧١.

<sup>(</sup>٤٢) كنز الفوائد: الكراچگي، ٢/ ١٥٩.

<sup>(</sup>٤٣) ينظرر: نهاية الأقدام: الشهرستاني: 813.

<sup>(</sup>٤٤) عمدة القاريء: العيني، ١١/ ١٨١.

المحط الماديد والثلاثون – خريف (١١٠ / ٢م – ٢٣٤١هـ) في محمد

410

يقتل لكان يجوز أن يعيش ولا يقطع على بقائه ولا على موته ما ذهب إليه طائفتان مختلفتان، وإنها قلنا ذلك لأنه تعالى قادر على إحيائه وإماتته، ولا دليل على القطع على أحدهما فيجب أن يكون كلا الأمرين ويشك فيه لأنه لا يمتنع أن تعلق المصلحة بكل واحد من الأمرين.

ينفي الشيخ الطوسي قـــول من يقول أنه يقطع على أنه لو لم يقتل لعاش لا محالة، لأنه لا يمتنع انه لو لم يقتل لاقتضت المصلحة إماتتــه، ثم يذكر الشيخ الطوسي ولا يخرج هذا التجويز القاتل من كونه ظالماً لأنه ادخل ضرراً غير مستحق على غيره، لا لدفع ضرر، ولا لاجتلاب نفع، وهذا حقيقة الظلم (٩٩).

ويتابع الشيخ الطوسي كلامه حيث يقول: ((ويلزم من قال بوجوب الموت لو لم يقتل أن كل من مات، بسبب من جهة الله من غرق أو هدم وما أشبهها أنه لو لم يكن ذلك لمات لا محالة. وبناء

على ذلك انه يلزم أن يكون من ذبح غنم غيره بغير إذنه محسناً إليه ولا يكون مسيئاً لأنه يلزم بالذبح قد جعله بحيث ينتفع بها ولو لم يذبحها لماتت ولم يتنفع بها فكان ينبغي أن يمدحه ولا يذمّه ولا يقبل العقلاء عذره إذا قال لو لم أذبحها لماتت فها أسأت إليه، بل كلهم يذمونه ويقولون أسأت إليه))(٠٠٠).

وبناءً على ذلك نقول: ((لولا يلزمنا إذا جوزنا موتها مثل ذلك لأن بالتجويز لا يخرج عن كونه مسيئاً بل يخرج بالقطع. وهذا يجري مجرى تجويزنا فيمن سلب مال غيره وغصبه إياه أن يكون الفقر أصلح له في دينه من الغنى كما لا يقتضي تجويزنا ذلك حين سلب المال لأجل تجويزه وفي كشف المراد يذهب العلامة الحلي إلى نفس الرأى هذا))(١٥).

<sup>(</sup>٤٨) ينظر: المصدر نفسه: ١٧٠.

<sup>(</sup>٤٩) ينظر: المصدر نفسه: ١٧٣.

<sup>(</sup>٥٠) نفسه: ۱۷۲.

<sup>(</sup>٥١) ينظر: كشف المراد العلامة الحلي: ٣٦٩؛ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ٥/ ١٣٤؛ التمهيد، البقلاني: ٣٢٢؛ شرح الأصول الخمسة، القاضي عبد الجبار: ٧٨١؛ كشف المراد، العلامة الحلي: ٢١٢.

377

## المبحث الرابع: الأرزاق لغة واصطلاحا:

الارزاق لغة: الرازقُ والرزّاقُ: في صفة الله تعالى لأنه يَرزُق الخلق أَجْعين، وهو الذي خلق الأَرْزاق وأعطى الخلائق أرزاقها وأوصَلها إليهم، وفَعّال من أَبنية المُبالغة، والأَرزاقُ نوعانِ: ظاهرة للأَبدان كالأَقْوات، وباطنة للقلوب والنُّفوس كالمَعارِف والعلوب وأرزاقُ بني آدم مكتوبة مُقدَّرة لهم، وهي واصلة إليهم، يقال: رَزَقَ الخلقَ رَزْقاً ورِزْقاً، فالرَّزق بفتح الراء، هو المصدر الحقيقي، والرِّزقُ بفتح الراء، هو المصدر الحقيقي، والرِّزقُ ورزقه الاسم؛ ويجوز أن يوضع موضع المصدر. والرَّزق ملى الفظ المصدر: ما رَزقه إيّاه، والجمع أرزاق (١٥).

أهم ما قال به اراء المتكلمين من الفرق الاسلامية:

عرفت المعتزلة الرزق بانه «هو الملك، ورزق كل موجود ملكه» (٥٣).

أما الرزق عند الأشاعرة: فيطلق على من ينتفع به إذا تقرر الانتفاع به فهذا مقتضى الإطلاق، ومن المتسع ملكه ولم ينتفع به: يقال له: لم يجعل الله ما هو حوله رزقاً له (١٥).

عرّفها الكراچگي وهو من علماء الامامية بأن الرزق: هو التمليك، وأصل التمليك من الله تعالى، وهو الرازق للعاد(٥٠٠).

يتبيّن لنـــا أن أرزاق العبـاد من خلال التعريفات على قسمين:

الاول: ما يشترط بحركة العبد وسعيه واجتهاده، وحرصه، فمن سعى ناله، ومن قعد فاته، وقد أمر الله بالاكتساب والطلب(٢٥). مصداقا

(٥٣) الإرشاد: الجويني: ١٤٦.

(٥٤) ينظر: المصدر نفسه: ١٤٦.

(٥٥) ينظر: المصدر نفسه: ٢/ ١٩٥.

(٥٦) ينظر: كنز الفوائد: الكراجكي، ٢/

النصوص القرآنية التي وردت في هذه المسألة وهي على النحو الآتي:
فقد ذهبت المعتزلة (٥٠٠)،

فقد ذهبت المعتزلة (١٠٥)، والإمامية (١٠٥)، إلى أن الله تعالى لا يرزق الحرام لأن الله تعالى منع الإنسان من الفاقه واكتسابه، فلو كان رزقاً لم يجز ذلك، وذكر الشيخ الطوسي في تفسيره أن الحرام ليس رزقاً لأنه سبحانه وتعالى مدحهم بالانفاق من الرزق، والانفاق من الحرام لا يوجب المدح (١٠٠). مستدلا بقوله: ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَتِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوَة وَمَا .

ف المغتصبات ليست بارزاق لغاصبها، ولا ملّكهم الله تعالى أياها وإنّا تسمّى أرزاقاً على المجاز، إذ أنها من الأشياء التي خلقها الله تعالى ليغذى الإنسان مها(١٦).

مصداقا لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ

لقول المسافرة في الأرض والمنعورة والمسافرة فانتشروا في الأرض والمنعورة من فضل الله واذكروا ألله كثيرا لَعلَكُم الله على الله تعالى الجمعة: ١٠]، وعلى هذا يحث الله تعالى على طلب الرزق من فعلى على طلب الرزق من فعلى الله يكون هذا العباد أنفسهم بشرط أن لا يكون هذا الفعل مفسداً قال تعالى: ﴿ وَلَوْلَا أَن الفعل مفسداً قال تعالى: ﴿ وَلَوْلَا أَن يَكُونَ النّاسُ أُمّتَةُ وَحِدةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ النّاسُ أُمّتَةً وَحِدةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ النّاسُ أُمّتَةً وَحِدةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ وَلَوْلَا أَن وَضَيةٍ وَمَعَامِحَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ﴾ [سورة الزخرف: ٣٣]. والاخر: ما وصل إليهم من غير والاخر: ما وصل إليهم من غير سعي منهم ولا اكتساب، ولا تحمل شيء كالمواريث، وجذا يكون الحلال شيء كالمواريث، وجذا يكون الحلال رزقاً للإنسان وهو لم يختلف فيه قط(١٠٠).

#### المبحث الخامس:

# الحرام في القرآن وهل ينحصر رزقاً أم لا؟.

اختلفت أراء المتكلمون في أن الحرام ينحصر رزقاً أم لا؟. أذ سنتناول في هذا المبحث أهم ما قال به المتكلمون من الفرق الاسلامية مستندين بذلك على أهمم

<sup>(</sup>٥٨) ينظر: شرح الأصول الخمسة: ٥٣٤، القاضي عبد الجبار: ٥٣٤.

<sup>(</sup>٥٩) ينظر: كشف المراد العلامة الحلي: ٤٦٢.

<sup>(</sup>٦٠) ينظر: التبيان في تفسير القرآن: ١/ ٥٧.

<sup>(</sup>٦١) ينظر: كنز الفوائد: الكراجكي، ٢/

<sup>(</sup>٥٧) ينظـــر: كنز الفوائد: الكراجكي، ٢/ ١٩٦.

311

يَأْكُونَ أَمُولَ ٱلْيَتَكِينَ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي الْمُلُونِ الْمُولَ ٱلْيَتَكِينَ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي الْمُلُونِهِمُ نَارًا وسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴾ [سورة النساء: ١٠].

وأمره سبحانه بقطع يد السارق في قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّارِقَ وَٱلسَّارِقَ وَٱلسَّارِقَةُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَلْسَارِقَ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَلْسَارِقَ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَلْسَارِقَةُ فَأَلْسَارِقَ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [سورة المائدة: ٣٨].

ولو كان الغاصب قد أخذ ما رزقه الله تعالى على الحقيقة، لكان المطالب له برد ما أخذه ظالماً له. ولم يجز في العدل أن يعاقب عليه في الدنيا والآخرة (٢٢).

فبعد بيان معنى الرزق هو (التمليك) وأن الملك والرزق متداخيلان ولا ينفصلان (١٣٠). ويعد هذا ردا على من قال بانفصال الملك عن الملك عن الملك مستدلين بذلك على الكلاء بأنه رزق البهائم لا ملك لها.

ثم بين الشيخ الطوسي لا فرق بينها؛ لأن قبل تناوله فهو رزقه

وملكه، وليس له ما منعه منه كالكلاء والماء ويجوز أيضاً تسميته الولد رزقاً، فضلا عن ذلك أن العقل لا يمنع من تسمية ملك بمعنى أن له الانتفاع بولده وبعقله، فلا يوجد فرق بينها(١٤).

فيتبين لنا أن الأشاعرة حين خالفوهم في ذلك ذهبوا إلى أن الله يتولى الأرزاق حلالها وحرامها، فلو كان الله يرزق الحلال دون الحرام لكان من نشأ وتربى في حرام -كقاطع الطريق -كان الله لا يرزقه قط(١٥٠).

مما تقدم يتبين لنا أن الله سبحانه يقسم الأرزاق والآجال في ليلة القدر بين عباده (١٠٠٠). مصداقا لقوله تعالى: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُنُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ [سورة الدخان: ٤].

وفي تفسير قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظُلَمُ مِمِّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِعَاينتِهِ ۚ أُولَكِمِكَ مِمِّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِعَاينتِهِ ۚ أُولَكِمِكَ

<sup>(</sup>٦٢) ينظر: المصدر نفسه: ٢/ ١٩٦.

<sup>(</sup>٦٣) ينظر: الاقتصاد: الطوسي، ١٧٣.

<sup>(</sup>٦٤) ينظر: المصدر نفسه: ١٧٤.

<sup>(</sup>٦٥) ينظر: نهاية الإقدام: الشهرستاني: ١٥.

<sup>(</sup>٦٦) ينظر: التفسير الكاشف: محمد جواد مغنية (ت: ١٤٠٠هـ)، دار العلم للملايين، بيروت -لبنان، الطبعة: الثالثة، ١٩٨١م. ج٧/ ٦

العدد المادي. والتائين – غريف (١٧٠،٢٩ – ٢٧٤/٩) ﴿

419

الحريق<sup>(٦٧)</sup>.

#### الخاتمـــة:

تلخص اهم النتائج التي توصل اليها البحث وهي على النحو الآتي:

١. إنَّه لا دلالة على الجزم في مسألة الأجل فالله تعالى ربط الاسباب بمسبباتها فهذه قضية مغيبة عنا فيجب إلا يسند الأمر إلى وجه واحد بل تجويز الوجهين، الاول: لأنَّ المقتول ميت لا محالة بأى طريقة كانت لا يعنى هذا أن القاتل مجبور بفعله هذا ولتحجج القاتل بأنه المقتول ميت سواء قتله أم لا فلا ذنب عليه ولو اقتصينا منه لأصبح القصاص لا معنى لـه فلهاذا شرع تعالى القصاص ولأي سبب، أما الاعتقاد الآخر أنه لو لم يقع حادث القتل أو أي سبب آخر لبقى المقتول حياً نعلم أن زهـــق الأرواح بيده تعالى وليس بيدنا دليل على أنه سوف يبقى حياً فإذا الرجوع إلى رأي

(٦٧) ينظر: التفسير الكاشف: محمد جواد مغنية ج٣/ ٣٢٥. يَنَا أَهُمْ نَصِيبُهُم مِّنَ ٱلْكِنَابِ حَقَّى إِذَا جَآءَتُهُمْ رَسُلُنَا يَتَوَفَّوْنَهُمْ قَالُواْ أَيْنَ مَا كُنْتُدُ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالُواْ ضَلُواْ عَنَا وَشَهِدُواْ عَنَا وَشَهِدُواْ عَنَا وَشَهِدُواْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَفِرِينَ ﴾ [سورة عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَفِرِينَ ﴾ [سورة الأعراف: ٣٧].

فق\_\_\_د اشارت الآية الى أن المراد بالكتاب النصيب المكتوب من الآجال والأرزاق، والمعنى ان اللهُّ يدع الكاذبين والمكذبين يستوفون ما كتب لهم في هذه الحياة من العمر والرزق «حَتَّى إذا جاءَتْهُمْ رُسُلُنا» وهم ملائكة الموت «يَتَوَفَّوْنَهُمْ قالُوا أَيْنَ ما كُنتُمْ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهََّ» أي أين الآلهة التي كنتم تعبدونها؟. «قالُوا ضَلُّوا عَنَّا» لا نحن نعرف أين هم؟. ولا هـم يأتون لخلاصنا من العذاب «وشَهدُوا عَلى أَنْفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُوا كَافِرِينَ» والاعتراف بالذنب يجدي حيث يمكن اخفاؤه والفرار من الجزاء عليه، أما بعد ظهوره كالشمس، وحين تنفيذ العقوبة فلا يجدي الاعتراف والندم شيئا بعد ان يشهد الكافرون على أنفسهم تنتهي المحاكمة، ويصدر الحكم عليهم بعذاب

كل من جوّز الاحتمالين.

تتفق الفرق الاسلامية على إن الأجل هو القتل والموت.

٣. يتبين لنا أن لا فرق بين الملك والرزق لأن قبل تناوله فهو رزقه وملكه، وليس له ما يمنعه منه كالكلاء والماء ويجوز أيضاً تسمية الولد رزقاً وكذلك العقل لا يمنع تسميته بأنه ملك بمعنى أن له الانتفاع بولده وبعقله، ولا فرق بينها.

هنالك تداخل وثيق بين الاجال والارزاق، فعقوق الوالدين وقطع صلة الرحم، يؤديان لنقص العمر، خلافاً لبر الوالدين التي تطيل العمر، وبها يمن الله على الانسان بالرزق، وبهــذا أن تغيير المصير بالأعمال الصالحة أو الطالحة، وهو الذي تقول به الشعة الإمامية.

### المصادر والمراجع:

القران الكريم.

الإبانة عن أصول الديانة، لأبي الحسن على بن إسماعيل الأشعري

(ت ٣٣٠هـ)، دائـرة المعارف النظامية، حيدر آباد الدكن الهند، ط١.

١٤ الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد: عبد الملك بن يوسف (إمام الحرمين) الجويني (ت: ٢٧٨)
 هـ). دار الكتب العلمية/ بيروت، ط ١٤١٦، هـ.

٣. أصول الدين، لأبي منصور عبد القاهر بن طاهر التميمي البغدادي
 (ت٤٢٩هـــ)، مطبعة الدولة، السطنبول، ط١، ٢٤٢٦هـــ١٩٢٨م.

الاقتصاد في ما يتعلق بالاعتقاد،
 محمد بن الحسن بن علي بن الحسن الطوسي (ت ٢٠٤هـ)، دار الأضواء،
 بيروت-لبنان، ط٢، ٢٠١١هـ بيروت-لبنان، ط٢، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.

٥. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل:
 ناصر مكارم الشيرازي، مؤسسة
 الأعلمي للمطبوعات، بيروت لبنان،
 د. ط، ١٤٢٨هـ -٢٠٠٧م.

٦. البرهان في تفسير القرآن: هاشم بن سلمان عبد الجواد الحسيني التوبلي



491

(ت: ۱۱۰۷ هـ). مؤسسة دار التفسير، مطبعـة إسهاعيليان/ قم، ط. ١٤١٧ هـ.

التبيان في تفسير القرآن: أبو جعفر
 عمد بن الحسن الطوسي، (ت:
 ١٤٤هـ)، تحقيق: أحمد حبيب قصير
 العامل، مكتب الإعلام الإسلامي،
 قم، الطبعة: الأولى، ١٤٠٩هـ.

٩. التفسير الكاشف: محمد جواد مغنية
 (ت: ١٤٠٠هـ)، دار العلم للملايين،
 بيروت -لبنان، الطبعـة: الثالثة،
 ١٩٨١م

۱۰. تفسير الميزان: السيد محمد حسين الطباطبائي، (ت: ١٤٠٢هـ)، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.

١١. تقريب المعارف: أبو الصلاح تقي

بن نجم الحلبي (ت: ٤٤٧هـ)، تحقيق: فارس تبريزيان الحسون، المناشر المحقق، ١٤١٧هـ ق، ١٣٧٥هـ ش.

11. التمهيد: القاضي أبي بكر محمد بن الطيب الباقلاني (ت: ٣٠٤هـ)، عن بتصحيحه ونشره الأب رتشرو يوسف مكارثي اليسوعي، المكتبة الشرقية، بيروت، ١٩٥٧م.

۱۳. التوحيد: أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي (ت: ٣٨١هـ)، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت لبنان، ط١، ١٤٢٧هـ-٢٠٠٦م

۱۱. الحدود والحقائق: علي بن الحسين بن موسى الشريف المرتضى (ت: ٢٢٤هـ)، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، -لبنان، ط١، ٣٣٣هـ- ٢٠١٢م.

10. شرح الأصول الخمسة: القاضي عبد الجبار بن أحمد أسد أبادي (ت: 10 هم) حققه وقد له: عبد الكريم عثمان، مكتبة وهبة، ط٣،

497

٢١٤١هـ-٢٩٩١م.

١٦. شرح جمل العلم والعمل: على بن الحسين بن موسى الشريف المرتضى (ت: ٤٣٦هــ)، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت -لبنان، ط١، ٣٣٤١هـ - ٢١٠٢م.

١٧. شرح نهج البلاغة: عز الدين أبو حامد عبد الحميد بن هبة الله المدائني ابن أبي الحديد، (ت: ٣٥٦هـ). منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشى النجفي/ قم، ط۲، ۱۳۸٥ ه.

١٨. عمــدة القارئ: بدر الدين محمود بن أحمد (ت: ٨٥٥)، دار إحياء التراث العربي/ بيروت (د. ت).

١٩. الفرق بين الفرق، عبد القاهر بن طاهر بن محمد البغدادي (ت: ٤٢٩هـ)، دار الكتب العلمية، ٢٤. لسان العرب: لأبي الفضل جمال بىروت -لىنان، ط٤، ٢٠٠٩.

> صبحى، دار النهضــة العربيـة، بيروت -لبنان، ط١، ١٤٠٥هـ-١٩٨٥م.

٢١. كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد: أبو منصور الحسن بن يوسف بن المطهر (ت: ٧٢٦ هـ). تح: حسن حسن زاده الآملي، طبع ونشر مؤسسة النشر الإسلامية التابعة الجماعة المدرسين/ قم، ط ۱۱، ۱٤۲۷ هـ.

٢٢. الكليات: أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفوى، تحقيق: عدنان درويش -محمد المصرى، مؤسسة الرسالة، بروت -لبنان، ١٤١٩هـ-۱۹۹۸م: ۵۰.

٢٣. كنز الفوائد: أبي الفتح محمد بن علي بن عثمان الكراجكي الطرابلسي (ت: ٤٤٩هـ)، تحقيق: عبد الله نعمة، دار الأضواء، ببروت، ط٢، ٥٠٤١ه.

الدين محمد بن مكرم المعروف بابن منظور، مراجعة وتدقيق: د. يوسف البقاعى وإبراهيم شمس الدين ونضال على، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بروت -لبنان، ط١،

٢٢٤١هـ-٥٠٠٢م.

٢٥. مذاهب الإسلاميين: عبد الرحمن بدوي، دار العلم للملايين، بيروت-لبنان، ط۱، ۱۹۹۲م.

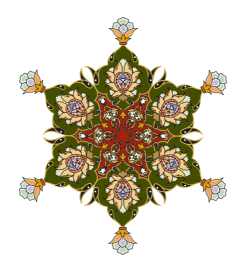
٢٦. المغنى في أبواب التوحيد والعدل: القاضي عبد الجبار بن أحمد أسد الإسلامية، ايران. آبادی(ت: ۱۵۶هـ)، تحقیق: د. إبراهيم مدكور بإشراف: د. طه حسين، مطبعة دار الكتب، ١٩٦٠م. ٢٧. مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين: لأبي الحسن على بن إسماعيل الأشعرى (ت: ٣٣٠هـ)، ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م. تحقيق وشرح: نواف الجراح،

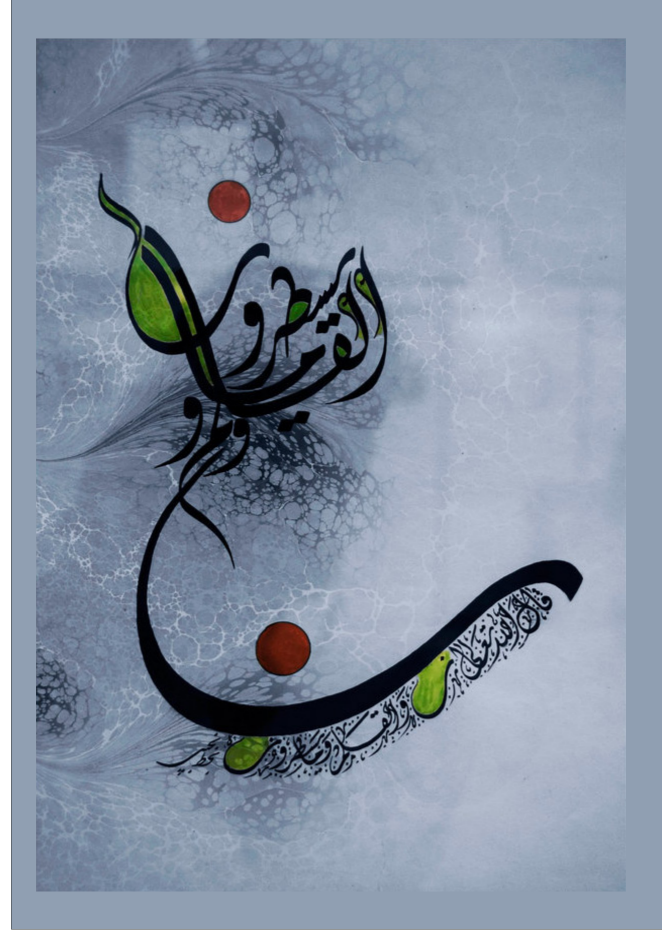
دار صادر، بیروت -لبنان، ط۱، ۲۲۶۱هـ-۲۰۰۲م.

۲۸. مقتنيات الـــدرر: عــلى الحــائــري الطهراني (ت: ١٣٥٣هـ)، تح: الشيخ محمد الآخوندي، دار الكتب

٢٩. نهاية الأقدام في علم الكلام: لأبي فتح محمد بن عبد الكريـم الشهرستاني (ت: ٥٤٨هـ) تحقيق: أحمد فريد المزيدي، دار الكتب العلمية، بروت -لبنان ط١،









بحث حاول فيه السيد الباحث إثبات أهلية اللغة العربية لاستيعاب القرآن الكريم بما حباها الله -سبحانه -من أصالة وكمال ومطابقة اللفظ لمقتضى الحال، بحيث انها وسعت كلام الله -جل وعلا -في التعبير. وقد استدل الباحث على ذلك بما ورد في القرآن الكريم، وما روي عن النبي الأكرم والأئمة من ذريته وآله في فضل العربية وشرفها وكمالها مستنداً الى كتب التفسير والرواية. وقد ختم البحث بخلاصة بين فيها نتائج البحث التي وصل اليها.

#### المقدمة:

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي جعل العلم فريضة على كل مسلم، ورفع من شأن العلم والعلماء، فقال: ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى الله مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَةُ أُو إِنَّ اللّهَ عَزِيزُ غَفُورٌ ﴾ عبادِهِ الْعُلَمَةُ أُو إِنَّ اللّهَ عَزِيزُ غَفُورٌ ﴾ [سورة فاطر: ٢٨]، وجعلهم ورثة الرسل والانبياء، واصلي واسلام على المعلم الاول للبشرية جمعاء، محمد المصطفى الذي أوتي جوامع الكلم فكان افصح من نطق بالضاد، وعلى اهل بيته المطهرين الابرار، وصحبه الغر الميامين النجباء ومن تبعهم بإحسان الى يوم الدين وبعد.

فان خير العلوم واشرفها منزلة العلم بكتاب الله المبين، ذلك الكتاب الذي بوأ امة العرب لتسلّم قيادة البشرية كلها، فكانت خير امة اخرجت للناس، ما ان رعت القران حق رعايته، ولن يتأتى ذلك الا بتعلم اللغة التي انزل بها والتمرس ببلاغتها واساليبها، والعلم بمستوياتها الصوتية، ولصرفية والنحوية والدلالية للوقوف على

مقاصـــد آيات القرآن العربي المبين وسنة سيد المرسلين.

وقد حظيت اللغة العربية بها لم تحظ به لغة من قبل من الاهتمام والعناية بدرسها قديم وحديثا؛ وذلك لكونها لغة التنزيل، الذي انزل الله بها كتابه العظيم لشرفها وسمو مكانتها فقد قال عز وجل ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَنَّا عَرَبَّيًا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [سورة الزخرف: ٣] وقال: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرْءَانَا عَرَبِيَّالَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾[سورة يوسف: ٢].. وبها ان القرآن عربي، والله قد تكفل بحفظه، ومن ثم فقد تكفل بحفظ لغته فقال: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَنفِظُونَ ﴾ [سورة الحجر: ٩]، ولذلك وجدنـــا علماء العربية يعنون عناية فائقة بدرس اللغة صوتا وصرفا ونحوا ودلالة، ولا سيها درس النحو الذي بلغت مؤلفات العرب فيه حدا لا نهاية له، حتى قال بعض المحدثين ان «علم النحو قد نضج حتى احترق» وهذه مقولة غير صحيحة، فبالرغم من كثرة المؤلفات القديمـة والحديثة التي تناولت درس ابواب



497

لبحث قد جاء من:

الفدد الماديد. والثلاثون – خريف (١٠٠٧م – ٢٧٤٧هـ)

النحو ودقائقــه ومسائله وتمريناته الا انه لا توجد مشكلة يعاني منها دارسو اللغة العربية اكثر من مشكلة صعوبة درس النحو، ولعل سبب اختياري هذا

القرآن الكريم فضلا عن المعصوم المنافئة العربية، وما وضعت لها من مقامات ومراتب تشريفية.

انني لم أجد من افرد بهذا الموضوع بحثا خاصا مستقلا، وشاملا تناوله من جميع جوانبه، فليس هناك كتاب مستقل استوعب الحديث عن مقام اللغة في القرآن وسنة المعصوم.

وقد اقتضت طبيعة البحث اعتهاد المنهج الوصفي والتحليلي في تناول آيات القران الكريه المشتملة على مقامات اللغة وما لها من اثر في طبيعية القرآن فضلا عن الروايات الواردة عن النبي الاكرم واهل بيته عليه وعليهم الف تحية وسلام التي افصحت عن فضل العربية.

وقد ابتني البحث على ثلاثة مباحث

تسبقهما مقدمة، ويتبعهما خاتمة بأهم النتائج.

# المبحث الاول:

## اللغة العربية كنهها ومميزاتها:

للغة العربية خصائص فذة وميزات منفردة فاخرت مها سائر اللغات، ولأمر ما كانت هذه اللغة وعاء كلام الله ومستودع سره، وفي اللغة: قال الكسائي: لَغا في القول يَلْغَي، و بعضهم يقول يَلْغُو، و لَغِيَ يَلغَى، لُغَةٌ، و لَغا يَلْغُو لَغُواً: تكلم. و في الحديث: مَن قال يوم الجُمعة و الإمامُ يَغْطُبُ لصاحبه صَهْ فقد لَغا أَي تَكلُّم" و اللُّغَة: اللِّسْنُ، و حَدُّها أَنها أَصوات يُعبِّر بها كل قوم عن أغراضهم، و هي فُعْلةٌ من لَغَوْت أي تكلَّمت، أُصلها لُغْوة ككُرة و قُلة و ثُبة، كلها لاماتها واوات، و قيل: أُصلها لُغَيُّ أُو لُغَوُّ، و الهاء عوض، و جمعها لُغًى مثل بُرة و بُرًى، و في المحكم: الجمع لُغات و لُغونَ. قال ثعلب: قال أبو عمرو لأبي خيرة يا أُبا خيرةَ سمعتَ لُغاتهم، فقال أُبو خيرة: و سمعت لُغاتَهم، فقال أبو عمرو: يا أبا خيرة أريد أكثَفَ منك جلداً جلْدُك

291

قد رقُّ، و لم يكن أُبو عمرو سمعها، و من قال لُغاتَهم، بفتح التاء، شبَّهها بالتاء التي يوقف عليها بالهاء، و النسبة إليها لُغُويِّ و لا تقل لَغُويُّ (١). قال أُبو سعيد: إذا أُردت أَن تنتفع بالإعراب فاسْتَلْغِهم أي اسمع من لُغاتهم من غير مسألة، و قال الشاعر:

و إني، إذا اسْتَلْغانيَ القَوْمُ في السُّرَى

بَرِمْتُ فأَلفَوْني بسرِّك أَعْجَما اسْتَلْغَوْنِي: أُرادونِي على اللَّغْـو، و لُغا فلان عن الصواب و عن الطريق إذا مالَ عنه، قال ابن الأعرابي واللَّغَةُ أخذَت من هذا لأن هؤ لاء تكلموا بكلام مالُوا فيه عن لُغة هؤلاء الآخرين اللُّغْو: النُّطق. يقال: هذه لَغَتهم التي يَلْغُون بها أي يَنْطَقُون. و لَغيَ بالشيء يَلْغَي لَغاً: هَجَ.<sup>(۲)</sup>.

واما اللغة في الاصطلاح فهي: وسيلة للتعبير عما يدور في خلجات النفس من أفكار، واخراجــه الى عالم

الحس، والادراك الخارجي، وهي خير اداة للتفاهم بين بنى البشر، وافضل وسيلة للاتصال ونقل الآراء والافكار بينهم، كما انها كائن حي "ينمو ويتطور، وينتج عن هذا النمو والتطور ارتقاء لغوي تدریجی، یسایر الارتقاء العقلی والحضاري، هذا الارتقاء اللغوي ناتج عن تطور ذاتي في اللغة<sup>(٣)</sup>.

وتتميز اللغة العربية عن اللغات الاخرى بجملة خصائص نذكر اهم تلك الخصائص:

١. انها لغة واسعة غنية بالمفردات ذات الدلالات المتعددة مما كرمها الله سبحانه وخصها بنزول كلامه المبارك بها ولعل «سر كون القرآن عربيا فهو، فضلا عن ذلك، أن اللغة العربية واسعة كما يشهد بذلك أهل المعرفة باللغات المختلفة من العالم، بحيث تستطيع أن تكون ترجمان لسان الوحى، وأن تبين المفاهيم الدقيقة لكلام الله سبحانه،

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب: ١٥/ ٢٠٥-

<sup>(</sup>٢) ينظر ابن منظور، لسان العرب: ١٥/ . 707-7.0

<sup>(</sup>٣) ينظر اشرف محمد، مكانة اللغة العربية في ضوء تلازمها بالقرآن/ ١٢٥.

فمن المسلم به -بعد هذا -أن نور أ الإسلام بزغ في جزيرة العرب التي كانت منطلقا للجاهلية والظلمة و والتوحش والبربرية، ومن أجل أن يجمع أهل تلك المنطقة حول نفسه فينبغي أن يكون القرآن فلسه فينبغي أن يكون القرآن واضحا مشرقا، ليعلم أهل الجزيرة الذين لاحظً لهم من الثقافة والعلم والمعرفة، ويخلق بذلك مركزا محوريا لانتشار هذا الدين إلى سائر نقاط العالم»(1).

ومع تلك السعة لا نجد من يحيط بها الا نبي مرسل يقول الإمام الشافعي: «لسانُ العربِ أوسع الألسنة مذهبًا، وأكثرها ألفاظًا، ولا نعلمه يحيط بجميع علمه إنسانٌ غير نبي، ولكنّه لا يذهبُ منه شيء على عامّتها، حتى لا يكون موجودًا فيها مَنْ يعرفه، والعلمُ به عند العرب كالعلم بالسُّنة عند أهلِ الفقه، لا نعلم رجلاً جمع السنن فلم يذهب منها عليه شيء، فإذا جمع علم عامة

(٤) ناصر مكارم الشيرازي، تفسير الامثل: ٧/

أهل العلم بها أتى على السُّنن، وإذا فُرَّق عِلْم كلِّ واحد منهم، ذهب عليه الشيءُ منها»(٥).

 انها لغة تمتاز بتناسق جذرها اللغوي من حيث تصريف الفعل والافصاح عن زمانه وهذا ما تفتقده اليه عامة اللغات.

٣. اللغة العربية لغة محركة لدوائر العقل لما تمتلكه من سعة في المعاني ووفرة في المفردات ومن هنا نجد ان الباري عز وجل يقرن عربية القرآن بالتعقل الذي هو احدى مراحل العملية الغقلية التي دعا اليها القرآن في اكثر من اية من آياته المباركات قال اكثر من اية من آياته المباركات قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرُءَنّا عَرَبِيًّا لَعَلَيْهُ قُرُءَنّا وقال جل اسمه ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرُءَنّا مَرَبّيًا لَعَلَيْهُ قُرُءَنّا مَرَبّيًا لَعَلَيْهُ قُرُءَنّا الزخرف: ٣]،

#### المبحث الثاني:

مقامات اللغة في الكتاب المجيد:

ان كل ذي لُبِّ لا يخفى عليه ما للغةِ

<sup>(</sup>٥) الشافعي، الرسالة: ١/ ٤٢.

الهدد المادي والثلاثون – خريف(۲۰۱۷) م – ۲۳۵(هـ) الهدد المادي والثلاثون – خريف(۲۰۱۷)

العربية من مقام سام وأهمية عظمى؛ ليس فقط كونها وسيلة فكرية لربط افراد المجتمع بعضهم ببعض من خلال التواصل والتخاطب فضلا عن تبادل الافكار والآراء والمعلومات، بل كونها لغة القرآن الكريم والذي هو مظهر من مظاهر عظمة الحي القيوم، ووجه من وجوه قدرته واباع صنعه، وتجل من تجلياته، ويمكن القول ان الاشياء تكتسب عظمتها الحقيقية عندما تقترن وترتبط بذلك الكتاب المجيد، بل ليس هناك كتاب من الكتب الساوية السابقة العربية كها اهتم القران الكريم بها اهتهاما فائق النظير.

ومن خلال تلك العلاقة التلازمية اكتسبت اللغة مكانتها العظيمة ومقامها السامي، ويجدر الذكر، حينها نتحدث عن دلائل تلك العلاقة التلازمية بين القرآن الكريم واللغة العربية، فإننا نقصد بذلك بيان ما يثبت وجود هذه العلاقة، وما يدلل على انها حقيقة قائمة بذاتها، وواحدة لا يمكن تجزئتها، كون التلازم بينها بتقدير الله العزيز الحكيم،

العربية من مقام سام وأهمية عظمى؛ اليك بيان مقام اللغة العربية بلسان ليس فقط كونها وسيلة فكرية لربط القران الكريم كها افصح عنه بآياته افراد المجتمع بعضهم ببعض من خلال المباركة وهي كالاتي:

فانه تعالى يفصح انه منزل القرآن بوساطة امين وحيه وسيد الملائكة على الاطللاق جبرئيللا على قلب خير خلقه محمد في وبلسان عربي مبين بمعنى ان جهة ارتباط القرآن الهية محضة، وان ذلك الانتساب عنوان سام، تتطلع اليه جميع النفوس، سواء في ذواتها واعتهاد نشأتها ووجودها فضلا عن قدسيتها، ويمتد هذا الارتباط الى اللغة العربية التي نزل بها القرآن، بل وتتصف بها له من مميزات.

٢. ان اللغة العربية هي لغة الخلود،

وبقاؤها تلازمي ببقـــاء القرآن وخلوده، فليس هناك من كتـاب تكفل بحفظـه الله سبحانه وتعالى من أيدي المتلاعبين من اليهود ومن حذا حذوهم سوى القرآن الكريم قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَكُونِهُ اللَّهِ وَالْحَجْرِ: ٩].

بمعنى ان حفظ اللغة متعلق بحفظ الله سبحانه وتعالى لكتابه الكريم، وعلى هذا يمكن القول ان هذه اللغة هي الاصلح، والاقوى، والاجدر على ايصال المعنى الدقيق، الى عقل ونفس السامع، من كافة اللغات الموجودة في الوجود، لهذا صار لزاما على كل مسلم ان يفتخر بهذه اللغة، ويعتز بها ويخدمها خدمة للدين القويم، وان يعرفها، ويتعلمها؛ لمقامها ومكانتها الدينية والعلمية.. يقول جوستاف جروني بأوم: "عندما أوحى الله رسالته إلى رسوله محمَّدﷺ أنزلها قرآنًا عربيًّا، والله يقول لنبيِّه: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَنْرُنَكُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِۦقَوْمًا لُّذًا ﴾ [سورة مريم: ٩٧]. ومــا من لغةِ تستطيعُ أن تطاولَ

اللغةَ العربية في شرفها، فهي الوسيلةُ التي اختيرت لتحمل رسالــة الله النهائية، وليست منزلتها الروحية هي وحدها التي تسمو بها على ما أودعَ الله في سائر اللغات من قوة وبيان، أمَّا السعة فالأمرُ فيها واضح، ومن يتتبع جميع اللغات لا يجد فيها على ما سمعته لغة تضاهى اللغة العربية، ويُضاف جمال الصوت إلى ثروتها المدهشة في المترادفات، وتزين الدقـة و وجازة التعبير لغة العرب، وتمتازُ العربيةُ بها ليس له ضريب من اليسر في استعمالِ المجاز، وإن ما بها من كنايات ومجازات واستعارات لَيرفعُها كثيرًا فوق كلِّ لغة بشرية أخرى، وللغة خصائصُ جَمَّة في الأسلوب والنحو ليس من المستطاع أن يكتشف له نظائر في أية لغة أخرى، وهي مـــع هذه السعة والكثرة، اكثر اللغات اختصاراً في إيصال المعاني، وفي النَّقل إليها، يبين ذلك أنَّ الصورةَ العربية لأيِّ مَثَل أجنبيٍّ أقصر في جميع الحالات"<sup>(۲)</sup>.

(٦) انور الجندي، الفصحى لغة القرآن/ ٣٠١.

المدد المادي والثانون – غريف(١١٠) م – ١٥٠٤٢٩ (هـ) المدد المادي والثانون – غريف(١١٠)

ويقــول: ((قال المستشرق المجرى عبد الكريم جرمانوس: «إنَّ في الإسلام سندًا هامًّا للغة العربية أبقى على روعتها وخلودها، فلم تنل منها الأجيال المتعاقبة، على نقيض ما حدث للغات القديمة الماثلة كاللاتينية؛ حيث انزوت تمامًا بين جدرانِ المعابد، ولقد كان للإسلام قوة تحويل جارفة أثرت في الشعوب التي اعتنقته حديثًا، وكان لأسلوب القرآن الكريم أثرٌ عميق في خيال هذه الشعوب، فاقتبست آلافًا من الكلماتِ العربيــة، ازدانت بها لغاتها الأصلية، فازدادت قوةً ونهاءً، والعنصرُ الثاني: الذي أبقى على اللغة العربية هو مرونتها التي لا تُبارى، فالألماني المعاصر مثلاً لا يستطيع أن يفهمَ كلمةً واحدةً من اللهجة التي كان يتحدث بها أجدادُه منذ ألف سنة، بينها العربُ المحدثون يستطيعون فهمَ آداب لغتهم التي كتبت في الجاهلية قبل الإسلام»(٧).

من كان في عينك عظيها؛ فتعلم العربية، فإنها تجريك على المنطق، وتدنيك من السلطان»(١).

٣. خصت بميزة لم تحظ بها لغة اخرى وهي ان بيان القرآن الكريم لا يتم الا بها قال تعالى: ﴿ وَلِنَّهُ لَنَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ اللهُ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ اللهُ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴿ اللَّهُ بِلِسَانٍ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ عَرَبِي مُّبِينٍ ﴾ [سورة الشعراء: ١٩٢-١٩٥]، ويفصح النص المبارك عن حقيقة مهمة ان هذا القرآن لا يتم بيانه بلغة اخرى الا العربية تلك اللغة التي فاقت أخواتها بكثرة مفرداتها ودقّة معانيها وحسن نظام مبانيها، ولم يُعرف لها في كلِّ أطوار حياتها طفولةٌ ولا شيخوخةٌ، وان جميع اللغات دونها في البيان قال ابن فارس: «فلم خَصَّ –جل ثناؤه– اللسانَ العربيَّ بالبيان، عُلمَ أن سائر اللغات قاصرةٌ عنه، وواقعة

<sup>(</sup>A) الدينوري، ابن قتيبة، عيون الاخبار: ٢/ ١٧٣.

دونه<sup>(۹)</sup>.

٤. انها لغة تعقل الكتاب ومفتاح من مفاتح فهم الخطاب الالهي الذي يفتح دوائر الحركة العقلية قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّالَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [سورة يوسف: ٢]، يقول الشيخ الطوسي: ان سبب اخبار الله سبحانه وتعالى أنه انزل هذا الكتاب قرآنا عربيا لكي يعقلوا معانيه وأغراضه.. . فهو كلام في أعلا طبقة البلاغة، ووجه بلاغة القرآن كونه في نهاية التلاؤم المنافي للتنافر في تأليف اللفظ والمعنى مع تشاكل المقاطع في الفواصل بها يقتضيه المعنى ومع تصريف القول على أحسن ما تصرف به المعني... وهناك نكتة لطيفة مفادها ان في الآية دليلا على أن كلام الله محدث، لأنه وصفه بالإنزال والعربية، ولا يوصف بذلك القديم، وفيه دلالة على أن القرآن غير الله، لأنه وصفه

بأنه عربي، ومن يزعم أن الله عربي، فقد كفر، وما كان غير الله فهو محدث (١٠٠).

اذن فللغة العربية مرتبة نالتها من تلازمها لكتاب الله تعالى، وهي التي بأيدينا من حيث ان آيات القرآن بعضها يدرك بالتعقل فيها وبعض منها له مرتبة أخرى وهي الّتي لا مجال فيها للألفاظ واللّغة، ولا سبيل فيها للمفاهيم، ولا ينالها العقل، بل الطريق الوحيد للوصول إليها الطهارة، قال سبحانـــه وتعالى: ﴿ إِنَّهُ لَقُرُءَانٌ كُرِيمٌ 🖤 فِي كِننَبٍ مَكْنُونِ 🐠 لَّا يَمَسُهُ وَ إِلَّا ٱلمُطَهِّرُونَ ﴾ [سورة الواقعة: ٧٧ - ٧٩]، والمتدبر في هذه الآية المباركة يتضح له سبب جعل فهم القرآن مشروطا بلغته كما سبق انف يقول ابن كثير: "وذلك لان لغة العرب أفصح اللغات وأبينها وأوسعها وأكثرها تأدية للمعانى التي تقوم بالنفوس فلهذا أنزل أشرف الكتب بأشرف اللغات على أشرف الرسل

<sup>(</sup>۹) ابن فارس، معجم مقاییس اللغة: ۳/ ۲۱۵.

<sup>(</sup>١٠) ينظر الطوسي، التبيان في تفسير القرآن: ٦/ ٩٢.

بسفارة أشرف الملائكة وكان ذلك في أشرف بقاع الأرض، وابتدئ انزاله في أشرف شهور السنة وهو رمضان فكمل من كل الوجوه ولهذا قال ﴿ فَئُن نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْءَانَ ﴾ [سورة يوسف: ٢] بسبب الْقُرْءَانَ ﴾ [سورة يوسف: ٢] بسبب المُعائنا إليك هذا القرآن"(١١).

فكانت اللغة عنصرا، يقتضي نزول القرآن بها، بتقدير مدبر قادر حكيم، وعند الاستقراء نجد قد مر اكثر من اربعة عشر قرنا، على نزول هذه الاية المباركة، وليس هناك ادنى دليل على ان لغة على وجه الارض، اكثر مقدرة على تأدية معاني الكلهات الى نفس السامع، ومقدرة على بلوغ اقصى طاقة التعبير عن قصدية النص كاللغة العربية.

٥. ان لها مقاماً عالمياً بين اللغات من حيث انها لغة الدين والعبادة والسياسة فضلا عن كونها إلهيّة المصدر واللغة المشتركة لعامة الشعوب التي دانت للحكامة الاسلامي، يقول ثيودور نولدكة:

(١١) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم: ٢/ ٤٨٣.

«لم تصر العربية حقا لغة عالمية الا بسبب القرآن والاسلام؛ اذ تحت قيادة القرشيين فتح البدو، وسكان الواحات، نصف العالم لهم وللإيهان، وهكذا صارت العربية لغة مقدسة ايضا»(۱۲).

7. ثم ان اللغة العربية مقاماً اخر فهي مصدرُ عزِّ للأمة بوصفها لغةُ القرآن الكريم والسنة المطهرة؛ بحيث يكون الاعتزازُ بها اعتزازًا بالإسلام، وتراثه الحضاري العظيم، فهي عنصرُ أساسي من مقوماتِ الأمة الإسلامية والشخصية الإسلامية، وبوسمها فلا تكون مجردَ مادة مستقلة بذاتها فلا تكون مجردَ مادة مستقلة بذاتها لغتها أمةٌ تحتقر نفسَها، وتفرضُ لغتها أمةٌ تحتقر نفسَها، وتفرضُ مصطفى صادق الرافعي: «ما ذلّت مصطفى صادق الرافعي: «ما ذلّت لغةُ شعبِ إلاّ ذلّ، ولا انحطّت إلاّ

(۱۲) ثيودور نولدكه، اللغات السامية تخطيط عام، ترجمة الدكتور رمضان عبد التواب/ ۷۰.

8 . 0

ألفاظ القرآن والسنة»(١٤).

## المبحث الثالث: مقام اللغة العربية على حد رأي المعصوم اللله:

لم تنل اللغة المقامات الرفيعة فقط في القرآن الكريم، بل كان لها الحظ الاوفر في ما ورد من مرويات عن المعصوم واقصد به النبي الاكرم محمد الشيان الطاهرين اللها اللهاهرين الطاهرين الطاهرين الطاهرين الطاهرين الطاهرين الطاهرين اللهاهرين الهاهرين الهاهرين اللهاهرين اللهاهرين الهاهرين اللهاهرين اللهاهرين اللهاهرين الهاهرين اللهاهرين الهاهرين ال

فقد وردت الروايات الكثيرة التي تفصح عن مقام اللغة العربية وفضلها ومن جملة تلك المرويات على سبيل المثال لا الحصم:

أ. قـال النبي الاكرم ﷺ: "هي افضل اللغات"(١٥).

ولعل مقام الافضلية التي نالته اللغة العربية والذي يشير اليه النبي محمد على يتأتى من عدة امور منها:

أ. شرف الانتساب الى الكتاب المجيد
 والذي حفظــه مُنزله من كل زيغ

كان أمرُه في ذَهابِ وإدبار، ومن هذا يفرضُ الأجنبيُّ المستعمر لغتَه فرضًا على الأمَّةِ المستعمرة، ويركبهم بها، ويشعرهم عظمتَه فيها، ويستلحقهم من ناحيتها، فيحكم عليهم أحكامًا ثلاثةً في عمل واحد؛ أمَّا الأول: فحبْس لغتهم في لغته سجنًا مؤبَّدًا، وأمَّا الثاني: فالحكمُ على ماضيهم بالقتلِ محوًا ونسيانًا، وأمَّا الثالث: فتقييد مستقبلهم في الأغلالِ التي يصنعها، فأمرُهم من بعدها لأمره تبعُ (۱۳).

واقولها وانا على مضض، إننا نعيش اليوم واغلب حملة الشهـــادات على ضعف جلي في اللغة العربية بحجة عدم التخصص، في حين بذلهم المجهود في اتقان لغات خارجة عن تخصصهم في بعض الاحيان، والحال ان تعلم اللغة والحفاظ عليها هو من الدين كما يقول السيوطي: "لا شكَّ أنَّ علم اللغة من الدين؛ لأنه من الفروض الكفايات، وبه تُعرفُ معاني

<sup>(</sup>١٤) السيوطي، المزهر: ٢/ ٣٠٢.

<sup>(</sup>١٥) علي النازي، مستدرك سفينة البحار: ٧/

<sup>(</sup>١٣) مصطفى صادق الرافعي، وحي القلم/ ٢٧٣.

الفدد المادي والثااثون – خريف (١٧٠ ، ٢٩ – ٢٩٤١هـ)

وتحريف عما طال الكتب السابقة ﴿ مِّنَ اللَّذِينَ هَادُواْ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَوَاضِعِهِ وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَالْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعِ وَرَعِنَا لَيّاً بِأَلْسِنَنِهِمَ وَالْمَعْنَا فِي الدِّينِ وَلَوْ أَنَّهُمْ قَالُواْ سَمِعْنَا وَطَعْنَا فِي الدِّينِ وَلَوْ أَنَّهُمْ قَالُواْ سَمِعْنَا وَطَعْنَا فِي الدِّينِ وَلَوْ أَنَّهُمْ قَالُواْ سَمِعْنَا وَطَعْنَا وَالشَعْ وَانظُرْ بَالكَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَقُومَ وَلَكِن لَعَنَهُمُ اللّهُ بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤمِنُونَ إِلّا وَلَكِن لَعَنَهُمُ اللّهُ بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤمِنُونَ إِلّا وَلِيكَانَ خَيْرًا هَلَهُ عَلَى اللّهُ وَلَكِن لَعَنَهُمُ اللّهُ بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤمِنُونَ إِلّا وَلِيكَانَ خَيْرًا هَلَا يُؤمِنُونَ إِلّا وَلَيكِن لَعَنَهُمُ اللّهُ بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤمِنُونَ إِلّا وَلَيكُونَ فَيكُونُ وَاللّهُ اللّهُ اللّ

ب. لما للغة من دور كبير، واثر بالغ في بيان مقاصد القرآن الكريم والسنة النبوية المباركة كما بينا سالفا، وهذا مما لا تمتاز به اية لغـة اخرى قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ لَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ لَا يَعْلَمُهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

ج. عامل التأثير المتوافر في اللغة العربية والذي له دور في استجابة العرب الأوائل للقرآن الكريم فلو أن القرآن نزل بغير اللغة العربية لكان من المكن ان لا يستجيب العرب لهدايته ونوره بسبب حاجز (الانا)

بمعنى اننا لـو جعلنـاه -القرآن الكريم- أعجميا غير مبين لمقاصده غير بليغ في نظمه لقال الذين كفروا من قومك: هـلا فصلت وبينت آياته واجزاءه، فانفصلت وبانت بعضها من بعض بالعربية والبلاغة أكتاب مرسل أعجمي ومرسل إليه عربي؟. أي يتنافيان ولا يتناسبان(١٠).

وقد وهم جالينوس فقال: إن لغة اليونانيين أفضل اللغات لان سائر اللغات إنها هي تشبه إما نباح الكلاب أو نقيق الضفادع، ومن هنا رد امير المؤمنين

<sup>(</sup>١٦) ينظر الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن: ١٧/ ٣٩٩.

على الله هذا الادعاء بقوله: وهذا جهل شديد لان كل سامع لغة ليست لغته ولا يفهمها، فهي عنده في النصاب الذي ذكره جالينوس ولا فرق(١٧).

د. ما تمتلكه اللغة العربية من تأثير روحي لا يتوافر في أية لغة اخرى "إن التفاعيل الروحي والنفسي الكامل مع الهداية والنور والمفاهيم القرآنية انها يتحقق إذا كان الكتاب بلغة القوم الذين يراد ايجاد التغيير الفعلي فيهم، لان إثارة العواطف والاحاسيس انها تكون من خلال التخاطب باللغة نفسها، وأما والتفكير المنطقي، وتبقى العواطف والاحاسيس محدودة على الأقل والاحاسيس محدودة على الأقل والاحاسيس محدودة على الأقل التفاعل وبعيدة عن التأثير»(١٨).

٢. مقام ثواب الشهادة: فقدر ورد عن النبي الاكرم محمد النبي الاكرم عمد القرآن الكريم بألفاظه العربية

الفصيحة كان له اجر الشهيد المتشحط بدمه في سبيل الله فقد ورد عن ابي نعيم عن حذيفة عن رسول الله فقل الله فقل: "من قرا القرآن بإعراب فله اجر شهيد"(١٩).

٣. مقام التقويم: من حيث ان من يلحن في قراءة القرآن قَوَّمَ ملك موكل القراءة ورفعها قواما وفقا لما رواه انس عن رسول الله على: "إنّ ملكاً موكل بالقرآن، فمن (قرأه من أعجمي أو عربي) فلم يقوّمه، قوّمه الملك، ثمّ رفعه قواماً"(٢٠)، وعن ابن عباس عنه انه قال: "إذا قرأ القرآن فأخطأ، أو لحن، أو كان أعجمياً، كتبه الملك كما أنزل»(٢٠).

مقام التشريف بانها لغة اهل الجنة: وهذا المقام يجعل من اللغة العربية سيدة اللغات، وهذا تشريف ما بعده تشريف ويستدل على ذلك ما ورد عن امير المؤمنين الله انه قال: "كلام

(١٩) المتقى الهندي، كنز العمال: ١/ ٥٣٤.

<sup>(</sup>۱۷) ينظر ابن حزم، الاحكام: ١/ ٣٢.

<sup>(</sup>١٨) محمد باقر الحكيم، علوم القرآن/ ٣٣.

<sup>(</sup>۲۰) المصدر نفسه: ۱/ ۱۳۰۰.

<sup>(</sup>٢١) المصدر نفسه.

£ . A

اهل الجنة العربية، وكلام اهل النار بالمجوسية"(٢٢).

بل ورد عن جعفر ابن محمد عن أبيه على قال: "ما أنزل الله تعالى كتابا ولا وحيا إلا بالعربية فكان يقع في مسامع الأنبياء الله بألسنة قومهم وكان يقع في مسامع نبينــا بالعربيـــة فإذا كلم به قومه كلمهم بالعربية فيقع في مسامعهم بلسانهم وكان أحدنا لا يخاطب رسول الله بأى لسان خاطبه إلا وقع في مسامعه بالعربية كل ذلك يترجم جبرئيل الله عنه تشريفًا من الله عز وجل

٥. وسيلة من وسائـــل رفع الدعاء وقبوله، فقد وردت الروايات الجمة في هذا الصدد نذكر رواية واحدة من تلك المرويات تجنبا للإسهاب و الأطالة.

جاء عن ابي جعفر الثاني انه قال: "ما استوى رجلان في حسب ودين قط

إلا كان أفضلهما عند الله عز وجل آدابهما قال قلت: قد علمت فضله عند الناس في النادي والمجلس فها فضله عند الله؟. قال بقراءة القرآن كم انزل ودعائه من حيث لا يلحن وذلك الدعاء الملحون لا يصعد إلى الله"(٢٤).

٦. محل مودة وحب النبي الاكرم الله انه يفتخر بحبه للعرب لأسباب يذكرها ابن عباس حبر الامة عن النبي عِينة انه قال: «احبوا العرب لشلاث لأني عربي، والقرآن عربي، وكلام اهل الجنة عربي»(٢٥).

٧. ان اللغة العربية من العلوم الاربعة عند على الله فقد سئل عن العلوم فقال الله ان العلوم اربعة: «الفق\_\_ اللايان، والطب للابدان، والنحو للسان، والنجوم لمعرفة الازمان»(۲۲).

<sup>(</sup>٢٢) على النهازي، مستدرك سفينة البحار: .1 E . /V

<sup>(</sup>٢٣) الصدوق، علل الشرائع: ١/ ١٢٦+ المجلسي، بحار الانوار: ١٦١/ ١٣٤.

<sup>(</sup>۲٤) المتقى الهندى، كنز العمال: ٢/ ٣٩٣+ الحر العاملي، وسائل الشيعة: ٦/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٢٥) المصدر نفسه: ١٢/ ٤٤.

<sup>(</sup>٢٦) البروجردي، جامع احاديث الشيعة: . 77 /10

وغير ذلك من الروايات التي تفصح عن مقام اللغة العربية ومدى اهتمام النبي الاعظم ﷺ، وائمة اهل البيت ﷺ. بعد هذه السياحة في تقل ما انتظمته المصنفات والبحـوث والدراسات مما حوته المكتبات والمواقع الأليكترونية وما أفدناه من أفواه أساتذتنا الكرام، في ضوء فرضية مفادها: ضرورة تدوين مستقل لمقامات اللغة العربية في ضوء القرآن الكريم واحاديث المعصوم الله، خلص البحث إلى نتائج أهمها الآتي:

١. عامل التأثير المتوافر في اللغة العربية ٤. ألفاظ القرآن العربية كلها تلائم والذي له دور في استجابة العرب الأوائل للقرآن الكريـــم فلو أن القرآن نزل بغير اللغة العربية لكان من الممكن ان لا يستجيب العرب لهدايته ونوره بسبب حاجز (الانا) والتعصب الذي كان يعيشه العرب في الجاهلية.

> ٢. إنّ النص القرآني المبــارك والسنة المباركة كانا لهما الأثر الجلى في تأصيل مقامات اللغة العربية، وذلك يظهر جليا من خلال الآيات المتناثرة في

القرآن الريم والتي تصدح بمراتب سامية رفيعة.

٣. إنَّ مقام أساليب النظر العقلي في اللغة العربية وردت في قالب من الفن الرفيع؛ فكانت أدعى للقبول والإقناع؛ وجمعت بين التأثير في العقل بالأصول والقواعد المنهجية في الإحتجاج والجدل، والأدلة والحجج الدامغـة الجلية، وإثارة العاطفة بالأساليب البيانية، التي تخاطب الوجدان وتهز العاطفة.

بعضها بعضا، ليس فيها لفظة نافرة عن أخواتها، غير لائقة بمكانها وكلها موصوفة بحسن الجوار، إذ تتضافر الألفاظ كلها لأداء المعنى المقصود من الإحتجاجات والمواقف الجدلية، بحيث يبلغ ائتلاف اللفظ مع المعنى منتهاه.

٥. ليس هناك لغة في الوجود لها اثر بالغ في بيان مقاصد القرآن الكريم والسنة النبوية المبارك\_ة كاللغة العربية وعسى ان يكون

تعالى: ﴿ وَلَقَدُ نَعَلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعُلِّمُهُۥ بَشَـُرٌّ لِسَائُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمَيٌّ وَهَىٰذَا لِسَانُّ عَــُرَفِيُّ مُّبِينُ ﴾ [سورة النحل: .[1.4

### ثبت المصادر والمراجع:

خرر ما نبتدأ به تاب الله المجيد.

- ١. اشرف محمد، مانة اللغة العربية في ضوء تلازمها بالقرآن، ط١، دار الكتاب، بيروت -لبنان، ٢٠٠٦م.
- ٢. انور الجندي، الفصحي لغة القرآن، ط٢، مكتبـة الانجلو المصرية، ۱۹۹۷هـ.
- ٣. البروجردي اغـــا حسين الطباطبائي (ت ۱۳۸۳ هـ)، جامــع أحاديث الشيعة، مطبعة العلمية -قم، د. ط، ۱۳۹۹هـ.
- ٤. تيودور نولدكه، اللغات السامية تخطيط عام، ترجمة الدكتور رمضان عبد التواب، ط۳، منشورات دار النهضة العربية -القاهرة، دون تاريخ.

هذا من اعظم ما امتازت به قال ٥٠ الحر العاملي: محمد بن الحسن الحسر العاملي (ت ١١٠٤هـ)، وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، تح: مؤسسة آل البيت الله لإحياء التراث، ط ٣، مطبعة مهر، ١٤١٤هـ. ق.

- ٦. ابن حـزم ابو محمد على بن حزم الأندلسي (٥٦هـ)، الاحكام في اصول الاحكام، د. ط، مطبعة العاصمة —القاهر ة.
- ٧. الحكيم محمد باقر (السيد)، علوم القرآن، مجمع الفكر الإسلامي، ط٣-مؤسسة الهادي -قم-١٤١٧هـ.
- ٨. الدينوري، ابو محمّد عبد الله بن مسلم بن قتيبة (٣٧٦ هـ)، عيون الأخبار، ط٣، ١٤٢٤ -٣٠٠٣، منشورات محمد على بيضون -دار الكتب العلمية.
- ٩. السيوطي: جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي (٩١١هـ)، المزهر في علوم اللغـة وانواعها، ط١، مطبع ــة دار الفكر، لبنان،

113

١٤١٦ هـ-٢٩٩١م.

۱۰. الشـــافعي، محمد بن إدريس (۲۰۶هـ)، الرسالة، تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر، د. ط، د. ت، المكتبة العلمية -بيروت -لبنان.

11. الشيرازي ناصر مكارم، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ط٢، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ٢٠٠٥م.

۱۲. الصدوق: أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن موسى بن بابويه القمي (ت٣٨٦هـ)، علل الشرائع، ، طبع ونشر المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف، ١٣٨٦هـ -١٩٦٦م.

17. الطباطبائي محمد حسين بن السيد محمد (السيد)، محمد (السيد)، الميزان في تفسير القرآن، ط١، مؤسسة الأعلمي -بيروت، ١٩٩٧م-١٤١٧هـ.

الطوسي: أبو جعفر محمد بن الحسن بن علي (٤٦٠هـ)، التبيان في تفسير القرآن، تح/ أحمد حبيب قصير العاملي، الأميرة للطباعــة والنشر

والتوزيع، بيروت، ٢٠١٠م.

ابن فارس: ابو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، (ت٣٩٥هـ)، معجم مقاييس اللغة، تح/ عبد السلام محمد هارون، ط١، دار إحياء الكتاب العربي القاهرة، ١٣٦٦هـ.

۱۲. ابن كثير: عهاد الدين ابو الفداء اسهاعيل بن عمر الدمشقي (ت ٤٧٧هـ)، تفسير القرآن العظيم، ط٤، دار صبح، بيروت، ٢٠٠٧م.

المتقي الهندي: علاء الدين علي المتقي بن حسام الدين البرهان فوزي (ت ٩٧٥هـ)، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، مؤسسة الرسالة -بيروت ١٩٧٩م.

11. المجلسي، محمد باقر بن محمد تقي (ت ١١١١هـ)، بحـــار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، تح/ محمد تقي اليزدي، محمد باقر البهبودي، ط۳، دار إحياء التراث العربي، ١٩٨٣م.





المالور فليلوثك وساله مواليو الازوية الوير ما اليون





(إصدارات قرآنية) كتاب

تَلْخِيطُ التَّحْقِيقِ فَي نَفْي التَّحْرِيفِ عَن الْقُرْآنِ السَّرِيفِ تَالَيف تَالِيف تَالِيف سَمَامَ العَلامَ المُعْقِ السِيدِ على الحسيني الميلاني

عرض الباحث السيد علي الرضوي يغداد – العراق

الحديث عن سلامة النص القرآني ونفي التحريف في كتاب الله العزيز تناوله الاقدمون والمحدثون والمعاصرون من علماء المسلمين كافة والفوا الكثير في الموضوع ولكن التركيز من بعض الباحثين خصوم مذهب اهل البيت وكز على الشيعة الامامية وسدد سهامه ضدها بوصفها الطائفة الاسلامية التي اكدت التحريف في النص القرآني الكريم ودافعت عن رأيها بالادلة المزعومة وهذا وَهْم وضرب من التهم الباطلة ويستعرض الكتاب الذي نعرضه للقراء الكرام آراء علماء الشيعة على مر العصور بنفي لهذه التهمة الباطلة والتأكيد على ان القرآن هو ما بين الدفتين ليس غيره، وان ما هو موجود ومتداول اليوم هو عين ما نزل على نبينا محمد الشيئة.

عرض المؤلف الفاضل في كتابه موضوعات مهمة تصدى فيها الاصوات المشبوهة والتي تروم النيل والاساءة لهذه الطائفة الموالية لاهل البيت ودرء الشبهات التي يثيرها الاعداء من ان الشيعة وحدهم يقولون بعدم سلامة النص القرآني وتحريفه وقد اوجزها المؤلف في كتابه الذي ضم أبواباً وفصولاً ومباحث

سنعرض الى اهمها.

يبدأ الكتاب بالفصل الاول في كلمات اعلام الشيعة في نفي التحريف ويقول: ولقد تعرّض علماء الشيعة منذ القرن الثالث الى يومنا الحاضر لهذا الموضوع في كتبهم في عدّة من العلوم، ففي نفي كتب الاعتقادات يتطرقون اليه حيثما يذكرون الاعتقاد في القرآن الكريم، وفي كتب الحديث يعالجون الاحاديث الموهمة للتحريف بالنظر في اسانيدها ومداليلها، وفي بحوث الصلاة من كتب الفقه باعتبار وجوب قراءة سورة كاملة من القرآن في الصلاة بعد قراءة سورة الحمد وفي كتب اصول الفقه حيث يبحثون عن حجية ظواهر الفاظ الكتاب. وهم في جميع هذه المواضع ينصون على عدم نقصان القرآن الكريم، وفيهم من يصرّح بان من نسب الى الشيعة انهم يقولون: بان القرآن اكثر من هذا الموجود بين الدفتين فهو كاذب وفيهم من يقول: بان عليه اجماع علماء الشيعة بل المسلمين، وفيهم من يستدل على النفي بوجوه من الكتاب والسّنة وغيرهما، بل لقد افرد بعضهم هذا الموضوع بتأليف خاص.

هذه هي عقيدة الشيعة في ماضيهم وحاضرهم كها جاء به التصريح به في كلهات كبار علمائها ومشاهير مؤلفيها، ومنذ اكثر من الف عام حتى يومنا هذا.

#### من ابرز هذه الاقوال وبحسب التسلسل التاريخي:

قول الشيخ الصدوق القمي (ت٣٨١هـ) في (رسالة الاعتقادات المطبوعة مع شرح الباب الحادي عشر ص٩٣): ((اعتقادنا ان القرآن الذي انزله الله على نبيه على هو ما بين الدفتين، وهو ما في ايدي الناس، وليس باكثر من ذلك، ومبلغ سوره عند الناس مائة واربع عشرة سورة... ومن نسب الينا انا نقول انه اكثر من ذلك فهو كاذب)).

اما الشيخ المفيد (ت١٣٦ ٤هـ): ((انه لم ينقص من كلمة، ولا من آية، ولا من سورة)) (اوائل المقالات في المذاهب المختارات ص٥٥).

ويقول الشريف المرتضى علم الهدى (ت٤٣٦هـ): ((ان العلم بصحة نقل القرآن كالعلم بالبلدان، والحوادث الكبار والوقائع العظام، والكتب المشهورة واشعار العرب



المدد المادي والتلائون - خريف (١٧٠٠ ٢م - ٢٤٤١هـ)

الهدد المادي والثااثون - خريف (١٧٠ ٢م – ٢٩١٩هـ) المحدد المادي والثااثون - خريف (١٧٠ ٢م – ٢٩١٩هـ)

المسطورة، فان العناية اشتدت والدواعي توفرت على نقله وحراسته وبلغت الى حد لم يبلغه في ما ذكرناه، لأن القرآن معجزة النبوة، ومأخذ العلوم الشرعية والاحكام الدينية، وعلماء المسلمين قد بلغوا في حفظه وحمايته الغاية، حتى عرضوا كل شيء اختلف فيه من اعراب وقراءته وحروفه وآياته، فكيف يجوز ان يكون مغيرًا او منقوصاً مع العناية الصادقة والضبط الشديد)) (نقل هذا في مجمع البيان للطبرسي ١/ ١٥ عن المسائل الطرابلسيات للسيد المرتضي).

ولقد عرف واشتهر هذا الرأي عن الشريف المرتضى حتى ذكر ذلك عنه كبار علماء اهل السنة والجماعة واضافوا انه كان يكفّر من قال بتحريف القرآن (ص١٦ الميلاني).

وتابع الطوسي محمد بن الحسن الملقب بشيخ الطائفة (ت٤٦٠هـ) من سبقه من العلماء في هذه القضية المهمة فقال: ((واما الكلام في زيادته ونقصانه فها لا يليق به ايضاً، لانه الزيادة فيه مجمع على بطلانها)) (التبيان في تفسير القرآن ١/ ٣).

ومثل تلك الاقوال ما ذكره الفضل بن الحسن الطبرسي الملقب بـ(امين الاسلام) (ت٤٨٥هـ) ما نصه: ((ومن ذلك الكلام في زيادة القرآن ونقصانه، فانه لا يليق بالتفسير ما الزيادة فمجمع على بطلانها، واما النقصان منه فقد روى جماعة من اصحابنا وقوم من حشوية العامة ان في القرآن تغييراً ونقصاناً. والصحيح من مذهب اصحابنا خلافه)) (مجمع البيان ١/ ١٥). اما العلامة الحلي (ت٢٦٧هـ) في بعض اجوبته عن موضوع التحريف قال: ((الحق انه لا تبديل ولاتأخير ولاتقديم فيه، وانه لم يزد ولم ينقص...)) (اجوبة المسائل المهناوية ١٢١).

وهذا علم آخر من اعلام الشيعة الامامية البهاء العاملي (١٠٣٠هـ) يقول: (والصحيح ان القرآن العظيم محفوظ عن ذلك زيادة كانت او نقصاناً، ويدل عليه قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَهُۥ لَــُغِظُونَ ﴾) (اورده الشيخ البلاغي في الآء الرحمن ٢٦).

اما صاحب بحار الانوار الشيخ المجلسي (ت١١١هـ) وبعد ان اخرج الاحاديث

الدالة على نقصان القرآن قال: ((ان الاخبار التي جاءت اخبار احاد لا يقطع على الله تعالى بصحتها (بحار الانوار ٧٥، ٨٩).

وقال السيد مهدي الطباطبائي الملقب ببحر العلوم (ت١٢١٢هـ) ما نصه: ((الكتاب هو القرآن الكريم والفرقان العظيم والضياء والنور والمعجز الباقي على مر الدهور، وهو الحق والذي لا ياتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من لدن حكيم حميد، انزله بلسان عربي مبين هدى للمتقين وبياناً للعالمين...)) (الفوائد في علم الاصول مبحث حجية الكتاب (مخطوط).

واكثر الاراء السالفة تلك الشيخ الاكبر جعفر آل كاشف الغطاء (ت١٢٢٨هـ) ما نصه: ((لاريب في ان القرآن محفوظ من النقصان بحفظ الملك الديان، كها دلّ عليه صريح الفرقان واجماع العلهاء في جميع الازمان ولا عبرة بالنادر، وما ورد من اخبار النقيصة تمنع البديهة من العمل بظاهرها ولا سيها ما فيه نقص ثلث القرآن او اكثر منه، فانه لو كان كذلك لتواتر نقله، ولتوفر الدواعي عليه، ولا تخده غير اهل الاسلام من اعظم المطاعن على الاسلام واهله، ثم كيف يكون ذلك وكانوا شديدي المحافظة على ضبط المطاعن على الاسلام واهله، ثم كيف يكون ذلك وكانوا شديدي المحافظة على ضبط النعراء، كتاب القرآن ٢٩٩١).

وهذا حفيد الشيخ جعفر المذكور اعلاه وهو من اعلام الحوزة النجفية وابرز فقهائها الشيخ محمد الحسين كاشف الغطاء (ت١٣٧٣هـ) يؤكد في كتابه (اصل الشيعة واصولها الشيخ محمد الحسين كاشف الغطاء (ت١٣٧٣هـ) يؤكد في كتابه (اصل الشيعة واصولها المدامين التحريف فيقول: وان الكتاب الموجود في ايدي المسلمين هو الكتاب الذي انزله الله اليه للاعجاز والتحدي ولتعليم الاحكام وتمييز الحلال من الحرام. وانه لا نقص فيه ولا تحريف ولا زيادة، وعلى هذا اجماعهم، ومن ذهب منهم او من غيرهم من فرق المسلمين الى وجود نقص فيه او تحريف فهو مخطئ يرده نص الكتاب العظيم ﴿ إِنَّا نَعَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُرُ وَإِنَّا لَهُ لِكَفِظُونَ ﴾.

وهذا عالم آخر من علماء المسلمين الشيعة السيد عبد الحسين شرف الدين



العدد الماديد والثلاثون - خريف (١٧٠، ٢م – ٢٤٢٩هـ)

المحد الماديد والثارثون - خريف (١٧٠ ٢٩ – ١٣٦٩هـ) المحد الماديد والثارثون - خريف (١٧٠ ٢٩ – ١٣٦٩هـ)

(ت١٣٧٧هـ) فيقول: فان القرآن العظيم والذكر الحكيم متواتر من طرقنا بجميع اياته وكلهاته وسائر حروفه وسكناته، تواتراً قطعياً عن ائمة الهدى من اهل البيت للا يرتاب في ذلك الا معتوه، وائمة اهل البيت كلهم اجمعون رفعوه الى جدهم رسول الله عن الله تعالى، وهذا ايضاً مما لا ريب فيه.

واخيراً سئل الفقيه السيد محمد هادي الميلاني (ت١٣٩٥هـ) عن رأيه في المسألة فاجابه: ((ان الذي نقطع به هو عدم وقوع اي تحريف في القرآن الكريم، لازيادة ولانقصاناً ولاتغيراً في الفاظه...)) (تلخيص التحقيق في نفى التحريف ص٢٢).

وصفوة القول ان الذي ذكرناه صرّح به كبار علماء الامامية منذ الطبقات الاولى كالشيخ المفيد، والسيد المرتضى، والشيخ الطوسي، والشيخ الطبرسي وهم جميعاً يعتقدون بها صرح به رئيس المحدثين الشيخ الصدوق في كتاب (الاعتقادات) الذي الفه قبل اكثر من الف سنة حيث قال: (اعتقادنا ان القران الذي انزله الله تعالى على نبيه محمد الله عين الدفتين، وهو ما في ايدي الناس ليس باكثر من ذلك).

الى ان قال: (ومن نسب الينا انا نقول انه اكثر من ذلك فهو كاذب).

والحاصل: ان من تأمل في الادلة وراجع تاريخ اهتهام المسلمين في حياة الرسول على والحاصل القرآن وحفظه ودراسته يقطع ان سقوط الكلمة الواحدة منه محال، ولو ان احداً وجد حديثاً يفيد بظاهره التحريف وظن صحته فقد أخطا ﴿ وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُعْنِى مِنَ الْحَلَّ اللَّهِ مَنَ اللَّهُ اللّللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وللشيعة الامامية ادلتهم الصحيحة على نفي التحريف وعدم وجود النقص او الزيادة وهي من القوة والمتانة بحيث يسقط معها ما دل على التحريف مظاهره عن الاعتبار لو كان معتبراً ومهما بلغ في الكثرة ويبطل القول بذلك حتى لو ذهب اليه اكثر العلماء.

وقد عقد المؤلف السيد الميلاني -حفظه الله تعالى -فصلاً كاملاً (ص٢٧ -٤٣) في ادلة الشيعة على نفى التحريف.

اولا: ايات من القرآن الكريم وهي تدل بوضوح على صيانته من كل تحريف، وحفظه

من كل تلاعب في الفاظه زيادة ونقيصة ومن ذلك قول العلي العظيم ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي َ عَايَنِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْناً أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرًا أَمْ مَن يَأْتِى ءَامِنَا يَوْمَ الْقِينَمَةَ أَعْمَلُواْ مَا شِنْتُمُ ۚ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمُ ۚ وَإِنَّهُ وَلِكِنْبُ عَزِيزٌ ﴿ اللَّهِ الْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ مِنْ عَلَيْهِ اللَّهُ مِنْ عَرِيدٍ ﴾ [سورة فصلت: ٤٠ - ٢٤].

واذاً فالقرآن العظيم لاياتيه (الباطل) من بين يديه ولا من خلفه فان من اظهر مصاديق (الباطل) هو وقوع (النقصان فيه).

فهو اذاً مصون من قبل الله تعالى عن ذلك منذ نزوله الى يوم القيامة.

وهناك آيات أخرى تدل على نفى التحريف ومنها:

ثانياً: قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَفِظُونَ ﴾ [سورة الحجر: ٩].

والمراد بالذكر في هذه الآية الكريمة على الاصح هو (القرآن العظيم).

ثَالثاً: قوله تعالى: ﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِ عَلِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ۚ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَقُرْءَانَهُ ﴿ اللَّهُ الْهَ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ ال

نحن ابن عباس وغيره في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ، وَقُرْءَانَهُۥ ﴾ ان المعنى: ان علينا جمعه وقرآنه عليك حتى تحفظه ويمكنك تلاوته، فلا تخف فوق شيء منه (مجمع البيان للطبرسي ٥/ ٣٩٧).

هذا ما ورد في كتاب الله العزيز اما الاحاديث المروية عن الرسول الله والائمة الاطهار والتي تعد المصدر الثاني من مصادر الاحكام والعقائد الاسلامية هو السنة النبوية الشريفة الواصلة الينا والاسانيد المعتبرة.

وعلى هذا فاننا لما راجعنا السنة وجدنا الاحاديث للتكثرة الدالة باقسامها العديدة على ان القرآن الكريم الموجود بين ايدينا هو ما انزل على النبي الاعظم من غير زيادة ونقصان، وانه كان محفوظاً مجموعاً على عهده وبقي كذلك حتى الآن وانه سيبقى على ما هو عليه الى الابد. وهذه الاحاديث على اقسام وهي:

١. احاديث العرض على الكتاب: لقد جاءت الاحاديث الصحيحة تنص على وجوب



219

العدد الماديد والثلاثون – خريف (١٧٠ ، ٢م – ٢٢٤١هـ)

عرض الخبر من المتعارضين، بل مطلق الاحاديث على القرآن الكريم، فما وافق القرآن اخذ به وما خالفه اعرض عنه، فلولا ان سور القرآن وآياته مصونة من التحريف ومحفوظة من النقصان ما كانت هذه القاعدة التي قررها الائمة من اهل البيت الخذين من اياها من جدهم رسول الله الله ولا أمكن الركون اليها والوثوق بها.

ومن جملة الاحاديث قول الامام جعفر بن محمد الصادق الله: ((خطب النبي علله بمنى فقال: ايها الناس ما جاءكم عني يوافق كتاب الله فانا قلته، وما جاءكم يخالف كتاب الله فلم اقله. (وسائل الشيعة ١٨/ ٧٩).

وعن الامام الصادق الله ايضاً قوله: اذا ورد عليكم حديثان مختلفان فاعرضوهما على كتاب الله، فها وافق كتاب الله فخذوه، وما خالف كتاب الله فردوه...)) (وسائل الشيعة ١٨/ ٨٤).

٢. خطبة رسول الله على في غدير خم وفي هذه الخطبة امر على بتدبر القرآن والرجوع في تفسيره الى امير المؤمنين على حيث قال الله : ((معاشر الناس تدبروا القرآن وافهموا آياته وانظروا الى محكهاته، ولا تتبعوا متشابهه. فو الله لن يبين لكن زواجره ولا يوضح لكم تفسيره الذي انا اخذ بيده ومصعده الى وشائل بعضده ومعلمكم ان: من كنت مولاه فهذا على مولاه، وهو على بن ابى طالب على وموالاته من الله عز وجل

انزلها عليّ)) (الاحتجاج ١/ ٦٠).

- ٣. حديث الثقلين حيث لم تمـــر على النبي الكريم في فرصة الا وانتهزها للوصية بالكتاب والعترة الطاهرة والامر باتباعها والانقياد لهما والتمسك بهما. لذا تواتر عنه حديث الثقلين الذي رواه جمهور المسلمين باسانيد متكثرة متواترة ((اني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي اهل بيتي، ما ان تمسكتم بهما لن تضلوا بعدي ابداً)) وهذا يقتضي ان يكون القرآن الكريم مدوناً في عهده بجميع آياته وسوره حتى يصبح اطلاق اسم الكتاب عليه. ولذلك تكرر ذكر الكتاب في غسر واحد من سوره الشريعة.
- لاحاديث في ثواب قراء السور في الصلاة وغيرها، وقد وردت طائفة من الاحاديث في فضيلة قراءة سور القرآن الكريم في الصلاة وغيرها، وثواب ختم القرآن وتلاوته في شهر رمضان وغير ذلك. ولو كان تطرق النقصان في الفاظ القرآن لم يبق مجال للاعتماد على شيء من تلك. الاحاديث والعمل بها من اجل الحصول على ما تفيده من الاجر والثواب، لاحتمال ان تكون كل سورة او كل آية محرفة عما كانت نازلة عليه.
- ٥. الاحاديث الامرة بالرجوع الى القرآن الكريم واقوال امير المؤمنين، وهي كثيرة جداً منها قول امير المؤمنين الله ((واعملوا ان هذا القرآن هو الناصح الذي لا نعش، والهادي الذي لا يضل، والمحدث الذي لا يكذب، وما جالس هذا القرآن احد الا قام عنه بزيادة او نقصان: زيادة في هدى او نقصان في عمى، واعلموا انه ليس على احد بعد القرآن من فاقه، ولا لاحد قبل القرآن من غنى، فاستشفوه من ادوائكم، واستعينوا به على لاوائكم فان فيه شفاء من اكبر الداء وهو الكفر والتفاف والغي والضلال فاسالوا الله به وتوجهوا اليه بحبه ولاتسالوا به خلقه، انه ما توجه العباد الى الله بمثله. واعلموا انه شافع مشفع، وقائل مصدق، وانه من شفع له القرآن يوم القيامة شفع فيه...)) (نهج البلاغة ١٧٦/ ٢٠٢).



كل ذلك يقتضي ان يكون ما بايدينا من القرآن هو القرآن نفسه الذي نزل على الرسول المصطفى على وعرفه امير المؤمنين الله والائمة الاطهار والصحابة والمسلمون

٦. اما القسم السادس وهي الاحاديث التي تتضمن تمسك الائمة من اهل البيت المختلف الآيات القرآنية حيث روى المحدثون من الامامية احاديث متكاثرة جداً عن الائمة الطاهرين تتضمن تمسكهم بمختلف الآيات عند المناظرات وفي كل بحث من البحوث.

٧. اما القسم الأخير فهي الاحاديث التي تنص على ان ما بايدي الناس هو القرآن
 النازل من عند الله.

اما الدليل الآخر في نفي التحريف والنقصان في القرآن اعجازه حيث ان التحريف ينافي كون القرآن معجزاً لفوات المعنى بالتحريف، ولان مدار الاعجاز هو الفصاحة والبلاغة الدائرتان مدار المعنى، والقرآن معجز باق.

والدليل الآخر هو اعتقاد الامامية بعدم سقوط شيء من القرآن صلاتهم لانهم يوجبون قراءة سورة كاملة بعد الحمد في الركعة الاولى والثانية من الصلاة الخمس اليومية من سائر سور القرآن. واما كون القرآن مجموعاً على عهد النبي فهو الدليل القاطع على عدم وجود النقصانية وفي الاخبار المروية عن جماعة الصحابة انهم ختموا القرآن على عهد الرسول في وتلوه وحفظوه. وقد اهتم النبي وحرص على نشر سور القرآن بين المسلمين بمجرد نزول آياته مؤكداً عليهم حفظها ودراستها وتعلمها مبيناً لهم فضل ذلك وفوائده في الدنيا والاخرة وترغيبه بحفظ القرآن في الصدور والقراطيس



اجمعون.



277



ونحوها مما ثبت بالضرورة بحيث لا مجال لانكار المنكر وجدال المكابر.

وفي القسم الثاني من كتاب السيد الميلاني -اعزه الله -يتناول اراء اهل السنة في التحريف لا مجال لذكرها خشية الاطالة وعدم اتساع صفحات المجلة الزاهرة (المصباح) لها. وختاماً وفق الله العاملين بخدمة نشر الفكر القرآني واشاعة الثقافة القرآنية واعز الله كل من خط حرفاً او كتب بحثاً او نشر كتاباً فيه اعلاء شأن الكتاب العزيز انه سميع الدعاء.







القاها في المركز الاسلامي في انجلترا د . على رمضان الأوسى

**(**T)

## حكم الأسير:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّيِّ حَرِضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ ۚ إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَدِرُونَ يَغْلِبُواْ مِائْنَيْنَ ۚ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ مِّائَةٌ يَغْلِبُواْ أَلْفًا مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِأَنْهُمْ قَوْمٌ لَا يَغْلِبُواْ مِائْنَيْنَ ۚ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ وَعَلِمَ أَن فِيكُمْ ضَعْفَا فَإِن يَكُن مِنكُمْ مِّائَةٌ مَنكُمْ اللهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَن فِيكُمْ ضَعْفَا فَإِن يَكُن مِنكُمْ اللهُ عَنكُمْ اللهُ يَغْلِبُواْ اللهُ مَعْ الصَّدِينِ صَابِرَةٌ يُعْلِبُواْ مِائْنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُمْ أَلْفٌ يَغْلِبُواْ اللهَ يُن بِإِذِنِ ٱللّهِ وَاللهُ مَعَ ٱلصَّدِينِ صَابِرَةٌ يَعْلِبُوا مِائْنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُمْ اللهُ يَغْلِبُوا اللهُ أَلْفَيْنِ بِإِذِنِ ٱللّهِ مَعْ الصَّدِينِ مَاكَلَا مِنْ مَعْ مَاكُونَ لَهُ وَاللهُ عَلَى مَن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهِ مَن اللهُ مَعْ الصَّدِينَ وَاللهُ عَرِينُ حَكِيمُ ﴿ اللهُ اللهُ مِن اللهِ سَبَقَ لَعَسَكُمْ فِيمَا أَخَذَتُمُ عَلَالهُ عَظِيمٌ ﴿ اللهَ عَلْوَلُ مِن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلُولُ وَعِيمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُو

تحدثت الآيات السابقة عن الاستعدادات القتالية أمام العدو واشارت الى ضرورة الانفاق الحربي في سبيل الله، وألا تفوتكم فرص السلام ان حصلت في في في في من اجل ارهاب العدو وليس للقتل فحسب، وقد

ذكرت بنعمة تأليف القلوب التي هي أحد أسباب قوة الصف المؤمن الى جانب التأييدات الالهية.

وهنا تتعرض الآيات القرآنية الى بعض الاحكام الخاصة بأسرى الحرب وقبل ان تبين ذلك تعرضت الى:

#### الحث على القتال (الاعلام الحربي):

وهنا يخاطب القرآن الكريم النبي النبي الله بشكل مباشر: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنِّي حَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ ﴾ والتحريض هو الحث وتحريك الهمة لأمر ما كالقتال بهدف رفع المعنويات من خلال الحماسة الحربية والخطب التي تكشف الغوامض وتبين الهدف الذي يواجه من أجله المؤمنون تحديات الاعداء.

فمسألة الإعلام والحث على مواجهة العدو وعدم الانكسار والهزيمة يدخل ذلك كله ضمن توفير الاستعدادات القتالية والقوة لارهاب عدو الله وعدو المؤمنين.

#### قاعدة قتالية:

(إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُواْ مِئَتَيْنِ) فالمؤمنون الصابرون ذوو الاستقامة والثبات يمكنهم ان يواجهوا عشرات أمثالهم فلو كانوا عشرين غلبوا مئتين (وَإِن يَكُن مِّنكُم مِّائَةٌ يَغْلِبُواْ أَلْفًا مِّنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ) فمها كان العدد صغر أو عظم فالقاعدة ماضية لا تتخلف فعلى المؤمنين الا ينتظروا تكافؤ الاعداد حتى يقاتلوا فهنا أمر إلهي بعدم الفرار من المعركة ان كان اعداد الكافرين عشرة أمثال المقاتلين المؤمنين الصابرين.

#### سبب في الانتصار والغلبة:

(بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَفْقَهُونَ) وهم الاعداء الكافرون، فالباء سببية اذ الكفار لا يفقهون الحقيقة انها ينطلقون لاهداف محدودة في دار الدنيا وربها لطموحات تمجد أشخاصا وتكرس حالات ضيقة بعكس المؤمنين الذين صدّقوا بالغيب وفهموا ان الحياة عابرة وهي طريق الى الدار الحيوان (الآخرة) حيث الاقامة الدائمة، وهذه المعرفة تقضي على مواطن الضعف والخوار في الانسان وتثبت المؤمنين فهم يعيشون اهدافاً اعظم وأوسع



240

مما عليه غيرهم.

#### قاعدة قتالية أخرى:

(الآَنَ خَفَّفَ اللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِّنكُم مِّاتَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُواْ مِنتَيْنِ وَإِن يَكُن مِّنكُم مِّاتَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُواْ مِنتَيْنِ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلْفٌ يَغْلِبُواْ أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ).

روي عن ابن عباس: (كان ثبات الواحد للعشرة فرضاً ثم لما شق عليهم نسخ وأصبح ثبات الواحد للاثنين فرضاً).

فلما شق عليهم ان يواجه الواحد من المؤمنين الصابرين عشرة من الاعداء وتغيرت المصلحة في ذلك خفف الله عنهم ورفع تلك المشقة فرحمهم في أمر القتال فجاءت هذه القاعدة الثانية ان يواجه الواحد منكم الاثنين منهم ولا ينبغي الفرار، وهذا يتم بلطف من الله وتيسيره (بأذن الله) وهنا يرغب الله المؤمنين الصابرين لتثبيتهم في المعركة فمن كان الله معه لا يُهزم ولا يُغلب (والله مع الصابرين).

#### دعوى النسخ:

ذكر الشيخ الطوسي ويشخ ان هذه الآية نسخت حكم ما تقدمها اي وقع النسخ بين القاعدتين المذكورتين. ولعل هذا ليس من النسخ الاصولي، ان الضعف الذي تشير له الآية الثانية قد لا يتكرر في كل الحالات فاذا ما بقي التأهب والاستعداد الذي كان عليه المؤمنون الصابرون في الآية الاولى فها ذا يمنع من تحقق القاعدة القتالية الاولى ان يقابل المؤمن الصابر الواحد عشرة من الاعداء؟. (فبناء على ذلك فأن الحكمين في الآيتين محل البحث يرتبطان بالطائفتين المختلفتين وفي ظرفين متفاوتين)(۱).

ولعل هناك تخصيصاً وليس نسخاً أصولياً، حيث كثر التعبير بالنسخ لدى المفسرين ويعنون بذلك صوراً من أساليب البيان كالتخصيص والتقييد وأمثالها وليس النسخ الاصولي.

هل يجوز فداء الأسير؟.



<sup>(</sup>١) راجع تفسير الأمثل ٥/ ٤٨٧.

الهدد الحاديد والثاثة

277

نعم يجوز الفداء للاسرى بدليل قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَبَ ٱلرِّقَابِ حَقَّى إِذَا أَقْنَتُمُوهُمْ فَشُدُّوا ٱلْوَتَاقَ فَإِمّا مَنّا بَعَدُ وَإِمّا فِدَآءً حَقّى تَضَعَ ٱلْحَرْبُ أَوْزَارَهَا ﴾ [سورة محمد: ٤]، وقد يتوجب التخلص من بعضهم اذا كان وجوده يشكّل خطراً على المصلحة العليا كها حصل مع (عقبة بن معيط) و (النضر بن الحارث)(۱).

اما قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِنَيْ أَن يَكُونَ لَهُ وَالشَرَى حَتَى يُثَخِفَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ فقد عبرت هنا الآية بالاثخان عن القوة والشدة ونقول: أثخنه المرض اذا اشتد عليه وهنا تثير الآية المباركة المصلحة العليا في المعركة وهي النصر على الاعداء فاذا حصل الاطمئنان بالنصر فذلك يقتضي ايقاف القتال والاهتهام بأسر الاعداء حقناً للدماء وامعاناً في التمكن من النصر، فالآية المباركة تدعو الى عدم الغفلة عن الهدف الكبير في القتال وهو النصر، وبعدها يجوز الانشغال بجمع الاسرى وتوثيقهم، فالذي ينشغل بالاسرى قبل التمكن من النصر يعرض الهدف الكبير للخطر (تُريدُونَ عَرَضَ الدُّنيًا) بأي تريدون المتغير الزائل من هذه الدنيا، (وَاللَّهُ يُريدُ الآخِرَةَ)، دائمة الثواب باعزاز دينه وهزيمة اعدائه، وهذا الخطاب من أجل عدم أخذ الاسرى في ارض المعركة قبل اندحار العدو لان المسلمين حديثو عهد بالجاهلية حيث يرى بعضهم ضرورة السعي لجمع عدد اكبر من الاسرى حتى يحصلوا على الفداء.

هذا المنهج القرآني في التعامل مع العدو فيه عزة وحكمة (وَالله مُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ)، فالله سبحانه عزيز لا يقهر ومدبر حكيم لمصالح عباده، وهذا من شأنه ان يحفظ للمسلمين عزة وكرامة ورشداً.

وهناك تفسير ساذج للآية المباركة يلحق التقصير بالرسول وينسب اليه المعصية بناء على رواية ضعيفة موضوعة وهي ان الرسول استشار بعض المسلمين فهال الى فداء الاسرى ثم نزلت الآية تحثه على القتل والاثخان في الارض ولا يحق له الفداء حتى أخذ الرسول على يبكي لمعصيته والعياذ بالله تعالى، وهذا تفسير مردود يرده الثابت

(٢) انظر تفسير الأمثل ٥/ ٤٩٦.

من العصمة للنبي على واستحالة صدور المعصية منه على والموضوع كما بيناه، فان اللوم توجّه للمسلمين الذين فضلوا جمع الاسرى ليحصلوا على الفداء (تريدون).

من جهة أخرى فهناك رواية تؤكد كراهية الرسول الله لأخذ الفداء حتى رأى سعد بن معاذ كراهية ذلك في وجه الرسول الله (٣).

لو لا كتاب من الله سبق:

ما المقصود بهذا الكتاب؟.

ذكر الشيخ الطوسي: اي لولا ما كتب الله في اللوح المحفوظ من انه لا يعذبهم على ذكر الشيخ الطوسي: ﴿ وَمَا ذَلْكَ او من أَنه يغفر لأهل بدر ما تقدم وما تأخر، او لولا ان الله سبحانه كتب: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾.

او ان الفدية ستحل لهم فيها بعد.

وأرجح هذه الاقوال ان الله سبحانه لا يعذّب الا بعد ان يعلمهم ويبيّن لهم وهذا عين العدل واللطف.

والمهم انه لولا مبدأ (وما كنا معذبين حتى نبعث رسولاً) لأصابكم عذاب عظيم من الله سبحانه بسبب أخذ الاسرى (فيها أخذتم) من الأسرى وليس من الفداء (٤).

فكلوا مما غنتم حلالاً طيباً:

ايها المقاتلون: ما اصبتموه قهراً من اعداء الله في الحرب من الغنائم فكلوهُ اكلاً محللاً من أطيب ما كسبتموه فهو لكم حلال طيب ولا يُلتفت الى المشككين بحلية الغنائم، وهذه قوانين تفرضها ظروف المواجهة والقتال.

وحتى لا تتهادى النفس وتغرّ حذرت الآية وأمرت بتقوى الله بتجنب المعاصي وامتثال الطاعات (وَاتَّقُواْ اللهُ َ إِنَّ الله عَفُورٌ رَّحيمٌ) للمطيعين له سبحانه.

وما روي عن رسول الله ﷺ: (وجعل رزقي تحت ظل رمحي) فهذا ما لا يؤيده



271

<sup>(</sup>٣) التبيان للطوسي: ٥/ ١٥٨.

<sup>(</sup>٤) انظر الميزان للطباطبائي.

القرآن الكريم ولا السنة المشرفة، فليس القتال في الاسلام للارتزاق وانها هو سياسة دفاعية عن الحق والهدى.

#### دليل آخر على جواز الفداء:

(يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لِّلْن فِي أَيْدِيكُم مِّنَ الأَسْرَى إِن يَعْلَمِ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤْتِكُمْ خَيْرًا مُّنَا أَجْذَ مِنكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ).

وهم أسرى بدر اذ تقارن الآية المباركة بين قيمة الفداء الذي يتراوح بين ألف درهم من الاسير الفقير وأربعة آلاف درهم من الاسير الغني وبين محو الذنوب والمغفرة والرحمة بشرط التوبة وأن تحتوي قلوبهم على الايهان الصادق والمخلص وهنا يكون التعويض الالهي اكبر وافضل من قيمة الدراهم التي افتدوا بها أسراهم.

وقيل انها نزلت في العباس عم النبي على حين أسر ففدى نفسه وابني أخويه (عقيل ونوفل) بأمر الرسول الله وقال العباس: فأبدلني الله خيراً من ذلك وأنا انتظر المغفرة من ربي)(٥).

### دفاع عن الرسول على الله المالية :

(وَإِن يُرِيدُواْ خِيَانَتَكَ فَقَدْ خَانُواْ اللهَ مِن قَبْلُ) وهذه الآية تعدّ دليلاً آخر على جواز الفداء.

جاءت الآية حتى يمضي الرسول الله بالفداء لمن يعلم الله في قلوبهم خيراً اي صدقاً واخلاصاً، فلو أنهم انتكسوا ثانية وأرادوا خيانتك بمخالفة ما أظهروه، فهذا أمر وقع مثله قبل غزوة بدر فخانوا الله سبحانه الخالق القادر العليم، من خلال نقض المواثيق والعهود التي جرت بينهم وبين رسوله الله الله سبحانه يمهلهم (فَأَمْكَنَ مِنْهُمْ) اذ نصر رسوله الله في بدر وأعزه وأذلهم، وإن عادوا فخانوا ثانية سيمكن الله رسوله ثانية بالنصر عليهم وهذا يخضع لعلم الله وحكمته (وَالله عَلِيمٌ حَكِيمٌ).

#### اضاءة اجتماعية:



<sup>(</sup>٥) انظر تفسير البيضاوي ١/ ٢١٧.

الاعلام الحربي بحاجة الى ادوات فاعلة لإيجاد الحماسة في قلوب المقاتلين ومن هذه الصور الخطاب المباشر للقائد بشكل خاص حيث يشرح عدالة الموقف الذي هم عليه وعدوانية الطرف الآخر، والأمل الذي يجب ان يعيشه المقاتل واسقاط عقدة الخوف وتجاوز المصالح المادية وتغليب قيم الحياة الاخروية، الدائمة على تصارع المصالح الضيقة حتى تنتفض القوى الفطرية ويتحرر المقاتل من حبائل الجبن والانشداد للدنيا فكلمة (حرّض) تتضمن هذه المعاني في الخطاب التعبوي المباشر، فقد يكون المقاتل الواحد من المؤمنين الصابرين يعادل عشرة من الاعداء وهنا حدد القرآن هذه الامكانية والقدرة في المواجهة وان أحسوا الضعف وثقل هذه المواجهة فالبديل هو ان يواجه المؤمن الصابر اثنين بدلاً من العشرة وفي ذلك لطف ورحمة من الله سبحانه. وهنا يبرز دور الاعتقاد (الأيمان) وتأثير الملكة الاخلاقية (الصبر) في تثبيت المقاتل وتمكينه من العدو حتى لو كان من غير تكافؤ عددي، نعم الخطاب التعبوي المباشر لابد ان يركز على الهدف الاعلى المطلوب تحقيقه وهو التمكن من العدو والنصر عليه، بعد ذلك يمكن ان تتحول المواجهة الساخنة بايقاف العمليات القتالية ودعوة الطرف الآخر الى الاستسلام حقناً للدماء فتبرز ظاهرة جديدة وهي مجاميع من الأسرى، وكل السبل متاحة في معالجة مصائر هؤلاء بلحاظ ظروف المرحلة والمعركة وطبيعة تعامل العدو مع أسرى المسلمين، (فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فَدَاء) فيمكن اطلاقهم بفداء او بغير فداء المهم ان الهدف ليس إيقاع القتل في العدو لان الاثخان معناه التمكين من النصر والغلبة

#### دروس اجتاعية مستفادة:

على العدو، وانها هو صورة من صور التمكين من النصر.

- ١. التحريض على القتال صورة من صور الاعلام الحربي هل هناك صور أخرى؟.
  - ٢. ما الغاية من هذا التحريض؟.
- ٣. التكافؤ العددي في القتال كيف يمكن ان نتجاوزه من خلال الايمان بالله سبحانه والصبرعلى الشدائد؟.



- ٤. (بأنهم قوم لا يفقهون) ما وجه هذا التعليل ليكون سبباً في الانتصار؟.
  - ٥. لا نسخ بين القاعدتين القتاليتين المذكورتين، كيف تبين ذلك؟.
    - ٦. ما أدلة جواز فداء الاسير؟.
  - ٧. الأثخان في الارض يعنى التمكن من النصر، كيف تفسر ذلك؟.
  - ٨. ما معنى (لَّوْلاَ كِتَابٌ مِّنَ اللَّهِ سَبَقَ لَسَّكُمْ فِيهَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظيمٌ).
    - ما تفسير (خيراً) في قلوب الأسرى؟.
    - ۱۰.کیف ترد علی ما روي: (وجعل رزقي تحت ظل رمحي)؟. ( )

#### آية الخمس -قواعد في القتال:

﴿ وَاَعْلَمُواْ اَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِن شَيْءِ فَأَنَّ لِلّهِ حُمْسَهُ، وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْنَعَى الْجَمْعَانِّ وَالْبَنِ السَيِيلِ إِن كُنتُمْ عَامَتُم بِاللّهِ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْنَعَى الْجَمْعَانِّ وَاللّهُ عَلَى حَلِي السَيْعِلِ إِن كُنتُمْ وَالدَّعْنَ الْهَدُوةِ الدُّنْيَا وَهُم بِالْعُدُوةِ الْقُصُوىٰ وَالرَّحْبُ وَاللّهُ عَلَى مِنصَمُ مَّ وَلَو تَوَاعَدَتُمْ لاَ خَتَلَفَتُمْ فِي الْمِيعَلِ وَلَكِن لِيَقْفِى اللّهُ اَمْرًا حَانَ مَعْعُولًا لِيَهِ لِكَ مِنْ هَلَك عَنْ بَيِنَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَي عَنْ بَيْنَةً وَإِن اللّهَ اللّهَ الْمَرَا حَانَ اللّهُ مُعُولًا لِيَهِ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى مَنْ مَلَك عَنْ بَيِنَةً وَيَحْيَى مَنْ حَي عَنْ بَيْنَةً وَإِن اللّهُ اللّهِ اللّهُ أَمْرًا حَالَ إِذْ يُرِيكُهُمُ اللّهُ فِي مَنَامِكُ قَلِيلًا وَلَا اللّهَ مَعْ بَيْنَةً وَإِنْ اللّهَ مُعَلِيلًا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَى مَنْ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَكُوا اللّهَ عَلَيْهُمُ مَنْ مَنْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عِلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عِلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عِلْ اللّهُ وَاللّهُ عِمَا يَعْمَلُونَ الْمُنْفِقُونَ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عِلْ اللّهُ وَاللّهُ عِلْ اللّهُ وَاللّهُ عِلْ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عِلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى الللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا لَلْهُ عَلَى اللّهُ وَلِلْهُ اللّهُ عَلَى ال



عادي والثلاثون – خريف (١١٠٦م – ٢٤٤١هـ) 👌 🚓 🛪

الهدد المادي والثلاثون - غريف (٢٠١٧م - ٢٩١هـ) العدد المادي والثلاثون - غريف (٢٠١٧م - ٢٩١هـ)

247

غَرَّ هَ ثُولُلَا عِينُهُمُّ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ عَزِينُ حَكِيمٌ اللَّ وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَى اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهِ عَزِينُ حَكِيمٌ اللَّ وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَى اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهُ لَيْسَ بِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ اللَّ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن قَبِلِهِمُّ وَلَّ مَن قَبِلِهِمُّ وَأَنَ اللَّهَ قَوِيُّ شَدِيدُ الْعِقَابِ اللَّهُ وَلَيْ وَلِكَ بِأَنَ اللَّهُ لَمْ يَكُ كَفُواْ فِاللَّهِ فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمُ إِنَّ اللَّهَ قَوِيُّ شَدِيدُ الْعِقَابِ اللَّهُ وَلِكَ بِأَنَ اللَّهُ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا يَعْمَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْدُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْلُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَامُ اللَّهُ الللِلْ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

آية الخمس (٤١ من سورة الانفال):

مضى الحديث في الآية الاولى من سورة الانفال عن غنائم معركة بدر التي أُوكل أمرها كها ذكرت الآية ﴿ يَمْعُلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ لِلّهِ وَٱلرَّسُولِ... ﴾ بيد رسول الله على بعد اختلاف وقع بين المسلمين بشأن توزيعها فوزع رسول الله على أربعة أخماسها بين مقاتلي بدر، وترك الخمس الأخير فيها الى الاصناف التي ذكرتها آية الخمس: ﴿ وَٱعْلَمُوا أَنَّما غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبِي وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْمَسَكِينِ اللّهِ السَّهِيلِ ﴾.

(غنم): لغة أصل صحيح واحد يدل على إفادة شيء لم يملك من قبل(٢).

والمغنم: ما يُغنم وجمعه مغانم: ﴿ فَعِنكَ ٱللَّهِ مَغَانِمُ كَثِيرَةٌ ﴾ [سورة النساء: ٩٤](٧).

فالغنم والغنيمة إصابة الفائدة من جهة تجارة او عمل او حرب (^).

وقد أكدت الروايات ان القربي هم قربي الرسول الله ولا تعطى لغيرهم، وحتى لا يقع لمز من ضعاف النفوس لذا قيد الأمر بقوله تعالى: ﴿ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ فالخطاب وان كان عَلَى عَبّدِنَا ﴾ وهو مذكور ايضاً في آية الانفال: ﴿ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ فالخطاب وان كان

<sup>(</sup>٦) انظر مقاييس اللغة.

<sup>(</sup>٧) انظر المفردات للاصفهاني: ص٥١٥.

<sup>(</sup>٨) انظر تفسير الميزان.

الهدد العاديد والثلاثون - غريف (١١٠ / ٢٩ - ٢٩٤١هـ) المحاد العاديد والثلاثون - غريف (١٠٠ / ٢٩ - ٢٩٤١هـ)

موجهاً بالأساس للمؤمنين لكن القرآن الكريم يثير فيهم ملكتهم الايهانية لتدفعهم للاستجابة للقرآن الكريم وامتثال أمر الرسول الشيئة ان يدفع المكلف من أمواله الى هذه الاصناف:

- ١. لله سبحانه.
  - ٢. للرسول.
- ٣. لذي القربي.

وهذه الاقسام تعطى لمن يقوم مقام النبي علله .

- ٤. اليتامي: من مات ابوه وهو صغير قبل البلوغ.
  - ٥. المساكين: المحتاجون الذين تسكنهم الحاجة.
    - ٦. ابن السبيل: المنقطع به في سفره.

والاقسام الثلاثة الاخيرة ان يكونوا من أهل بيت النبي الله لا يشاركهم الناس فيها لان الناس عُوضوا بالصدقات والزكوات التي لا تعطى الى اهل البيت الله روى ذلك الطبري عن الامامين السجاد والباقرائي.

ولا وجه للنسخ بين الآيتين فلا يوجد وجه تناف في موضوع واحد فآية الانفال تتحدث عن غنائم حربية وزعت أربعة أخماسها على المقاتلين هبة وهدية تكريهاً. واما آية الخمس (٤١) فهي تشمل كذلك كل ما يغنمه الانسان ويكسبه من أرباح التجارات والكنوز والمعادن والغوص وغير ذلك كها ذكرته كتب الفقه بسعة وشمول.

ويذكر العلامة الطباطبائي في الميزان بقوله: (وظاهر الآية انها مشتملة على تشريع مؤبد كها هو ظاهر التشريعات القرآنية، وان الحكم متعلق بها يسمى غنها وغنيمة سواء كان غنيمة حربية مأخوذة من الكفار، او غيرها مما يطلق عليه الغنيمة لغة كأرباح المكاسب والغوص والملاحة والمستخرج من الكنوز والمعادن، وان كان مورد نزول الآية هو غنيمة الحرب فليس للمورد أن يخصص)(٩).

<sup>(</sup>٩) انظر تفسير الميزان، وانظر الكافي للكليني.

الهدد الماديد والثارثون - خريف (١٠٠٠٧م – ٢٩٤١هـ)

242

وقد تواترت الروايات عن أهل البيت في ان الخمس يختص بالله ورسوله والامام من أهل بيته، ويتامى قرابته ومساكينهم وابناء سبيلهم، ولا يختص ذلك بغنائم الحرب فذلك هبة من الله سبحانه لأهل البيت بها حرم الله عليهم الزكوات والصدقات اكراماً لأهل البيت في من ان يأخذوا أوساخ الناس في أموالهم كها تشير الى هذا المعنى الآية الكريمة: ﴿ خُذُ مِنْ أَمُولِهُمْ صَدَقَةٌ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّمِهم بِهَا ﴾ [سورة التوبة: ١٠٣] فالتطهير والتزكية يتعلقان بها لا يخلو من دنس ووسخ ونحوهما من أموال الصدقات ولم يقع ذلك في آية الخمس (١٠٠).

وأيدت هذا المعنى رواية الدر المنثور للسيوطي عن ابن عباس انهم قربى الرسول على الله وأيدت هذه الآية تفصيلاً تراجع في كتب الفقه.

وان القيد في قوله تعالى: ﴿ إِن كُنتُم وَامَنتُم بِاللّهِ ﴾ من أجل ان تتحصل الطاعة لأمر النبي على في توزيع الغنائم حيث قام بتوزيعها بالتساوي، ويمضي القيد كذلك: (وما أنزلنا على عبدنا) اي الايهان بالقرآن الكريم المنزّل على رسوله محمد الله والآية تشير الى يوم بدر يوم التقى الجمعان المؤمنون والمشركون وكان يوم بدر قد فرق الله فيه بين أهل الحق وبين أهل الباطل ونصر فيه المؤمنين على رغم قلتهم المشركين رغم كثرتهم (وَاللّهُ عَلَى كُلّ شَيْء قَديرٌ).

## عودة الى أجواء المعركة:

تهيأ المسلمون للقتال فاتخذوا (الْعُدُوة الدُّنْيَا) اي الجانب الاسفل الجنوبي القريب من المدينة بينها المشركون القادمون من مكة اتخذوا (الْعُدُوة الْقُصْوَى) اي الجانب الاعلى الشهالي من منطقة بدر القريب من مكة بينها القافلة التي كان عليها ابو سفيان وفيها تجارة قريش ورؤوس اموال كبار المشركين، كانت (أَسْفَلَ مِنكُمْ) أي خلفكم وجنوبكم واسفل من مكانكم قرب البحر حيث غيروا طريقها حتى لا تقع في كمين بدر.

## تقدير إلهي مباشر:

(١٠) راجع تفسير الميزان البحث الروائي.

المحد الماديد والثلاثون – خريف (١١٠٧م – ٢٤٤١هـ) المحد الماديد والثلاثون – خريف (١١٠٧م – ٢٤٤١هـ) المحد

240

(وَلَوْ تَوَاعَدتُمْ لاَخْتَلَفْتُمْ فِي الْمِيعَادِ) وهذه من نعم الله سبحانه على المسلمين لأن المسلمين لقلتهم وضعفهم سيقع بينهم خلاف على الخروج لقتال العدو اذا ما علموا بذلك ابتداءً فهم خرجوا للقافلة ولكن الله سبحانه رتّب ذلك فوقعت المعركة الفاصلة (لليّقْضِيَ الله أَمْرًا كَانَ مَفْعُولاً) ليعز المسلمين ويذل المشركين بحكمته وارادته سبحانه وهذه بداية مهمة في مقتضيات التحول الاستراتيجي في حياة المسلمين.

## البيّنة:

وهنا فاصل حاد بعد نصر الله للمسلمين على المشركين في معركة بدر فعلمهم بهذا التأييد يكون حجة عليهم ليكفر من كفر عن بينة وعلم وحجة، ويؤمن من آمن -لان الايهان حياة -عن بينة وعلم وحجة: ﴿ لِمُنذِرَمَنكَانَ حَيَّا وَيُحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ الايهان حياة -عن بينة وعلم وحجة: ﴿ لِمُنذِرَمَنكَانَ حَيَّا وَيُحِقِّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [سورة يس: ٧٠]، وان الله (سميع) لما يقولون (عليم) بنيّاتهم، وهذه إحاطة عناية بمن يؤمن وتهديد لمن يكفر لوجود بينة التأييد الالهي والنصرة.

## رؤيا النبي حجة أخرى ورفع للمعنويات القتالية:

(إِذْ يُرِيكَهُمُ الله في مَنَامِكَ قَلِيلاً) هكذا أخبر الرسول السلمين انه رأى قلة من المشركين يقاتلون وليسوا كثرة. (وَلَوْ أَرَاكَهُمْ كَثِيرًا لَّفَشِلْتُمْ) وهذا إخبار الهي ورؤيا صادقة للنبي الاكرم الله عما زاد في معنويات المسلمين على المواجهة، (وَلَتَنَازَعْتُمْ في الأَمْرِ) فلو ان الرسول الله رآهم كثرة لفشل المسلمون وتنازعوا واختلفوا في أمر القتال: (وَلَكِنَّ الله سَلم المسلمين من الفشل والتنازع لان الله سبحانه عليم بها في قلوب المسلمين فزاد في معنوياتهم وأزال عنهم شبح الخوف والضعف والجبن.

## في اليقطة دفع آخر لرفع المعنويات:

لا زال القرآن الكريم يذكّر المؤمنين بنعمة التأييد الالهي في اليقظة حينها كانوا يرون المشركين قليلاً في أعينهم، حتى يجسروا ويتجرأوا عليهم، من جانب آخر يقلل عدد المسلمين في أعين المشركين حتى لا يستعدونا للقتال، وهنا امضاء للقاعدة الالهية: (لِيَقْضِيَ الللهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولاً) باعلاء كلمة الله وتأكيد عزة المؤمنين وذلة المشركين،

وهذا التصرف في الكون والأمور من باب ان مرجعها بيد الله سبحانه كيفها يريد (وَإِلَى الله تُرْجَعُ الأمُورُ).

## قو اعد قتالية أخرى:

(يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاثْبُتُواْ وَاذْكُرُواْ اللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلَحُونَ). من هذه القواعد:

- ١. عدم جواز الفرار في المعركة: ﴿ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِّقِنَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِنَةٍ ﴾ [سورة الانفال: ١٦] وهذا اجراء وتكتيك داخل أرض المعركة وليس فراراً (يا ايها الذين آمنوا اذا لقيتم فئة فاثبتوا) والفئة هي الجماعة من الكفار في هذه الآية، وعبّر باللقاء يعنى الالتحام والمباشرة القريبة ومن شأن ذلك ان يرعب المقاتل احياناً ولكن شعار وخطاب (اثبتوا) هو عدم الفرار والهزيمة وانها ثبات قدم المقاتل في المعركة وهي احد اسرار الانتصار على العدو.
- ٢. (وَاذْكُـرُواْ اللَّهَ كَثيرًا) وهو الإكثار من ذكر الله في المعركة لاستنزال النصر، فذكر الله ينسى المقاتل حب الدنيا وما تركه خلفه من زوجة واولاد ومال فأن القلب لا يجتمع فيها حبان اما حبّ الله او حبّ الدنيا، وحب الله يدفع للنصر والظفر (لعلكم تفلحون)، وكلمة (كثيراً) تعنى ان يتوجه المقاتل بلسانه وقلبه وفكره نحو الله سبحانه لانه الناصر الحقيقي ومجري الاسباب كلها. (وأنسهم عند لقائهم العدو ذكر دنياهم الخداعة).
- ٣. إطاعة القائد (وَأَطيعُواْ اللهُ وَرَسُولُهُ) لا سيما في القتال فأن عدم الطاعة يتحول الى تمرد وخسارة كبرى في تغيير موازين المعركة.
- ٤. عدم التنازع (وَلاَ تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رَيحُكُمْ) فالتنازع والاختلاف في ارض المعركة وحتى خلفها يورث الفشل والهزيمة وذهاب القوة، فالسفينة التي تفقد الرياح الدافعة لمسرها نحو هدفها تتعرض لكل تداعيات ونكبات ذلك التوقف.
- ٥. الصبر على تحمل الصعوبات المستجدة في المعركة (وَاصْبرُواْ إِنَّ اللهُ مَعَ الصَّابرينَ)،



وهذه المعيّة الالهية تخفف من ضغوط وآثار هذا التداعي في مواجهة العدو، فعدم الصبر يعنى الجزع وعدم ثبات القلب وبالتالي الفرار من المعركة.

خلوص النية في الخروج لمجاهدة العدو بخلاف كفار قريش: (وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَارِهِم بَطَرًا وَرِثَاء النَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِّ) فالاعداء المشركون حين خرجوا من مكة لمواجهة المسلمين كانوا يصدون ويمنعون من يطلب الهداية الى الله سبحانه ويفاخرون بقوتهم في مظاهر احتفالية كلها رياء وبطر وتكبر وتمرد على الله سبحانه حتى قال ابو جهل رأس الشرك: (لا نرجع حتى نرد بدراً فنشرب فيها الخمور وتعزف علينا القيان وتسمع بنا العرب فلا يزالون يهابوننا)(١١). لكنهم شقوا كؤوس المنايا وناحت عليهم نوائحهم وسقوا الموت وسط هزيمة نكراء وانتصار مدوّ للمسلمين الذين التزموا توجيهات الرسول وان كان خروجهم تعرضياً للقافلة لكن الله سبحانه له إرادة أخرى: (ويريد الله ان يحق الحق بكلهاته ويقطع دابر الكافرين) وكل ما جرى من تدبير لهم فهو محاط بعلم الله سبحانه (وَالله بنا يَعْمَلُونَ مُعِيطٌ) وهذا يحسب لقوة المسلمين.

خطر التزيين الشيطاني:

الشيطان يستخدم التزيين اسلوباً للايقاع بضحاياه وهو تصوير وتأثير غرائزي للاعتزاز بانفسهم وبخيلائهم الفارغة. تمثل ابليس في صورة (سراقة بن مالك) يوم بدر وزين للمشركين اعهالهم القبيحة كالشرك وحرب الرسول على وانه سيكون معهم ولا يُغلبون وهو (جار) اي مجير ومعين لهم.

نكوص ابليس وفراره:

(١١) راجع تفسير الطبري.



(فَلَمَّا تَرَاءَت الْفَئَتَان) فحين التقى الفريقان المسلمون والمشركون للقتال فرّ ابليس ونقض كل ما زيّنه لهم لا سيها بعد ظهور مؤشرات النصر للمسلمين وكثرة القتل والاسر في المشركين، فكان يرى آثار الملائكة او كان يراهم نازلين ففرّ هو وجماعته من أرض المعركة وقال: (اني أرى ما لا ترون)، وهم الملائكة ورأى جبرئيل الله يزرع الملائكة، وقال المشركون يا سراقة لم تفرّ وتنقض عهدك؟. قال الشيطان المتمثل بصورة سراقة بن مالك من بني كنانة: (اني أخاف الله) لانه يعلم اكثر منهم شدة عقاب الله (والله شديد العقاب).

## منطق مهزوم:

(إِذْ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ غَرَّ هَؤُلاء دِينُهُمْ) منطق مهزوم يلوذ به المنافقون بفعل التزيين والوسوسة والكبرياء والغرور الذي هم عليه، فادّعوا ان المسلمين قد غرّهم وخدعهم دينهم لأنهم دخلوا مجالاً لا طاقة لهم به لكن القرآن الكريم يرد على ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتُوكَ لَ عَلَى ٱللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾، فالله غالب على أمره ناصر لمن يتوكل عليه حكيم في فعله وما يوجِّه به المتوكلين عليه سبحانه.

تذكير آخر للرسول الله بهذه النعم المتتالية في بدر:

(وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِينَ كَفَرُواْ الْلائِكَةُ):

ولو رأيت ما حصل بهؤلاء الاعداء على يد الملائكة لرأيت أمراً فظيعاً كانوا يُضر بون بحديد من نار على وجوههم وظهورهم ويخاطبونهم (ذُوقُواْ عَذَابَ الْحَريق)، (ذَلكَ بَمَا قَدَّمَتْ أَيْديكُمْ) وهذا استحقاق جزائي ليس فيه ظلم او حيف فأنّ الله سبحانه يتجلى عن ظلم عبيده مطلقاً (وَأَنَّ الله كَيْسَ بِظَلاًّ م لَّلْعَبيد).

## اضاءة اجتماعية:

الانفال التي حصل عليها المسلمون وهي ما غنموه في معركة بدر من المشركين وان اختلف المسلمون فيها بينهم بشأنها لكن أمرها اوكله الله الى رسوله على فوزعها بين



المحط الماطير. والثالثون – خريف (١٧٠، ٢م – ٢٦٤)

249

مقاتلي بدر وأبقى على الخمس الاخير منها بعد ان قسمها خمسة أخماس، وهذا القسم الاخير تتعلق به الاصناف التي ذكرتها آية الخمس (٤١) من سورة الانفال، واختصاص قربى رسول الله على بها فأن الناس عوضوا بالصدقات والزكوات التي لا ينبغي لأهل البيت الخذها، وفيها إكرام لهم وهكذا ينظم القرآن الكريم العصب الاقتصادي حتى لا يُحرم احد منه في المجتمع، وليس المقصود من ذلك ايجاد طبقية مميزة على غيرها فهم يأخذون الخمس كها أن غيرهم يأخذ من الزكوات وموارد الانفاق الاخرى، وروي ذلك في كتب المسلمين.

## معركة بدر تطل من جديد:

ولأهمية هذا التحوّل الاستراتيجي في طريق ذات الشوكة لإحقاق الحق وابطال الباطل عادت آيات الانفال تتحدث عن سير المعركة وقد ركزت على جوانب مؤثرة في صياغة مجتمعية عزيزة بينها أورث الذل المشركون ومن وراءهم:

- ١. التدخل الالهي المباشر في ايجاد هذه المعركة (ولو تواعدتم لاختلفتم في الميعاد)، وهذا التدخل ينبيء عن معية الهية للمؤمنين وتسديد لهم ليقضي الله أمراً كان مفعولاً، ويدخل في ذلك رؤيا النبي الله التي قصها على المسلمين لتثبيتهم وحتى من خلال واقعهم حينها يرون العدو قلة، وهذا لطف من الله سبحانه.
- ٢. بيان الحجة والدليل حتى ينكشف السبيل: فيحيا الانسان او يموت وانها يكون ذلك عن بينة ودليل حتى يضيع في وهم او خيالات غير واقعية وهذه المنهجية الربانية في توجيه سلوك الانسان تتأتى من خلال اللطف و التأييد الالهيين.
- ٣. وفي هذه المواجهات الساخنة المباشرة مع العدو هناك ضوابط وقواعد حرصاً على ثبات المقاتل ومن اجل ايقاع الهزيمة في العدو وهذه القواعد ليس فيها تعد او تجاوز على قيم الشريعة وحق الآخر، لذا ركزت على توفر خلوص النية وعدم الانغماس في حب الدنيا من خلال ذكر الله كثيراً وتجنب البطر والرياء حتى لا يقع المسلم في فخاخ التزيين الشيطاني، وضرورة اطاعة القائد وعدم التنازع والصبر على شدائد

الحرب وأتعابها، فهذه الضوابط من شأنها ايجاد كتلة بشرية تصمد بقناعة وإيمان مهما حمي وطيس الحروب أو عظمت شدائدها.

### دروس اجتهاعية مستفادة:

- ١. لا نسخ بين الآية الاولى والآية الحادية والاربعين من سورة الانفال لماذا؟.
  - ٢. أهل البيت الله لا تعطى اليهم صدقات الاموال.
- ٣. الاصناف المستحقة للزكوات وموارد الانفاق الاخرى تشكل نظاماً واسعاً في الضمان الاجتماعي تقوده الدولة.
- ٤. يحرص القرآن الكريم على ان يضع الانسان على البينة والدليل ليحيا او يهلك عليها. كيف يدخل ذلك في البناء العقائدي للانسان؟.
  - ٥. لا يجوز الفرار من المعركة: فما هي القواعد التي تعين المقاتل على الثبات فيها؟.
    - ٦. كيف ندفع خطر التزيين الشيطاني ولا نكون من ضحاياه؟.
- ٧. لماذا فرّ ابليس من المعركة؟. وما خطابه الجديد بعد ان كان جاراً للمشركين ومعيناً
  - ٨. (عذاب الحريق) كانت له صورة في معركة بدر كيف تقرأها؟.

## سنن ومواقف دأب آل فرعون:

(القرآن الكريم يدعو الى حقن الدماء وحفظ المواثيق ونبذ الخيانة):

﴿ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنُ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ كَفُرُواْ بِعَايَتِ ٱللَّهِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمَّ إِنَّ ٱللَّهَ قَويُّ شَكِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ ۚ ۚ ذَٰ لِكَ بِأَتَ ٱللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَغْمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ ۗ وَأَنَ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ اللَّهِ حَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ ۖ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُّ كَذَّبُوا بِاينتِ رَبِّهِمْ فَأَهۡلَكُنَهُم بِذُنُوبِهِمۡ وَأَغۡرَقۡنَآ ءَالَ فِرْعَوۡنَۚ وَكُلُّ كَانُواْ ظَلِمِينَ ۞ إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآتِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ١٠٠٠ ٱلَّذِينَ عَهَدتَّ مِنْهُمْ ثُمَّ يَنقُضُونَ عَهْدَهُمْ فِي كُلِّ مَرَّةٍ وَهُمُ



٤٤٠

المحد الماديد والثارثون – غريف (١٧)

لَا يَنْقُونَ ﴿ ثُنَّ فَإِمَّا نَتْقَفَنَهُمْ فِي ٱلْحَرْبِ فَشَرِّدْ بِهِم مَّنْ خَلْفَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَذَكُرُونَ ﴿ فَ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَانَبِنَدْ إِلْيُهِمْ عَلَى سَوَآءً إِنَّ ٱللّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْفَآبِنِينَ ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلّذِينَ كَفُرُواْ سَبَقُواً إِنَّهُمْ لَا يُعْجِرُونَ ﴾ [سورة الانفال: ٥٢ - ٥٩].

## الدأب:

هو العادة والطريقة فتقول هذا دأبه ودينه وديدنه (۱۲)، وقد شبهت الآية مصير أعداء الله في بدر بها آل اليه حال آل فرعون اذ أغرقوا وأهلكوا بكفرهم بآيات الله وجحودها رغم بيانها ووضوحها وكذلك أمم الانبياء الأخرين.

## السنة الالهية في العقوبات الدنيوية:

## قاعدة الاستحقاق:

(ذَلِكَ بِأَنَّ الله لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِّعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ)، فالذين يبدلون نعمة الله بالكفر كما فعل كفار قريش ومن قبلهم آل فرعون انها استحقوا العقوبة والعذاب مهذا الدليل فالله عدل مطلق ﴿ وَأَنَّ ٱللهَ لَيْسَ بِظَلِّمٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ [سورة آل عمران: ١٨٢] والله سبحانه ليس بحاجة ذلك (انها يحتاج الى الظلم الضعيف)(١٠٠).

ثم يعود القرآن ليؤكد هذا المعنى: (فَأَهْلَكْنَاهُم بِذُنُوبِهِمْ) أي كفار قريش في معركة بدر (وَأَغْرَقْنَا آلَ فِرْعَوْنَ) بعذاب الاستئصال (الغرق) (وَكُلُّ كَانُواْ ظَالِينَ)، أي كفار

<sup>(</sup>١٢) التبيان للطوسي ٥/ ١٣٩.

<sup>(</sup>١٣) الامام على الله في نهج البلاغة.

قريش وآل فرعون بارتكاب المعاصي وترك الطاعات.

من هم شرّ الدواب؟.

تشير الآية الكريمة الى: ﴿ الَّذِينَ عَهَدَتَّ مِنْهُمْ ثُمَّ يَنْقُضُونَ عَهْدَهُمْ فِي كُلِّ مَرَّةٍ وَهُمْ لا يَنْقُونَ ﴾ وهم بنو قريضة وعلى رأسهم كعب بن الأشرف وأصحابه الذين عاهدهم الرسول الله ألا يحاربوه ولا يعينوا المشركين لكنهم نقضوا هذا العهد وأعانوا المشركين بالسلاح في بدر واعتذروا وعادوا الى نقض العهد مرة أخرى في معركة الخندق، فهؤلاء لا يخافون الله في نقض العهود فهم اكثر شراً من كل الدواب التي تدبّ على الارض (الذين كفروا) باصرار (فهم لا يؤمنون) لان هذا الاصرار على الكفريمنع من الايهان. كيف تقع هذه الظاهرة على آخرين؟.

ان تكرار قوله تعالى: ﴿ كَدَأَبِ عَالِ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِهِمْ ﴾ هو للتشنيع بهم وتوبيخهم، وهذه المساحة الواسعة في تكذيب الاقوام لأنبيائهم تؤشّر الى امكانية وقوع هذه الظاهرة وتكرارها في كل زمان ومكان ولم تتوقف على تلك الاحداث، فشر الدواب يمكن ان نراه في مدنية متقدمة بهادياتها لان القيم لا تحكمها القوانين المادية ولا تتحكم بها وانها العكس هو الصحيح ان تتأثر المدنيات والتطور المادي للانسان بقيمه العليا والفطرة غير الملوثة والاعتقاد الحق والتوحيد الخالص.

فالانسان هو الانسان والشرائع هي الشرائع المنزلة من السماء فهذه ظواهر تتكرر وسنن ماضية في الخلق لا تتوقف باعتبارها قانوناً مبنياً على العدل لا الجور.

قاعدتان استباقيتان:

١. (فَإِمَّا تَثْقَفَنَّهُمْ فِي الْخَرْبِ فَشَرِّدْ بِهِم مَّنْ خَلْفَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَذَّكَّرُونَ).

يا رسول الله ان ظفرت بهم في الحرب فاجعلهم عبرة لمن خلفهم ممن نقضوا العهد حتى يدخل الرعب فيهم ولا يتمكنوا من قتالك، فان القضاء عليهم ان ظفرت بهم يكون سبباً في هروب وتشتت وتفرّق الذين يعينونهم من خلفهم داخل الميدان او خارجه (لعلهم يذكرون) فيعودون الى رشدهم، فالرعب هو احد الاسلحة المؤثرة التي



جعلها الله لرسوله على اعدائه وخصّه به، قال رسول الله على: (أعطيتُ خمساً لم يُعطهن أحد قبلي: نُصرتُ بالرعب...)(١٤).

فهذا السلاح (الرعب) يهزم العدو ويقلُّل القتل.

٢. (وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِن قَوْم خِيَانَةً فَانبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاء إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْخَائِنِينَ).

يا رسول الله: ان أحسست بدلائل وإمارات ظاهرة ممن عاهدت منهم خيانة للعهد، ونقضاً له فقل لهم: قد نبذتُ اليكم عهدكم وهذا اعلام لهم (على سواء) اي على استواء في العلم بهذا النقض بينك وبينهم، وليس غدراً لهم لان قتالهم والعهد قائم يُعدُّ خيانة وغدراً وهذا لا يريده الله سبحانه ثم تؤكد الآية اللاحقة ﴿ وَلا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا سَبَقُوا وَ فلتوا من القتل او الأسر يوم بدر فهم لا يعجزون ارادة الله ومشيئته، وعليه فلا يظنن هؤلاء الذين كفروا بذلك.

## اضاءة اجتماعية:

مصائر الأمم والافراد تخضع عادة لقوانين وسنن، لذا يمكن تفسير هذه المصائر من خلال قواعد شاخصة وقد شهد القرآن الكريم مساحات واسعة لبيان هذه النتائج التي ينتهي اليها الافراد والجهاعات وقد عبّر القرآن الكريم في حديثه عن الظاهرة الفرعونية به: (دأب آل فرعون) وهي الطريقة التي كانوا عليها مداومين اذ الذنوب تتسبب بانزال العذاب، من جهة أخرى فان هؤلاء حينها يداومون على هذا النهج انها يشكّلون جهة وجماعة تنسب لراع ومؤسس وتسودها افكار وتنتظمها مواقف توحّد وجهتها فتزيدها هلاكاً وخسراناً حينها تكون الذنوب محوراً فيها (فأهكناهم بذنوبهم)، وهنا لابد ان يبحث الضحية عن سبب الهلاك فيجده في الظلم بعينه (وكل كانوا ظالمين) لكنهم لا يتعظون حتى لو عرفوا ذلك فيستمرؤون ذنوبهم ولو كانت نقضاً للعهود والمواثيق

(١٤) البخاري ومسلم.



ويعيشون آثارها التدميرية فيستحقون ان يكونوا شر الدواب التي لا تفقه ولا تعي ما يراد منها. هذه الظاهرة لا تتوقف على جماعة ولا على مكان او زمان محدين إنها تحصل حينها تتحقق شروط حصولها وهكذا يبقى النص القرآني رقيباً وحاكهاً من غير حصر مكاني او زماني.

## القرآن يدعو الى حقن الدماء وحفظ المواثيق ونبذ الخيانة:

فالخطاب القرآني الى رسول الله على ان يزيد في ارعاب العدو (فشر د بهم من خلفهم) حتى تضعف مقاومة من وراءهم ويكونوا عبرة وسببا في هروبهم لينتهي النزال بأقل الخسائر وتحقيق النصر للمسلمين، من جهة اخرى يؤكد الخطاب القرآني على ضرورة اعلام الطرف الآخر بالغاء العهد حينها ينقضونه والا يتحول الموقف الى خيانة، ما اروع هذا الدين الفطري المتحضر الذي يحقن الدماء ويحترم المواثيق وينبذ الخيانة.

## دروس اجتهاعية مستفادة:

- ١. متى تتحول العادة والطريقة الى دأب؟.
- ٢. قال الامام الصادق الله: (من يموت بالذنوب أكثر ممن يموت بالآجال)، كيف تقرأ ذلك في ضوء السنن والقوانين؟.
- ٣. قال الله تعالى: (وان الله ليس بظلام للعبيد) كيف تقرأ ذلك في بيان قاعدة استحقاق العذاب من غير ظلم.
  - ٤. من هم شر الدواب؟. ولماذا وصفوا بذلك؟.
- ٥. القيم العليا لا تحكمها القوانين المادية ولا تتحكم بها المدنيات المادية وان تطورت.
- ٦. القرآن الكريم يدعو الى حقن الدماء وحفظ المواثيق ونبذ الخيانة) اقرأ ذلك من خلال الآيتين الكريمتين ٥٧-٥٨ من سور الانفال.



## تقاريط

بعد تسلم الأزهر الشريف في جمهورية مصر العربية أعداد المجلة، كان له فيها رأي سديد ننشره بنصه:



جامعة الأزهر كلية أصول الدين —القاهرة إدارة المكتبة

\*\*\*\*

## السيد الأستاذ الدكتور / حميد مجيد هد و

السلام عليكم ومحمة الله وبركاته

نتوجه بالشكر لسيادتكم لما أرسلتموه لمكتبة الكلية من نتاج علمي من مجلة المصباح ونرجو التواصل الدائم بينانا والتبادل الناتج العلمي

وجزاكم الله خير الجزاء عنا وعن المسلمين أجمعين

ونتمنى أن تبادلونا مطبوعاتكم ... مع التقدير ....

مديرالادارة

أ. د /عبد الفتاح عبد الغنى العوارى

أد/ عميد الكلية

丩

CPOPS

# إقرأ في العدد القابل إزشاء الله - تعالى -

- ضوابط صحة التوثيق في تفسيرالقرآن الكريم

محسن وهبّب عبد

- آيات الإختيار في القرآن الكريم

فضيلة الشيخ الدكتور جواد رياض

- الإستدلال العلمي والإعجازي في منهج الهداية القرآني

المهندس عدنان الشيخ

- ألإتجاه العقلي في تفسير الكشفاف للزمخشري

أ.م. محمد علي رضائي وزميلاه

-الرد على الزعم بهيروغليفية الحروف المقطعه في القرآن الكريم

محمود القاعود

فضلا عن أبحاث رصينة أفرئ و (نافذة المصباح)

