

ٲڞۯ ٳڷۼۜٵڒؙٵڮۼؙؖ؋<u>ۮٷڽٛٷۺڗڵؿؽٵۊٵٚڸڐۻٚ</u> ڣۣڹؘۿڿؚٵڶڹڒۼۘ خطب *حروب*ڹؠۅڹٵ



رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق العراقية

۳۵۳ لسنة ۲۰۱۷م

#### . IQ-KaPLI ara IQ-KaPLI rda

مصدر الفهرسة:

رقم تصنيف LC: BP39.5 .A8 H3 2017 :LC

المؤلف الشخصى: الحدر اوى، إيناس عبد براك بشان.

العنوان: أثر القرائن العلائقية في اتساق النص في نهج البلاغة: خطب الحروب أنموذجاً/

بيانات المسؤولية: إيناس عبد براك بشان الحدراوي؛ تقديم السيد نبيل الحسنى

بيانات الطبعة: الطبعة الأولى.

كربلاء: العتبة الحسينية المقدسة \_ مؤسسة علوم نهج البلاغة. ببانات النشر:

۲۲۱۸هـ = ۲۰۱۷م.

الوصف المادي: ٣١٢ صفحة.

الرسائل الجامعة - وحدة علوم اللغة العربية - مؤسسة علوم نهج البلاغة. سلسلة النشر:

تبصرة عامة:

تبصرة ببيلوغرافية: الكتاب يتضمن هوامش – لائحة المصادر (الصفحات ٢٩١ – ٣٠٨)

تبصرة محتويات:

موضوع شخصي: الشريف الرضي، محجد بن الحسين بن موسى، ٣٥٩ - ٤٠٦ هجرياً - نهج البلاغة .

موضوع شخصى: على بن أبي طالب (عليه السلام)، الإمام الأول، ٢٣ قبل الهجرة - ٤٠ هجرياً - أحاديث.

موضوع شخصى: على بن أبي طالب (عليه السلام)، الإمام الأول، ٢٣ قبل الهجرة - ٤٠ هجرياً - خطب.

مصطلح موضوعي: البلاغة العربية - خطب.

مصطلح موضوعي: الخطابة العربية - دراسة لغوية.

مؤلف إضافي: الحسني، نبيل قدوري، ١٩٦٥ -، مقدم.

عنوان إضافي: نهج البلاغة \_ شرح.

تمت الفهرسة قبل النشر في مكتبة العتبة الحسينية المقدسة

أشرح

المَّذِلُ الْمُنْ لَلْمُنْ الْمُنْ ال

تَألِيفَ فَ مَا لِيَفِ فَي الْمِنْ عَلَيْهِ الْمِنْ فَي الْمِنْ فَي الْمِنْ فَي الْمِنْ فَي الْمِنْ فَي الْمُنْ فَي الْمُنْ فِي الْمُنْ فَي اللّهِ مِنْ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللللللّهِ الللّهِ اللللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللللللل

ٳۻٙٵڹ ؙۻٷڝؙؙؽؙؿٛۯۼٳۏڒڒڣڿٳ۩ؿڵؿٛۊ ۏٳڵۼؠڹڔڒڂڛؽؿٚڹؿؖڔڵٷڝؽؠ جميع الحقوق محفوظة للعتبة الحسينية المقدسة

الطبعة الأولى ١٤٣٨ هـ - ٢٠١٧ م



العراق: كربلاء المقدسة - شارع السدرة - مجاور مقام علي الأكبر الله مؤسسة علوم نهج البلاغة

هاتف: ۲۰۲۰ ۲۸۲۷۷۰ – ۱۹۳۳ ۲۰۰۸ ۱۸۷۰۰

الموقع: www.inahj.org

Email: Inahj.org@gmail.com

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

﴿إِنْ طَائِفَتَانِ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الأُخْرَى فَقَاتِلُوا الّتِي تَبْغِي حَتّى عَلَى الأُخْرَى فَقَاتِلُوا الّتِي تَبْغِي حَتّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنّ اللهَ يُحِبُ بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنّ اللهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴾

صدق الله العلي العظيم (الحجرات: ٩)

الإهداء

إلى معلم البلاغة وأميرها

الى الحاكم بالحكمة وعدلها فنفرت منه نفوس جبلت على الخداع وتنكبت عن الصراط باتباع الهوى فمُلئ قلبه قيحا وغادر دنيا طالما ذمها بعد أن طلقها ثلاثا...

إلى روح والدي

الذي غادرني وأنا أحوج ما أكون إليه.. سأتفقد وجهك الحبيب بين الحضور

وأعلم أنك موجود ترعاني وتدعو لي كما أنت دائما.. أهدي جهدي المتواضع هذا

الباحثة

### بسم الله الرحمن الرحيم

### مقدمة المؤسسة

الحمد لله على ما أنعم وله الشكر بها ألهم والثناء بها قدم من عموم نعم ابتدأها وسبوغ آلاء أسداها وأفضل الصلاة وأتم التسليم على خير الخلق أجمعين محمد وآله الطيبين الطاهرين.

وبعد:

حينها جعل الله تعالى لكتابه العزيز الذي:

﴿ لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيم حَمِيدٍ ﴾ (١).

عدلاً في حرمته وتشريعه وعصمته واعجازه وقيمومته وديمومته يصبح من البداهة بمكان أن يندفع الباحثون والدارسون للثقل الأصغر ميداناً خصباً ومنهلاً روياً فيها يدرسون ويبحثون.

<sup>(</sup>١) فصلت: ٤٢.

إلا أن الباحث في الثقل الأكبر (القرآن الكريم) وإن سبقه التوفيق لهذا العمل إلا أنه لا يجرز من اللطف الإلهي ما لم يناله الباحث في شؤون محمد وعترته صلوات الله عليهم أجمعين وذلك أن القرآن غير كاشف عن الإيهان والنفاق كما يكشف حب علي وبغضه كما ورد في الحديث الصحيح عن النبي صلى الله عليه وآله ؛ ومن ثم لا يندفع لهذا التوفيق إلا من امتحن الله قلبه للإيهان كما قال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه السلام:

«إن أمرنا صعب مستصعب لا يحمله إلا عبد مؤمن امتحن الله قلبه للإيهان ولا يعى حديثنا إلا صدور أمينة وأحلام رزينة».

ولا شك إن البحث الموسوم بـ (أثر القرائن العلائقية في اتساق النص في نهج البلاغة خطب الحروب انموذجاً) للباحثة الموفقة إيناس عبد براك كان بحثاً رصيناً وموفقاً وما ذاك إلا من اليقين بأن الانشغال في الكتابة والدراسة للنصوص الشريفة عن هارون الأمة وقسيم النار والجنة وباب مدينة علم النبوة يحتاج إلى ألطاف إلهية ترفرف فوق قلب العامل في حضرة هذه الشخوص الرحمانية.

حتى أن القارئ لهذا البحث يدرك بأن الانشغال في هذه النصوص العلوية يحتاج إلى مقدمات لا بد من التنويه إلى بعضها كها أشارت الباحثة فقالت في مقدمة الكتاب (فقد سارت هذه الدراسة مع الخطب الحربية للإمام على عليه السلام موحدة في خطوتها ومتنوعة في اختيارها بحسب ما تطلبه طبيعة السياق النصي حتى تصل إلى نتائج علمية مرضية ومستنطقة لكل ما تتضمنه تلك الخطب من دلالات واشارات مثيرة وان جاء فيها تقصير او غيره فهو ما تفرضه طبيعة النص، وإن عد دون النص القرآني مرتبة، إلا انه لا يقل أهمية وما تطلبه تلك الدراسة من صفاء نية واخلاص مرتبة، إلا انه لا يقل أهمية وما تطلبه تلك الدراسة من صفاء نية واخلاص القرآني فالتعامل معها يكون على حذر وتأمل).

أما بخصوص هذه الدراسة التي بين يدي القارئ الكريم فقد اجادت في فصولها الثلاثة وما تضمنته من مباحث ومسائل في تقديم مادة علمية ثرية في علم اللسانيات وفي مجالها المعرفي التخصصي وكشفها من خلال عينة الدراسة خطب الحروب لمولى الموحدين وامير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه السلام لتلك العلاقات التي تنظم النص الشريف تنظيماً متسقاً ومنسجاً مع توظيفها أي للعلاقات السياحية وما تتضمنه من وسائل ترابطية.

ويلمس القارئ تفاعل الباحثة في أسلوب الإمام علي عليه السلام الخطابي فكانت بحد ذاتها مصداقاً لميدان دراستها دون أن تنطق بذلك محققة معادلة قيام علم اللسانيات في مراعاته للأطراف الثلاثة (المتكلم والنص والمتلقي) مما يتضح بأنها قد بذلت جهدها وعلى الله أجرها وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

السيد نبيل قدوري الحسني رئيس مؤسسة علوم نهج البلاغة \*

### المقدّمة

الحمد لله على ما أنعم، وله الشكر على ما ألهم، والثناء بها قدّم من عموم نعم ابتدأها وسبوغ آلاءٍ أسداها، وتمام مننٍ أولاها، والصلاة والسلام على الهادي الأمين محمدٍ وعلى أهل بيتهِ الطيبين الطاهرين الهداة الميامين.

أمّا بعد...

فإنَّ انبثاق هذا العلم اللساني قد أحدث نهضةً علميةً واسعة في علوم اللغة العربية؛ لرؤيته الشاملة، فلم ينظر لميدانٍ معين من دون آخر، فإن قيل: هو ما الفرع العلمي الشامل لميادين اللغة العربية وفنونها جميعها؟ قيل: هو «لسانيات النّصِّ»، فترّكزَ منهجها الجديد فيها بعد حول «النّصّ» وما يحمله من مكامن؛ لحريته المعطاة وشموليته، إذا ما قورن بـ «الجملة» المراعية لحدود النحو وقوانينه، وهي الأخرى تعود على المتكلم نفسه، على حين يُمكن ملاحظة مدى مراعاة النّصِّ للأطراف الثلاثة «المتكلم النّصّ نفسه المتلقي» إلى غير ذلك من الأمور المستدعية لهذا الاختيار.

فأصبح التعامل معه يتضمن نوعاً من المرونةِ والمنهجية، والبحث في وسائل الساقه وقرائنه السياقية الخاصة، وما تُحيلهُ على العلاقات المعنويةِ الضميمة؛

لإنتاج الدلالات النّصِّية، من طريق القراءة التأويلية، اعتهاداً على ربطِها-تلك القرائن- العلائقي في السياق العام للنّصِّ، فهي قد تميّزت -من وجهة نظر النحو العربي الحديث- من غيرها من القرائن؛ لأثرِها التركيبي والسياقي؛ لِذا نالت هذه الأهمية في هذا النحو الحديث ولاسيها عند رائدِه «تمام حسّان».

وعليه جاء البحثُ جامعاً بين «لسانيات النّصِّ» والنحو الحديث بصورة تطبيقية من طريق «القرائن العلائقية» المعتمدة مع التمييز في الفكر النحوي واللساني عند «تمام حسّان».

وفي ضوءِ هذه المقاربات، سعينا في عملنا إلى كشف تلك العلاقات التي تُنظّم النّصَّ تنظيم النّصَّ تنظيماً متسقاً ومنسجها، فحاولتُ توظيف تلك العلاقات السياقية وما تتضمنه من وسائل ترابطية في ممارسة تطبيقية على جزءٍ متخصص من القسم الأكبر-الخطب- لنهج البلاغة «خطب الحروب» للإمام علي المنه، ومزية هذه الدراسة أنها لم تُقيد الباحثة بضوابط مُقيدة لعملِها الوصفي التحليلي، إنّها أعطتها الحرية في التفاعل مع أسلوبه الخطابي التأثيري، وسياقاته المحبوكة الرشيقة، وما تحمله من دلالاتٍ منسجمةٍ عميقة، كلُّ ذلك في الجزء المختار من البلاغة «خطب الحروب».

وما سوّغ لي اختيار هذا النوع من الخطب -خطب الحروب- للتطبيق عليه؛ هو كون «خطب الحروب» توافرتْ فيها مميزات النّصّية -وهذا لا يُنافي ما بقي من القسم الأكبر من نهج البلاغة - كـ«وحدة الموضوع»، فقد تناولتْ موضوعاً واحداً، ألا وهو «موضوع القتال»، وإنْ تفرّعتْ فيها موضوعات جزئية، إلّا أنّما تمركزتْ لإظهار الموضوع الأساسي «بؤرة النّصّ»، فضلاً عن ذلك فقد تمثّل فيها الخطاب المباشر، فأعطتها مزية التواصل المباشر مع المتلقي من دون وجود

حاجز روائي أو كتابي، ثمّ مراعاتِها طبيعة الموقف، وما فيه من متغيرات إحداثية في جميع الجوانب المتعلقةِ بكلا الطرفين «المتكلّم +المتلقي».

لذا فقد سارتُ هذه الدراسة مع «الخطب الحربية» للإمام على الله موحدة في خطواتها ومتنوعةً في اختيارها بحسب ما تطلبه طبيعة السياق النّصي، حتى تصل بذلك إلى نتائج علميةٍ مرضيةٍ ومستنطقةٍ لكلّ ما تتضمنه تلك الخطب من دلالاتٍ وإشاراتٍ مثيرةٍ، وإن جاء فيها تقصيرٌ أو غيره؛ فهو ما تفرضه طبيعة النصّ، وإن عُدّ دون النص القرآني مرتبةً، إلّا أنّه لا يقل أهمية، وما تطلبه تلك الدراسة من صفاء نية وإخلاص لله تعالى، فالتعامل معها يكون على حذرٍ وتأمل.

وعلى الرغم ما تميزت به من مميزات لكنها -بحسب علمي- لم تضع لها دراسة نصية متخصصة مبينة لتعالق وحداتها الجزئية، وإن وُضِعت فهي متناثرة في أثناء الحديث عن العلاقة النصية، ومنها:

أطروحة الدكتوراه المسهاة بـ «التهاسك النّصِّي» دراسة تطبيقية في نهج البلاغة» التي أعدّها «السيد عيسى الوداعي» في الجامعة الأردنية سنة (٢٠٠٥م)، وقد تحدثت عن أسباب الانتقال من نحو الجملة إلى نحو النصّ، واختلاف النصّين في القواعد النحوية التي يمكنها وصف النصّ، وتحديدِ مصطلح التهاسك، وقسمت مستويات التهاسك إلى أربعة: المعجمي، والنحوي، والدلالي، والتداولي، وطبّقت على بعض نصوص نهج البلاغة، وركزت الحديث على التهاسك الشكلي والتهاسك الداخلي.

ومنها أيضاً رسالة الماجستير المسهاة بـ «الاتساق في نهج البلاغة، دراسة في ضوء لسانيات النّصِّ «أعدتها «رائدة كاظم فياض العكيلي» في جامعة بغداد (٢٠١٣م)، فقد قسمّتْ الاتساق على غرار مستويات اللغة، فجاء فيها الجانب

ومنها أيضا رسالة ماجستير المسهاة بـ«القرائن العلائقية وأثرها في الاتساق سورة الإنعام إنموذجاً» أعدها «سليهان بوراس»، في الجامعة الجزائرية «جامعة الحاج لخضر باتنة (٢٠٠٩م)، وقد تناول تلك القرائن «التضام والرتبة والربط»، إلّا أن دراسته كانت في إطار الجملة، فقد جمع في دراسته بين النحو العربي القديم والنحو العربي الحديث.

أمّا هذه الرسالة الموسومة بـ «أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة -خطب الحروب إنموذجا» فقد اقتضت هيكليتها أن تكون على ثلاثة فصولٍ تسبقها مُقدِمةٌ وتمهيد، وتلحقها خاتمةٌ بمجموعةٍ من النتائج، ومن ثمّ قائمة المصادر والمراجع.

تضمّن التمهيد تحديداً لأهم المصطلحات والمفاهيم المتعلقة بالموضوع، منها مصطلح «النّصّ» وتعريفاته في ضوء الرؤى اللغوية المتنوعة، مع وقفة سريعة لمفهوم «لسانيات النّصِّ»، ومن ثمّ التعريف بـ«الاتساق» وأهميته في إظهار الوحدة النّصّية وتمييزها عن غير النّصّية، مردفة ذلك بتعريف القرينة وأنواعِها ووظيفتِها، مميزة في ذلك القرائن العلائقية وأثرها العلائقي في السياق النّصِّي.

أمّا الفصل الأول فقد تناول أولى تلك القرائن ألا وهي «قرينة التضام» مستفتحةً ذلك بـ «توطئة» تعريفية لـ «قرينة التضام» مقسّمةً إياه على مبحثين؛ تناول المبحث الأول: «التضام النحوي» العلاقات التلازمية بين العناصر اللغوية في الوحدات الجزئية، ومن ثمّ بين تلك الوحدات الجزئية. على حين

تناول المبحث الثاني: «التضام المعجمي»، وما يحمله من علاقات معجمية فيها بين العناصر اللغوية داخل الوحدة النّصّية مشتملةً على مجموعةً من تلك العلاقات، كـ«التضاد والترادف والتكرار... وغيرها»، وقد راعتْ هذه الدراسة -بوصفها جامعةً بين النحو الحديث ولسانيات النّصِّ ما آلتْ إليه لسانيات النّصِّ التي عدّتْ الأصل فيه -التضام - أن يكون معجمياً، وما آل إليه النحو الحديث الذي عدّ الأصل فيه -التضام - أن يكون نحوياً، وعلى وفق ذلك قسّم الفصل على مبحثين درسها، و بيّن أثرهما في اتساق النّصِّ.

ودرس الفصل الثاني: «قرينة الرتبة» وجاء في مبحثين؛ تناول الأول منها «التعريف بقرينة الرتبة، وأنواعها، وآراء العلماء فيها. على حين تناول المبحث الآخر دراسة تطبيقية لتلك القرينة وقد عنون بـ«العدول عن أصل الرتبة وأثره في المعنى النّصي»، وقد تطلّبت الدراسة ذلك الأمر؛ لأسباب عدّة؛ منها: ضيق أبواب هذه القرينة، وجفاف مادتها العلمية إذا ما قورنت بالقرينتين الأنحريين؛ إذْ إنّ الرتبة المحفوظة لا تخرج عن القواعد النحوية وضوابطها، فاقتصر الحديث في المبحث الثاني على ما تؤول إليه الرتبة غير المحفوظة من دلالات.

أمّا الفصل الثالث: «قرينة الربط» فقد جاء مقسماً على مبحثين؛ تناول الأول منهما «الربط بالإحالة» وما تتضمنه من إحالاتٍ ضميرية وإشارية، قبلية وبعدية، ولم نغفل الحديث عن الحذف بوصفه إحالة صفرية متعلقة بالبنية العميقة للنّصِّ. على حين تناول المبحث الثاني: «الربط بالأدوات»؛ إذ انتخبتُ فيه مجموعة من الأدوات ذات أهمية ترابطية.

وقد استقتْ الرسالة مادتها العلمية من المصادر الحديثة المهمة، العربية منها و الغربية التي أعانت الباحثة في تسليط الضوء على المفهومات الحديثة المتعلقة

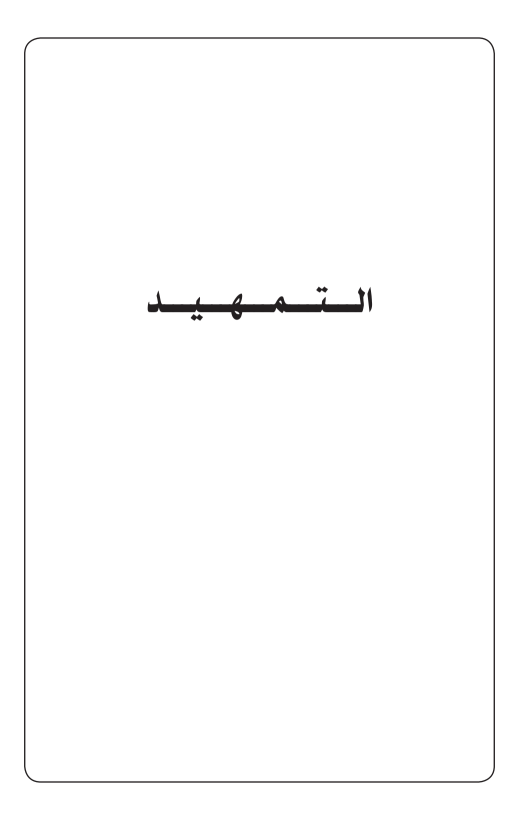
بالنص والقرينة وغيرها ما ورد في الرسالة، فضلا عن كتب التراث العربي
 النحوية والبلاغية، وكتب التفسير وشروح نهج البلاغة.

و لا تخلو أية مسيرة بحثية من صعوباتٍ علمية أو شخصية، وإن تنوعتُ درجة الصعوبة بين القوة والضعف، وبين الكثرة والقلّة، فكان أقصى ما واجهته الباحثة من انتكاسةٍ نفسية في منتصف كتابتها البحث هو فقدُها عزيزاً عليها كان المخيّم المظلّ لها، ألا وهو والدها الكريم، ما شكّل عائِقاً كبيراً تسبب بمشكلاتٍ متنوعة في كلا الجانبين «العلمي والشخصي»، وهذه تُغني عن غيرها من الصعوبات الأُخر.

وقبل أن أختم، أتقدم بشكري الخالص لمن أمر الله بشكرهما؛ إذ قال: ﴿ أَنْ اشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَيَّ الْمَصِيرُ ﴾ [لقمان: ١٤].

و أتقدم بالشكرِ الجزيل لـ «لأستاذ الدكتور عبد الكاظم الياسري»؛ لتفضّله بالإشراف على هذا البحث، وما أبداه لي من سعة صدرٍ في المتابعة وحُسن تحمّلٍ، وطول رعايةٍ، فله كلّ الودّ والامتنان، وأدعو الله أن يُلبسَهُ ثوبَ الصحةِ والعافية وأنْ يحفظَه من كلّ مكروهٍ إنّهُ سميع مجيب.

### الباحثة



# التّمهيد

# تحديد المصطلحات والمفاهيم

## أولاً۔ النَّ صُ معاييره ووظائفه

### النسسط:

يعد النّص واحدا من أهم المصطلحات اللسانية الشائكة؛ لاتساع حقوله المعرفية والنقدية المختلفة، وتنوّع المنهجيات المتداخلة، مما يصعب تحديده، ويُرجع (د. منذر عيّاشي) ذلك إلى ذاتية النصّ؛ فالنصُّ «دائمُ الإنتاج؛ لأنّه مستحدثُ، ودائم التخلّف؛ لأنّه دائماً في شأن ظهور وبيانٍ ويستمر في الصّيرورة؛ لأنّه متحركُ وقابلُ لكلِّ زمان ومكان؛ لأنّ فاعليته متولّدة من ذاتيته النصية، وهو إذا كان كذلك فإنّ وضع تعريفٍ له يعتبر تحديداً يلقي الصيرورة فيه، ويعطل في النهاية فاعليته النّصية» (۱)، ولا بد من المحاولة قدر الإمكان ضبط المجال الذي تدور فيه مصطلحاته في توضيح معالم الدراسة النصية.

فالنصُّ لغة: مأخوذ من الجذر الثلاثي المضعّف (نصص) ومعناه بالعربية مدَّ أو رفع، ويُحيل النص أينها ورد في المعجهات العربية على معانٍ ودلالات عدّة؛

<sup>(</sup>١) منذر عياشي، النّصّ تجلياته وممارساته: ٥٥، (بحث) بمجلة الفكر العربي، ع٩٦-٩٧، ١٩٩٢م.

كالرفع والظهور ومقصد الشيء ومنتهاه، فـ«النون والصاد أصل صحيح يدل على رفع و ارتفاع وانتهاء في الشيء. منه قولهم: نّصُّ الحديث إلى فلان رفعه إليه. والنّصُّ في السير ارفعه «...» وسير نص ونصيص. ومنصة العروس منه أيضا «...» ونص كل شيء منتهاه. وفي حديث علي الله إذا بلغ النساء نّصُّ الحقاق أي إذا بلغن غاية الصغر وصرن في حد البلوغ» (١). والحقاق مصدر المحاقة وهي أن يقول بعض الأولياء أنا أحق بها وبعضهم أنا أحق. ونصصت الرجل استقصيت مسألته عن الشيء حتى تستخرج ما عنده. وهو القياس لأنك تبتغي بلوغ النهاية» (٢).

ومن دلالته على غاية الأمر ومقصده، ما أورده (ابن منظور) (ت٧١١هـ) في معجمه (لسان العرب): النصُّ أصلُه «منتهى الأَشياء ومَبْلغُ أَقْصاها ومنه قيل نصَصْتُ الرجلَ إِذا استقصيت مسأَلته عن الشيء حتى تستخرج كل ما عنده وكذلك النصّ في السير إنها هو أقصى ما تقدر عليه الدابة... وانْتَصَّ الشيءُ وانتصب إذا استوى واستقام» (٣).

أما في الاصطلاح فقد تباين المفهوم الدلالي للنصِّ في البحث اللساني؟ لاتساع مجاله العلمي، ومن ثمَّ تنوّعتْ رؤى الباحثين في تعريفهم له فكلُّ باحث يُعرّفهُ على وفق النطاق المعرفي الذي ينتمي إليه، فمنهم من ينطلق في تعريفه للنصِّ على وفق رؤيته الجمالية ومدى تأثيرها في نفس المتلقي، ومنهم من

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٨٥.

<sup>(</sup> ٢ ) ابن فارس، معجم مقاييس اللغة: ٥/ ٣٥٦، و ظ: الزمخشري، أساس البلاغة: ٩٦١ (مادة نصص).

<sup>(</sup>٣) ابن منظور، لسان العرب: ٧/ ٩٧ (مادة نصص).

التمهيد .....ا

تكون رؤاهم علمية محضة؛ لكونهم يخاطبون العقل لا الإحساس، وعلى هذا الأساس بدأت «مسألة وجود تعريف جامع مانع للنصِّ مسألة غير منطقية من جهة التصوِّر اللغوي؛ ويؤكد ذلك الاختلاف بين علماء اللغة الذين ينتمون إلى مدارس لغوية مختلفة حول حدود المصطلحات التي ترتكز عليها بحوثهم» (١).

ويمكن عرض بعض تعريفاتهم بحسب وجهة نظر اتجاه دراستهم، ومنهم (برينكر Brinker) يذهب إلى أنَّ النَّصَّ هو "تتابع مترابط من الجملـ» (٢)

ويعلق (شبلنر) على هذا التعريف بأنّه «دائري بمعنى أنّه يوضح النّصّ بالجملة من خلال النّصّ، وأنّه غير منهجي من الناحية العملية لغموض الرمز والعلاقات التي يتضمنها واتساع الوصف (( $^{(n)}$ ). ناقداً ذلك عن طريق وصفه للجملة بأنّها جزء صغير ترمز إلى النّصّ، ويتحدد هذا الجزء المصغّر بوضع علامات توضيحية كـ«علامة الاستفهام، والتعجب، والنقطة... وغيرها» ( $^{(3)}$ ).

وإنَّ الجملة ذات دلالات جزئية في النصّ، فلا يمكن استنباط الدلالة الحقيقيّة لكلّ جملة داخل كليّة النصّ، إلا بمراعاة الدلالات السابقة واللاحقة في التتابع الجملي (°)، فالنصّ مها صغر حجمه على أنَّه وحدة كليّة مترابطة الأجزاء، أو بنية معقدة متشابكة مكتفية بذاتها دلالياً، يتحقق التهاسك بين عناصرها المضمونية المتنوعة الأجزاء من عناصر نحوية ودلالية ومنطقية

<sup>(</sup>١) سعيد البحيري، علم لغة النص: المفاهيم والاتجاهات: ١٠٧.

<sup>(</sup>۲)م.ن: ۱۰۳.

<sup>(</sup>٣)م.ن: ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) ظ:م.ن: ١٠٣.

<sup>(</sup>٥)ظ:م.ن:١٤٠.

٢٦ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة وتداولية متآلفة في إخراج البنية النّصية (١).

ولكن في تعريف آخر لـ (برينكر) نجد فيه توسعا لرؤيته البيانية في دلالة النصّ؛ فشملتِ المنظور التواصلي، يقول: «تتابع محدود من علامات لغوية، متهاسكة في ذاتها، وتُشير بوصفها كلّا إلى وظيفة تواصلية مدركة» (٢)، فلم يهمل التتابع الجملي، وإنّها أضفى عليه صفة الاتصال النّصّي؛ لتحقيق التفاعل بين الطرفين المتكلّم والمتلقي.

وإن كان ذلك قد راعَى الإطار الشكلي مع مراعاته لأثر الجملة، فقد قابله من كان مراعياً لقضية النّصِّ الدلالية، فهذا (برينكر)، نجده على غير عادته في تعريفه للنّصِّ، فقد تجاوز حدود الشكل والجملة في ذلك، يقول: «مجموعة منظمة من القضايا أو المركبات القضوية، تترابط بعضها مع بعض على أساس محوري موضوعي أو جملة أساس، من علاقات منطقية دلالية» (٣). فلم يكتفِ بأثر العلامات اللغوية الشكلية «البسيطة والمعقدة» في تشكيل النَّصِّ، وإنَّما جعل الأساس في ذلك هو انسجام التصوّرات والقضايا الدلالية يعكسها ترابط العلاقات اللغوية الظاهرة، فتدّرجه الإيجابي المعمق للنّصِّ يدل دلالة واضحة على اتساع رؤيته النّصِّية.

أمّا (فان دايك) فقد تشكّل النّصُّ عنده من مجموعة بُنى تعمل على انسجام النّصِّ واتساقه، يقول: «بأنّه بنية سطحية توجهها وتُحفزها بنية عميقة دلالية، ويتصور البنية العميقة للنّصِّ «منظاً من التتابعات»؛ فهي تعرض البنية المنطقية

<sup>(</sup>۱) ظ:م.ن: ۱۳۹ -۱٤٠.

<sup>(</sup>٢) كلاوس برينكر، التحليل اللغوي، تر: سعيد البحيري: ٣٤.

<sup>(</sup>٣) سعيد البحيري، علم لغة النّصِّر: ١٠٩، ١٠٩.

المجردة للنّصِّ، وتعد البنية العميقة الدلالية للنّصِّ بالنسبة له نوعاً من إعادة صياغة مجردة تتحد في النواة «البنية الموضوعية» للنّصِّ» (١)، فهذا التفاعل فيها بين البني يجعل المتلقى أكثر انجذاباً لتفاعل السياق النّصِّي.

وتُعرّف (جوليا كريستيفا) النّصَّ: بأنّه «جهاز عبر [كذا] لغوي يُعيد توزيع نظام اللغة، ويكشف العلاقة بين الكلمات التواصلية، مشيراً إلى بيانات مباشرة، تربطها بأنهاط مختلفة من الأقوال السابقة والمتزامنة معها» (٢٠)؛ إذ تنظر للنّصِّ من جانبين «الدلالي والوظيفي»، فالنّصُّ عندها يتشكل من مجموعة أحداث كلامية سواء سابقة على المؤلف أم مزامنة له، فأعطتِ الخطاب أهميته في النّصِّ، فالتواصل، والبيانات المباشرة، قد تتطلب كلاماً مباشراً. وتفصح عن رأيها أكثر في قولها: «النَّصُّ الأدبي خطاب يُخترق حاليا وجه العلم والإيديولوجيا والسياسة» (٣).

ونجد إشارة لترادف الخطاب مع النّصِّ، وذلك عند الباحثَينِ (هاليداي) و (رقية حسن)؛ إذ يُعرِّفان النّصُّ بأنّه «أية فقرة مكتوبة أو منطوقة مهما كان طولها، شريطة أن تكون وحدة متكاملة» (٤)، فيوسعان النّصَّ ليدخل فيه الخطاب؛ فالنّصَ مرادف للخطاب سواء أكان مكتوباً أم منطوقاً قصيراً أم طويلاً، وكما هو مألوف أنَّ الخطاب غالباً ما تغلب عليه صفة الكلام المنطوق، وصفة الترادف الأخرى بينهما هي الوحدة الدلالية المتسقة والمنسجمة.

<sup>(</sup>١) زتسيسلاف و اورزنياك، مدخل إلى علم النَّصِّ، تر: سعيد البحيري: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النّصِّ: ٢١١، ٢١٢.

<sup>(</sup>٣) جوليا كريستيفا: علم النص، تر: فريد الزاآي: ١٣.

<sup>(</sup>٤) أحمد عفيفي، نحو النّصِّ، اتجاه جديد في دراسة النحو العربي: ٢٢.

ويأتي باحث آخر ليزيد الأمر إيضاحاً، فيقول: «الوسائل اللغوية «الشكلية» التي تصل بين العناصر المكونة لجزء من خطاب أو خطاب برمته» (١)، فالجامع للنَّصِّ والخطاب هو حكمها بالتعالقات الداخلية والخارجية تربط بعض الأجزاء مع بعضها الآخر، وتقوي عملية التواصل بين الطرفين.

### المعايير النّصية ووظائفها:

عرّف (دي بوجراند) و (ولفجانج دريسلر) النَّصَّ بأنّه: «حدث تواصلي، يلزم لكونه نصا أن تتوافر له سبعة معايير للنصية مجتمعة، ويزول عنه هذا الوصف إذا تخلف عنه واحد من هذه المعايير»(٢) وهي كالآتي(٣):

السبك «Cohesion»: هو الترابط الرصفي النحوي الذي يتفاعل مع المعلومات التي يعرضها النّصِّ، فيعمل على ربط السابق باللاحق كـ «الإحالات، والحذف، والتكرار، وروابط أخرى كالعطف « ومن ثمَّ يسهل معرفة الدلالة الضمنية.

الالتحام «Coherence»: هو الترابط المفهومي العميق للنص كالتعميم والتخصيص والسببة.

القصد «Intentionality»: يتضمن الصورة المبتغاة بالنسبة للمتكلّم؛

<sup>(</sup>۱) محمد خطابي، لسانيات النّصِّ مدخل إلى انسجام الخطاب: ٥، فالمتتبع لكتابه يجده يجمع كلمة «الخطاب على النصِّ والخطاب، ولا سيها في «الخطاب على كلّ كلمة «نّصٌ»، وحتى عنوان كتابه فقد جمع بين النّصِّ والخطاب، ولا سيها في أثناء الحديث عن وسائل اتساقه وانسجامه، ومنها الجزء المقتطع -الذي أشرنا إليه في المتن-من تعريفه للاتساق، الذي سيأتي بيانه كاملا.

<sup>(</sup>٢) دي بوجراند، النَّصُّ والخطاب والإجراء: ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) ظ:م.ن:٥٠١،٣٠١.

التمهيد .....

وذلك يعتمد على الفعل التواصلي والتفاعل اللغوي مع المخاطب.

القبول «Acceptability»: يتعلق بموقف المتلقي واستحسانه للصورة الذهنية لمنشئ النّصِّ، ومدى سبكها والتحامها.

الإعلامية «informatively»: تعتمد على ما يتضمنه النص من موضوع وقائع النّصية ومضمونها، يُفهمها المتكلم للمتلقي من نقلها المتبلور.

المقامية (سياق الموقف) «Situationality»: علاقة النص بها خارج السياق النّصِّي؛ أي بها يحيط به من مواقف وأحداث قد تكون مباشرة، ما يُعطي صفة الاستمرارية بين الطرفين «المتكلّم والمتلقي».

التناص «intertextuality»: علاقة النّصِّ المقصود بنص أو نصوص أخرى ترتبط بها لفظيا أو معنويا أو كلاهما معا.

فمجموع هذه المعايير تجعل النص كلّا، ووحدة دلالية مترابطة، فيقع تركيز كلّ من «السبك والحبك» على طبيعة النّصِّ. أمّا «القصد والقبول» فيتعلقان بمستعملي النّصِّ «المتكلّم والمتلقي معاً» وتُكمل المعايير الأخرى الوحدة النّصِّية؛ إذْ تتوزع فيها بين الأجزاء الثلاثة «المتكلّم +النّصِّ +المتلقي»، فتوافرها يعطي المتكلّم القدرة على إنتاج النص، وفي الوقت نفسه تُكن المتلقي من استيعاب المقصد الدلالي المتبلور، ثمّ الحكم على النّصِّ بالقبول أو الرفض. يضع (برينكر) مجموعة وظائف متعلقة بالنّصِّ، منها (۱):

وظيفة الإبلاغ: فعن طريقها يقوم المتكلّم بإفهام المتلقي، ومن ثمَّ توفير المعرفة المبتغاة له، إذا ما أراد إبلاغه شيئا ما.

<sup>(</sup>١) ظ: برينكر، التحليل اللغوي، تر: سعيد البحيري: ١٣٨-١٥٧.

وظيفة الاتصال: فالحصول على المعنى المراد يتطلّب تواصلاً حوارياً بين المتكلّم والمتلقي، بأي نوع من أنواع التواصل المناسب ونوع النّصِّ شعراً كان أم نثراً وغير ذلك، فكلما زاد جهد الطرفين في الحوار حقق تفاعلاً حاملاً آثاراً جمالية ترسم الصورة الحقيقية بإبداع فني.

وظيفة الإقناع «الاستشارية»: وهذه ترتكز على قوة الاتصال بين الطرفين، فالغرض الأساسي في النّصِّ هو التأثير في المتلقي، ومن ثمَّ إفهامه. وغيرها من الوظائف (١).

فها ورد عند الغربيين من ممارسات نصية لا يعني أنّ العرب القدماء منهم والمحدثين قد غفلوها، فها تميّز عند القدماء هو أبحاثهم القرآنية، ولاسيها المفسرون منهم والبلاغيون (٢)، فنظرية النظم التي تعد من أقوم النظريات وأقدمها وأولها في الدراسة، وهي الحجر الأساس للدراسات النّصية، و النظم يعني «تعليق الكلم بعضها ببعض وجعل بعضها بسبب من بعض» (٣) أمّا أبحاثهم الأخرى فتطغى عليها اللغة النفعية أو الفنية، حسب نوع النّصّ سواء أكان مجرداً أو حسياً (٤). أمّا المحدثون فقد تابعوا الباحثين الغربيين في الدراسة

<sup>(</sup>١) وهناك وظائف أخرى ذكرها (برينكر) ومن تبعه، ولكن ركّز البحث على هذه الوظائف المذكورة، التي هي محل البحث، للاستزادة يراجع: برينكر، التحليل اللغوي، تر: سعيد البحيري: ١٣٨-١٥٧.

<sup>(</sup>٢) للاستزادة أكثر يراجع: الباقلاني، إعجاز القرآن تح: أحمد صقر: ٥٤٠، و: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، تح: محمود محمد شاكر: ٣٨، ٣٦، ٥٥. و: الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم: ١/ ٣٥.

<sup>(</sup>٣) عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) ظ: أبو هلال العسكري، كتاب الصناعتين، تح: محمد على البجاوي، ومحمد أبو الفضل إبراهيم:=

التمهيد .....ا

النّصّية في ضوء لسانيات النّصِّ، وخير دليل على ذلك (الدكتور صبحي إبراهيم الفقي)، فقد تبنّى تعريف (دي بوجراند) ومعاييره النّصّية، واعتمدها في دراسته التطبيقية للسور المكية. وأكثرهم في تآليفهم حول النّصّ قد أفادوا من الترجمة للجهد الغربي.

## ثانياً مفهوم لسانيات النّص:

على الرغم من تعدد تسميات هذا المصطلح (١)، إلّا أنّنا لم نجد هناك اختلافاً في مفهومه، ولا في هدفه وأهميته، فهدفه واحد هو وصف العلاقات السطحية والعميقة وتحليلها.

فلسانيات النّصِّ: وهي منهج من مناهج علم اللغة تُعنى بدراسة النصِّ بوصفه الوحدة اللغوية الكبرى؛ وذلك عن طريق وسائل تماسكه، واتساقه وسياقه النّصِي، وكذا تُعنى بدراسة أطرافه «المتكلم، والمتلقي، والنّصّ» ودرجة تواصلها – المتكلم والمتلقي –؛ لإفادته بالدلالة الكلية للنّصِّ، وتكشف عافي النّصِّ من محتوى مكتوب أو منطوق (٢٠). والوظيفة الأساسية لـ«لسانيات

<sup>=</sup>١٦٧ وما بعدها، و: حازم القرطاجي، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تح: محمد الحبيب: ٢٨٧.

<sup>(</sup>۱) فاستعمل كلَّ من (صلاح فضل، وسعيد البحيري، وجميل عبد المجيد، جوليا كريستيفا مصطلح علم النص)، و استعمل كلِّ من (سعيد البحيري، وعزّة شبل محمد مصطلح علم لغة النص)، واستعمل كلِّ من (تمام حسان ومحمد خطابي ونعان بوقرة وأغلب الباحثين الغربيين مصطلح لسانيات النّصِّ)، واستعمل (إبراهيم خليل، وأحمد عفيفي - مصطلح نحو النّصِّ)، واستعمل (صبحي إبراهيم الفقي - مصطلح علم اللغة النّصِّي)، فيمكن أن يُقال إنَّ أبواب نحو النّصِّ لا تخرج عها هو نحو، أما علم النصّ فواسع يشمل كلُّ ما يتناوله النّصِّ من عناصر لغوية. (٢) ظ: صبحي إبراهيم الفقي: علم اللغة النّصِّي: ١/ ٣٦٢.

٣٢ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النَّصِّ في نهج البلاغة

النّصِّ» بحسب ما يُفصّلها (صبحي إبراهيم الفقي) هي التحليل النّصّي ووصفه، وذلك يشمل العلاقات والروابط الخارجية والداخلية والمؤثرات النّصّية جميعها، وذلك على وفق المعايير التي اشترطها (دي بوجراند) (١١)، فكلُّ ذلك يقوم برسم الصورة المعنية بأسلوب فني متسق.

يضيف (سعيد البحيري) إلى ذلك وصف الظواهر التركيبية؛ لعدم إعطائها حقَّها من التحليل والتفسير في إطار الجملة، يقول: "إنَّ نحو النَّصِّ يُراعي في وصفه وتحليلاته عناصر أخرى لم توضع في الاعتبار من قبل، ويلجأ في تفسيراته إلى قواعد دلالية ومنطقية إلى جوار القواعد التركيبية» (٢). فبعد هذا العرض الموجز لتعريفات النَّصِّ وأهميته ومعاييره النَّصِّية ووظائفه، نأتي لبيان الوحدة النَّصِّية عن غير النَّصية من طريق الاتساق النَّصِّي ووسائله.

<sup>(</sup>١) ظ: صبحي إبراهيم الفقي، علم اللغة النّصّي: ١/٥٥، ٥٥، و: سعيد البحيري، علم لغة النّصّ: ١٣٤، ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) سعيد البحيري، علم لغة النّصِّ: ١٣٤، هذه من المميزات بين الجملة والنّصِّ، فهو تعليل لدراسة نحو النص بديلا عن الجملة، ويُميّز (روبرت دي بوجراند) بينها، بأنّ النّصَّ نظام فعّال، والجمل نظام افتراضي، والنّصّ يتعلق بالموقف الذي يكون فيه، ولا نجد ذلك في الجملة، والجملة تتكون من قواعد خالصة تتحدد على مستوى النحو، أمّا النّصّ فحقه أن يخضع للمعايير النّصّية الكاملة، وكذا أنّ الحالات النفسية والأعراف الاجتماعية نجدها لصيقة بالنصّ ومفقودة في الجملة، ظ: دي بوجراند، النص والخطاب والإجراء: ٩٣، ٨٩، ولهذا لا يعترف نحو النّصِّ باستقلالية الجملة نظراً لقصورها وتضييق مساحة البحث فيها وتحجيم وسائلها فاندفع البحث إلى وحدة النّصِّ، للتفصل أكثر ينظر على سبيل المثال لا الحصر: أحمد عفيفي، نحو النّصِّ، نحو النّصِّ. ٢٦.

التمهيد .....ا

### ثالثا ـ الاتساق(١):

يعد الاتساق من معايير النّصّية التي تُحيل على العلاقات المعنوية في النّصِّ (٢)؛ فحظي باهتهام الدراسات اللسانية النّصِّية، وهذه الأهمية تتطلب من النّحث إعطائه حقّه في التعريف وعدم الاكتفاء بالنزر القليل من الأسطر.

﴿ فَلا أُقْسِمُ بِالشَّفَقِ \* وَاللَّيْلِ وَمَا وَسَقَ \* وَالْقَمَرِ إِذَا اتَّسَقَ \* [الانشقاق:

<sup>(</sup>۱) يسمي الباحثون «الاتساق «كلًّا حسب تفسيره وترجمته لمصطلح «Cohesion»، فترجمها = بعض الباحثين - في العربية - به (التهاسك)، وهناك من يترجمها به (السبك)، وبعض منهم يترجمها به (الترابط)، وآخرون يترجمونها به (التهاسك النصي الشكلي)، للتفريق بينها وبين كلمة يترجمها به (Coherence)، إذ يترجمونها به (التهاسك الدلالي)، وغيرها من المصطلحات؛ ولملائمة تلك المعاني التي يحملها المصطلح المترجم لما يتضمّنه المعنى اللغوي له «لاتساق» في العربية ألا وهي العاني التي يحملها المصطلح المترجم لما يتضمّنه المعنى اللغوي له «لاتساق» في العربية ألا وهي حكما سبق بيانه أنفاً - « الجمع والانضهام والامتلاء»، كذلك اعتبادا على حسب تسمية الباحثين (هاليداي ورقية حسن) في كتابيهما المسمى به «الاتساق في اللغة الإنكليزية - Cohesion in الأقرب والأكثر استعبالاً في سياق الكلام لما توحيه دلالة الكلمة، للاستزادة أكثر يراجع: جبار سويس الذهبي، «الاتساق في العربية دراسة في ضوء علم اللغة الحديث»، رسالة ماجستير، جامعة المستنصرية: ٣٨، ٣٩.

<sup>(</sup>٢) ظ: محمد خطابي، لسانيات النّصِّ: ١٥.

<sup>(</sup>٣) ظ: الخليل، العين: ٥ / ١٩١، مادة (وسق).

٣٤ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصّ في نهج البلاغة

أي وما جمع وضم واتَّساقُ القمر امتلاؤه واجتهاعه واستواؤه... وما وَسَقَ أي وما جمع »(١).

هذه المعاني جميعها تُعطي دلالات متقاربة تدور حول «الضم، والجمع، والجمع، والانتظام»، فإذا ما بحثنا عن أثرها في الاصطلاح نجدها تُعطي الدلالات نفسها أو قريبة منها.

ففي الاصطلاح: فقد عرّفه (محمد خطابي) «هو ذلك التهاسك الشديد بين الأجزاء المشكلة لنص/خطاب ما ويهتم بالوسائل اللغوية الشكلية التي تصل بين العناصر المكونة لجزء من خطاب أو خطاب برمته» (٢).

وكأنَّ الباحث - محمد خطابي - يُجيب على سؤالٍ مطروحٍ في ذهنه كيف نصف الاتساق؟ فيُجيبُ قائلاً: «من أجل وصف اتساق الخطاب/النَّشُ يسلك المحلل -الواصف طريقة خطية، متدرجاً من بداية الخطاب «الجملة الثانية منه غالباً» حتى نهايته راصداً الضهائر والإشارات المحيلة إحالة قبلية أو بعدية مهتماً أيضاً بوسائل الربط المتنوعة كالعطف والاستبدال والحذف والمقارنة والاستدراك وهلم جرّا كلُّ ذلك من أجل البرهنة على أنَّ النَّصُّ / الخطاب... يشكّل كلاً متآخذاً» (٣).

يقع الاتساق في النّصِّ -بحسب ما يرى الباحثان (هاليداي ورقية حسن) - عندما يتوقف تفسير عنصر في الخطاب على تفسير عنصر آخر؛ إذْ

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب: ١٠/ ٣٧٩، مادة (وسق).

<sup>(</sup>٢) محمد خطابي، لسانيات النّصِّ: ٥.

<sup>(</sup>٣)م.ن:٥.

التمهيد ......ا

يُفترض الأول سلفاً لتفسير الثاني، بمعنى أنّه لا يمكن فكّ شفرته -الأول- بشكل فعّال إلّا بالرجوع للثاني عندها يدمج العنصران، وعلى هذا الأساس يمكن عدُّ الاتساق مفهوما دلاليا علائقيا؛ لكونه لا يكمن في وجود فئة خاصة من العناصر الاتساقية، بل يمثل العلاقة بين عنصر وآخر، ما يتيح له القدرة في الإحالة على العلاقات المعنوية الموجودة في داخل النّصِّ، التي تجعل منه نصّاً (۱). ويضيف عليها (محمد خطابي) مستويات أخرى يتضمنها الاتساق هي المعجمي والنحوي، فلا يقتصر على المستوى الدلالي (۲).

فأثر الاتساق يبرز على سطح النّصِّ من طريق مجموعة من الروابط والقرائن اللفظية، وما تتضمنه من عناصر نحوية ومعجمية تعمل على ضمّ الأجزاء النّصّية المتراتبة حتى تُشكّل وحدة نصّية متسقة ومسبوكة، ما يؤكد أهمية الاتساق في التأثير في المتلقي عن طريق تواصله وتفاعله معه، فينتج عنه حتمية تجلي الدلالة ووضوحها لدى المتلقي، ومن ثمَّ فهم النّصِّ وبيان دلالته. هناك بعض النّصوص لا تتوافر فيها بعض الوسائل اللفظية، وإنَّما الظاهر

<sup>(</sup>١) ظ: محمد خطابي، لسانيات النّصِّ: ١٥، و: شريفة بلحوت، الإحالة دراسة نظرية مع ترجمة الفصلين من كتاب «الاتساق في الإنكليزية» (هاليداي ورقية حسن): ٨٨، ٥٧، رسالة ماجستير في جامعة الجزائر، كلية اللغات، ٢٠٠٦م.

<sup>(</sup>٢) ظ: محمد خطابي، لسانيات النّصِّ: ١٥، إذاً فقرينة التضام تعد جزءاً من الاتساق النّطي، وعلى هذا الأساس قسمّتُ هذه القرينة على مبحثين الأول: «التضام النحوي»، والثاني: «التضام المعجمي»، ودراستي جمت بين ما آلت إليه اللسانيات وما آل إليه النحو الحديث «على رأسه (تمام حسان)، فاللسانيات النّصّية جعلت التضام المعجمي» هو الأساس، على حين جعل النحو الحديث «التضام النحوي» هو الأساس، وجاء البحث ليجمعها معاً.

فيها هو تجاور بين الجمل من دون الاهتهام بالروابط التي تُجسّد الاتساق. يُعطي (محمد خطابي) لها أمثلة «التلغراف، والإعلانات الحائطية، وإعلانات البيع والكراء، والخدمات الإشهارية في الجرائد أو في الشعر الحديث وغيرها»؛ فعلى الرغم من افتقارها لتلك الروابط، إلّا أنّها توصف بأنّها متسقة؛ وذلك لما تحمله من مقاصد إبداعية ابتكارية، وضرورات تواصلية (۱)، فالمعنى المنطقي فيها منسجم لا يجتاج لتلك الروابط.

ولأهمية «الاتساق» فقد اعتنى البلاغيون به، وذلك بـ«الكشف عن الترابط القائم بين سلسلة الأقوال المؤلفة الفقرة أو مجموعة أجزاء من العمل الأدبي، ونجد هذا واضحاً فيها كتبه حازم القرطاجني (ت٦٨٤هـ) الذي سلّط الضوء على العلاقات الترابطية لأجزاء القصيدة» (٢)، وقد جعله (السيوطي) أحد أوجه الإعجاز القرآني، يقول: «الوجه الثالث من وجوه إعجازه حسن تأليفه، التئام كلمه وفصاحتها. والوجه الرابع مناسبة آياته وسوره وارتباط بعضها ببعض حتى تكون كالكلمة الواحدة، متسقة المعاني منتظمة البناء» (٣).

ومن هذا المنطلق أصبح يُنظر إلى الاتساق على أنّه ظاهرة متميزة فعّالة لتشكيلها وحدة علائقية نّصية عند تحليلها تجدها مؤلفة من مجموعة علاقات «ظاهرية وباطنية، وخارجية وداخلية، وبسيطة وعميقة»، فتعكس الانسجام الداخلي للنّصّ.

<sup>(</sup>١) ظ: محمد خطابي، لسانيات النصِّ: ٥.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم خليل، في اللسانيات ونحو النَّصِّ: ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) السيوطي، معترك الأقران: ١/ ٢٣، ٤٣.

التمهيد .....

### رابعاً القرينة:

الـقـريـنة لغـة: من القرن «قَرنْتُ الشيء أقرنه قرناً أي شددته إلى شيء... والقرين صاحبك الذي يُقارنك» (١)، يرى (ابن فارس) أنَّ لمعنى مادة «قرن» اللغوي معنيين؛ «أحدهما: يدلُّ على جمع شيءٍ إلى شيء، والآخر شيء ينتأ بقُوّة وشِدّة» (٢)، واقْتَرَن الشيءُ بغيره وقارَنْتُه قِراناً، أي صاحبته، ومنه القرين أي المصاحب سواء أكان ذلك في الخير أم الشرِّ (٣).

تدور دلالات هذه المعاني حول كلِّ «من الاجتماع وشدة المصاحبة والتلازم والازدواج»، فإذا ما بحثنا في المعنى الاصطلاحي فلا نجدها تبتعد عنه، فصحبتها واجتماعها فيه إعانة على إزالة الغموض.

ففي الاصطلاح: أول تعريف لها تجده عند (الشريف الجرجاني) (ت ٦٦ ٨هـ): «أمرٌ يشيرُ إلى المطلوب» (عند التمعن في دلالته تجد أنّ الغموض يشوبه بعض الشيء لعموميته، ونجدها أخص في التعريف المحدث القائل: «هي الدلالة اللفظية أو المعنوية التي تمحض المدلول وتصرفه إلى المراد منه مع منع غيره من الوصول فيه» (٥).

فـ «القرينة» مثلما يتضح من المعنى اللغوي والاصطلاحي معاً أنّما في الظاهر صغيرة الحجم كبيرة المعنى، على الرغم من صغيرة الحجم كبيرة المعنى، على الرغم من صغيرة الحجم كبيرة المعنى،

<sup>(</sup>١) الخليل، العين: ٥/ ٢٤٢، ٢٤١، مادة (فرن)

<sup>(</sup>٢) ابن فارس، مقاييس اللغة: ٥/ ٧٦.

<sup>(</sup>٣) ظ: ابن منظور، لسان العرب: ٧/ ٣٤٠، مادة (قرن).

<sup>(</sup>٤) الشريف الجرجاني، التعريفات: ١٧٤.

<sup>(</sup>٥) محمد سمير نجيب، معجم المصطلحات النحوية والصرفية: ١٨٦.

فهي كالمؤشر توّجه دلالة السياق المراد فتجعله مُصيباً في رميته الهدف وهو ذهن المتلقي، مع الإفصاح عن الدلالة المقصودة أهي مجردة أم محسوسة؟ فالأولى يكون إرسالها مباشرة للذهن، أمّا الأخرى فيكون إرسالها للنفس، وتكون مطعمة بعناصر إبداعية مؤثرة في المتلقى؛ لذا لا يكون إرسالها مباشرا.

وهاتان الوظيفتان اللتان تؤديها «القرينة» يكون عن طريق عملها الأساسي، وهو الربط العلائقي للبني الصغرى داخل البنية الكبرى، حتى تجعلها وحدة نصّية متسقة ومنسجمة، علماً أنَّ هذه القرائن يُدركها المتكلم سليقةً من دون شعور منه، فيستعين بها في إفهامه الدلالة النّصّية، كي يتسنى له التعبير عن غرضه، كلّ ذلك عن طريق هذه القرائن وما تحمله من سمات ومعانٍ ودلالات (١١). وهذه القرائن تؤدي معناه الوظيفي في القصد من منابع متنوعة بحسب الجانب الوظيفي الذي تنتمي إليه، فتحقق الغرض المطلوب في تناسق الدلالة وتلاقى معانيها؛ إذْ قد تكون معنوية أو لفظية، بحسب تقسيم (تمام حسان) لها، بعد أن جمعها تحت عنوان «قرائن التعليق»، وهو مصطلح استقاه من كلام (عبد القاهر الجرجاني)(٢)، -فيا سبق بيانه- إنَّ الجامع لها هو عملها في تنشيط حلقة التواصل بين المتكلم والمتلقى، وعليه ينتقل المعنى الدلالي بينها، ولهذا ينبغي- بحسب ما يرى تمام- «أن نتصدى للتعليق النحوي بالتفصيل تحت عنوانين أحدهما: العلاقات السياقية... والثاني هو القرائن اللفظية فإذا علمنا أن العلاقات السياقية التي تربط بين الأبواب وتتضح بها الأبواب هي في الحقيقة «قرائن معنوية»... فهذه تتناول القرائن من الناحيتين المعنوية واللفظية

<sup>(</sup>١) ظ: محمد محمد يونس على، المعنى وظلال المعنى: ٣١٨.

<sup>(</sup>٢) ظ: تمام حسان، اللغة العربية معناها و مبناها: ١٨٩.

وهما مناط التعليق... فالتعليق هو الإطار الضروري للتحليل النحوي أو لما يسميه النحاة الإعراب» (١)، ففكرة التعليق التي اعتمدها (تمام حسان) هي في الحقيقة ترتكز على العلاقات السياقية، وما تكمن من قرائن لفظية ومعنوية.

ويُعرَّف (مصطفى حميدة) التعليق، بقوله: "إنَّ التعليق ترتيب دلالات الألفاظ في العقل، والنظم ترتيب للألفاظ نفسها في الجملة الملفوظة. هذا مع التسليم بأنّ التمييز بين هاتين العمليتين أمرٌ في غاية الصعوبة، وإنّ المتكلّم يؤديها على حالٍ تُكاد تجعلها عملية واحدة» (٢)، واصفاً بتعريفه هذا علاقة التعليق بالنظم؛ فهي أشبه بالمترادفة.

يُقسّم (تمام حسان) تلك القرائن على قسمين: «القسم الأول: القرائن المقالية، القسم الثاني: القرائن الحالية»، وتُقسّم الأولى على «معنوية ولفظية»، ويتضح الفرق بينهما عن طريق التسمية والتقسيم، فـ «القرائن المعنوية» أصعب إدراكاً من القرائن اللفظية؛ لأنَّ مجالها عقلي، على حين أنَّ اللفظية يمكن إدراكها عن طريق الحواس، وما يُدرك عقلاً يكون أصعب منالاً مما يُدرك حساً "".

وعلى هذا التقسيم يمكن أن يطلق عليها القرائن العقلية والمادية، وتشمل الأولى قرائن: «الإسناد، والتخصيص، والنسبة، والتبعية، والمخالفة» (٤٠)، وهذه يحكم دلالتها المعنى وصحته (٥٠). أمّا الأخرى –اللفظية– فهي «اللفظ

<sup>(</sup>۱)م.ن: ۱۸۹.

<sup>(</sup>٢) مصطفى حميدة، نظام الارتباط والربط: ١١.

<sup>(</sup>٣) ظ: تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها: ١٩١، ١٩٠.

<sup>(</sup>٤) ظ: تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها: ٩٠، ١٩١.

<sup>(</sup>٥) ظ: فاضل السامرائي، الجملة العربية والمعنى: ٦١، لم يصّرح (د. فاضل السامرائي) بوجود=

الذي يدل على المعنى المقصود ولولاه لم يتضح المعنى (1) فتشمل: «الإعراب، والتغيم، والصيغة، والمطابقة، والأداة، والربط، والرتبة، والتضام (1) فالقرائن عند (تمام حسّان) تعتمد على السياق بصورة عامة سواء أكان حقيقة أم مجازاً.

وقد تابعه في ذلك (د. فاضل السامرائي)؛ إذ جعلها على ضربين (مادية عقلية)، إلّا أنّه قيد من شأنها وقصرها على ملمح المجاز فقط (٣):

الأول: ضربٌ لا يحتاج إلى قرينة؛ لتوافق الدلالة الظاهرية مع الدلالة الباطنية، نحو قوله تعالى:

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لاَ بِيهِ آزَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَاماً آلِهَةً إِنِي أَرَاكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلالٍ مُبِينِ ﴾ [الأنعام: ٧٤].

وهذه هي الدلالة الحقيقية.

أمّا الضرب الآخر فلا يتضح مقصده إلّا بقرينة كقولك: «رأيتُ أسداً» بمعنى شجاعاً، وكذلك قولك: «هذا بحرٌ» أي جواد، وهذه المعاني تعتمد على

<sup>=</sup> قرائن لفظية ومعنوية، ولكن حين العودة لتطبيقاته تجده يلمح بوجود تلك قرائن، فيشير ضمناً أو إظهاراً إلى وجود قرينة داخل السياق محدداً نوعها إن كانت لفظية أو معنوية، هاك مثلاً: قوله تعالى: ﴿فَلِمَ تَقْتُلُونَ أُنْبِياءَ اللّهِ مِنْ قَبْلُ ﴾ [البقرة: ٩١]، فمن قبل هي قرينة تدل على المضي وليس الحال أو الاستقبال، للاستزادة يراجع: فاضل السامرائي، الجملة العربية والمعنى: ٥٩- ٢٢.

<sup>(</sup>۱)م.ن: ۲۰.

<sup>(</sup>٢) ظ: تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) ظ: فاضل السامرائي، الجملة العربية والمعنى: ٥٩.

القرينة في إيضاح دلالتها المجازية وصرفها عن المعنى الحقيقي، فقد عملت عملين، إيضاح الدلالة وصرفها، فهي لم تصرفها عن المعنى الحقيقي فقط، وإنّا تحصرها في الجانب المجازي، وبذا قد أعطتِ الدلالة المبتغاة، فالقرينة هنا تدخل في باب المجاز فقط.

يمكن أن نستخرج من هذه القرائن ما تدخل ضمن البحث التطبيقي في الرسالة، ألا وهي قرائن «التضام، والرتبة والربط»، هذه القرائن أطلق عليها (تمام حسان) مفهوم «العلائقية» (۱)، فأعطاها مزية تميزها عن بقية القرائن الأخرى، فربها يسأل سائل لم سميت بالقرائن العلائقية؟ لم يُفصح (د.تمام)عن سبب التسمية، ولكن عند البحث والدراسة تجد أنها ومن دون بقية القرائن يكون عملها ضخها جداً، وقد اتضح ذلك سابقا أنَّ مزية القرينة وصغرها قد تسوق دلالة سياقية أو تركيبية، وتجعلها مسلكة لطريقها ومؤدية لغرضها. على حين أن بقية القرائن قد تكون حرفاً أو صوتاً، كـ«العلامة الإعرابية، ونغمة الكلام» أو كلمة كـ«البنية صرفية، والمطابقة، والأداة» (۲) فاهتهام الأخرى مقتصر على ما تدور حوله من معنى.

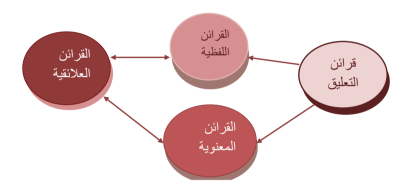
هذا بالنسبة للقرائن اللفظية، أمّا القرائن المعنوية فهي الأخرى لا تستغني عن هذه القرائن -التركيبية العلائقية - بإعطاء المسوّغ الترابطي في إطار الدلالة التركيبية والسياقية، فلا يمكن لها القيام بذلك إلّا بتضافرها مع هذه القرائن؛ إذْ تقوم بإبرازها عن طريق الإحالة إليها، إذاً فهي الوحيدة التي تؤدي أثرها

<sup>(</sup>١) فقد جمعها بكتابه «الخلاصة النحوية»: ٠٨، تحت عنوان «القرائن العلائقية»، من دون تعليل لسبب التسمية؛ لأنّها واضحة عن طريق عملها.

<sup>(</sup>٢) ظ: تمام حسان، الخلاصة: ١٦، ١٢، ١١.

٤٢ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصّ في نهج البلاغة

العلائقي في إطار السياق ضمن المباحث التخاطبية؛ وذلك عن طريق ارتباطها بالمباني الدلالية والتركيبية المتضامة هي الأخرى ضمن وحدة نّصّية كبرى (١)، و«القرائن العلائقية تقع في المرحلة الثانية من مراحل التضييق، يمكن توضيحها وأثرها العلائقي عن طريق المخطط الآتي:



<sup>(</sup>۱) ظ: محمد محمد يونس علي، المعنى وظلال المعنى: ٣٢١، وللتعريف بكلِّ قرينة من هذه القرائن «التضام والرتبة والربط» فقد خصص البحث فصلاً لكلِّ قرينة مستهلاً ذلك بتوطئة تعريفة مبينة لأصل كلِّ منها ووظيفتها وأهميتها العلائقية، إلّا قرينة الرتبة لاختلاف الآراء في أصل عملها بين الربط والترتيب، وبالأصل كها يبدو لي أنَّ الترتيب هو اتساقٌ وانسجام، ولا سيها وإذا تقدّم فيها الترتيب الدلالي على اللفظي، سيأتي بيان كلِّ منها في فصلها المحدد، إن شاء الله تعالى.

# الفصل الأول

# توطئسة

يعد التضام من أبرز القرائن العلائقية؛ وذلك نتيجة ما يقوم به من أثر علائقي جامع بين العلاقات النّصية السطحية والضميمة، وعلى وفق هذا المضمون يمكن بيان معناه مبتدأ في ذلك من المعنى اللغوي.

التضام في اللغة: ضمّ الشيءِ إلى الشيءِ ضماً فانضم وتضام، وتضام القومُ إذا انضم بعضُهم إلى بعضٍ (١).

وفي الاصطلاح لا يبعد المعنى الاصطلاحي عن المعنى اللغوي؛ فهو- كما عرفه تمام حسان- «أن يستلزم أحد العنصرين التحليليين النحويين عنصراً آخر، فيسمى التضام هنا «التلازم»، أو يتنافى معه فلا يلتقي به، ويسمى هذا «التنافي» (٢).

والتضام قرينة لفظية تركيبية، تُظهر العلاقة الدلالية التركيبية الكامنة بين العناصر اللغوية، كأن تكون مفردات أو تراكيب، وقد تتعدى ذلك إلى الوحدات النصية، فتؤدي المعنى العام للوحدة النصية المنسوجة المسبوكة، ولأهميتها لا يكاد باب من أبواب النحو يخلو منها؛ إذ تتمثل بصورتين، الإيجابية، وتشمل

<sup>(</sup>۱) ظ: ابن منظور، لسان العرب: ۲۱/ ۳۵۸، ۷۵۷، مادة (ضمم)، و: الفيروز آبادي، القاموس المحيط: ۱۰٤۳، باب (الميم).

<sup>(</sup>٢) تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها: ٢١٧.

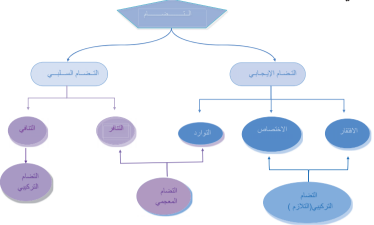
٤٦ ...... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة «الافتقار، والاختصاص، والتوارد». أمّا صورته-التضام- السلبية (١) فتشمل «التنافي، والتنافر».

والمعروف أنّ «الافتقار والاختصاص والتنافي «من الظواهر التركيبية، أمّا «التوارد، والتنافر» من ظواهر الكلمات المعجمية (٢٠)، ويمكن بيان ذلك

(۱) التضام السلبي: المتمثّل بـ «التنافي» ولا يعوَّل على هذا التقسيم في بنية السياق بنوعيها المعجمي والتركيبي، فهذا «التنافي» يفرض استبعاد وجود علاقة تلازمية بين عنصرين متنافيين في سياق الجملة، ولا سيها فيها يخصُّ التعالق المعنوي، وير تبط بالفكرة الأساسية، وار تباطه دائهاً يكون بـ «نمطية التركيب النحوي»، أو امتناع المعاقبة، فقولك: «كتاب زيد»، لا يحلُّ محله فعل و لا ضمير و لا أداة شرط، ولا تنفيس، ولا تحقيق. إلخ؛ إذ يمتنع أن تحل الألفاظ المذكورة في هذا الموضع، ظ: تمام حسان، التضام وقيود التوارد: ١٠٣، (بحث) بمجلة المناهل، ٢٥، السنة الثالثة، رجب ١٣٩٦هـ يوليو١٩٧٦م، وليس هذا عمل بحثي فها يعنيني هو وجه التضام الإيجابي المتمثّل بجانبيه المتضافرين «النحوي، والمعجمي»؛ لعملهم الوظيفي العلائقية في العلاقات السياقية النّصّية.

(٢) فصّل (تمام حسان) القول في كلِّ ظاهرة من ظواهر التضام بقسميّة: «النحوي، والمعجمي »، فالتضام المعجمي - كها عرفه - هو انتظام مفردات المعجم في طوائف يتوارد بعضها مع بعض أخر، فالأفعال طوائف تتوارد كل طائفة منها مع طائفة من الأسهاء، وتتنافر مع الأسهاء الأخرى، ويؤكد قوله -هذا - بعرضه رأي البلاغيين بهذا الجانب، يقول: «إسناد الفعل إلى من هو له أو إلى غير من هو له». تمام حسان، البيان في روائع البيان: ١٥٤. ودلالة التضام بوصفه قرينة لفظية تركيبية تتحقق غالباً بالإسناد، وذلك «كدلالة قولنا: زيد قائم وعمرو خارج، فإنّ ما هذه حاله دال على معنى مرّكب، وهو إضافة هذه الأحكام ويتحصل من أجلها الفائدة المركبة» العلوي، الطراز: ٢/ ٩. فالإسناد كها هو مألوف علاقة معنوية؛ ما يدل دلالة واضحة على أنَّ الأساس في التضام هو التعالق المعنوي أكثر مما هو لفظي، وكفى بدلالة اسمه عليه؛ فعلاقته ضميمة أكثر منها سطحية وقد أطلق البلاغيون على الارتباط المباشر صفة «كهال الاتصال»، وغالباً ما يتحقق هذا الارتباط حعلاقة المسند بالمسند إليه - في مجموعة من الأمور منها:

# بالمخطط الآتى:



وغالباً ما تتحقق العلاقة الوظيفية التركيبية للتضام بين العناصر المتلازمة

ان تكون الجملة الثانية مؤكدة للأولى؛ ومن ثم يصبح المؤكّد والمؤكّد واحداً، أي جمل متضامة بعضها لبعض، من غير حاجتها إلى عاطف يعطفها.

٢-أن تكون الجملة الثانية مبينة وموضحة للأولى.

٣-أن تكون الجملة الثانية بمنزلة البدل من الجملة الأولى، فيتحقق بذلك «كهال الاتصال» ظ: الجرجاني، دلائل الإعجاز: ٢٤٣، ٢٤٤، و: الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة: ٢٥١، أي اتحاد الجملتين اتحادا تاما، فلا يجوز عطف إحداهما على الأخرى، و «لا يغنى واحد منها عن الآخر، ولا يجد المتكلم منه بدا» سيبويه، الكتاب: ١ / ٢٣. ويقسم الإسناد إلى: إسناد معنوي، وآخر لفظي، والمعنوي هو الأصل، يتحقق حين تنسب كلمة ما لمعناها، معناه الحقيقي، ك«إسناد الخبر إلى المبتدأ، نحو «خالد مسافر»، وإسناد الفعل إلى الفاعل، نحو «حضر أخوك». أما اللفظي فيتحقق حين يُنسب الحكم إلى اللفظ، نحو قولك: «لا إله إلاّ الله كلمة الإخلاص»، ظ: فاضل السامرائي، الجملة العربية، أقسامها وتأليفها: ٣٠. وعليه فالتضام -كما يبدو -لا يقتصر على كونه قرينة لفظية فحسب، وإنّما يتسع مداه إلى الربط المعنوي، كما في الإسناد، والتضام هو ما قصده علماء العربية في دراساتهم في قضايا الإسناد، والعلاقة بينهما، أي لم يقتصر على الدراسات الحديثة، للاستزادة يراجع: سيبويه، الكتاب: ١٣٦١، و: والمرد، المقتضب: ١٢٦٤.

في حالة الافتقار؛ إذ تكمن وظيفته اللغوية العلائقية حين تشتد حاجة أحد العنصرين إلى الآخر، فيرتبط أحدهما بالآخر ارتباطا معنوياً مباشراً، لا يحتاج في حينها إلى رابط لفظي - «الأداة» - كحال «الصفة والموصوف، والتأكيد والمؤكد، والمضاف والمضاف إليه وغيرها». فإنّ «كلّ جملتين متتالين في النّصّ، ثانيتهما بيان للأولى ترتبطان ارتباطاً مباشراً بغير أداة» (١)، وهذا ارتباط معنوي بين التراكيب الإسنادية (٢)، ويتصف النّصّ بهذه العلاقات الإسنادية بصفة الانتظام -التي يعكسها رصف الكلمات والتراكيب المتجاورة -التي تؤدي إلى استقرار الفكرة في ذهن المتلقي ورسوخها؛ وذلك لأنّ «انتظام الجمل في ذلك النّصِّ دليل على انتظام العناصر المكونة لعالم النّصِّ؛ فالمسند يقتضي المسند إليه، وهذا الأخير يقتضي الأول، وهما معاً يقتضيان متمات، فهذه حلقة أولى تنتهي دون أن تنغلق على نفسها... ترصف الحلقة إلى جانب الأخرى لتكوِّن عالماً ممتداً هو عالم النّصِّ» (٣).

وتكمن أهمية التضام في الاتساق النّصِّي، في ضوء تعالق التراكيب، وتلازمها داخل الوحدة النّصّية، وهذا لا يقتصر على الجانب الشكلي، وإنّما يتسع لتحقيق الاتساق الدلالي في ترابط جمل النّصّ، فإن لم يتحقق ذلك الترابط والاتساق، «فإنّ النسيج النّصّي، يبقى بلا قدرة على إيجاد التواصل بين المبدع والمتلقي» (٤٠)؛ لذا

<sup>(</sup>١) على حين أنّ الربط اللفظي «الخلافي» يكون بوساطة الأدوات التي تربط بين «كلّ جملتين متتاليتين في النّصِّ، ثانيتهم تخالف الأولى، ترتبطان بأداة ربط» الأزهر الزّناد، نسيج النّصِّ: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) وهذا ما سيفصله البحث في المبحث الأول: (التضام النحوي).

<sup>(</sup>٣) الأزهر الزنّاد، نسيج النّصّ: ٦٧.

<sup>(</sup>٤) خليل أحمد عمايرة، المسافة بين التنظير النحوى والتطبيق اللغوى: ٥٥٠، ٣٤٩.

فالاتساق الدلالي يكمن في قرينة التضام، الذي يُعد -وكها يبدو- من أبرز القرائن العلائقية الاتساقية؛ فهو مرآة عاكسة لعلاقاتٍ ضميمة تتمثّل بعلاقات الإسناد والتخصيص والتبعية؛ إذ يُشكّل جسر اتصال ما بين الترابط الداخلي والخارجي، ويمكن ملاحظة ذلك عن طريق التطبيق الموزّع بحسب أبواب التضام.

# المبحث الأول التضام النحوي

التضام النحوي: هو التلازم الحاصل بين العناصر اللغوية التراكيب المترابطة -، فيكون بعضها سبباً في حصول بعضها الآخر، ما يؤثر في تصميم البنية التركيبية، حتى يصل إلى حالٍ من الاتساق الدلالي، والتآلف النصّي بين المضمون التركيبي؛ لأداء المعنى العام للنصّ؛ فالتضام -كما سبق «قرينة على المعنى بحسب ما يرهص به حيز اللفظ من افتقار إلى لفظ آخر، أو اختصاص به، أو مناسبة بين هذا اللفظ وغيره، أو مفارقة بين اللفظين» (١٠).

وغالباً ما تظهر علاقة التضام بين التابع والمتبوع، والمفسِّر والمفسَّر، والتمييز والمميز، والضمير ومرجعه، والفصل والوصل، والافتقار والاختصاص، والاقتران، وتقدير الجملة، والتركيب وغيرها (٢).

### مطاهر التضام النحوي:

أولاً- الاختصاص: وهو أحد مظاهر التضام التركيبي؛ إذ يُعنى بأهمية الحروف والأدوات باختصاص كلّ نوعٍ منها بالدخول على عناصر لغوية

<sup>(</sup>١) تمام حسان، الخلاصة النحوية: ٨١.

<sup>(</sup>٢) ظ: تمام حسان، البيان في روائع القرآن: ١٥٣.

محددة، ما يؤكد وظيفتها في قوة المعنى والارتباط؛ وذلك لأنّ الحرف لا يمكن إدراكه في ذاته، أي من دون ارتباطه بكلام آخر، وإنّها عن طريق تضامه مع ألفاظ أخرى، أو جمل، وقد يتعدى الأمر إلى الوحدات النّصّية (١). وقد عناه (تمام حسان) به «أنْ يدخل الحرف على مدخول بعينه وأن كان ذلك له بسبب لفظه لا بسبب معناه» (٢)، فهو صفة خاصة بالحروف والأدوات (٣)، كاختصاص (إنّ وأخواتها) بالدخول على الاسهاء، واختصاص (حروف الجر)، و(أدوات النداء) بذلك أيضاً، واختصاص (أحرف الجزم والنصب) بالدخول على الأفعال المضارعة، وغيرها من الأدوات، وقد علل (السيوطي) اختصاصها

<sup>(</sup>۱) يرى أغلب النحاة -من القدماء والمحدثين -أنّ ليس للحرف دلالة على معنى في نفسه، وإنها تكمن دلالته في غيره، ومنهم (ابن جني)، إذ يقول «الحرف ما لم تحسن فيه علامات الاسهاء ولا علامات الأفعال، وإنّها جاء لمعنى في غيره» اللمع في العربية: ٨، ومن المحدثين (عباس حسن) - على سبيل المثال لا الحصر -الذي قال: «الحرف كلمة لا تدل على معنى في نفسها، وإنها تدل على معنى في غيرها فقط، بعد وضعها في جملة. دلالتها خالية من الزمن»النحو الوافي: ١/ ٨٨.

<sup>(</sup>٢) تمام حسان، الخلاصة النحوية: ٨٠. وهناك بعض الحروف والأدوات غير مختصة تصلح للدخول على مختلف أنواع الكليات مثل «ما» النافية و «أدوات الاستفهام» و «أدوات العطف»، وقد تنبه تمام حسان إلى مدى انتفاع النحاة من هذه الظاهرة في تنظيرهم للإعراب فكان من أصولهم: «لا يعمل الحرف إلا إذا كان مختصاً». ابن الأنباري، في الانصاف في مسائل الخلاف: ١/ ٧٣٠، و: البيان في روائع القرآن: ١٥٥، ٥٥١. وعليه اقتصرنا على تناول ما كان مختصاً لقوة عمله في التضام والاتساق الدلالي.

<sup>(</sup>٣) قسّم ابن الأنباري الحرف على قسمين: معمل ومهمل، فالمعمل هو الحرف المختص، كـ«حرف الجرّ، وحروف الجزم»، والمهمل غير المختص، كـ«حرف الاستفهام وحرف العطف».للاستزادة يراجع: أسرار العربية: ٢٨، و: الجني الداني: ٩٠.

بقوله: «كلّ حرفٍ اختص بشيءٍ ولم ينزّل منزلة الجزء منه فأنّه يعمله (١٠)، ولا مجال للبحث لذكرها جميعاً، فاقتصر على تناول ما كان أثرها واضحاً وبارزاً في اتساق النّصّ في خطب الحروب، وهي كالآتي:

### الاختصاص الاسمى:

تختص بعض الحروف بالدخول على مخصوصات كلامية اسمية من ألفاظ ومركبات، فيتضام الحرف المختص مع مدخوله، ما يؤدي إلى سبك وتراص مفردات التركيب اللغوي، من ذلك «إنّ وأخواتها»، و «حروف الجرِّ»، التي كان لها الأثر الواضح في التضام والاتساق الدلالي في خطب الحروب، كلُّ ذلك نجده في ضوء عملها المتخصص، و سنعرض ذلك عن طريق نصوص نهج البلاغة:

إنَّ وأخواتها: وهي من الحروف المختصة بالدخول على الأسماء، وهي في تضامها هذا مع الجملة الاسمية تنصب الأول اسماً لها، وترفع الثاني خبراً لها، وهذه الحروف «إنّ، أنَّ كأنّ، لكنَّ، لعلّ، ليت» - «إنّما كان عملها بالاختصاص، وإذا لحقتها «ما» فارقها الاختصاص فينبغي ألاّ تعمل إلاّ ليت فإنّها تبقى على اختصاصها» (٢)، وقد كثر استعمالها في خطب الحروب للإمام المنه ولاسيما «إنّ» المؤكّدة، منه قوله المنه الله المناه المؤكّدة، منه قوله المنه الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المؤكّدة، منه قوله المناه المن

«وَاللهِ مَا أَنْكَرُوا [عَلَيً] مُنْكَراً، وَلاَ جَعَلُوا بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ نِصْفاً، وَإِنَّهُمْ لَيَطْلُبُونَ

<sup>(</sup>١) وخرج بذلك السين وسوف وقد ولام التعريف، فلم تعمل في الكلمات التي تليها برغم اختصاصها؛ لأنها كالجزء منه، السيوطي، الأشباه والنظائر: ٢/٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) ابن عصفور، شرح جمل الزجاج: ١/ ٤٣٤.

حَقّاً [هُمْ] تَرَكُوهُ، وَدَماً هُمْ سَفَكُوهُ، فَإِنْ كُنْتُ شَرِيكَهُمْ فِيهِ فَإِنَّ هُمْ نَصِيبَهُمْ مِنهُ، وَإِنْ كَانُوا وَلُوهُ دُونِي فَمَا الطَّلِبَةُ إِلاَّ قِبَلَهُمْ، وَإِنَّ أَوَّلَ عَدْهِمْ لَلْحُكْمُ عَلَى مِنهُ، وَإِنَّ كَانُوا وَلُوهُ دُونِي فَمَا الطَّلِبَةُ إِلاَّ قِبَلَهُمْ، وَإِنَّ أَوَّلَ عَدْهِمْ لَلْحُكْمُ عَلَى أَنْفُسِهِمْ، وَإِنَّ مَعِي لَبَصِيرَتِي، مَا لَبَسْتُ وَلاَ لُبِّسَ عَلِيَّ، وَإِنَّا لَلْفِئَةُ الْبَاغِيَةُ، فِيهَا الْخُمْ لَوَاضِحٌ، وَقَدْ زَاحَ الْبَاطِلُ عَنْ نِصَابِهِ، الْحُمْ لَوَاضِحٌ، وَقَدْ زَاحَ الْبَاطِلُ عَنْ نِصَابِهِ، وَانْقَطَعَ لِسَانُهُ عَنْ شَعَبِهِ اللهُ الْمُر لَوَاضِحٌ، وَقَدْ زَاحَ الْبَاطِلُ عَنْ نِصَابِهِ، وَانْقَطَعَ لِسَانُهُ عَنْ شَعَبِهِ اللهِ اللهِ الْمُر لَوَاضِحٌ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

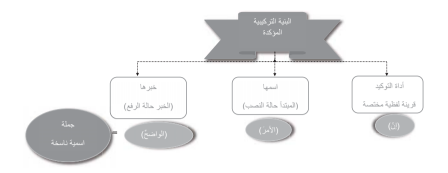
يُلحظ في النّصِّ المتقدم تعالى نصّي مكثّف، يتجلّى في تضام "إنّ» الموكّدة مع التراكيب الاسمية، وتلازمها معها؛ لبيان المقصود من المعنى العام؛ وذلك لأنّ مقام المتكلّم مقام شكّ؛ لذا غلب عليها سيطرة (إنَّ) المكسورة المؤكدة على النصّ من دون وجود (أنَّ) المفتوحة الهمزة؛ لأنّها تحتاج إلى تأكيد أقوى في ذلك السياق (٢)، فقد كان معرض حديث الإمام على هو التعريف بـ(الفئة الباغية)، ما أدى إلى إيصال المعنى متسقاً في ذهن المتلقي، فقد تكررت –»إنّ» - خمس مرات، ولم تأتِ في كلّ تركيب من هذه التراكيب النصية منفصلة عن غيرها، وإنّها جاءت متعالقةً مع بعضها الآخر مبنى ومعنى، عن طريق تضافرها مع القرائن الأخرى؛ إذ تجد في قوله: "وَإِنّهُمْ لَيَطْلُبُونَ حَقّاً [هُمْ] تَرَكُوهُ»؛ أنّ التضام القرائن الأخرى؛ إذ تجد في قوله: "وَإِنّهُمْ لَيَطْلُبُونَ حَقّاً [هُمْ] تَرَكُوهُ»؛ أنّ التضام

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٩٤، خطبة: ١٣٧، بتحقيق: صبحي الصالح، اعتمدت على تحقيقه في اختيار الخطب الحربية من النهج.

<sup>(</sup>٢) فإضافة (إنّ) المكسورة نجد أنَّ المعنى قد تأكد وأصبح غير قابل للشكِّ من قبل المستمع، أمّا (أنَّ) المفتوحة المشددة، فهي أقل تأكيداً من المكسورة؛ لأنّها تتطلب «إيجاد عنصر لغوي قبلها، غالباً ما يكون فعلاً او ما هو من خصوصياته، نحو (لو) وتتحول الجملة من جملة قائمة بذاتها ذات معنى إلى جملة مؤولة بمفرد معمول لما سبقه» الصادق خليفة راشد، دور الحرف في أداء معنى الجملة: ١٨٣.

لا يقتصر على اقتران المختص "إنّ» مع المخصوص "هم لَيَطْلُبُونَ»، وإنها يتعدى أثره في الاتساق بتهاسك إجزاء النّصّ، وذلك بتعالق المبنى التركيبي "وَإِنَّهُمْ لَيَطْلُبُونَ حَقّاً [هُمْ] تَرَكُوهُ» بها قبله وما بعده، -كها سبق - عن طريق تضافره مع القرائن الأخرى، ومنها: الإحالة الضميرية "هم "المحيلة إلى الفئة الباغية، التي توافرت بكثافة في النّص، ومن ثم تعالق التركيب النصي المؤكد "وَإِنَّهُمْ لَيَطْلُبُونَ حَقّاً [هُمْ] تَرَكُوهُ» مع القسم المستهل به "والله»، وما لحقها من تراكيب منها "وَدَماً هُمْ سَفَكُوهُ» إشارة إلى دم الخليفة عثمان، مستعينة في تضامها بحرف العطف "الواو» بغية إيصال المتلقي إلى المعرفة الحقيقية بهذه (الفئة الباغية)، ما يشدّ من عملية التواصل بينها؛ لانسجام الكلام مبنى ومعنى في ذهن المتلقي، ومن ثم إصغاؤه لما يقول.

ولم يخرج النّص عن بيان معنى (الفئة الباغية)، وما تحمله من الغلّ والفساد، بالرغم من التنويع في المدخولات الاسمية بين الأسهاء الظاهرة «وَإِنَّ أُوّلَ عَدْلِمْ لَلْحُكْمُ»، «وَإِنَّ الاْمْرَ لَوَاضِحٌ» والضهائر «وَإِنَّهُمْ لَيَطْلُبُونَ حَقّاً [هُمْ] تَرَكُوهُ»، «فَإِنَّ هُمْ نَصِيبَهُمْ»، «وَإِنَّهَا لَلْفِئَةُ الْبَاغِيَةُ»، ومن ثم تنوّع الأخرى، فضلا عن تناول المتكلّم لمعانٍ فرعية منها تفريقه بين الحق والباطل، و تنزيه نفسه الشريفة عن هذه الفئة، فتضامّت جميعها، واتسقت في بيان المعنى العام، الذي بدا واضحا في ذهنه لا غبار عليه، «وَإِنَّ الاُمْرَ لَوَاضِحٌ وَقَدْ زَاحَ الْبَاطِلُ عَنْ نِصَابِهِ، وَانْقَطَعَ لِسَانُهُ عَنْ شَعَبِهِ»، فالبنية التركيبية -هنا- لا تحمل معنى الإخبار فحسب، إنّا الإخبار المؤكد بدخول حرف التوكيد «إنّ»، ومعروف «أنّ زيادة المبنى تدلّ على زيادة المعنى غالباً وتكثير اللفظ يؤدي إلى تقوية المعنى»، ويمكن تمثيلها بالشكل الآق:



وقد ميّزت تأثيرها المعنوي بتغير حركة الاسم المخصوص، من الضم إلى الفتح، حتى بدت واضحة ومنسجمة في ذهن المتلقي، فجيء بـ «إنَّ» للتوكيد، وذلك بزيادة المعنى وتثبيته؛ لأنّه إذا كان المتلقي شاكًا فيزيل هذا الحرف الشكّ عنه وهذا حال الآمة في مسألة التشكيك بأحقية الإمام علي الملح وهكذا تعالقت الجمل الأخرى مع بعضها الآخر، وعمل حرف العطف «الواو» على زيادة تضامها واتساقها النصي، علماً أنّ أخباره هذا كان على وفق العلامات التي أعلمه إياها رسول الله «عن تلك الفئة، فهي معلومة سابقاً، وبمجرد تحقق بعض العلامات انكشف الأمر؛ لذا جاءت معرّفة بـ (ال) (١١)، «وَإِنَّها لَلْفِئَةُ الْبَاغِيَةُ»؛ لتُزيد الأمر تأكيداً؛ لكونها تمثل بؤرة النّصّ الأساسية، ما منح النّصّ قوة التضام والتهاسك.

ويتبيّن من ذلك أنَّ «إنَّ» تتعامل في النَّصِّ مع المتلقي الذي يكون على ثلاث حالات:

- خالي الذهن = تركيب من دون «إنَّ».
- ٢. المتلقي الشاكِّ =إنَّ + التركيب لإزالة الشكّ.

<sup>(</sup>١) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ١٥٦.

٣. المتلقي منكر = إنَّ وغيرها من المؤكدات كالقسم الذي يسبقها؛ لإزالة الإنكار + التركيب. وحال الأمة (المتلقي) انقسم في هذه المسألة؛ لذلك أكد الإمام ( النَّصَّ بتكرار "إنَّ ) في تركيب المبتدأ والخبر.

حروف الـجر: وحروف الجر كذلك لا تخرج عن حيز الاسهاء في تأدية وظيفتها في التضام، وغالباً ما يبدو أثرها أكثر وضوحاً في تعالق الأسهاء بالأفعال، وذلك نحو قولك: «صلّيتُ في المسجد»، فحرف الجر «في» متعلق بالاسم التالي له «المسجد»؛ لافتقاره إليه، ومن ثم مع تعلق حرف الجر مع مجروره «في المسجد» بالفعل «صليتُ»؛ لافتقاره إليه، ما يؤكد تداخل الاختصاص مع الافتقار في بعض الجوانب، منها (الجار والمجرور) (۱). ولا يقتصر أثر «حروف الجر» في التعليق على البنى الشكلية، وإنّا لها وظائف معنوية كوظيفة الاختصار (۲).

وقد تنوع وجود هذا اللون من التعالق في خطب الحروب؛ لتنوع دلالاته السياقية، ومن ذلك قول الإمام على في الخوارج لما سَمِع قولهم «لا حكم إلّا لله»: «كَلِمَةُ حَقَّ يُرَادُ بِهَا بَاطِلُ! نَعَمْ إِنَّهُ لا حُكْمَ إِلاَّ لله، ولكِنَّ هؤُلاَء يَقُولُونَ: لاَ إِمْرَة، فَإِنَّهُ لاَبُدَّ لِلنَّاسِ مِنْ أَمِير بَرِّ أَوْ فَاجِر، يَعْمَلُ فِي إِمْرَتِهِ المُؤْمِنُ، وَيَسْتَمْتِعُ

<sup>(</sup>١) أشار تمام حسان إشارة سريعة لافتقارها وافتقار حروف العطف والحروف المصدرية، ظ: تمام حسان، الخلاصة النحوية: ٨٠.

<sup>(</sup>٢) أشار «ابن جني» إلى هذه القضية-الاختصار- وضرب لها الأمثلة، منها قولك: (أمسكت بالحبل)، فقد نابت (الباء)عن قولك: أمسكته مباشراً له، وملاصقة بيدي له، وقولك)أكلت من الطعام) فقد نابت (من) عن بعض، أي: أكلتُ بعض الطعام، وغير ذلك، للاستزادة أكثر يراجع: ابن جني، الخصائص: ٢/٤٧٢.

فِيهَا الْكَافِرُ، وَيُبَلِّغُ اللهُ فِيهَا الاْجَلَ، وَيُجْمَعُ بِهِ الْفَيءُ، وَيُقَاتَلُ بِهِ الْعَدُوُّ، وَتَأْمَنُ بِهِ السُّبُلُ، وَيُؤْخَذُ بِهِ لِلضَّعِيفِ مِنَ الْقَوِيِّ، حَتَّى يَسْتَرِيحَ بَرُّ، وَيُسْتَرَاحَ مِنْ فَاجِر» (١).

لقد تضافرت حروف الجر -هنا-مع الإحالات المتنوعة؛ لتصب جميعها حول الموضوع الأساسي للنصِّ الذي تضمن تقريعاً للخوارج عن طريق ردّه على مقولتهم الشهيرة «لا حكم إلّا لله»، ولم يخرج النّصُّ عن المعنى الأساسي المتمثل بحاجة الناس للأمير وما ينبغي عليه (٢). فقد صّرح الإمام الخروج عن الإمامة، فجعل مرجعين تدور حولها العناصر النصية، فلا تحاول الخروج عن إطار النصّ:

المرجع الأول: هو كلمة «أُمِير» مطلقاً-سواء أكان باراً أم فاجراً-، وهذا هو المرجع العام، «البؤرة الأساسية في النّصِّ».

أمّا المرجع الثاني: هو «أمرته -أي الأمير- وهذا ثانوي فهو جزء تابع للمرجع الأول.

فتعالقت هذه التراكيب المتتالية أشد التعالق؛ لتتضام جميعها في بيان الدلالة العميقة للوحدة النصية، استرسل فيها المتكلم الأمور الدنيوية التي يديرها «الأمير» بالترتيب التصاعدي، فلابد من أمير يدير أمور البلاد والعباد سواء أكان أمير بر أم فاجر، إذ نجد تلازماً واقتراناً لحروف الجر بالإحالات الضميرية

<sup>(</sup>١) وفي رواية أُخرى أنّه سَلِمُ للّا سمع تحكيمهم قال: حُكْمَ الله أَنْتَظِرُ فِيكُمْ. وقال: «أَمَّا الأَمْرَةُ النَّبَرَةُ فَيَعْمَلُ فِيها التَّقِيُّ، وَأَمَّا الأَمْرَةُ الْفَاجِرَةُ فَيَتَمَتَّعُ فِيهَا الشَّقِيُّ، إلى أَنْ تَنْقَطِعَ مُدَّتُهُ، وَتُدْرِكَهُ مَنِيَّتُهُ» نهج البلاغة: ٨٣، خطبة: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ١٠٣، ١٠٣.

المتنوعة منذ بدء حديثه لتؤدي أثرها في تماسك النصّ، فسجلّت حضوراً مكثفاً؛ إذ تكررت اثنتي عشرة مرة «مِنْ أَمِير، في إِمْرَتِه، فِيهَا، فِيهَا بِه، بِه، بِه، بِه، مِن، مِنَ، حَتَّى» فلا يكاد تركيب في هذا النّصِّ يخلو من حروف الجر، فهي، وإن كان ربطها مقتصراً على أركان الجملة في أغلب الأحيان، إلّا أنّ اقترانها بالإحالات الضميرية، وتنوعها بحسب اتصالها بالعنصر الإحالي، فنجد عند الحديث عن الأمير كثرة اتصال حرف الجر «به» بالضهائر المحالة عليه الأمير مطلقاً - «وَيُجْمَعُ بِهِ الْفَيءُ، وَيُقَاتَلُ بِهِ الْعَدُوُّ، وَتَأْمَنُ بِهِ السُّبُل، وَيُؤْخَذُ بِهِ لِلضَّعِيفِ مِنَ الْقَوِيِّ» يدل اقترانها وتلازمها - (حرف الجر «الباء» + الإحالة الضميرية «الأمير») على كون الأمير هو المعين أو الوسيلة أو الوساطة لهم في تدبير أمورهم.

على حين يُلحظ في حديثه عن «أمرة الأمير» كان الغالب عليها «في» بالضهائر المحالة على (الأمرة)، «يعمل في إِمْرَتِهِ المُؤْمِنُ، وَيَسْتَمْتِعُ فِيهَا الْكَافِرُ، وَيُبلِّغُ اللهُ فِيهَا الْكَافِرُ، وَيُبلِّغُ اللهُ فِيهَا الاْجَلَ «فتضامهها – (حرف الجر «في» + الإحالة الضميرية «الأمرة» – تجلّى بوصف الأمرة، والمراد به «يعمل المؤمن في أمرة البرّ عمله على وفق أوامر الله ونواهيه... والمراد باستمتاع الكافر انهاكه في اللذات الحاضرة التي يُخالف فيها أوامر الله» (١)، فترتبت عليها جملة التبليغ حذر فيها العصاة بانتهاء الأجل «وَيُبلِّغُ اللهُ فِيهَا الاْجَلَ»، وهكذا سارت الجمل الأخرى، وهذا التنوع المتوافق وسياق النَّصِّ عمل على ترابط الخطاب وتماسكه، وقد زاد وجود حرف العطف «الواو» الأمر اتساقاً وانسجاماً.

تتفق حروف الجر مع النواسخ الحرفية «إنّ وأخواتها» في إحداث التغيير

<sup>(</sup>١) ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ١٠٣/٢.

الحركي (١) على مدخولها الاسمي، فعادةً ما تنقل-حروف الجر-الاسم المخصوص من (النصب في محل المفعول به) إلى (الجر)؛ وذلك لكونها تُمثّل حلقة وصل تصل ما قبلها بها بعدها، وتميز ما بعدها بالجر دون الرفع والنصب، يوكد ذلك (ابن السرّاج) بقوله: «حروف الجر تصل ما قبلها بها بعدها، فتوصل الاسم بالاسم، والفعل بالاسم، ولا يدخل حرف الجر إلّا على الأسهاء» (٢)؛ لذا يعدّ الاختصاص بها من العلاقات السياقية والتركيبية التي تؤدي معاني لغوية مقصودة، منها قوله عند قتاله الخوارج، فقيل له: يا أمير المؤمنين، هلك القوم بأجمعهم، فقال المنه:

«كَلاَّ وَالله، إِنَّهُمْ نُطَفٌ فِي أَصْلاَبِ الرِّجَالِ، وَقَرَارَاتِ النِّسَاءِ، كُلَّمَا نَجَمَ مِنْهُمْ قَرْنٌ قُطِعَ، حَتَّى يَكُونَ آخِرُهُمْ لُصُوصاً سَلاَّبِينَ»(٣).

في النّصِّ المتجلّي تقدّم الاتساق الدلالي على الشكلي؛ وذلك عن طريق الترتيب التسلسلي الموجز، فقد استطاع المتكلّم بهذا الترتيب التدرجي، أن يُقدّم صورة واضحة عن الخوارج، مكثفة بالكنايات اللطيفة، بدءاً من أول مرحلة من

<sup>(</sup>۱) الحركة الإعرابية: هي قرينة لفظية لها أثر واضح في وضوح المعنى؛ وذلك بتضافرها مع القرائن الأخرى، فيرى (تمام حسان) أنّ العلامة الإعرابية لا تعين بمفردها على تحديد المعنى، يقول: «هي قرينة يستعصي التمييز بين الأبواب بواسطتها حتى يكون في كلِّ واحدة من هذه الحالات ليست ظاهرة، فيستفاد منها معنى الباب، حتى حين ننظر إلى مطلق العلامة كمطلق الضمة أو مطلق الفتحة أو مطلق الكسرة، فنجد أنّها لا تدل على باب واحد، وإنّها تدلّ الواحدة منها على أكثر من باب». تمام حسّان، اللغة العربية معناها ومبناها: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) ابن السراج، الأصول في النحو: ١/ ٤٠٨.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ٩٣، خطبة: ٦٠.

مراحل وجودهم، التي استفتحت بحرف الجر (في)، الدال على الظرفية المكانية في قوله: «إِنَّهُمْ نُطَفُ فِي أَصْلاَبِ الرِّجَالِ»، إلى آخر مرحلة من مراحلهم، ختمها بر(حتى) (۱)؛ للدلالة على انتهاء أمرهم بقوله: «حَتَّى يَكُونَ آخِرُهُمْ لُصُوصاً سَلاَّبِينَ»، وقد توسط ما بين هاتين المرحلتين مراحل موجزاً إياها؛ منها المرحلة الثانية المتمثلة بانتقالهم من «أَصْلاَبِ الرِّجَالِ»، إلى أرحام النساء «وَقَرَارَاتِ النِّسَاءِ»، معبراً عن انتقالهم لهذه المرحلة بحرف العطف «الواو» الذي أفاد الترتيب، فهذا التنظيم النصّي المتعالق المترتب بعضه على بعض، يرسم صورةً واضحة منسجمة في ذهن المتلقى.

وهذا التضام بين حرف الجر «في»، وحرف العطف «الواو» جاء لتأكيد أهمية حرف الجر «في» في إحداث التغير النحوي على مدخوله الاسمي، «أَصْلاَبِ الرِّجَالِ» –المتعلق والمبين لخبر «إنَّ» المعجمي «نُطَفُّ» –بالجر من دون الرفع والنصب، واستمرار تأثيره في معطوفه الاسمي «وَقَرَارَاتِ النِّسَاءِ»، ما يعكس استمرار شرّهم؛ لذا استبدل حرف الجر «إلى»، بحرف العطف «الواو»، ما يشدّ من عملية التواصل بين المتكلّم والمتلقى.

وقد عبر المتكلّم عن انتهاء مرحلة الطاقة الشَّرية عندهم بالإخماد بقتلهم؛ وذلك عن طريق تضافر العناصر اللغوية وتضام بعضها مع بعض [ك + لمّ «الشرطية» + فعل الشرط «نَجَمَ مِنْهُمْ قَرْنٌ»، الذي تضمن حرف الجر (مِنْ)+(هم) الإحالة مقامية عائدة على الخوارج)]، فكلّما طلع «نَجَمَ» منهم أمير أو رئيس، قُتل «قَرْنٌ» حتى أنتهى أمرهم بالتخاذل فأصبحوا «لُصُوصاً سَلاَّيِنَ» شأنهم في ذلك شأن الصعاليك بل أظل سبيلا، فهذه العلاقات الدلالية تُعطي

<sup>(</sup>١) هذه ناصبة للفعل المضارع.

7٢ ......أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة المتلقي الحرية في ربط القضايا بعضها ببعض، وتصور الفكرة كاملة مسبوكة متراصة عنهم.

ولا يقتصر الأمر على المبنى الوجودي، وإنّما يتعدى ذلك إلى المبنى العدمي، ومنه حذف حرف «النداء» في بعض الخطب مع بقاء أثره على المدخول الاسمي كقرينة دالة عليه، ومن ذلك قوله الله في تعليم الحرب والمقاتلة في بعض أيام صفين:

«مَعَاشِرَ الْمُسْلِمِينَ: اسْتَشْعِرُوا الْحُشْيَةَ، وَتَجَلْبَبُوا السَّكِينَةَ، وَعَضُّوا عَلَى النَّوَاجِذِ، فَإِنَّهُ أَنْبَى لِلْسُّيُوفِ عَنِ الْهَامِ، وَأَكْمِلُوا اللاَّمَةَ، وَقَلْقِلُوا السَّيُوفَ فِي النَّوَاجِذِ، فَإِنَّهُ أَنْبَى لِلْسُّيُوفِ عَنِ الْهَامِ، وَأَكْمِلُوا اللاَّمَةَ، وَقَلْقِلُوا السَّيُوفَ فِي النَّاءَ وَصِلُوا أَغْمَادِهَا قَبْلَ سَلِّهَا، وَالْحُظُوا الْجُزْرَ، وَاطْعُنُوا الشَّيْوِفَ بَالْخُطَا، وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ بِعَيْنِ الله، وَمَعَ ابْنِ عَمِّ رَسُولِ الله مِلِينَ ، فَعَاوِدُوا النَّيُوفَ بَالْخُطَا، وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ بِعَيْنِ الله، وَمَعَ ابْنِ عَمِّ رَسُولِ الله مِلْكَ، فَعَاوِدُوا الْكَرَّ، وَاسْتَحْيُوا مِنَ الْفَرِّ، فَإِنَّهُ عَارُ فِي الأَعْقَابِ، وَنَازُ يَوْمَ الْحِسَابِ، وَطِيبُوا عَنْ الْفُرِّ، فَاللهُ مِنْ الْفُرِّ، فَإِنَّهُ عَارُ فِي الأَعْقَابِ، وَنَازُ يَوْمَ الْحِسَابِ، وَطِيبُوا عَنْ أَنْفُسِكُمْ نَفْساً، وَامْشُوا إِلَى اللهُ تِ مَشْياً سُجُحاً، ...» (١).

فحذف حرف النداء «يا» -هنا- أوجد تماسكاً دلالياً عبر ارتباطه بالسياق المحكوم بالقرائن المقالية والحالية، فقد تداخل وجوده المعنوي مع المنادى «مَعَاشِرَ المُسْلِمِينَ»، والتقدير «يا مَعَاشِرَ المُسْلِمِينَ»، وكذلك ارتباطه مع كل عدد من هذه الجمل الأمرية المباشرة، والمترابطة مع بعضها بالإحالات الضميرية المتصلة «واو الجهاعة» المحيلة في جميعها على المتلقين خارج النصّ «إحالة مقامية»، ويزيد حرف العطف «الواو» قوة الاتساق والترابط بينها، ومن ثم يفضي ترابطها اللفظي والدلالي المتدرج إلى النتيجة المبتغاة وهي «النصر

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٩٧، خطبة: ٦٦.

لقد سارت هذه الأوامر التركيبية عبر تدرج خطي، يعكس التدرج المعنوي في المسيرة الحربية، بدءاً من أول مرحلة «اسْتَشْعِرُوا الْحُشْيَةَ، وَتَجَلْبَبُوا السَّكِينَةَ» هي استشعار الخشية من الله والوقار والسكينة، للصبر على الحرب؛ لكون خشية الله تستلزم الامتثال لأوامره التالية لها، ولذلك قدمها (١). وهكذا سارت الأوامر المتدرجة، ففي قوله الله (وَعَضُّوا عَلَى النَّواجِدِ» (٢)، الذي مثّل مرحلة مهمة، وقد عللها الله بقوله: «فَإِنَّهُ أَنْبَى لِلْسُّيُوفِ عَنِ الْهَامِ»، فعلاقة «الفاء» السبية بين الجملتين ليست لفظية فحسب، وإنّا هي علاقة تعليلية منطقية؛ لانسجامها والسياق المتقدّم؛ إذ عللتْ فائدة العض على النواجذ، «وهي إنّ العض يستلزم تصلب العضلات والأعصاب المتصلة بالدماغ فيقاوم ضربة السيف، ويكون نكايته أقلا (٣). وقد زاد الضمير «أنّه» المحيل على الجملة السابقة في تماسك العلاقة بينها، يقول (ابن ميثم البحراني): «والضمير في السابقة في تماسك العلاقة بينها، يقول (ابن ميثم البحراني): «والضمير في قوله «فإنّه» يعود إلى الصدر الذي دلّ عليه «عضّوا»، كقولك: من أحسن كان

<sup>(</sup>١) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ١٨١.

<sup>(</sup>٢) وعضوا على النواجذ: «جمع ناجذ، وهو أقصى الأضراس، وللإنسان أربعة نواجذ في كل شق، والنواجذ بعد الأرحاء، ويسمى الناجذ ضرس الحلم؛ لأنه ينبت بعد البلوغ وكمال العقل، ويقال: إن العاض على نواجذه ينبو السيف عن هامته نبواً ما، وهذا مما يساعد التعليل الطبيعي عليه، وذلك أنه إذا عض على نواجذه تصلبت الأعصاب والعضلات المتصلة بدماغه، وزال عنها الاسترخاء، فكانت على مقاومة السيف أقدر، وكان تأثير السيف فيها أقله، ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٥/ ١٦٩.

<sup>(</sup>٣) ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ١٨١، ١٨١.

خيراً له» (١). ويستمر في التدرج الخطي في طرح الأوامر الوعظية، مبيناً فائدة مالم يتضح عندهم ونتيجته، «وَأَكْمِلُوا اللاَّمَةَ، وَقَلْقِلُوا السُّيُوفَ فِي أَغْمَادِهَا قَبْلُ سَلِّهَا، وَاخْظُوا الْخُزْرَ، وَاطْعُنُوا الشَّيْوِنَ اللهِ، وَمَعَ ابْنِ عَمِّ رَسُولِ اللهِ يَبَاللهُ، وَمَعَ ابْنِ عَمِّ رَسُولِ اللهِ يَبَالله ، والفعلى منهم:

(۱)م.ن:۲/۲۸۱.

<sup>(</sup>٢) وضّح (ابن ميثم البحراني) معنى كلّ منها وفائدتها، أذكر بإيجاز ما اشتمل عليها الجزء المقتطع من النّصّ، كونها تمثل كيفية الاستعداد من خلالها للحرب المرادلها النصر لا محالة، وهي كالآتي: ١ - الأمر باستشعار خشية الله بها يلزم، سبق بيانه في متن البحث. ٢ - الأمر باتخاذ السكينة جلباً، وفائدته هو طرد الفشل وإرهاب العدو، فإنّ الطيش والاضطراب يستلزمان الفشل وطمع العدو. ٣- العض على النواجذ، سبق بيانه في متن البحث وهامشه. ٤- الأمر بإكمال الامة، وإكمال الدرع البيضة والسواعد، وفائدته شدة التحصن. ٥- الأمر بقلقلة السيوف في الأغماد، و فائدته سهو لة جذبها حال الحاجة، فإنّ طول مكثها في الأغياديو جب صداها وصعوبة مخرجها حال الحاجة. ٦- الأمر بلحظ الخزر: وذلك من هيئات الغضب فإنّ الإنسان إذا نظر من غضب عليه نظر خزراً، وفائدته إحماء الطبع واستثارة الغضب؛ لأنّ النظر إلى العدو بكلية العين إمارة الفشل، ومن عوارضه الطيش والخوف، وذلك يُطمع العدو. ٧- الأمر بالطعن بالشزر؛ وذلك أنَّ الطعن يميناً وشمالاً يوسع المجال على الطاعن. ٨- الضرب بأطراف السيوف، وفائدته أنَّ نخالطة العدو والقُرب الكثير منه يُشغل عن التمكن من ضربه. ٩- الأمر بوصل السيوف بالخطا، ومن فوائده أنَّ السيف ربي يكون قصراً فلا ينال الغرض به، فإذا انضاف إليه مدّ اليد والخطوات بلغ به المراد. ١٠ - الأمر بمعاودة الكرّ، وذلك عند الانحراف عن القتال و الانحياز إلى فئة، سببه عار الدنيا ونار الآخرة. ١١- طيبوا عن أنفسكم نفساً، وهو تسهيل للموت تسهيلاً لا تكلُّف فيه ولا تخشُّع، فإنَّ المتكلُّف سريع الفرار...الخ. وللاستزادة أكثر عن هذه الأوامر الحربية، يراجع: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ١٨١، وما بعدها.

- فتمثل القرب النّصّي بالخطاب المباشر الموجه إليهم -كما مر بيان ذلك أنفاً - (النداء + ضمير المخاطب «أنتم» في الجمل الأمرية)، والمعلوم أنّ حرف النداء «يا» يُستعمل للبعيد (٣)، والمتلقي -هنا- قريب من المتكلّم، فاستغنى عن ذكره الوجودي في البنية النّصّية المقالية، ومن ثم فهو قائم معلوم في البنية النّصّ ترابطاً وقوة في اتساقه.

- أما القرب الفعلي «المعنوي «وَاعْلَمُوا أَنّكُمْ بِعَيْنِ اللهِ، وَمَعَ ابْنِ عَمِّ رَسُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الذي أَمْ يكتفِ بإعطائهم الأوامر الحماسية السابقة التي تُعيّن مقصدهم الأساس في الحرب، وإنّما شجعهم «أَنّكُمْ بِعَيْنِ اللهِ »، بأنّ الله يراهم وينظر إليهم، وأنّه معهم في كلِّ خطوة، «بكونهم مع ابن عم رسول الله النبيها لهم على فضيلته، وأنّ طاعته كطاعة رسول الله الله وحربه كحربه كما هو المنقول عنه حربك يا على حربي. فيثبتوا على قتال عدوهم كما ثبتوا مع رسول الله الله الله على الله على حربي على فضللت الحرب منه توجيه خطاب الحماسي لجند متوجهين الى حرب عدوهم.

ولمّا كان هدف المتكلّم التأثير في المتلقي، فقد انتقل من العطف بـ «الواو» إلى العطف بـ «الفاء»، كسراً للرتابة ودفعاً للملل، فضلاً عن إثارة انتباه المتلقي (٥)، ثمّ أنّ «الواو» قد جمعت الصفات اللازم توفرها مجتمعة فيهم وإنْ

<sup>(</sup>٣) اتفق المفسرون على أنها موضوعة لنداء البعيد، وصوت يهتف به الرجل لمن يناديه، وبين أبو حيّان أنها أعم أدوات هذا الأسلوب، وأنها قد تتجرد للتنبيه، فيليها المبتدأ والأمر والتمني والتعليل، ظ: أبو حيان، بحر المحيط: ١/ ٩٣.

<sup>(</sup>٤) ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ١٨٣.

<sup>(</sup> ٥ ) ليس هذا فحسب فالعطف بالواو غير العطف بالفاء، فالأولى جاءت لمطلق الجمع بينها الثانية جاءت للترتيب والتعقيب، ما يعني أنّ الفاء أخصّ من الواو في نقل القصد. ظ: ابن السراج:=

كانت عبر مراحل تعبيرية إلّا أنّ فقد إحداها سوف يسمح بتداخل الفشل في صفوفهم، فضلاً عن ذلك فقد مثّل مجيء «الفاء» في مرحلة مهمة، فينبغي على المتلقي الانتباه إليها «فَعَاوِدُوا الْكَرَّ، وَاسْتَحْيُوا مِنَ الْفَرِّ»؛ لكونها تمثّل مصير دنياه وآخرته، فعللها المتكلّم عن طريق قوله: «فَإِنَّهُ عَارٌ فِي الاعْقابِ، وَنَارٌ يَوْمَ الْخِسَابِ»، فحملت دلالة الخسران في الدنيا والآخرة، وهذه من أهم الدلالات التي سعى المتكلّم إلى إبرازها في هذه البنية النصيّة، عن طريق العلاقة السببية؛ إذْ «يُستخدم السبب لإيضاح علاقة بين حدث وحدث آخر تلاه، فالحدث الأول أتاح الظروف لحدوث حدث آخر وعلى العكس» (١٠)، وبذا تعد هذه العلاقة من الأدوات الدالّة على انسجام النّصِّ وتلاهم.

### الاختصاص الفعلى:

تختص بعض الحروف بالدخول على مخصوصات فعلية من الألفاظ أو التراكيب اللغوية المختلفة؛ لتؤدي معنى لغوياً مقصوداً داخل السياق، لا تستطيع تأديته إلّا بتضامها مع هذه المخصوصات الفعلية، وتميزت بقوة عملها في ترابط السياق؛ لاختصاصها بنوع واحدٍ من العملِ لا تنفك عنه، وتشمل هذه الحروف «الجوازم والنواصب»، التي تختص بالدخول على الفعل المضارع دون غيره، يمكن توضيح أثرها البارز في السياقات النصية في خطب الحروب، كالآتي:

الـجـوازم: وهي الحروف التي تختص بالدخول على الأفعال دون

<sup>=</sup> الأصول في النحو: ٢/ ٥٥، و: الهروي، الأزهية في علم الحروف: ٢/ ٢٥٠، وللاستزادة في أدوات العطف يراجع المبحث الثاني من الفصل الثالث في هذا البحث: ١٦٨، وما بعدها. (١) صلاح الدين صالح، الدلالة والنحو: ٢٢٨.

الفصل الأول: المبحث الأول: التضام النحوي ......

الأسماء؛ لتلازمها للأفعال، واقترانها بها، فيكون عملها في الأفعال نظيراً لعمل حروف الجر في الأسماء، قال «سيبويه»: «اعلم أنّ حروف الجزم لا تجزم إلّا الأفعال ولا يكون الجزم إلّا في هذه الأفعال المضارعة للأسماء، كما أنّ الجر لا يكون إلّا في الأسماء، والجزم في الأفعال نظير الجر في الأسماء، فليس للاسم في الجزم نصيب وليس للفعل في الجر نصيب، فمن ثَم لم يضمروا الجازم كما لم يضمروا الجار» (١). ومن حروف الجزم «لا» الناهية (١) التي ظهر أثرها واضحاً في الترابط في خطب الحروب، من ذلك ما قاله الإمام على في الخوارج:

«لاَ تَقْتُلُوا الْخُوَارِجَ بَعْدِي، فَلَيْسَ مَنْ طَلَبَ الْحُقَّ فَأَخْطَأَهُ، كَمَنْ طَلَبَ الْمُقَّ فَأَخْطَأَهُ، كَمَنْ طَلَبَ الْبَاطِلَ فَأَدْرَكَهُ» (٣).

يعني: معاوية وأصحابه (٤).

نهى الإمام الله أصحابه عن قتل الخوارج بعده لأسباب أوجزها بقوله: «فَلَيْسَ مَنْ طَلَبَ الْحُقَّ فَأَخْطَأَهُ، كَمَنْ طَلَبَ الْبَاطِلَ فَأَدْرَكَهُ»، فقد فرق بين من يطلب الحق لذاته فيظهره في صورة الباطل، وبين من يطلب الباطل لذاته فيظهره في صورة الحق حتى يُدركه (٥).

<sup>(</sup>١) سيبويه، الكتاب: ٣/ ٩.

<sup>(</sup>٢) (لا) حرف نهي وجزم، يدخل على الفعل المضارع فيجزمه ويخلصه للاستقبال، وهو يدخل على فعل الحاضر والغائب، وذلك قولك: لا يَقُم زيد، ولا تَقُم يا رجلُ، ولا تقومِي يا امرأةُ، فالفعل بعده مجزوم به، ظ: المبرد، المقتضب: ٢/ ٤٣، و: المرادي، الجنى الداني في حروف المعاني: ٣٠٠، و: ابن هشام، مغنى اللبيب: ١/ ٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ٩٤، خطبة: ٦٢.

<sup>(</sup>٤)م.ن: ٩٤.

<sup>(</sup>٥) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ١٥٦، ١٥٦.

فقد حققت «لا» الجازمة الترابط مع مخصوصها الفعلي المسند لضمير الخطاب؛ لكونه يمثل خطابا مباشرا للمتلقين-خارج النص- «لا تَقْتُلُوا الخُوارِجَ بَعْدِي» داخل سياقها المستقبلي، وجعلت المعنى تاماً متسقاً بين أجزاء الكلام، وأدت وظيفتها متضامّة مع أدوات لغوية أخرى أهمها «الفاء» الرابطة التي تضامت واقترنت مع جواب (لا)، «فَلَيْسَ مَنْ طَلَبَ الْحَقَّ فَأَخْطاًهُ، كَمَنْ طَلَبَ الْبَاطِلَ فَأَدْرَكَهُ» فجاءت مكررة ثلاث مرات لترتب أمراً على آخر، وذلك يؤكد خطورة الموقف «قتلهم»، فجاء الجواب مبيناً وموضحاً له، فضلال الخوارج نتيجة «شبهة دخلت عليهم، وكانوا يطلبون الحق، «...» ومحاماة عن عقيدة اعتقدوها، وإن أخطأوا فيها. أما معاوية فلم يكن يطلب الحق، وإنها كان ذا باطل، لا يحامي عن اعتقاد قد بناه على شبهة «...» وكانت أحواله كلها مؤذيةً بانسلاخه عن العدالة، وإصراره على الباطل» (١)، فهذا التعالق التقابلي بين العناصر اللغوية يقوي تماسك النّصِّ وانسجامه؛ إذ جاء ضمن تركيبين متقابلين في السياق النّصّي، وإن توافقا بعض الشيء.

ومن ذلك قوله الله أيضاً مخاطباً (أهل البصرة) في إحدى الملاحم:

«فَمَنِ اسْتَطَاعَ عِنْدَ ذلِكَ أَنْ يَعْتَقِلَ نَفْسَهُ عَلَى الله، فَلْيَفْعَلْ، فَإِنْ أَطَعْتُمُونِي فَإِنْ كَانَ ذَا مَشَقَّة شَدِيدَة وَمَذَاقَة فَإِنْ كَانَ ذَا مَشَقَّة شَدِيدَة وَمَذَاقَة مَرِيرَة» (٢).

في النَّصِّ المتقدم ترابط دلالي واضح، وذلك عن طريق دخول «إنْ» الشرطية

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٥/ ٧٨.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٢١٨، خطبة: ١٥٦.

الفصل الأول: المبحث الأول: التضام النحوي .....

على مدخوليها، حتى صيرتها تركيبا واحدا، «فَإِنْ أَطَعْتُمُونِي فَإِنِّي حَامِلُكُمْ إِنْ شَاءَ اللهُ عَلَى سَبِيلِ الْجَنَّةِ»، مستعينةً في ذلك بـ «الفاء» الرابطة، المقترَنة بجواب الشرط، «فَإِنِّي حَامِلُكُمْ»، فدلّت على تعالقها.

وقد زاد الأمر اتساقاً بتوسط الجواب الشرطي بين فعلين شرطين؛ إذْ مثل هذا التركيب اللغوي «فَإِنِّي حَامِلُكُمْ» جواباً للشرط السابق عليه، وجواباً متقدماً على فعله للفعل اللاحق له في آنٍ واحد، «وَإِنْ كَانَ ذَا مَشَقَّة شَدِيدَة وَمَذَاقَة مَرِيرَة»؛ وذلك لأهميته كونه مثّل «البؤرة النّصيّة» -هنا-، فسبيل الجنة صعب وفيه مشقة شديدة، وبالرغم من ذلك تعهد الله لمن يتبعه بطاعة الله همله على سبيل الجنة؛ لذا تعمد المتكلّم لهذا التغير الدلالي في البنية التركيبية النصيّة؛ لغرض التأثير في المتلقي، ومن ثم توافر عنصر المتابعة والتوصيل، وبذا فقد تضامّت العناصر اللغوية في النّصّ، وكان الرابط الأساس له هو الشرط والجزاء (۱).

ب-النواصب: التي تختص بالدخول على حيز الأفعال، ولا تتعداه إلى غيره، يقتصر اختصاص عملها على نصب الفعل المضارع تحديداً؛ لذا تميّزت بقوة عملها، ونحو ذلك يرى (السكاكي) إنّها عملت النصب؛ لتضمنها دلالتين: الاختصاص، واللزوم أو الالتزام (٢)، وبعملها هذا فهي وسيلة من وسائل الترابط، وهي كثيرة نقتصر على تناول ما كان أثرها واضحاً في تحقق وسائل الترابط، وهي كثيرة نقتصر على تناول ما كان أثرها واضحاً في تحقق

<sup>(</sup>١) للاستزادة في تحليل هذا النّص، تأثير عناصر الاتساق الأخرى، يراجع: الفصل الثالث من هذه الرسالة، ولتفصيل قضية الشرط والجزاء، يراجع المبحث الثاني من الفصل الثالث في هذه الرسالة: ١٥٨، وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) ظ: السكاكي، مفتاح العلوم: ١٢٣.

٧٠ ...... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة التضام والاتساق الدلالي، منها قوله على في بعض الغارات التي بين فيها فضل أهل البيت على:

«انْظُرُوا أَهْلَ بَيْتِ نَبِيِّكُمْ فَالْزَمُوا سَمْتَهُمْ، وَاتَّبِعُوا أَثَرَهُمْ فَلَنْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ هُدىً، وَلَنْ يُعِيدُوكُمْ فِي رَدىً، فَإِنْ لَبَدُوا فَالْبُدُوا، وَإِنْ نَهَضُوا فَانْهَضُوا، وَلاَ تَسْبِقُوهُمْ فَتَضِلُّوا، وَلاَ تَتَأَخُرُوا عَنْهُمْ فَتَهْلِكُوا» (١١).

يتحدث النص المتقدم عن وجوب إتباع أهل البيت إلى فجاءت أدوات النصب وسطاً ما بين الأوامر والنواهي؛ لتمثّل نتيجة وسطية للأمرين كليها؛ أيّ عقدت حلقة اتصال معللة ورابطة لكلِّ من العلاقتين الأخريين، فقوله إلى العنفي عقدت حلقة اتصال معللة ورابطة لكلِّ من العلاقتين الأخريين، فقوله إلى العنفي من هُدَى، وَلَنْ يُعِيدُوكُمْ فِي رَدى العلاقتين الأخرية الما سبقه من أوامر «انظُرُوا أهلَ بَيْتِ نَبِيكُمْ فَالْزَمُوا سَمْتَهُمْ، وَاتّبِعُوا أثَرَهُمْ»؛ وذلك بتضام «الفاء» الرابطة من «لن» (٢) الناصبة، فقويتا على أداء الدلالة المعنوية المنسجمة مع ما سبقها من التراكيب الأمرية، والجوازم التابعة لها والمتممة لتلك الدلالة هي الأخرى قد تطلّبت جواباً قد يكون سابقاً عليها يتضمن تهيئةً سببية؛ لاتباع هذه الفئة الممدوحة. فهذه الأدوات وإن كان عملها لفظيا إلّا أنّها أسهمتْ في حدوث بعض الآثار المعنوية بتضامها مع التراكيب الفعلية المتعالقة مع بعضها الآخر». فَلَنْ يُغِيدُوكُمْ مِنْ هُدى، وَلَنْ يُعِيدُوكُمْ فِي رَدى»، «فَإِنْ لَبَدُوا فَالْبُدُوا،

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٤٣، خطبة: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) لن: فهي حرف نصب ونفي المستقبل، قال سيبويه: «لن أضربَ نفي لقوله: سأضربُ» سيبويه، الكتاب ١ / ١٣٥، ١٣٦، ودائماً تكون أداة تؤكد النفي في المستقبل، يؤكد ذلك الزنخشري بقوله: «إنّ في (لن) توكيدا وتشديدا تقول لصاحبك: لا أقيمُ غدا، فإن أنكر عليك قلت: لن أقيمَ غدا، كما تفعل في أنا مقيمٌ وأنّي مقيمٌ»، الزنخشري، الكشاف ١/ ١٣١.

وَإِنْ نَهَضُوا فَانْهَضُوا»، يؤكد للمتلقين أنّكم باتباعهم -أهل البيت- تسلكون طريق الهدى ولا تخرجون منه، ولا يردونهم إلى ردى الجاهلية والضلال القديم. فقد جاءت مناسبة وسياق الحال، ما أعطى النّصّ الحركة الدلالية التي تُنمي الحدث النّصّي، واستمراره في الزمن، وهذا يقود المتلقي إلى نتيجة مقنعة مفادها اتباعهم -أهل البيت- وعدم تركهم، لأنّ في الأخير هلاكاً.

أمّا التكاثف الإحالي للضمير المخاطب الوجودي "انتم"، فقد ساعد - بتضامه مع "إنْ" الشرطية في اضفاء صفة الاستمرارية في النصِّ، نحو قوله اللهِذِ: "فَإِنْ لَبَدُوا فَالْبُدُوا، وَإِنْ نَهَضُوا فَانْهَضُوا، وَلاَ تَسْبِقُوهُمْ فَتَضِلُّوا، وَلاَ تَتَاَخُرُوا عَنْهُمْ فَتَهْلِكُوا»، فقد أشار إلى اتباعهم حتى في لزومهم البيت عن طلب أمر الخلافة؛ لأنّ في ذلك مصلحة تغيب عن غيرهم، وإنْ نهضوا فانهضوا معهم (١)، فأبقى مديات النصّ مفتوحة أمام المتلقي.

ومن ذلك قوله المسلمية منه الناكثين، ويلزمهم دم عثمان، ويتهددهم بالحرب: «أَلاَ وإِنَّ الشَّيْطَانَ قَدْ ذَمَّرَ حِزْبَهُ، وَاسْتَجْلَبَ جَلَبَهُ، لِيَعُودَ الجَوْرُ إِلَى أَوْطَانِهِ، وَاللهِ مَا أَنْكَرُوا عَلَيَّ مُنْكَراً، وَلاَ جَعَلُوا بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ وَيَرْجِعَ البِاطِلُ إِلَى نِصَابِهِ، وَاللهِ مَا أَنْكَرُوا عَلَيَّ مُنْكَراً، وَلاَ جَعَلُوا بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ نَصِفاً وَإِنَّهُمْ لَيَطْلُبُونَ حَقّاً هُمْ تَرَكُوهُ، وَدَماً هُمْ سَفَكُوهُ، «...» فَإِنْ أَبُوا أَعْطَيْتُهُمْ خَدَّ السَّيْفِ، وَكَفَى بِهِ شَافِياً مِنَ البَاطِلِ، وَنَاصَراً لِلْحَقِّ، وَمِنَ العَجَبِ بَعْثُهُمْ حَدَّ السَّيْفِ، وَكَفَى بِهِ شَافِياً مِنَ البَاطِلِ، وَنَاصَراً لِلْحَقِّ، وَمِنَ العَجَبِ بَعْثُهُمْ عَدَّدُ السَّيْفِ، وَكَفَى بِهِ شَافِياً مِنَ البَاطِلِ، وَنَاصَراً لِلْحَقِّ، وَمِنَ العَجَبِ بَعْثُهُمْ عَلَى اللهِ أَنْ أَبُرُزَ لِلطَّعَانِ! وَأَنْ أَصْبِرَ لِلْجِلادِ! هَبِلَتْهُمُ الْهَبُولُ! ! لَقَدْ كُنْتُ وَمَا أُهَدَّدُ إِلَى الْمَلْولُ ! لَقَدْ كُنْتُ وَمَا أُهَدَّدُ بِالضَّرْبِ! وَإِنِّ لَعَلَى يَقِينِ مِنْ رَبِّي، وَعَيْرِ شُبْهَة مِنْ دِيني »(٢). وَإِنِّ لَعَلَى يَقِينِ مِنْ رَبِّي، وَعَيْرِ شُبْهَة مِنْ دِيني »(٢).

<sup>(</sup>١) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ٤٢٥.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٦٤، خطبة: ٢٢.

لقد ظهر أثر أدوات النصب في النّصِّ المتجلّي في ضوء دخولها على مخصوصها الفعلي «فعل المضارع»، «لام التعليل» في أول النّصِّ، و «أنْ» الناصبة، فقد دخلت «لام» التعليل على مخصوصها الفعلي، «لِيَعُودَ الجَوْرُ إِلَى أَوْطَانِهِ، وَيَرْجِعَ البِاطِلُ إِلَى نِصَابِهِ»، لتُبين علة ما قبلها، أي لمعرفة سببها يتطلب الرجوع إلى الجزء السابق لها والمسبب لمعناها الدلالي المنسجم، وهو قوله: «الشَّيْطَان قَدْ ذَمَّرَ حِزْبَهُ، وَاسْتَجْلَبَ جَلَبَهُ»، فيظهر «أنّ غاية سعي الشيطان من الوسوسة هو تمكنه من الخداع وعود المذاهب الباطلة التي كانت قبل الرسول «دينه وطريقته، وكلُّ ذلك تنفيرٌ للسامعين عها له من جذب إلى الحرب» (١)، فقد كونت علاقة سببية دلالية، وذلك بتزويدها «المرء بها يلزم من العلاقات لاستخراج المعنى من النصِّ» (٢)، ليزيد في عملية التواصل بينهها، ومن ثمّ يُتيح للمتكلّم الاستمرارية في بثّ ما يبتغيه من المعاني المرجوة.

وهكذا سارت الجمل الأخرى التي عملت بها المختصات الأخرى على التضام والاتساق الدلالي، سواء أكانت الاسمية منها أم الفعلية؛ منها: (القسم «وَالله»، والعطف بـ «الواو»، وحرف التوكيد «إنَّ»، المتضام مع لام التوكيد والإحالات الضميرية الغائبة العائدة على المتلقين خارج النَّصِّ «الناكثين»، نحو قوله (إنَّهُمْ لَيَطْلُبُونَ حَقّاً هُمْ تَركُوهُ، وَدَماً هُمْ سَفَكُوهُ»، والتركيب نحو قوله (إنَّهُمْ لَيَطْلُبُونَ حَقّاً هُمْ تَركُوهُ، وَدَماً هُمْ سَفَكُوهُ»، والتركيب الشرطي المتضام مع أداته «إنْ»، «فَإِنْ أَبُوا أَعْطَيْتُهُمْ حَدَّ السَّيْفِ»، فلم يخرج النصّ عن دلالته في التوبيخ على الرغم من تنويع الأساليب، وذلك منح النصّ قوة التهاسك والترابط.

<sup>(</sup>١) ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ١/٤٠٤.

<sup>(</sup>٢) الهام أبو غزالة، وعلى خليل محمد، مدخل إلى علم لغة النَّصِّ: ٧٧.

ويمكن ملاحظة ذلك في قوله الله متعجباً من تهديدهم له مع علمهم بحاله في الشجاعة والحرب والصبر على المكاره (١)، فقال مستهزئا بهم: «وَمِنَ العَجَبِ بَعْثُهُمْ إِلَيَّ أَنْ أَبْرُزَ لِلطِّعَانِ! وَأَنْ أَصْبِرَ لِلْجِلادِ!»، فقد أسهمت «أَنْ» الناصبة –المتضامّة مع مدخولها الفعلي – في توضيح العلاقة بين تهديدهم له، وموقفه المستهزئ من بعثهم تهديدهم هذا، ومن ثمّ أريد الإشارة لاستحقارهم واستنفار السامعين للقتال؛ لذا دعا عليهم بالثكل: «هَبِلَتْهُمُ الهَبُولُ» (٢)، وبذا بدت العلاقة واضحة جلية؛ لانسجامها وتلاحها مع هدف المتكلّم.

## ثانياً: الافتقار:

معناه أنّ لفظاً ما لا تتم به الفائدة، و لا يؤدي معنى مفيداً في الكلام، وإنّم يتطلب في حيزه لفظاً آخر؛ لاحتياجه إليه (٣)، أي يتمثل باحتياج عنصٍر لغوي لعنصٍر لغوي آخر، كأن يكون كلمة أو جملة، و يتعدى الأمر ليشمل الوحدة النصّية.

### يقسم الافتقار على قسمين:

الافتقار المتأصل: ويكون بحسب أصل الوضع وهو افتقار العناصر التي لا يصلح إفرادها في الاستعمال، وإن صح ذلك عند إرادة الدراسة والتحليل، مثاله: افتقار (حرف الجر إلى مجروره، وحرف العطف إلى معطوفه، والموصول إلى صلته، وبعض الظروف إلى مضاف إليه)(٤).

<sup>(</sup>١) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ١/٤٠٥، ٤٠٥.

<sup>(</sup>٢) تعني: «ثكلتهم الثواكل» وهي من الكلمات التي تدعو بها العرب، ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ١/ ٤٠٨.

<sup>(</sup>٣) ظ: تمام حسان، الخلاصة النحوية: ٨٠.

<sup>(</sup>٤) ظ: تمام حسان، البيان في روائع القرآن: ١٥٤.

الافتقار غير المتأصل: والافتقار فيه غير منسوب إلى كلمة؛ لأنها غير مفتقرة بحسب الأصل، وإنّما يعود الافتقار للباب، فكلّ كلمة تقع هذا الموقع يفرض عليها الباب هذا النوع من الافتقار (١١).

ويمكن بيان مدى تضام الأنهاط التركيبية المتعالقة داخل البنية النصّية المتسقة المسبوكة - في خطب الحروب-، من طريق ملاحظة تلازم عناصرها اللغوية مع مخصوصات تركيبية أو كلهات أو جمل متعلقة بتلك المخصوصات، حتى تصل إلى حالٍ من الاتساق والتآلف، وهذا وسيتضح من العلاقات الآتية أثر الافتقار، وهي كالآتي:

### الإسناد النتصى:

إنَّ العلاقة الإسنادية هي الأساس الذي تُبنني عليه الجمل، وتسمى في

<sup>(</sup>١) ظ: م.ن: ١٥٤، وقد وضح (الصبان) في حاشيته الفرق بينهما -الافتقار المتأصل، وغير المتأصل-بقوله: «أمّا الافتقار المتأصل فهو أن يفتقر الاسم إلى الجملة افتقاراً مؤصلاً أي لازماً، كالحرف في: «إذْ، إذا، حيث «الموصلات الاسمية». الصبان في حاشيته على شرح الأشموني: ١/ ٨١، ٨٢.

أمّا الافتقار غير المتأصل، كافتقار كلمة «سبحان» إلى مفرد أو جملة افتقاراً غير لازم، كافتقار «يوم» إلى جملة بعده، نحو قوله تعالى: ﴿هَذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ ﴾، [المائدة: ١١٩]؛ وذلك لأنّ افتقار «اليوم» إلى الجملة بعده ليس لذاته، وإنّا لعارض لكونهِ مضافاً إليها، والمضاف لكونه مضافاً مفتقرا إلى مضاف إليه، ودليل ذلك أنّ كلمة «يوم» في سياق آخر مثل «هذا يوم مبارك«لا تفتقر إلى جملة. ظ: م. ن: ١/ ٥٥. و: نادية النجار، التضام والتعاقب: ١١٣، (بحث) مجلة علوم اللغة العربية، ع ١١، ٢٠٠ م، وما بعدها. وسيقتصر البحث على إبراز علاقات الافتقار المتأصل عن طريق تطبيق ما وجد منها في خطب الحروب؛ وذلك لصلته الشديدة –الافتقار المتأصل بتحقيق التضام النحوى والاتساق الدلالي.

الفصل الأول: المبحث الأول: التضام النحوي ......٧٥

هذه الحالة (الإسناد الجُملي) ( ' ')، وهذه العلاقة النحوية تجمع بين المسند إليه (المبتدأ – الفاعل...)، والمسند (الخبر – الفعل...)، وقد عدّها (مهدي المخزومي): «عملية ذهنية تعمل على ربط المسند بالمسند إليه» ( ' ')، ومن ثم هي الوسيلة التي تنقل ما يجول في ذهن المتكلّم إلى ذهن المتلقي ( " ')، فتكون وحدة لغوية متماسكة، تُمثل بؤرة النّصِّ، سواء أكانت هذه الوحدة الإسنادية اسمية أم فعلية، وهذا يؤكد أنّ التضام لا يقتصر على اللفظ، وإنّما أساسه الترابط المعنوي.

وتتجاوز هذه العلاقة الإسنادية مستوى الجمل عبر كثير من التراكيب المتوالية على امتداد النّصّ؛ لتحقيق (الإسناد النّصّي)، والتأكيد على علاقاته الترابطية الإسنادية، وتكون حينئذ علاقة بين (موضوع) هو المسند إليه و(محمول) هو المسند، وأطلق علماء النّصِّ على الأول منهما «الموضوع» – المسند إليه – المعلومة المذكورة سلفاً في النّصِّ. أمّا الثاني «المحمول « – المسند – فقد أطلقوا عليه المعلومة الجديدة في النّصِّ ( ع )، وهذا التوالي لا يؤثر في التغيير الوظيفي للنواة الإسنادية، فبعض هذه المتواليات تكون متصلة بمركز النّصِّ «النواة»، وبعضها منفصلة عنها، فالأولى يمكن توزيعها بها يطابق توزيع مكوّن من مكوناتها الماش ق ( ه ).

<sup>(</sup>١) ظ: صبحى إبراهيم الفقى، علم اللغة النصى بين النظرية والتطبيق: ١/ ٧٢.

<sup>(</sup>٢) مهدي المخزومي، في النحو العربي، نقد وتوجيه: ٣١.

<sup>(</sup>٣) ظ:م.ن: ٣١.

<sup>(</sup>٤) ظ: برند شبلنر، علم اللغة والدراسات الأدبية: ١٨٥، نقلًا عن صبحي إبراهيم الفقي، علم اللغة النّصّي بين النظرية والتطبيق: ١/ ٧٢.

<sup>(</sup>٥) ظ: المنصف عاشور، بنية الجملة العربية بين التحليل والنظرية: ٧١.

فقد ذكرنا آنفاً أنّ الإسناد يُقسم على نوعين: الإسناد الاسمي، والإسناد الفعلي، وعلى هذا الأساس نتناول أثر الإسناد النّصّي في تحقيق التضام والاتساق الدلالي، عن طريق تطبيق هذا الأمر على خطب الحروب، وهي كما يأتي:

الإسناد الاسمي: وفيه يتقدّم المسند إليه «الموضوع» المبتدأ على المسند «المحمول «الخبر، وفي هذه الحالة تُسمى بالجملة الاسمية، التي تكون جزءاً من نسيج البنية النصّية، بل تمثل البؤرة الأساسية في النّصّ، وما يتصل بها من متتاليات تركيبية، تتضمن البؤر الثانوية «الفرعية»، حتى يتشكل النّص المتسق المسبوك، وبهذا عرّفه (برينكر) بقوله: «هو مجموعة منظمة من القضايا والمركبات القضوية، تترابط بعضها مع بعض على أساس محوري موضوعي، أو جملة أساس، عن طريق علاقات منطقية دلالية» (١). فالنّص وحدة دلالية غالباً ما تظهر دلالته عن طريق العلاقات الإسنادية، كقول الإمام للله في ذمّ النّساء بعد وقعة الجمل:

«مَعَاشِرَ النَّاسِ، إِنَّ النِّسَاءَ نَوَاقِصُ الأَيَانِ، نَوَاقِصُ الحُظُوظِ، نَوَاقِصُ الْعُقُولِ: هَا ثَقْصَانُ إِيمَا بَهِ فَقُعُودُهُنَّ عَنِ الصَّلاةِ وَالصِّيَامِ فِي أَيَّامٍ حَيْضِهِنَّ، وَأَمَّا نُقْصَانُ عُقُولِةِنَّ فَشَهَادَةُ امْرَأَتَيْنِ مِنْهُنَّ كَشَهَادَةِ الرَّجُلِ الْوَاحِدِ، وَأَمَّا نُقْصَانُ حُظُوطِهِنَّ فَقُولِهِنَّ فَقُولِهِنَّ فَشَهَادَةُ امْرَأَتَيْنِ مِنْهُنَّ كَشَهَادَةِ الرَّجُلِ الْوَاحِدِ، وَأَمَّا نُقْصَانُ حُظُوطِهِنَّ فَقُولِهِنَّ فَقُولِهِنَّ عَلَى الانْصَافِ مِنْ مَوارِيثِ الرِّجَالِ: فَاتَّقُوا شِرَارَ النِّسَاءِ، وَكُونُوا مِنْ فَمَوَارِيثِ الرِّجَالِ: فَاتَقُوا شِرَارَ النِّسَاءِ، وَكُونُوا مِنْ خِيَارِهِنَّ عَلَى حَذَر، وَلاَ تُطِيعُوهُنَّ فِي المَعْرُوفِ حَتَّى لاَ يَطْمَعْنَ فِي المُنكَرِ» (٢).

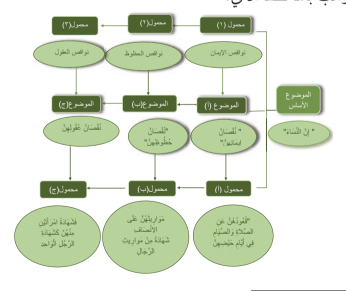
فالمسند إليه واحد هو «النِّسَاءَ» جاء مؤكَّداً بالناسخ الحرفي «إِنَّ» مثَّل هو

<sup>(</sup>١) سعيد بحيري، علم لغة النصِّ: ١١٠،١٠٩.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٠٥، خطبة: ٨٠.

الموضوع الأساسي «البؤرة الأساسية» في النّصِّ والراسخ في ذهن المتلقي، ومنه بدأت نقطة الانطلاق بالتعريف بها يحمله من معلومات، والتي تمثلت بالمسندات متعددة: «نَوَاقِصُ الْإِيهَانِ»، «نَوَاقِصُ الْخُظُوظِ»، «نَوَاقِصُ الْعُقُولِ»، فـ«إنَّ هذه المحمولات تُقدم بصورة حدسية معلومات جديدة باستمرار تُعنى بتوالي الحدث ويصلح شرطاً هنا أنَّ المحمولات يجب أن ترد في واقع الأمر أيضاً من المجال التصوري ذاته» فقد ارتبطت هذه المسندات ارتباطاً دلالياً بـ«المسند إليه»، ومن ثم حققت الاتساق الدلالي، لعدم استغناء أحدهما عن الآخر.

ومن ثمَّ بدأ بتفصيل السابق عن طريق «أمّا» التفصيلية، فتحولت المحمولات السابقة إلى موضوعات «بؤر ثانوية» تابعة للبؤرة الأساسية «النساء»، وتراتب الجمل قد تحقق عن طريق التدرج استعمله المتكلّم؛ لإيصال الفكرة واضحة متدرجة إلى ذهن المتلقي بصورة مباشرة، ويمكن توضيح صورة التراتب بالمخطط الآتي:



<sup>(</sup>١) فان دايك، علم النّصِّ مدخل متداخل الاختصاصات: ٦٤.

فهذا التدرج المتسق عمودياً وأفقياً في التعريف بالنساء ووصفهن بهذا الوصف الدقيق يجعل المتلقي على علم ودراية بالنساء، ومن ثم تهيئة لتلقي المرحلة الثالثة المتمثلة بـ«مرحلة التحذير»، «فَاتَّقُوا شِرَارَ النِّسَاءِ، وَكُونُوا مِنْ خِيَارِهِنَّ عَلَى حَذَر، وَلاَ تُطِيعُوهُنَّ فِي المَعْرُوفِ حَتَّى لاَ يَطْمَعْنَ فِي المُنكرِ» فَكَاتّه انتقل من خطاب عام مفتوح الدلالة إلى خطاب مباشر للمتلقي، «كُونُوا»، «وَلاَ تُطِيعُوهُنَّ»، وهذا متعلق بالمنادى في أول النصِّ «مَعَاشِرَ النَّاسِ»، فالترابط الاسنادي بين أول الخطاب وآخره يجعل النصِّ وحدة واحدة، على الرغم من انتقالات الخطاب، ومن ثم يشدّ انتباه المتلقي في زمانه نتيجة ما جرى في وقعة الجمل، وفضلاً عن ذلك يوسع –هذا الإسنادي والنصِّي والتوازي الخطابي عملية النضام داخل النصِّ، وهذا يمنح النصِّ صفة الاتساق والانسجام، وهذا هو التراتب النصي الإسنادي هذه مزية والأخرى أنها جاءت عمودية (١).

ومن ذلك أيضاً قوله على أيضاً في دعوة الصالحين من أصحابه إلى نصرته: «أَنْتُمُ الأَنْصَارُ عَلَى الحُقِّ، وَالإِخُوانُ في الدِّينِ، وَالجُننُ يَوْمَ الْبَأْسِ، وَالْبِطَانَةُ دُونَ النَّاسِ، بِكُمْ أَضْرِبُ المُّدْبِرَ، وَأَرْجُو طَاعَةَ المُقْبِلِ، فَأَعِينُوني بِمُنَاصَحَة خَلِيَّة مِنَ النَّاسِ، بِكُمْ أَضْرِبُ المُّدْبِرَ، وَأَرْجُو طَاعَةَ المُقْبِلِ، فَأَعِينُوني بِمُنَاصَحَة خَلِيَّة مِنَ النَّاسِ، بَكُمْ أَضْرِبُ المُّدْبِرَ، وَأَرْجُو طَاعَةَ المُقْبِلِ، فَأَعِينُوني بِمُنَاصَحَة خَلِيَّة مِنَ الرَّيْبِ; فَوَ الله إِنِّي لأَوْلَى النَّاسِ بِالنَّاسِ! »(٢).

لقد مثّل المسند إليهِ ضمير الجمع المنفصل «أَنْتُمُ» الموضوع الأساسي في النصّ «البؤرة النّصّية»؛ لوجودهِ المباشر في الخطاب، فهو متعلق بالمتلقين

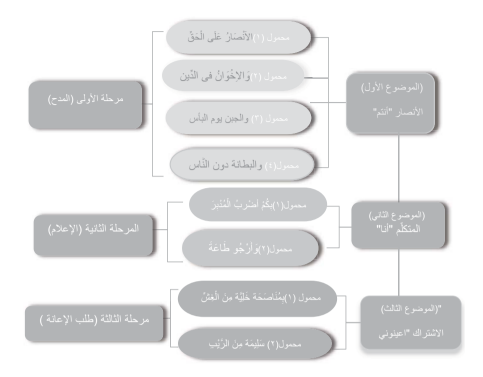
<sup>(</sup>١) تتحقق العملية التراتبية النّصية من عناصر عدة أهمها: الإحالة، والإسناد النّصّي، الحال، الموصوف، وغير ذلك، وهذا ما أثبته البحث في الإسناد النّصّي.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٧٥، خطبة: ١١٨.

خارج النّصِّ، ومنه انطلقت المسندات الاسمية المتعددة «الأنْصَارُ عَلَى الْحُقِّ»، «وَالْإِطَانَةُ دُونَ النَّاسِ» «وَالْإِطَانَةُ دُونَ النَّاسِ» وكلّ هذه المسندات المتضامّة مع المسند إليه، لافتقارها إليه؛ إذ لا يستطع الاستغناء عنه، ومن ثم عدم استغناء الثاني عن الأول في أداء المعنى أدى إلى عدم استغناء الأول عن الثاني، فلا يستقيم المعنى المراد بمجرد قولك: «الأنْصَارُ عَلَى الْخُقِّ»، ولا يعرف منهم الأنصار على الحقّ، بمجرد قولك: «الأنْصَارُ عَلَى الحُقِّ» فلا يعرف الممدوح في الخطاب، فتضامها وتراصها النّصِي أدى معنى دلالياً تاماً متسقاً.

فأنَّ تحديد (المسند إليه «الموضوع» +المسند «المحمول») منذ الجملة الأولى يسمح للسياق بتوظيف العناصر اللغوية الجديدة (الموضوعات الثانوية والمحمولات) «بِكُمْ أَضْرِبُ المُدْبِرَ»، «وَأَرْجُو طَاعَةَ المُقْبِلِ»؛ إذ نجد فيها الحضور الموازي بين ضهائر المتلقي «أنتم» والمتكلّم «أنا» سواء تقدّم فيها المسند إليه على المسندات أو تأخر، اعتهاداً على الموضوع الأول «البؤرة الأساسية»؛ لأنّ مرحلة الإعلام تتطلب مقدمة مدحية، للوصول إلى الغاية المبتغاة، فجاءت على الوجه الآتي: أنتم = (الأنصار + أهل الدين +الشجاعة)، ومن ثم أعلمهم بأنّهم من أهل خاصته الذين يعتمد عليهم في ضرب المدبر وطاعة المقبل، وبعدها طلب إعانتهم له بمناصحة صادقة في الحرب سليمة من الشكُّ (۱)، ويمكن تصوير ذلك بالمخطط الآتي:

(١) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ١٠٤.



فهذا التدرج الخطي المنسجم، والمتراتب في أحداثه ودلالاته النّصّية يحرك التفاعل الحواري بينهما، ومن ثم يزيد من عملية التواصل الذهني لدى المتلقي، فجاء متعلق المتلقى مقدمة؛ لتعلق الأمر به.

ثانياً الإسناد الفعلي: وفيها يتقدّم المسند هو «الفعد «على المسند إليه هو «الفاعل»؛ لقصد السبك اللفظي، وهذا التقديم لا يُعطي الفعل التقدّم على الاسم؛ لأنّ وجود الاسم ثابت ومستقر في الذهن قبل وجود فعله (١٠)؛ لذا لا يستطيع الفعل الاستغناء عن اسمه (٢٠)، ومن ثم لا يستطيع الاسم الاستغناء

<sup>(</sup>١) ظ: ابن يعيش، شرح المفصل: ٢/ ٣٠، ٣١.

<sup>(</sup>٢) ظ: السيرافي، شرح كتاب سيبويه: ٢/ ٢٦٥.

عنه كذلك في أداء معنى تام، وفي هذا يقول (السيد البطليوسي): «الفعل والفاعل كالشيء الواحد» (۱) فلا يستغني أحدهما عن صاحبه، وتسمى الجملة في هذه الحالة «جملة فعلية»، التي تمثل الفعل المركزي في البنية النّصّية، وتتعلق به المتتاليات الإسنادية التركيبية، التي تسهم -غالباً ببيان ووضوح المعنى الذي يتضمنه الفعل المركزي عن طريق ارتباطها وتعالقها الدلالي به، حتى يؤدي الإسناد النّصّي أثره في تحقيق التضام والاتساق الدلالي، ويمكن تأمل ذلك في البنية الخطابية للإمام علي المؤمنين إن سرت في هذا الوقت، خشيتُ ألاً تظفر بمرادك، من طريق علم النجوم، فقال الملينية:

«أَتَزْعَمُ أَنَّكَ تَهْدِي إِلَى السَّاعَةِ الَّتِي مَنْ سَارَ فِيهَا صُرِفَ عَنْهُ السُّوعُ؟ وَتُخَوِّفُ مِنَ السَّاعَةِ الَّتِي مَنْ سَارَ فِيهَا حَاقَ بِهِ الضُّرُّ؟ فَمَنْ صَدَّقَكَ بِهِذَا فَقَدْ كَذَّبَ الْقُرْآنَ، مِنَ السَّاعَةِ الَّتِي مَنْ سَارَ فِيهَا حَاقَ بِهِ الضُّرُّ؟ فَمَنْ صَدَّقَكَ بِهِذَا فَقَدْ كَذَّبَ الْقُرْآنَ، وَاسْتَغْنَى عَنِ الإسْتِعَانَةِ بِالله عز وجل فِي نَيْلِ المُحْبُوبِ وَدَفْعِ المُكْرُوهِ، وَتَبْتَغِي فِي وَاسْتَغْنَى عَنِ الإسْتِعَانَةِ بِالله عز وجل فِي نَيْلِ المُحْبُوبِ وَدَفْعِ المُكْرُوهِ، وَتَبْتَغِي فِي قَوْلِكَ لِلْعَامِلِ بِأَمْرِكَ أَنْ يُولِيكَ الحُمْدَ دُونَ رَبِّهِ، لأَنَّكَ بِزَعْمِكَ أَنْتَ هَدَيْتَهُ إِلَى السَّاعَةِ النَّي فِيهَا النَّفْعَ، وَأَمِنَ الضُّرَّ!!

ثم أقبل الملاعلي الناس فقال:

أَيُّهَا النَّاسُ، إِيَّاكُمْ وَتَعَلَّمَ النُّجُومِ، إِلاَّ مَا يُهْتَدَى بِهِ فِي بَرِّ أَوْ بَحْر، فَإِنَّهَا تَدْعُو إِلَى الْكَهَانَةِ، [و] المُنجَّمُ كَالْكَاهِنِ، وَالْكَاهِنُ كَالسَّاحِرِ، وَالسَّاحِرُ كَالْكَافِرِ! وَالْكَافِرِ! وَالْكَافِرِ! وَالْكَافِرِ! وَالْكَافِرِ! وَالْكَافِرِ! وَالْكَافِرِ! سِيرُوا عَلَى اسْم الله» (٢٠).

<sup>(</sup>١) السيد البطليوسي، إصلاح الخلل الواقع في الجمل: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٠٥، خطبة: ٧٩.

لقد بنى المتكلّم هذا النّصّ باعتهاده على التراكيب الإسنادية الفعلية المكثفة، التي جاءت متتابعة للفعل المركزي في النّصِّ والمتمثل بالجملة الاستفهامية، التي افتتح فيها النّصُّ «أَتَزْعَمُ أَنَّكَ تَهْدِي إِلَى السَّاعَةِ...؟» فمثّل هذا السؤال الإنكاري الموجه للرجل (١) القاعدة النصّية «الموضوع» الذي رسخ في ذهن المتلقي، فالضمير المستر «أنت» في «أتزعم» هو المسند إليه في النّصِّ، وذلك بإحالته على الرجل خارج النّصِّ «إحالة مقامية»، وجاءت المسندات الفعلية المكثفة «سَارَ، صُرِفَ، ثُخَوِّفُ، سَارَ، حَاقَ، صَدَّقَكَ، كَذَّبَ، اسْتَغْنَى، تَبْتَغِي، يُولِيكَ، نَالَ، واستقصاء جوانبها، في ضوء الإجابة المفصلة على السؤال، في خط التدرجي واستقصاء جوانبها، في ضوء الإجابة المفصلة على السؤال، في خط التدرجي للتراكيب الفعلية المترابطة، بدءاً من نقطة انطلاق الموضوع «أتزعم»، فتجاوز الإسناد التركيبي إلى الإسناد النّصّي، وحافظ على تماسك النّصِّ ووحدته.

وقد أضفت المسندات الفعلية صفة الاستمرارية على النص، باستعمال القرائن الدالة على المستقبل كرالأفعال المضارعة)، و(أسلوب الشرط)، الذي جاء متضاماً مع الاستفهام، «أَتَزْعَمُ أَنَّكَ تَهْدِي إِلَى السَّاعَةِ الَّتِي مَنْ سَارَ فِيهَا صُرِفَ عَنْهُ السُّوُّ؟»، «وَتُحُوِّفُ مِنَ السَّاعَةِ الَّتِي مَنْ سَارَ فِيهَا حَاقَ بِهِ الضُّرُّ؟»، «فَمَنْ صَدَّقَكَ بِهذَا فَقَدْ كَذَّبَ الْقُرْآنَ، وَاسْتَغْنَى عَنِ الإسْتِعَانَةِ بِالله عز وجلّ «فَمَنْ صَدَّقَكَ بِهذَا فَقَدْ كَذَّبَ الْقُرْآنَ، وَاسْتَغْنَى عَنِ الإسْتِعَانَةِ بِالله عز وجلّ

<sup>(</sup>١) قيل أنّ المشير عليه هو «عفيف بن قيس «أخو « الأشعث بن قيس » فقد كان يتعاطى علم النجوم، أمّا نهيه على عن «علم النجوم «لأسباب ذكرها القرآن الكريم، وأكدها الرسول محمد على معلى و وضحه ووضح أسبابه في كلامه هذا وفي مواضع أخرى، لامجال للبحث للتفصيل بها، فقد فصّلها ابن ميثم البحراني في غاية الدقة، ظ: شرحه لنهج البلاغة: ٢/ ٢١٩، وما بعدها.

الفصل الأول: المبحث الأول: التضام النحوي .....

فِي نَيْلِ الْمُحْبُوبِ وَدَفْعِ الْمُكْرُوهِ»؛ للتأكيد على أهمية الأمر، فنفي الإمام لـ «علم النجوم»، لم يكن معتمداً على أدوات النفي، وإنّا عن طريق هذه التراكيب الشرطية التي تضامت مع الاستفهام، واتسقت معه؛ لأداء المعنى العام.

لقد مثلّت المرحلة السابقة خطاباً خاصاً موجهاً للرجل –الذي أشار عليه هذا الأمر في قتالهم للخوارج – ومن ينحو منحاه، في حين المرحلة الآتية مثلّت خطاباً عاماً موجهاً للمتلقي، «أَيُّهَا النَّاسُ، إِيَّاكُمْ وَتَعَلَّمَ النَّجُومِ» الذي جاء في سياق تحذير وترهيب، من أنّ الأمر يُفضي بصاحبه إلى النار، ذلك عبر تعالقات دلالية، تمثلت هنا بالمسندات الاسمية المرتبطة بالمسند إليه الضمير «أنّها» المحال على النجوم ذُكِرت سابقاً في سياق المقال «فَإِنَّهَا تَدْعُو إِلَى الْكَهَانَةِ، والمُنجَّمُ كَالْكَاهِنِ، وَالْكَاهِنِ، وَالْكَاهِنِ، وَالسَّاحِرِ، وَالسَّاحِرِ، وَالسَّاحِرُ كَالْكَافِرِ! وَالْكَافِرُ في النَّارِ!»، التي دلت على ثبات الأمر، ورسوخه، وعدم تعرضه للتغير لأي أمر طارئ.

وعلى الرغم من تنوع الخطاب، إلا أنّ النّصَّ يدور حول وحدة دلالية متسقة هي (ظاهرة التنجيم وجزاء صاحبها)، بل أنّ التنوع الخطابي -هنا- شدّ من عملية التواصل بين المتكلّم والمتلقي، ولاسيما في قوله: «أَيُّهَا النَّاسُ، إِيَّاكُمْ وَتَعَلُّمَ النَّجُومِ»؛ لانسجام الكلام، ومن ثم إصغاء المتلقي لما يقوله المتكلم.

## افتقار الصفة إلى الموصوف:

للنعت أثرٌ واضح في الاتساق، فقد أشار القدماء إلى أثره في اتساق الجملة، فيصف (سيبويه) علاقة أحدهما بالآخر، بأنّ النعت والمنعوت كالاسم الواحد (۱)، ويؤكد (الجرجاني) شدة تعالقها الصفة والموصوف-، بقوله:

<sup>(</sup>١) ظ: سيبويه، الكتاب: ١/ ٤٢٣.

٨٤ ......أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة «أنَّ الصفة هي الموصوف في المعنى، فإذا قلت جاءني زيدٌ الظريفُ لم يكن الظريف غيره»(١).

وقد تنبّه المحدثون على أثره العلائقي في النّصِّ والسياق، فعلاقتها سياقية معنوية تربط بين التابع والمتبوع؛ كونها تندرج ضمن القرائن التبعية، التي جمعها (تمام حسان) تحت عنوان «التبعية»، فيقول: وأمّا التبعية فهي «قرينة معنوية عامة يندرج تحتها أربع قرائن هي النعت والعطف والتوكيد والإبدال، وهذه القرائن المعنوية تتضافر معها قرائن أخرى لفظية» (٢).

وغالباً ما تتمثل هذه القرائن اللفظية بالإحالات الضميرية، يؤكد ذلك (السيوطي)، بقوله: «الصفة لا يربطها إلا الضمير» ( $^{(n)}$ )، فالعلاقة المعنوية تظهر عن طريق الرابط اللفظي «الضمير»؛ لأنّه يقوي علاقة التضام النصّية بين «الموصوف» والتركيب الوصفي «الصفة»، فلو انعدم الضمير ما صحت العبارة ولا فهمت ( $^{(3)}$ ).

لقد غلب وجود هذا اللون من التضام على الخطب الحربية؛ لتعلقه الشديد بالمتلقي؛ لكونه يرسم صورة واضحة منسجمة في ذهنه، ومن ذلك قولهُ الله في استهلاله خطب الملاحم:

«الحُمْدُ لله الْتَجَلِّي لِخَلْقِهِ بِخَلْقِهِ، وَالظَّاهِرِ لِقُلُوبِهِمْ بِحُجَّتِهِ، خَلَقَ الْخُلْقَ مِنْ غَيْرِ رَوِيَّة، إِذْ كَانَتِ الرَّوِيَّاتُ لاَ تَلِيقُ إِلاَّ بِذَوي الضَّمائِرِ، وَلَيْسَ بِذِي ضَمِير فِي

<sup>(</sup>١) الجرجاني، المقتصد في شرح الإيضاح: ٢/ ٩٠٠.

<sup>(</sup>٢) تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) السيوطي، الأشباه والنظائر: ٢/ ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) ظ: ليث أسعد: الجملة الوصفية في النحو العربي: ٣٩-٤٠.

الفصل الأول: المبحث الأول: التضام النحوى ......

نَفْسِهِ، خَرَقَ عِلْمُهُ بَاطِنَ غَيْبِ السُّتُرَاتِ، وَأَحَاطَ بِغُمُوضِ عَقَائِدِ السَّرِيرَاتِ»(١).

في النّصِّ المتجلِّي ثمّة عمييز لائق للذات القدسية عن طريق التراكيب الوصفية المتعالقة بالتوالي الدلالي، بغية إيصال المتلقى إلى المعرفة الحقيقية بالله تعالى، فقد نعت المتكلّم شبه الجملة «لله» -المتعلقة بالخبر المحذوف- بصفات قدسية، جعلها المتكلّم حلقات تعلّق بعضها ببعض («التُتَجَلِّي لِخَلْقِهِ بخَلْقِهِ»، «وَالظَّاهِر لِقُلُوبِهِمْ بِحُجَّتِهِ»، «خَلَقَ الْخَلْقَ مِنْ غَيْر رَوِيَّة»، «خَرَقَ عِلْمُهُ بَاطِنَ غَيْبِ السُّتُرَاتِ»، «وَأَحَاطَ بِغُمُوضِ عَقَائِدِ السَّرِيرَاتِ»)، فجاءت هذه الأوصاف مناسبة وسياق الحال، فقد تجلى وظهر لخلقه، ودهِّم عليه بخلقه إياهم وإيجاده لهم؛ إذ وصف المتكلّم ظهوره لخلقه عن طريق خلقه لهم، ولإبعاد الظن عن المتلقى، فقد أكد -في الصفة الثانية-أنّه الظاهر لقلوبهم بحجته، ولم يقل لعيونهم؛ لأنَّه غير مرئي ولكنه ظاهر للقلوب بها أودعها من الحجج الدالة عليه؛ لذا قال ظهر لقلوبهم ولم يقل لعيونهم (٢)، وبدا الأمر أكثر بياناً وضوحاً في تفسيره للصفتين السابقتين، بقوله: «خَلَقَ الْخَلْقَ مِنْ غَيْر رَوِيَّة إِذْ كَانَتِ الرَّوِيَّاتُ لاَ تَلِيثُ إِلاَّ بِذَوي الضَّمائِرِ، وَلَيْسَ بِذِي ضَمِير فِي نَفْسِهِ»؛ للتأكيد على نفي الروية والفكر عنه تعالى والتمثيل بين خاطرين؛ «ليعمل على أحدهما، لأن ذلك إنها يكون لأرباب الضمائر والقلوب أولي النوازع المختلفة والبواعث المتضادة» (٣)، فإنّه لمّا نزّههُ على أنْ يكون مدركاً بالنظر نزههُ على أنْ يكون عمله مثل عمل

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٥٥، خطبة: ١٠٨.

<sup>(</sup> ٢ ) ظ: ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٧/ ١٨١، و: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣٨/٣.

<sup>(</sup>٣) ظ: ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٧/ ١٨١.

٨٦ ...... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة ذوي العقول والضهائر، وفي ذلك إزالةٌ للشكِّ والريب من نفس المتلقي الذي قد يظن أنّ هذه الصفات مشتركة بين «الخالق» و «المخلوق».

وقد مثلّت «ال» التعريف نقطة انطلاق لتخصيص الموصوف «الله» على بهذه الصفات، فهو (تعالى) المتجلّي بهذه الصفات دون غيره، وكذلك قد استغرقت كلّ الأزمنة، وأكد ذلك الأمر بوصف علمه (تعالى)، خَرَقَ عِلْمُهُ بَاطِنَ غَيْبِ الشُّرُاتِ»، «وَأَحَاطَ بِغُمُوضِ عَقَائِدِ السَّرِيرَاتِ»؛ الذي جاء به لتحفيز ذهن المتلقي، فشمل علمه الغيبي كلّ الأزمنة من دون تحديد، أي لا يرتبط علمه بزمانٍ معين، وكلُّ أولئك تابع للمتعلق «لله» الذي مثّل محلّ اهتام المتكلّم؛ لأنّه محور النّص، وبذا أقام بنية نصية متاسكة منسجمة في ذهن المتلقي.

ومن ذلك قوله المايع:

«وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إلا اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، شَهَادَةً مُمْتَحَناً إِخْلاَصُهَا، مُعْتَقَداً مُصَاصُهَا نَتَمَسَّكُ بها أَبُداً ما أَبْقانَا، وَنَدَّخِرُهَا لأَهَاوِيلِ مَا يَلْقَانَا، فَإِنَّا مُعْتَقَداً مُصَاصُهَا نَتَمَسَّكُ بها أَبُداً ما أَبْقانَا، وَنَدَّخِرُهَا لأَهَاوِيلِ مَا يَلْقَانَا، فَإِنَّا مُعْتَقَداً مُصَاصُهَا للْآحْمَن، وَ مَدْحَرَةُ الشَّيْطَانِ (١٠).

لقد جعل المنه من المتعلق الموصوف «شَهَادَةً» بؤرة ثانوية للصفات التابعة لها ومتعلقة بها، «مُعْتَحَناً إِخْلاَصُهَا»، «مُعْتَقَداً مُصَاصُهَا»، التي جاءت لتوضيح الموصوف «شَهَادَةً» وبيانه، فارتبطت به أشد ارتباط عن طريق التبعية، وقد بان هذا التعالق الدلالي بينها عن طريق الرابط اللفظي، المتمثل بالإحالة الضميرية «الهاء» المحيلة على «شَهَادَةً»، فقد احال الضمير المستتر «أنا» على المتكلّم في «مُعْتَحَناً» و «مُعْتَقَداً»، فأدى التضام دلالته في بيان شهادته المن تعالى المتحلّم في «مُعْتَحَناً» و «مُعْتَقَداً»، فأدى التضام دلالته في بيان شهادته المن المنتر المنتر المنتر المنتر المنتر المنتر المنتر المنتران المناه المنا

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٤٦، خطبة: ٢.

وتوضيحها، في ذهن المتلقي، فغالباً ما يستعمل المتكلّم الصفة للدلالة على التوضيح، أكد ذلك الجرجاني بقوله: «إذا وقعت الحاجة في العلم إلى الصفة كان الاحتياج إليها من أجل خيفة اللبس على المخاطب» (١)، وهذا التضام نتيجة الافتقار، قد أدى المقصود التام من شهادته، التي مثلّت أعلى مراتب الإيمان، وبها قد انهدمت قواعد الشيطان (٢).

ولا يقتصر تضام الصفة مع الموصوف على المبنى الوجودي، وإنّما يتعداه إلى المبنى العدمي، فتكون البؤرة النّصّية «الموصوف» فيه محذوفة؛ لوجود القرائن الدالة عليه في سياق الحال والمقال، من ذلك قوله المنه في المنه في سياق الحال والمقال، من ذلك قوله المنه في ا

«أَيُّهَا الشَّاهِدةُ أَبْدَائُهُمْ، الْغَائِبَةُ عَنْهُمْ عُقُوهُمْ، الْمُخْتَلِفَةُ أَهْوَاؤُهُمْ، الْبُتَلَى بِمُ أُمَرَاؤُهُمْ، صَاحِبُكُمْ يُطِيعُ اللهَ وَأَنْتُمْ تَعْصُونَهُ، وَصَاحِبُ أَهْلِ الشَّامِ يَعْصِي اللهَ وَهُمْ يُطِيعُونَهُ، لَوَدِدْتُ وَاللهِ أَنَّ مُعَاوِيَةَ صَارَفَني بِكُمْ صَرْفَ الدِّينَارِ بِالدِّرْهَمِ، اللهَ وَهُمْ يُطِيعُونَهُ، لَوَدِدْتُ وَاللهِ أَنَّ مُعَاوِيَةَ صَارَفَني بِكُمْ صَرْفَ الدِّينَارِ بِالدِّرْهَمِ، فَأَخَذَ مِنِي عَشَرَةً مِنْكُمْ وَأَعْطَانِي رَجُلاً مِنْهُمْ!، يَا أَهْلَ الْكُوفَةِ، مُنِيتُ مِنْكُمْ بِثَلاَثُ وَاثَنَتَيْنِ: صُمَّ ذَوُو أَسْبَاع، وَبُكُمُّ ذَوُو كَلاَم، وَعُمْيُ ذَوُو أَبْصَار، لاَ أَحْرَارُ صِدْق عِنْدَ اللِّقَاءِ، وَلاَ إِخْوَانُ ثِقَة عِنْدَ الْبَلاَءِ! تَرِبَتْ أَيْدِيكُمْ!..."(٣).

فالبنية الخطابية في إطار توبيخٍ للمتلقين وتنفيرٍ لهم، عن طريق وصفهم بها هم عليه من مخالفةٍ لأمر المتكلم، فعمد المتكلم إلى حذف الموصوف واكتفى بالإشارة إليه عن طريق تعدد أوصافه المعنوية المتناقضة («الشَّاهِدةُ أَبْدَانُهُمْ»،

<sup>(</sup>١) الجرجاني، دلائل الإعجاز: ٣٧٧.

<sup>(</sup>٢) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ١/٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ١٨٨، خطبة: ٩٧.

٨٨ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة

«الْغَائِبَةُ عَنْهُمْ عُقُوهُهُمْ»، «الْمُخْتَلِفَةُ أَهْوَاؤُهُمْ»، «الْمُبْتَلَى بِهِمْ أُمَرَاؤُهُمْ) من دون التصريح به، وهذا يعود لوظيفته اللغوية؛ إذ يمثل محور النّصِّ الذي تتعلق به صفاته التابعة له والوقائع المحيطة به؛ لافتقارها إليه، ما دلّت عليه دلالة واضحة، في سياق الحال والمقال، «فالحذف لا يكون إلّا بدليل من بنية معهودة أو نمط معروف أو قرينة قائمة أو معنى في السياق لا يستقيم إلّا مع تقدير الحذف» (۱۱)؛ لكون الأمر متعلقاً به، والخطاب المباشر موجهاً إليه، وهذا يحفز المتلقى في استمرار التفاعل الذهني.

ويمكن تقدير المحذوف من السياق المحكوم بالقرائن المقالية والحالية، بد «الناس»، أو «القوم»، هذا في الوصف المتقدم المتمثل بقوله: «أَيُّهَا الشَّاهِدةُ أَبْدَانُهُمْ...»، وهذا ينسجم وسياق الخطبة، فمثله قال الله في المقام آخر موافق له، والأحداث نفسها مع معاوية:

«أَيُّهَا النَّاسُ، الْجْتَمِعَةُ أَبْدَانُهُمْ، اللَّخْتَلِفَةُ أَهْوَاؤُهُمْ، كَلامُكُم يُوهِي الصَّمَّ الصَّلات...» (٢).

وهذا يمنع تقديرها عها خرج عن السياق، فقد خصّه السياق بهم دون غيرهم عن طريق الخطاب المباشر لهم «النداء»، وضهائر الخطاب المحيلة عليهم «هم، أنتم» و «ال» التعريف، التي خصت الوصف بهم، فقد شبههم الله بالغياب مع شهادتهم، وبالأرباب مع كونهم عبيداً، نتيجة عدم انتفاعهم بالنصح والموعظة، ونتيجة لزيادة أوامرهم، وعدم الأخذ بها يؤمروا؛ لذا استعاض في مستهل كلامه عن ضمير الحضور «كم» بضمير الغياب «هم» لدلالة على عدم حضور عقولهم

<sup>(</sup>١) تمام حسان، البيان في روائع القرآن: ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٧٧، خطبة: ٢٩.

معه، وبدا الأمر أكثر وضوحاً في محيط البنية الخطابية، وذلك عند تفسيره الله لأوصافهم السابقة، «صَاحِبُكُمْ يُطِيعُ الله وَأَنْتُمْ تَعْصُونَهُ، وَصَاحِبُ أَهْلِ الشَّامِ يَعْصِي الله وَهُمْ يُطِيعُونَهُ... فجاءت أوصافهم هذه من طاعتهم لعدوه الله وعدو الله (تعالى) معاوية.

فاتكأ المتكلّم اتكاءً واضحاً على الوصف، وحذف الموصوف، الممثل لبؤرة النّص يعيّنه المتكلّم، ويحيطه بدوائر دلالية «الأوصاف المتناقضة» يستمر دويّها حتى نهاية الوحدة الخطابية؛ إذ لم يكتفِ بالأوصاف السابقة، وإنَّما أردفها بأوصاف أخرى في محيط كلامه، ( ﴿ صُمُّ ذَوُو أَسْمَاعٍ، ﴿ وَبُكُمُّ ذَوُو كَلاَم ﴾، «وَعُمْيٌ ذَوُو أَبْصَار»، «لاَ أَحْرَارُ صِدْق عِنْدَ اللِّقَاءِ»، «وَلاَ إِخْوَانُ ثِقَة عِنْدَ الْبَلاَءِ»)، وهي الأخرى تابعة للأوصاف السابقة ومتعلقة بها؛ لإتمامها المعني المراد، فقد جاءت مبينة لمدى ابتلائه وتذمره منهم، فجعلها بخمس خصال، ولم يجمعها، إنَّما قال: «مُنِيتُ مِنْكُمْ بِثَلاَث وَاثْنَتَيْنِ...»؛ لكون الثلاث من نوع والاثنتين من أُخَر (١١). أمّا الأوصاف الثلاثة المتناقضة هي: «صُمُّ ذَوُو أَسْمَاع» وَبُكُمٌ ذَوُو كَلاَم»، «وَعُمْيٌ ذَوُو أَبْصَار»، جاءت في مقام التعجب من أفعالهم، والتوبيخ لهم، في حين تمثل الاثنين بالتخاذل عن النصرة، نحو قوله: «لاَ أَحْرَارُ صِدْق عِنْدَ اللِّقَاءِ»، وليس مما يوثق بإخوتهم عند الابتلاء، نحو قوله: «وَلاَ إِخْوَانُ ثِقَة عِنْدَ الْبَلاَءِ»، وعائد هذه الأوصاف هو الضمير المتصل «أنتم» يحيل على المتلقين خارج النّص، يُستشف من سياق المقام، ومن تحركه السياقي داخل النَّص، في التراكيب الوصفية الدلالية المتعالقة بعضها ببعض، داخل الوحدة الخطابية المتهاسكة المتراصة.

<sup>(</sup>١) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ٤٢٤.

### افتقار الموصول إلى صلته:

يعد الاسم الموصول من الضمائم المفتقرة لصلاتٍ تُضم إليه؛ لتُزيل إبهامه، فلا يستغني عن صلته؛ لأنها معرّفة له وموضحة لمعناه، يقول (ابن يعيش): «معنى الموصول أن لا يتم بنفسه، ويفتقر إلى كلام بعده تصله به ليتم اسما، فإذا تم بها بعده كان حكمه حكم سائر الأسماء التامة» (١)؛ لذا اشتدت صلته بها، حتى قيل: إنّ اتصال «الموصول بصلته أشدُّ من اتصال الموصوف بصفته لتلازمهما» (٢).

وغالباً ما تكون الصلة أو الصلات معلومة لدى المتكلّم والمخاطب، يقول (الجرجاني): «لا تصل الذي إلّا بجملة من الكلام قد سبق من السامع علمٌ بها وأمر قد عرفه له» (٣)؛ وذلك لتحديد السياق له عن طريق قرائنه المقالية أو المقامية.

ويغلب على الاسم الموصول الربط بين أجزاء جملة أو السياق القائم على أكثر من جملة <sup>(3)</sup>، فيؤلف مجموعة تراكيب جملية مترابطة بعضها ببعض، وبهذا يتمثل أثره في التضام بين حلقات النّصِّ، والاتساق الدلالي في سياقه، وفي هذه الحالة لابد لهُ من رابط لفظي حتى يؤدي دوره الترابطي؛ إذ غالباً ما يتمثل هذا الرابط بـ «الضمير»، يؤكد ذلك (ابن يعيش) في قوله: «ولابد في كلِّ جملة من هذه الجمل من عائد يعود منها إلى الموصول وهو ضمير ذلك الموصول ليربط

<sup>(</sup>١) ابن يعيش، شرح المفصل: ٣/ ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب: ٢/ ٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) الجرجاني، دلائل الاعجاز: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) ظ: تمام حسان، مقالات في اللغة والأدب: ١/ ٢٠٠.

الفصل الأول: المبحث الأول: التضام النحوي .....

الجملة بالموصول، ويؤذن بتعلقها بالموصول» (١)، وجاء منه في خطب الحروب قوله الله في خطب الحروب قوله الله في حضِّ أصحابه على القتال:

«...وَرَايَتَكُمْ فَلاَ ثَمْيلُوهَا وَلاَ تُخِلُّوهَا، وَلاَ تَجْعَلُوهَا إِلاَّ بِأَيْدِي شُجْعَانِكُمْ، وَالمَانِعِينَ الذِّمَارَ مِنْكُمْ، فَإِنَّ الصَّابِرِينَ عَلَى نُزُولِ الْحَقَائِقِ هُمُ الَّذِينَ يَحُفُّونَ بِرَايَاتِهِمْ، وَيَكْتَنِفُونَهَا: حَفَافَيْهَا، وَوَرَاءَهَا، وَأَمَامَهَا، لاَ يَتَأَخَّرُونَ عَنْهَا فَيُسْلِمُوهَا، وَلاَ يَتَقَدَّمُونَ عَلَيْهَا فَيُشْلِمُوهَا، وَلاَ يَتَقَدَّمُونَ عَلَيْهَا فَيُشْرِدُوهَا» (٢٠).

لقد مثّل الاسم الموصول «الذين» -هنا -عنصر ا إحاليا على الضمير الغائب «هم» والآخر بدوره محال على «الصابرين»، فربط بين الجزء السابق عليه «فَإِنَّ الصَّابِرِينَ عَلَى نُزُولِ الْحَقَائِقِ هُمُ» والجزء اللاحق، «يَحُفُّونَ بِرَايَاتِهمْ، وَيَكْتَنِفُونَهَا: وَفَا فَيُسْلِمُوهَا، وَلاَ يَتَقَدَّمُونَ عَلَيْهَا حَفَافَيْهَا، وَوَرَاءَهَا، وَأَمَامَهَا، لاَ يَتَأَخَّرُونَ عَنْهَا فَيُسْلِمُوهَا، وَلاَ يَتَقَدَّمُونَ عَلَيْهَا فَيُشْلِمُوهَا، وَلاَ يَتَعَدَّمُونَ عَلَيْهَا فَيُشْلِمُوهَا، وَلاَ يَتَعَدَّمُونَ عَلَيْهَا وَيُعَلِمُ وَلَا يَعْدى عن طريق ضمه وتلازمه لصلته «يَحُفُّونَ بِرَايَاتِهمْ، وَيَكْتَنِفُونَهَا...»، التي جاءت موضحة ومبينة له، فقد وضحت أثر حامل الراية، بأنْ يحفظها ويحيط بها ولا يتخلى عنها، بأنْ يسلمها لغيره أو يفردها، وبهذا شكّل الموصول مع صلته انسجاماً داخلياً للفكرة النّصّية في ذهن المتلقي.

أمّا فيما يخصُّ الاتساق الشكلي الظاهر عن طريق الروابط اللفظية «الإحالات الضميرية» المكثفة، المحيلة على الاسم الموصول «الذين» في الصلات الضميمة له، (يَحُفُّ +ونَ «واو الجماعة»، بِرَايَاتِ +همْ، وَيَكْتَنِفُ +ونَهَا

<sup>(</sup>١) ابن يعيش، شرح المفصل: ٣/ ١٥١.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٨٠، خطبة: ١٢٤.

«واو الجهاعة»... لاَ يَتَأَخَّرُ+ ونَ «واو الجهاعة» عَنْهَا فَيُسْلِمُوهَا+هم، وَلاَ يَتَقَدَّمُ+ونَ «واو الجماعة» عَلَيْهَا فَيُفْردُ+وهَا «واو الجماعة»)، فقد أسهمت في اتساق النّصّ، وتراصهِ، وذلك عن طريق افتقارها-الصلات-لهذه الروابط اللفظية، التي ربطتها بموصولها، ومن ثم إحالة الموصول على الضمير «هم»، وإحالة الأخبر على الموصوف «الصابرين»، وأحال الاسم الظاهر «الصابرين» إحالة مقامية على المتلقين، «الأصحاب»، وهذا التعالق المتدرج، هو لتخصيص الأمر بهم، ولتعظيمهم -بصيغة الغائب- عن طريق صلته المعظمة؛ وذلك «بأنْ تذكره بصلته المعظَّمة»(١)، ولم يكتفِ بذلك، إنَّما قد يستعان بضهائم أخرى كـ (العطف بـ «الواو»، والوصف «هُمُ الَّذِينَ يَحُفُّونَ برَايَاتِهمْ...» التابعة لموصوفها «الصابرين»، والروابط اللفظية «الإحالات الضميرية»)، فقد تضام كلُّ ذلك في سبيل إيصال المعنى العام تاماً واضحاً لدى المتلقى، ومسبوكاً منسجهاً في ذهنهِ، والذي تمثّل بتقوية قلوبهم، وتشجيعهم، على الصبر عند نزول الشدائد.

ومن ذلك قوله الله فيها يخبرُ بهِ من الملاحم بالبصرة:

«يَا أَحْنَفُ، كَأَنِّي بِهِ وَقَدْ سَارَ بِالجُيْشِ الَّذِي لاَ يَكُونُ لَهُ غُبَارٌ وَلاَ لَجَبٌ، وَلاَ قَعْقَعَةُ لَجُم، وَلاَ حَمْحَمَةُ خَيْل، يُثِيرُونَ الأرْضَ بِأَقْدَامِهِمْ كَأَنَّهَا أَقْدَامُ النَّعَامِ» (٢٠).

لقد أسهم ضمير «الهاء» في «له» إسهاماً واضحاً في التماسك النّصّي؛ إذْ قام بوظيفتين في آنٍ واحد، هما ربط الصلة «لاَ يَكُونُ لَهُ غُبَارٌ وَلاَ لِجَبٌ...»

<sup>(</sup>١) فاضل السامرائي، معاني النحو «١/١١.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٨٥، خطبة: ١٢٨..

الفصل الأول: المبحث الأول: التضام النحوي .....

بالموصول «الذي»، وربط الوصف المتمثل «بالموصول +صلته»، «اللَّذِي لا يَكُونُ لَهُ غُبَارٌ وَلاَ لِجَبْ...» بموصوفه «الجُيْشِ»، فقد وصفهم الإمام على بأنّهم لم يكونوا أهل خيل، ولا جند، وكانوا في أغلب حروبهم حفاة (١)؛ لذا كنّاهم الإمام على بأنّهم «يُثِيرُونَ الأرْضَ بِأَقْدَامِهِمْ»، وشبّه أقدامهم بأقدام النعّام، وفي ضوء ذلك أسهم الاسم الموصول متضاماً مع «الربط اللفظي»، و«الوصف« بتماسك النّص وتقريب وحدات المعنى؛ ليكشف عن دلالاته اللغوية.

### افتقار الحال لصاحبه:

الحال: ما دلّ على هيئة صاحبها، ودلالته، إذ تلتقي دلالة الحال مع صاحبها؛ لإحداث الأثر الدلالي النّصّي معاً، فالعلاقة التي تنشأ بين الحال وصاحبها علاقة معنوية وهذه العلاقة المعنوية بين الحال المفردة وصاحبها تُغني عن الاحتياج إلى ضمير رابط؛ كون علاقتها وطيدة وحاصلة من دون حدوث أي لبسٍ في تلازمها، ففي قولك: (جاء الرجل يسعى) علاقة ارتباط لا ربط، وإن وجد الضمير الرابط فهو ضمير معنوي ناشئ من تلك العلاقة، في حين يعتمد ترابطها الدلالي على رابط لفظي في حال كون الحال جملة (٢)، ف «لولا الرابط لكانت الجملتان منفصلتين لا صلّة بينها» (٣)، وغالباً ما يتمثل هذا

<sup>(</sup>۱) وقد أحال الضمير الفاعل المستتر «هو» بالفعل «سار» على صاحب الزنج: وهو علي بن محمد، علوي النسب، والجيش المشار إليه هم «الزنج»، وواقعتهم بـ«البصرة «مشهورة، وقد وصفهم الإمام على بأوصاف عدة منها ما ورد في النّصِّ السابق، للاستزادة يراجع: ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٨/ ١٢٦، و: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) ظ: مصطفى حميدة، نظام الارتباط والربط: ١٧٣.

<sup>(</sup>٣)عباس حسن، النحو الوافي: ٢/ ٣٩٥.

الرابط بـ «الضمير» العائد على «صاحب الحال»، فإنْ خلت الجملة منه، عندها لابد من «الواو»؛ لإفادة الربط بين الجملة الحالية وصاحبها، وإنْ جاء الضمير والواو معاً فجيد، وهما لتأكيد ربط الجملة بها قبلها، ودونها الضمير والواو يصبح النّصُّ مفكك الأجزاء غير مفهوم الدلالة (۱)، ويؤكد ذلك (السيوطي) بقوله: «لا بد للحال الجملة من رابط يربطها بصاحبها، ورابطها إمّا الواو أو الضمير أو كلاهما» (۲)، فافتقارها لصاحبها هو افتقار دلالي، وافتقارها للهضمير، والواو» لفظي، وباجتهاعها يقوى الترابط النّصي.

لابد من الإشارة إلى أنّ الحال المعنوي-العام- قد توفر في خطب الحروب، سواء في بيان حال الأعداء «الجانب السلبي»، أم في بيان حال الأنصار «الجانب الإيجابي». أمّا ما يخصّ الحال النحوي -الخاص- فوجوده قليل، ومن ذلك قول الإمام على الله:

## «طَبِيبٌ دَوَّارٌ بِطِبِّهِ، قَدْ أَحْكَمَ مَرَاهِمَهُ، وَأَمْضِي مَوَاسِمَهُ، يَضَعُ من ذلِكَ حَيْثُ

<sup>(</sup>۱) نحو قولك: «جاء الرجلان يسعيان» ونحوه، فاللغة تلجأ إلى هذا الربط لأمن اللبس في فهم الانفصال بين الجملتين؛ إذ لولا وجود الضمير البارز في الفعل هنا ما نشأ التعليق بين الجملتين؛فهو الرابط اللفظي بينها، فيمثل وجوده صورةً لفظية لاستتاره في العقل عند الارتباط، وهو الأوثق من «الواو» في مجال العلاقات السياقية، ظ: مصطفى حميدة، نظام الارتباط والربط: ١٧٣. ما يعني أنّ الأصل في العلاقة بينها هي معنوية وإن وجد الرابط اللفظي، ويؤكد ذلك «تمام حسان» بقوله: «وأما الملابسة للهيئات فهي قرينة معنوية على إفادة المعنى «الحال»بوساطة الاسم المنصوب، أو الجملة مع الواو وبدونها، فإذا قلت «جاء زيدا ركباً»، فالمعنى جاء زيد ملابساً الحال الركوب، وكذلك إذا قلت: جاء زيد وهو يركب، فالحال هنا عبر عنها بالجملة والواو وتسمى «واو الحال«تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها: ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) السيوطي، الأشباه والنظائر: ١/ ٢٤٨.

الحَّاجَةُ إِلَيْهِ، مِنْ قُلُوبِ عُمْي، وَآذَان صُمِّ، وَأَلْسِنَة بُكُم: مُتَتَبِّعٌ بِدَوَائِهِ مَوَاضِعَ الْغَفْلَةِ، وَمَوَاطِنَ الحُيْرَةِ: لَمْ يَسْتَضِيئُوا بِأَضْوَاءِ الْحِكْمَةِ، وَلَمْ يَقْدَحُوا بِزِنَادِ الْعُلُومِ الْثَاقِبَةِ: فَهُمْ فِي ذَلِكَ كَالأَنْعَامِ السَّائِمَةِ، وَالصُّخُورِ الْقَاسِيَةِ» (١).

لقد انطلق المتكلّم من الاسم المستعار لنفسه «دوّارٌ» المحال على الضمير المستتر «هو «؛ ليمثل صاحب الحال، فجعل منه بؤرة نصية ترتبط به الأحوال التركيبية، »قَدْ أَحْكَمَ مَرَاهِمَهُ، وَأَمْضى مَوَاسِمَهُ»، وقد قيدها حرف التأكيد «قد» لحصرها به، فهو كالطبيب-الدوّار-الكامل الذي يملك المرهم والأدوية لمن لا ينفع فيه المراهم، وقد أسهمت الإحالات الضميرية («أحكم+ هو «، «مراهم+ه»، «أمضى +هو «، «مواسم+ه»، «يضع +هو») بتقوية الترابط بين الحال وصاحبه، ومن ثم إيصال الصورة الجزئية إلى ذهن المتلقي واضحة ومنسجمة.

وقد أكتمل المعنى العام بمجيئ صاحب الحال الثاني «مُتَبَعِّ»، الذي يمثل البؤرة الثانوية، المتعلقة والمتممة للبؤرة الأساسية، فتعلقت به الأحوال المفتقرة إليه، والملاءمة لسياقه، «لَمْ يَسْتَضِيئُوا بِأَضْوَاءِ الْحِكْمَةِ، وَلَمْ يَقْدَحُوا بِزِنَادِ الْعُلُومِ الثَّاقِبَةِ ; فَهُمْ فِي ذلِكَ كالأنعام السَّائِمَةِ، وَالصَّخُورِ الْقَاسِيةِ»، وبعد أنْ أكمل من بيان حاله، المتمثل بالجانب الإيجابي، انتقل في هذا الجزء من الوحدة النصية لبيان حال الناس وجانبهم السلبي، فحالهم هذا مثل نتيجة عدم استضاءتهم بأضواء حكمته المنه وعدم أخدهم بزناد علومهِ الثاقبة، فشبه المنه علم بحال الأنعام السائمة، والصخور القاسية؛ لـ«استوائهم في الغفلة والانخراط في سلك الشهوة والغضب دون اعتبار شيء من حفظ العقل وعدم التقيد به كما لا

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٥٦، خطبة: ١٠٨.

٩٦ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصّ في نهج البلاغة

قيد للأنعام السائمة، وبينهم وبين الصخور قساوة قلوبهم وعدم لينها وخشيتها من ذكر الله وآياته، قال تعالى:

﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً ﴾ [البقرة: ٧٤]» (١٠).

فقد سبكت هذه الأحوال الصورة التشبيهية بتصويرها المنظر، وتقريبها المعنى الدلالي المنسجم، فأصبحت الأحوال متعالقة، لا تنفك عن صاحبها؛ لكونها تمثل تصويراً له.

ويمكن ملاحظة ذلك التعالق على المستوى الشكلي عن طريق الروابط اللفظية المتمثلة بـ (العطف بـ «الواو»، وضمير الغائب «هم») في («يسْتَضِيئ + وا «واو الجاعة»، «هُمْ») المحال عليهم «الناس»، ما أعطى المتلقي الأداة التي بها يستنتج تماسك النّصِّ.

\_

<sup>(</sup>١) ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ٤١.

# المبحث الثاني التضام المعجمي

التضام المعجمي (١): يعد مظهراً من مظاهر الاتساق النّصِّي والدلالي، فهو توارد زوج من الكلمات بالفعل أو بالقوّة نظراً لارتباطها بحكم هذه العلاقة أو تلك، بحسب ما ذهب إليه المؤلفان (هاليداي، ورقية حسن)، فإنّ العلاقة

<sup>(</sup>۱) لقد جاء مصطلح «التضام المعجمي «بوصفه مصطلحاً لسانياً نصّياً تحت مسميات أخرى، إذ أُطلق عليه مصطلحات عدة منها: «المصاحبة المعجمية، التلازم، الاقتران اللفظي، الرصف، والنظم، التضام، قيود التوارد، وغيرها، فهذه المسميات جاءت نتيجة لاختلافهم في ترجمة مصطلح «فيرث الانكليزي» «Collocability»، الذي وضع ما سهاه «اختيار الوقوعية أو الرصفية» الذي يقوم على أساس تبديل المفردات المعجمية أو تبديل أنواع السياق اللغوي، ينظر أحمد مختار عمر، علم الدلالة: ٧٥، فقد عرّف بعض النصيين «المصاحبة المعجمية» بأنها: «الورود المتوقع أو المعتاد لكلمة ما مع ما يناسبها أو يتلاءم معها من الكلمات الأخرى في سياق لغوي ما، مثل: البقرة مع اللبن، والليل مع الظلمة»، عبد الفتاح البركاوي، دلالة السياق بين التراث الحديث وعلم اللغة الحديث: ٢٥، أي أنها تقوم بين أزواج الكلمات، فتشكّل علاقة دلالية عن طريق ثنائية التقابل في السياق النصّي، وهذه مهمة التضام المعجمي، فهذه المسميات ما هي إلّا نتيجة اختلاف الترجمة، فموضوعها واحد ومهمتها واحدة، وقبل ذلك هو أنّ مصطلحها الانكليزي واحد، كما سبق أنفاً.

النسقية التي تحكم هذه الأزواج في خطابٍ ما، هي علاقة التعارض مثلها هو الأمر في أزواج كلهات مثل: «ولد، بنت، جلس، وقف، أحبَّ، كره، الجنوب، الشمال...الخ» (١)، وعليه فهو مصدرٌ للترابط بين أزواجٍ من العناصر المعجمية التي تظهر مع بعضها، فيعالج الرصف اللفظي المعجمي للكلهات في علاقاتٍ دلالية يمكن إدراكها في السياق النَّصِّي المتعالق.

التعالق المعجمي يحقق الاتساق النّصِّي عن طريق استمرارية المعنى، وانتظام العناصر المعجمية، واتجاهها نحو بناء الفكرة الأساسية للنّصِّ؛ إذْ تُسهم هذه العناصر في توضيح العناصر المعجمية الأخرى المرتبطة بها وبيانها، ومن ثم تضمن للنّصِّ الفهم المتواصل للمتلقي وانسجامه مع المتكلّم في أثناء السماع أو القراءة (٢).

ويعد هذا النوع من أكثر الأنواع صعوبةً في التحليل، ويمكن تجاوز هذه الصعوبة بتكوين سياق تترابط فيه العناصر المعجمية معتمداً على الحدس اللغوي في علاقتها مع العناصر الأخرى، وكذلك على معرفته بمعاني الكلمات وغير ذلك (٣).

يُقسم التضام المعجمي إلى: «الـتوارد والـتنافـر»، والأول -كما سبق يُقسم التضام المعجمي إلى: «التضام الإيجابي، في حين يُعد الثاني «التنافر» (٥)

<sup>(</sup>١) ظ: محمد الخطابي، لسانيات النّصّ مدخل إلى انسجام الخطاب: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) ظ: عزة شبيل محمد، علم لغة النّصِّ: ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) ظ: محمد الخطابي، لسانيات النَّصِّ مدخل إلى انسجام الخطاب: ٢٥.

<sup>(</sup>٤) ظ: ٢٢ من هذا البحث.

<sup>(</sup> ٥ )عدَّ تمام حسان «التوارد» هو صلاح الكلمتين للاجتماع في الجملة، أو النّصّ، وسماه بـ «المناسبة=

من مظاهر التضام السلبي، وهذا ليس محل البحث، إنّا تتعلق دراسته بالجانب الإيجابي من التضام و المسهم بالاتساق النّصِّي، والمتوافر بكثافة في الخطب الحربية في نهج البلاغة، وعليه لابد من التعريف بـ«التوارد» على أنّه انتظام العلاقة المعجمية في سبيل تحقيق الدلالة السياقية النّصِّية المبتغاة، وذلك عن طريق «معرفة ما يقوم بين مفردات المعجم من علاقات تجعلها تقع في أصناف متايزة، بحيث يلتقي صنف منها بصنف، فيصبح للكلمة من هذا والكلمة من ذلك أن يجتمعا في الجملة الواحدة»(١). وهذا يقوم بين الكلمات في المعجم، فقد يكون بين الكلمتين علاقة تضاد، أو علاقة ترادف، أو تناقض، أو العكس، أو كلية، أو بعضية، أو مجرد مغايرة إلى غير ذلك، ومن التشابك بين هذه العلاقات للعجمية الدلالية تنشأ شبكة وثيقة الاحتباك في النّصِّ الخطابي (٢)، وعليه المعجمية الدلالية تنشأ شبكة وثيقة الاحتباك في النّصِّ الخطابي (٢)، وعليه يمكن تقسيم علائق التوارد إلى:

## التضاد أو التقابل (٣):

<sup>=</sup> المعجمية»، وهذه هي منبع الإفادة، في حين عدَّ «التنافر» عدم صلاح الكلمتين للاجتهاع، وسهاه بـ «المفارقة المعجمية»، وهذه هي منبع «الإحالة»؛ إذ يصبح الكلام معها غير مفيد على وجه الحقيقة إلّا إذا أمكن تفسيره في ظلّ المجاز، ينظر: بحث ضوابط التوارد لتهام حسان مجمع اللغة العربية، الجزء الثامن والخمسون، شعبان ٢٠١٦هـ ١٩٨٦م.

<sup>(</sup>١) تمام حسان، ضوابط التوارد: ٣١٨، (بحث)، في مجمع اللغة العربية، الجزء الثامن والخمسون، شعبان، ١٩٨٦هـ-١٩٨٦م.

<sup>(</sup>٢) ظ: تمام حسان، التضام وقيود التوارد: ١١١، بحث بمجلة المناهل، العدد السادس، السنة الثالثة، رجب ١٣٩٦هـ - وليو ١٩٧٦.

<sup>(</sup>٣) يأتي التضاد بوصفه فناً بلاغياً في سياق التعريف متداخلًا مع الفنون البلاغية والدلالية الأخرى، أو يمكن أن يُقال إنّه يأتي تحت مسمياتٍ أخرى؛ لصلتهِ الشديدة مع هذه المصطلحات في =

هو الجمع بين الشيء وضده، فقد عرّفه (أبو هلال العسكري) هو «الجمع بين الشيء وضده في جزء من أجزاء الرسالة أو الخطبة أو البيت من بيوت القصيدة مثل الجمع بين البياض والسواد...» (١)، فتترابط الكلمات مع بعضها عن طريق أشكال التقابل بأنواعها المختلفة (٢).

وتظهر أهمية التقابل في تضامه أجزاء الكلام، وإقامة علاقات دلالية داخل السياق النّصِّي أو خارجه، ما يؤدي إلى التلازم الذهني بين المتكلّم والمتلقي، يؤكد ذلك (الزركشي) بقوله: «من أنواع العلاقات أو التلازم الذهني كالسبب والمعلق والمعلول، والنظيرين، والضدين...» (٣)، وبذا فهو يسهم في عملية التضام المعجمي.

والتقابل غالباً ما يقع بين معاني النّصِّ الخطابي؛ لتنبيه المتلقي، فيزيد الأمر قوة ووضوحاً، وكذا يقع بين ألفاظه التي تؤثر بعضها في بعض تأثيراً واضحاً، ما يزيدها حضوراً وإثارة في ذهن المتلقى، ومن ذلك قول الإمام المالية:

«أُنْبِئْتُ بُسْراً قَدِ اطَّلَعَ الَيمنَ، وَإِنِّي وَالله لأَظُنُّ هؤُلاءِ القَوْمَ سَيُدَالُونَ

<sup>=</sup> معالجة المتضادات والمتقابلات الدلالية المعجمية في سياق الجملة أو النّصِّ، فهي غالباً ما تعني «الجمع بين الكلام وضده» ومن هذه المسميات «الطباق، المطابقة، التطبيق، المجاورة، الأضداد، التكافؤ، التخالف، المقابلة...وغيرها»، ظ: أحمد مطلوب معجم المصطلحات البلاغية وتطورها: ٢/ ٢٥١، وما بعدها.

<sup>(</sup> ۱ ) أبو هلال العسكري، كتاب الصناعتين: ٣١٦، و ظ: أحمد مطلوب، معجم المصطلحات البلاغية: ٢/٢٥١، ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) ظ: عزة شبيل محمد، علم لغة النّصِّ: ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) البرهان في علوم القرآن: ١/ ٣٥، و ظ: السيوطي، الاتقان في علوم القرآن: ٢/ ٢٨٩.

مِنْكُمْ بِاجْتِهَاعِهِمْ عَلَى بَاطِلِهِمْ، وَتَفَرُّ قِكُمْ عَنْ حَقِّكُمْ، وَبِمَعْصِيَتِكُمْ إِمَامَكُمْ في المَاعَتِهِمْ إِمَامَهُمْ في البَاطِلِ، وَبِأَدَائِهِمُ الأَمَانَةَ إِلَى صَاحِبِهِمْ وَخِيَانَتِكُمْ، وَبِصَلاَحِهمْ في بِلاَدِهِمْ وَفَسَادِكُمْ، فَلَو اثْتَمَنْتُ أَحَدَكُمْ عَلَى قَعْب لَخْشِيتُ أَنْ وَبِصَلاَحِهمْ في بِلاَدِهِمْ وَفَسَادِكُمْ، فَلَو اثْتَمَنْتُ أَحَدَكُمْ عَلَى قَعْب لَخْشِيتُ أَنْ يَذْهَبَ بِعِلاَقَتِهِ. اللَّهُمَّ إِنِّي قَدْ مَلِلْتُهُمْ وَمَلُّونِي، وَسَئِمْتُهُمْ وَسَئِمُونِي، فَأَبْدِلنِي بِهِمْ خَيْراً مِنْهُمْ، وأَبْدِهُمْ بِي شَرَّا مِنِي، اللَّهُمَّ مِثْ قُلُوبَهُمْ كَمَا يُهَاثُ الْمِلْحُ فِي المَاءِ، أَمَا وَاللهِ لَوَدِدْتُ أَنَّ لِي بِكُمْ أَلْفَ فَارِس مِنْ بَنِي فِرَاسِ بْنِ غَنْم» (١).

لقد أتكأ الإمام على في النّصَ المتجلّي على أزواج الكلمات المتضادة لعقد مقارنة بين الحق والباطل، فنسج هذا التقابل في سياق وصفه لقومه، مقابل قوم معاوية، وبيان موقفه من القومين، فأقام تقابله بين الجمل التركيبية المترابطة بعضها ببعض، نحو قوله الله:

# «بِاجْتِهاعِهمْ عَلَى بَاطِلِهمْ» x «وَتَفَرُّ قِكُمْ عَنْ حَقِّكُمْ»

فقد أثبت صفة «اجتماعهم على الباطله «التي استدعت نقيضها وهو «تفرقكم عن الحق»، وبذا يُثير انتباه المتلقي، ومن ثم يشد من عملية التواصل بين المتكلم والمتلقي، ما تطلّب من المتكلم إكمال التقابلات المكثّفة، بين القومين، نحو قوله هين:

- وَ «بِمَعْصِيَتِكُمْ إِمَامَكُمْ فِي الْحَقِّ» x «وَطَاعَتِهِمْ إِمَامَهُمْ فِي البَاطِلِ»
  - وَ «بِأَدَائِهِمُ الْأَمَانَةَ إِلَى صَاحِبِهِمْ» x «وَخِيَانَتِكُمْ»
    - وَ «بِصَلاَحِهمْ فِي بِلاَدِهِمْ» x «وَفَسَادِكُمْ»
  - «فَأَبْدِلنِي بِهِمْ خَيْراً مِنْهُمْ» X «وأَبْدِلُهُمْ بِي شَرَّاً مِنِّى»

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٦٧، خطبة: ٢٥.

المتكلّم يُريد بذلك تقريع المتلقى، ومن ثم إيقاظه لما يحدث؛ إذ لم تأت هذه التقابلات على وتيرة واحدة، وإنَّما تنوَّعتْ استعمالاتها والسياق، فقد تقابلتْ الكلمات بين كلِّ تركيبين متقابلين «اجتماع x تفرق، الباطل x الحق»، هذا في التقابل التركيبي الأول («باجْتِهاعِهمْ عَلَى بَاطِلِهمْ» 🗴 «وَتَفَرُّ قِكُمْ عَنْ حَقِّكُمْ»)، ومثله في التقابل الثاني المرتبط به دلالياً ولفظياً «معصية x طاعة، باطل X حق» في قوله: («بِمَعْصِيَتِكُمْ إِمَامَكُمْ في الْحَقِّ» X «وَطَاعَتِهمْ إِمَامَهُمْ في البَاطِل»)، في حين تعلّق التقابل في بعض التراكيب بالمبنى العدمى في السياق النّصّي، («بِأَدَائِهِمُ الْأَمَانَةَ إِلَى صَاحِبِهِمْ» X (وَخِيَانَتِكُمْ»)، فعمد المتكلّم إلى حذف نصف الجزء التركيبي المتقابل، واكتفى بالإشارة إليه من دون التصريح، والتقدير «خِيَانَتِكُمْ [إلى صَاحِبكُمْ]»، وقوله أيضاً: («بصَلاَحِهمْ في بلاَدِهِمْ» x «وَفَسَادِكُمْ»)، والتقدير» وَفَسَادِكُمْ [في بلاَدِكُمْ]»؛ لوجود قرينة دالة في سياق الحال والمقال، كـ (الإحالات الضميرية -المحيلة إحالة مقامية-العائدة على المتلقى «كم»، ووجود ذكر سابق للمحذوف في السياق اللغوي «صاحب»، «بلاد»)، وزاد العطف الأمر ترابطاً، وكلّ أولئك قد عمل على التعالق الدلالي للتراكيب المتقابلة في النَّصِّ، حتى أصبحتْ عضواً واحداً لا ينفك عن غيره، ما أسهم في بناء صورة نصّية متسقة في ذهن المتلقى في تفريقها الحق والباطل وأنصارهما.

وقد غلب على النّصِّ التقابل الجملي والاسمي بنوعيه الاسم الظاهر والضمائر؛ إذ نجد حضوراً واضحاً ومؤثراً في بناء الوحدة النّصّية تفاعلها الحيوي المستمر من أول النّصِّ عن طريق ضمير الجمع الغائب «هم» المحيل على قوم معاوية، يقابله في كلِّ اسم وتركيب ضمير الخطاب «كم» المحيل على

الفصل الأول: المبحث الثاني: التضام المعجمي .....

المتلقين، وكلاهما خارج النّصِّ، ما يُثير حفيظة القوم، ومن ثم رؤيتهم الباطنية للحق، يصاحبها التوجه الصائب له دون الباطل الذي غلب على القوم المقابل.

وقد يتطلّب الأمر تقابلا فعليا لترسيخ المعنى في ذهن المتلقي، وهذا ما نجده في قوله عن فتن الزمان، ومدى تعلقها بمعاوية:

«إِنّ الْفِتَنَ إِذَا أَقْبَلَتْ شَبَّهِتْ، وَإِذَا أَدْبَرَتْ نَبَّهَتْ، يُنْكُرْنَ مُقْبِلاَت، وَيُعْرَفْنَ مُدْبِرَات، يُخْمُنَ حَوْمَ الرِّيَاحِ، يُصِبْنَ بَلَداً وَيُخْطِئْنَ بَلَداً. أَلاَ وَإِنَّ أَخْوَفَ الْفِتَنِ عُنْدِي عَلَيْكُمْ فَتْنَةُ بَنِي أُمَيَّةَ، فإِنَّهَا فِتْنَةٌ عَمْيَاءُ مُظْلِمَةٌ: عَمَّتْ خُطَّتُهَا، وَخَصَّتْ بَلِيَّتُهَا، وَخَصَّتْ بَلِيَّتُهَا، وَأَصَابَ الْبَلاَءُ مَنْ عَمِى عَنْهَا» (١٠).

لقد ألّف المتكلم في علاقتين متضادتين بين الفعلين «أقبلت X أدبرت»، صورة «الفتن «لبيان مدى تأثيرها السلبي في المحيط البشري بدءاً من إقبالها حتى انتهائها. ونجد أنَّ المعنى التقابلي يكتمل بذكر ما يؤديه هذا الزوج من الكلمات «شبّهتْ X نبهّتْ»، فالفتن تقوم بخلط الحق بالباطل (٢)، ما يتسبب بإلحاق الضرر بالناس، ولا يتميز أمرها إلّا عند انتهائها و إدبارها، فهذا التضاد الفعلي القوي في قوله «إنّ الْفِتَنَ إِذَا أَقْبَلَتْ شَبّهِتْ، وَإِذَا أَدْبَرَتْ نَبّهَتْ»، الذي

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٣٧، خطبة: ٩٣.

<sup>(</sup>٢) يضرب ابن أبي الحديد مثالا لذلك الفتن التي حصلت في زمان الإمام على وقد قادها بعلمه وحكمته، يقول: «ومثال ذلك فتنة الجمل و فتنة الخوارج كان كثير من الناس فيها في مبدأ الأمر متوقفين واشتبه عليهم الحال ولم يعلموا موضع الحق إلى أن انقضت الفتنة، ووضعت الحرب أوزارها، وبان لهم صاحب الضلالة من صاحب الهداية». ابن أبي الحديد، شرح نهج السلاغة: ٧/ ٥٣.

١٠٤ ...... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة استهله المتكلّم للتعريف بـ «الفتن» فقد ربط تدريجياً جميع الأحداث الواقعة فيها والناتجة عنها.

ومن أجل الاتساق الدلالي بين العلاقات السياقية؛ لإثارة المتلقي وترسيخ المعاني الأساسية في البنية النّصّية في ذهنه، فقد انزاح المتكلّم عن الرتابة في تعريف «الفتن» ووصفها من الإفراد إلى الجمع، نحو قوله المالية:

يستثمر المتكلّم طاقة التقابل للتعبير عن أمرٍ مهم يتعلق بالمتلقين؛ لذا استرعى انتباههم إليه بالعدول عن الإفراد إلى الجمع؛ للتأكيد على أثرها السلبي الذي يتفاقم تدريجياً، ولإظهار الدلالات المتصلة بها وهذا يجعل المتلقي أكثر إيقاظاً ونشاطاً للمتابعة؛ لذا نجد المتكلّم يعمد لإكهال الجزء المتمم للمعنى السابق بأنّ هذه الفتن «يُصِبْنَ بَلَداً وَيُخْطِئنَ بَلَداً»، فيبتلي بها أناسٌ، ويسلم منها آخرون، ما يزيد في قوة التلاحم بين العلاقات التقابلية. كلُّ ذلك بعكس ما عاناه الأمام على من بني أمية فقد واجه نوعين من الحرب: «الحرب الإعلامية» وهي الأساس المتمثّلة بـ«الفتن»، والحرب القتالية، وهذه الأخرى تكون على نوعيين: خارجية، وداخلية، وقد كانتْ الأخرى بين أصحابه نتيجة الحرب الإعلامية «الفتن».

وفي قوله الله البَلاءُ مَنْ أَبْصَرَ فِيهَا، وَأَخْطَأَ الْبَلاءُ مَنْ عمي عَنْهَا» تضمن تقابلاً معنوياً عن طريق علاقة الأفعال المتضادة والمترابطة مع بعضها عن طريق علاقتى التضاد والسبب والنتيجة:

الفصل الأول: المبحث الثاني: التضام المعجمي .....

- "أَضَابَ X أَخْطَأً= أَبْصَرَ X عمي "صفة معنوية للعالم X الجاهل؛

وذلك أنّ العالم بارتكابه «المنكر مأثوم إذ لم ينكر والجاهل بذلك لا إثم عليه إذا لم ينههم عن المنكر؛ لأن من لا يعلم المنكر منكرا لا يلزمه إنكاره، ولا يعني بالمنكر هاهنا ما كان منكرا من الاعتقادات، ولا ما يتعلق بالأمانة، بل الزنا وشرب الخمر ونحوهما من الأفعال القبيحة» (١)، فبينت هذه العلاقة الضدية الواردة بين أزواج الكلمات علاقة السياق النّصّي بالصورة المركزية للوحدة النّصّية.

وفي خطبة أخرى يصور اللي موقف المتلقين تجاه «الفتن» ويصفهم بالأوصاف المتضادة لعدم امتثالهم لأمره، وأخذهم الحيطة والحذر لما يحيط بهم، فيقول:

«مَا لِي أَرَاكُمْ أَشْبَاحاً بِلاَ أَرْوَاح، وَأَرْوَاحاً بِلاَ أَشْبَاح، وَنُسَّاكاً بِلاَ صَلاَح، وَتُجَّاراً بِلاَ أَرْبَاح، وَأَيْقَاظاً نُوَّماً، وَشُهُوداً غُيَّباً، وَنَاظِرَةً عُمْياً، وسَامِعَةً صُمَّاً، وَنَاظِرَةً عُمْياً، وسَامِعَةً صُمَّا، وَنَاظِقَةً بُكْماً!» (٢).

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٧/ ٥٣.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٥٦، خطبة: ١٠٨، هذه الخطبة من الخطب المهمة لدى الإمام بيلي، فهي تؤكد «الاستشراف عند الإمام بيلي، أو كما بعض الدارسين الأمور الغيبية عنده بيلي تضمّنت الكثير من أخبار الملاحم والغائبات، وقد استشهدت ببعضها كثير؛ لتضمنها جميع عناصر الاتساق، منها كونها جاءت مفتوحة الدلالة أمام المتلقي في كلّ زمان ومكان، وقد أشرتُ لذلك في الفصل الرابع من هذا البحث، محل الشاهد، هو تحذيرهم من فتن بني أمية قبل أوانها، وتقريعهم لعدم انتفاعهم بكلامه بيلي، كما جاء في هذا الجزء المقتطع، فقد سبق هذا الجزء قوله بيلي، «قَدِ انْجَابَتِ السَّرائِرُ لأهْلِ الْبَصَائِرِ، وَوَضَحَتْ مَحَجَّةُ الحُقِّ لَخَابِطِهَا، وَأَسْفَرَتِ السَّاعَةُ عَنْ وَجُهِهَا، وَظَهَرَتِ السَّاعَةُ مَنْ وَجُهِهَا، وَظَهَرَتِ السَّاعَةُ عَنْ وَجُهِهَا، وقاء نبيّ الْعَلام بعدم بقاء نبيّ ينتظر بعثته و ظهور الفتن و الوقائع التي هي من أشراطها، وقيل أنّ ذكره بيليه لأسفار الساعة وعلاماتها تهديد وترغيب في العمل لها، ينظر: ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ٤٢. وهذا=

يكشف النّصِّ عن التعالق الدلالي في السياق، الناتج من علاقة التضاد في البنية العميقة في المحيط النّصِّي، ولاسيها وقد تداخل مع الصورة البيانية، التي غالباً ما يلجأ إليها المتكلّم؛ لتعميق الدلالة النّصّية، فبعدما شبّههم بالجهادات والأموات، بسبب تقصيرهم، وإيتائهم الأعهال على غير وجهها، وصفهم بالأزواج المتضادة ظاهراً، وهي مجتمعة في الحقيقة، فقال: «وَأَيْقَاظاً نُوَّماً، وَشُهُوداً غُيَّباً، وَنَاظِرَةً عُمْياً، وسَامِعةً صُهًا، وَنَاظِقةً بُكُهاً»، فهذه الأوصاف المتضادة متلازمة بالفعل والقوة، وقد جمعت بين المعنى الحقيقي المقابل للمعنى المجازي؛ لتُثير الحركة الذهنية لدى المتلقي، فالصفات الحقيقية ثابتة عندهم، المجازي؛ لتُثير الحركة الذهنية لدى المتلقي، فالصفات الحقيقية ثابتة عندهم،

= يؤكد سبب كثرة تحذيره يها من فتن «بني أمية» لتأثيرها البالغ في الترويع والتعذيب، وكثرة قيام الحروب بسببها، ليس في زمنها -بني أمية - فقط وإنّما يظهر أثرها حتى آخر الزمان، وهذا ما يحصل في زماننا اليوم، والله أعلم، وقد فسر قوله يها في زماننا اليوم، والله أعلم، وقد فسر قوله يها في زماننا اليوم، والله أعلم، وقد فسر قوله يها في زمانيا اليوم، والله أعلم، وقد فسر قوله يها في زمانيا اليوم، والله أشباح ... » بعدة وجوه منها:

تشبيههم بالجادات و الأموات في عدم انتفاعهم بالعقل و عدم تأثير المواعظ فيهم كما قال تعالى: ﴿كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَة﴾[المنافقون: ٤].

إنّ المراد الإشارة إلى قصورهم عما يراد بهم من القيام بأمر الجهاد و التنبيه على أنّ بعضهم بمنزلة الميّت والجماد وكجسد بلا روح و بعضهم له عقل و فهم و لكن لا قوّة له على الحرب كروح بلا جسد، فانّ الروح غير ذات الجسد ناقصة عن الاعتماد و التّحريك اللّذين كانا من فعلها، حيث كانت تدبّر الجسد فالمقصود أنّ الجميع عاطلون عمّا يراد منهم.

أنّه كناية عن عدم نهوض بعضهم إلى الحرب دون بعض إذا دعوا إليه كما يقوم البدن بدون الرّوح والرّوح بدون البدن.

إنّ المراد أنّهم إذا خافوا ذهلت عقولهم وطارت ألبابهم وكانوا كأجسام بلا أرواح، وإذا آمنوا تركوا الاهتهام بأمورهم كأنهم أرواح لا تعلّق لها بالأجسام. للاستزادة يراجع: ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ٤٢.

الفصل الأول: المبحث الثاني: التضام المعجمي

أمّا الأخرى فهي المثيرة للجدل، ففيها تنبيه وإيقاظ للمتلقي بالتوبيخ، وهي كالآتى:

\* «المعنى الحقيقى + المعنى المجازي»

- -«أَيْقَاظاً + نُوَّماً»
- وَ «شُهُوداً+ غُيَّباً»
- وَ «نَاظِرَةً +عُمْياً»
- و «سَامِعَةً +صُمَّاً»
- وَ «نَاطِقَةً +بُكْمًا»

وهذا النوع من علاقة التضاد بين المفردات داخل الوحدة النّصّية سهّل على المتلقي استيعابها، فضلاً عن تقويته عملية الربط النّصّي، إذ يقوم بتكريس الدلالات المترابطة، فالإمام المنه يريد من ذوي العيون والآذان والألسنة بالصفات المذكورة التنبّه لما يحيط بهم وإيقاظهم من غفلتهم، إذ على الرغم من توافر هذه الصفات عندهم كصفة السمع - «سَامِعَةً +صُيًا» - مثلاً بفعلها الحركي وقوتها، إلّا أنّ المتكلّم يصورها كأنّها ساكنة لا تعمل؛ لعدم انتفاعهم بكلامه، فهي بهذه الحالة تشبه الصّم لا تحقق الفائدة المرجوة فجاء توبيخه وتقريعه لهم على وفق الحالة تشبه الصّم لا تحقق الفائدة المرجوة فجاء توبيخه وتقريعه لهم على وفق هذا التوارد المعجمي، الذي أسهم في ترابط أجزاء النّصّ، واتساقه.

#### الترادف:

هو وسيلة من وسائل التضام المعجمي، ويطلق على العلاقة بين الكلمات المختلفة في ألفاظها المتفقة في معانيها (١٠).

<sup>(</sup>١) ظ: محمد محمد يونس، المعنى وظلال المعنى: ٣٩٧.

١٠٨ .... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصّ في نهج البلاغة

يطلق (دي بو جراند) على الترادف مصطلح «إعادة الصياغة البسيطة»، وتقع هذه -إعادة الصياغة- كلّما أمكن استبدال عنصر معجمي بآخر في السياق من دون تغير ملحوظ في المعنى (١١).

وللسياق أثرٌ واضح في تحديد معنى الكلمة ودلالتها، ويؤكد ذلك (جون لاينز) بقوله: "إنّا يهمنا هو المدى السّياقي للتعبير، أي مجموع السّياقات التي يظهر فيها التعبير، وربها يظنّ أن المدى السّياقي للتعبير يحدد معناه"(٢)؛ إذ يتخذ من السّياق الحدُّ الفاصل بين المترادفات.

ويُقسِّم (حلمي خليل) الترادف على قسمين (٣):

شبه الترادف: وذلك في حالة التشابه الدلالي الواضح بين كلمتين أو أكثر مع وجود اختلاف بينها؛ إذ يمكن استعمال إحدى الكلمتين، ولا يصح استعمال الأخرى في السيّاق نفسه، على الرغم من اتفاقهما في المعنى، نحو: «بيت ومنزل».

الترادف المطلق: وهو اتفاق كلمتين في المعنى اتفاقاً تاماً وهو نادر الوقوع في أية لغة (٤). ويمكن التمثيل على هذا النوع بالمزاوجة بين الكلمات الأجنبية ومرادفاتها باللغة العربية نحو: «هاتف/تلفون، الطبيعة / الفيزياء، راديو / مذياع، علم الدلالة / السيمانطيقا...الخ» (٥).

<sup>(</sup>١) ظ: عزة شبيل محمد، علم لغة النّصِّ: ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) جون لاينز، اللغة والمعنى و السِّياق: ٥٥، ٥٦.

<sup>(</sup>٣) ظ: حلمي خليل، الكلمة دراسة لغوية معجمية: ١٣٢، ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) ظ:م.ن: ١٢٥.

<sup>(</sup>٥) ظ: عزة شبيل محمد، علم لغة النَّصِّ: ١٠٨.

وعند ملاحظة النصوص المدروسة يلحظ ثمة أثر واضح للترادف في تضام النصوص؛ لإثارة المتلقي، ومن ثم استمراره للمتابعة، علماً أنَّ ما وجدناه من تغير في استعمال المترادفات -حسب ما تُسمى -، كان أغلبها متقارب المعنى في إطار استعمالها المعجمي، وتتغير دلالتها بحسب سياق ورودها، ولا يمكن أن نحسبه تغييراً شديداً وإنّما مثّل تحديداً دقيقاً للمعنى الكامن في المفردة المعجمية والواضح عن طريق سياق ورودها اللغوي، من ذلك ما وجدناه في المعاني المترادفة للفظتي «الحق والباطل»، جاء ورودهما متنوعا في مجموعة من النصوص، بحسب سياق ورودهما، وكما يأتى:

- ا. «فَأَجْمَعَ رَأْيُ مَلَئِكُمْ عَلَى أَنِ اخْتَارُوا رَجُلَيْنِ، فَأَخَذْنَا عَلَيْهِمَا أَنْ يُجَعْجِعَا عِنْدَ الْقُرْآنِ، ولا يُجَاوِزَاهُ، وَتَكُونَ أَلْسِنَتُهُما مَعَهُ وَقُلُوبُهُمَا تَبَعَهُ، فَتَاهَا عَنْهُ، وَتَكُونَ أَلْسِنَتُهُما مَعَهُ وَقُلُوبُهُمَا تَبَعَهُ، فَتَاهَا عَنْهُ، وَتَكُونَ أَلْسِنَتُهُما مَعَهُ وَقُلُوبُهُمَا تَبَعَهُ، فَتَاهَا عَنْهُ، وَتَكُونَ أَلْسِنَتُهُما مَعَهُ وَقُلُوبُهُمَا وَالْأَعْوِجَاجُ دَأْبَهُمَا، وَقَدْ وَتَرَكَا الحُقَّ وَهُمَا يُبْصِرَ انِهِ، وَكَانَ الجُورُ هَوَاهُمَا، وَالاَعْوِجَاجُ دَأْبَهُمَا وَجَوْرَ سَبَقَ اسْتِثْنَاؤُنَا عَلَيْهِمَا فِي الْحُدْمِ بِالْعَدْلِ وَالْعَمَلِ بِالحُقِّ سُوءَ رَأْبِهَمَا وَجَوْرَ حُكْمِهِمَا، وَالثَّقَةُ فِي أَيْدِينَا لأَنْفُسِنَا، حِينَ خَالفَا سَبِيلَ الحُقِّ، وَأَتَيَا بِمَا لاَ يُعْرَفُ مِنْ مَعْكُوسِ الحُكْمِ» (١).
- ٢. «اسْتَعِدُّوا لِلْمَسِيرِ إِلَى قَوْم حَيَارَى عَنِ الْحُقِّ لاَ يُبْصِرُونَهُ، وَمُوزَعِينَ بِالْجُوْرِ لاَ يَعْدِلُونَ بِهِ، جُفَاة عَن الْكِتَاب، نُكُب عَن الطَّرِيقِ» (٢).
- ٣. «انْظُرُوا أَهْلَ بَيْتِ نَبِيِّكُمْ فَالْزَمُوا سَمْتَهُمْ، وَاتَّبِعُوا أَثَرَهُمْ فَلَنْ يُخْرِجُوكُمْ
   مِنْ هُدىً، وَلَنْ يُعِيدُوكُمْ فِي رَدىً، فَإِنْ لَبَدُوا فَالْبُدُوا...» (٣).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٢٥٦، خطبة: ١٧٧.

<sup>(</sup>۲)م.ن: ۱۸۲، خطبة: ۱۲۵.

<sup>(</sup>٣) م. ن: ١٤٣، خطبة: ٨٨.

١١٠ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة

# ﴿ وَإِذَا رَأَيْتُمُ الْحُيْرَ فَخُذُوا بِهِ، وَإِذَا رَأَيْتُمُ الشَّرَّ فَأَعْرِضُوا عَنْهُ ﴾ (١).

فالمتمعن في هذه النّصوص المتجلّية يجد أنّ المتكلّم قد جعل من «الحق، الباطلد «البؤرة الأساسية تدور حولها الأحداث المتعالقة مع بعضها والمتعاقبة، ما يؤدي إلى استمرار حديثه حتى يشمل موضوعات متعددة في مواقف متنوعة، ففي النّصِّ الأول كان حديثه عن أمر الحكمين في معركة صفين؛ لاتباعها الهوى، فقال: «وَتَركا الحُقَّ وهُمَا يُبْصِرَانِهِ، وَكَانَ الجُوْرُ هَوَاهُمَا» فجاء لفظ «الحق» باسمه وقابله بلفظ «الجُوْرُ» المرادف للفظ الباطل، فجاء استعاله عكوماً بطبيعة السياق، فالإمام على يتحدث عن بطلان حكم الرجلين، والجور نقيض الحق في الحكم، فهو العدول عن الحق بالحكم الفعلي، يؤكد ذلك (أبو هلال العسكري) بقوله: «أن الجور خلاف الاستقامة في الحكم، وفي السيرة السلطانية، تقول جار الحاكم في حكمه والسلطان في سيرته إذا فارق الاستقامة في ذلك... والجور العدول عن الحق» (٢٠)؛ لذا كان وروده –الجور – أدل على المعنى العميق في البنية النصية من غيره، وأكثر انسجاماً وتوائماً في سياق الحال والمقال، وقد أكد لك بقوله: «وَجَوْرَ حُكْمِهَا» في النّصً نفسه.

فكما عدل المنتعمال لفظ «الباطلا«بـ«الجور» في سياق حديثه عن الحكم، فقد عدل عن استعمال لفظ «الحق» في السياق نفسه -سياق الحكم، بد «العدل»، لكن لا نعده عدو لا تاماً، وإنّما تخصيصاً للحكم، فعلى الرغم من كثرة مرادفات «الحق» يبقى هو الأساس في الجانب الإيجابي، ويؤكد ذلك قوله المنبيّ اسْبَقَ اسْبِشْنَاؤُنَا عَلَيْهِمَا فِي الْحُكْمِ بِالْعَدْلِ وَالْعَمَلِ بِالْحَقِّ سُوءَ وَلِهُ اللّهِ الْعَدْلِ وَالْعَمَلِ بِالْحَقِّ سُوءَ اللّهِ الْعَدْلِ وَالْعَمَلِ بِالْحَقْ سُوءَ اللّهِ اللّهِ الْعَدْلِ وَالْعَمَلِ بِالْحَقْ سُوءَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١)م.ن: ٢٤٢، خطبة: ١٦٧.

<sup>(</sup>٢) أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية: ٢٣١.

رَأْيِهِ]» فقد لازم لفظ «الْعَدْلِ» الحكم الصحيح وهذا جزء من الحق، الذي يشمل العام والخاص، فنجد أنَّ الإمام على قدّم الخاص «الحُكْمِ بِالْعَدْلِ» وأردفه مباشرة بالعام «وَالْعَمَلِ بِالْحَقِّ»؛ ليؤكد أنّ الحكمين كانا جائرين في حكمها، مباشرة بالعام «وَالْعَمَلِ بِالْحَقِّ»؛ ليؤكد أنّ الحكمين كانا جائرين في حكمها، بعيدين عن الحق في أفعالهما وحتى رأيهما «وَالْعَمَلِ بِالحُقِّ سُوءَ رَأْيِهَا»، ما يؤدي إلى الاتساق الدلالي في النّصِّ، ومن ثمّ إيصاله منسجماً إلى ذهن المتلقي، ويؤكد خطابه في نهاية البنية النّصية أنّ ذلك يتضام ويدور حول محور أساس هو طريق الحق؛ إذْ يقول: «حِينَ خَالفاً سَبِيلَ الحُقِّ».

ومثله قوله الله العدل الذي هو جزء من الحق كذلك مختص الباطل، مختص بالحكم، يقابله العدل الذي هو جزء من الحق كذلك مختص بالحكم؛ أي اجتهاع الترادف والتقابل المؤدي إلى سبك المعنى وانسجامه في ذهن المتلقي، فالإمام الله دعا لقتال هؤلاء الخوارج الذين خرجوا عن الحق «اسْتَعِدُّوا لِلْمَسِيرِ إِلَى قَوْم حَيَارَى عَنِ الحُقِّ لاَ يُبْصِرُ ونَهُ»، فهم بدعوتهم «لا حكم إلّا لله»، للمُسِيرِ إلى قَوْم حَيَارَى عَنِ الحُقِّ لاَ يُبْصِرُ ونَهُ»، فهم بدعوتهم «لا حكم إلّا لله»، ومحاربتهم إمام زمانهم، قد عدلوا عن الحق إلى الجور، وأصبحوا حيارى ليس لديهم سبيل حق يدعون إليه، فهذا المعنى العميق لا يُستنبط من المفردة المعجمية على الرغم مما تحمله من دلائل لغوية؛ لذا تعلق أمرها بالسياق النّصي المحكوم بالقرائن الحالية والمقالية، ما أدى إلى ترابط أجزاء البنية الخطابية بها قبلها وما بعدها، كلُّ أولئك بغية إيصال الفكرة واضحة منسجمة إلى ذهن المتلقى.

ف «للحق والباطله «ألفاظ مرادفة وأخرى شبه مرادفة يحكمها السياق الواردة فيه، منها ما توارد في النّصوص السابقة، التي جاءت فيها المترادفات كما سبق أنفاً مناسبة وطبيعة السياق المتحدث عن الحكم، أمّا الألفاظ شبه المترادفة كـ «الهدى × الردى»، فقد وجدناها في بعض النّصوص، كما في قوله المترادفة كـ «الهدى خالودى»،

«فَلَنْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ هُدىً، وَلَنْ يُعِيدُوكُمْ فِي رَدىً» هي شبه مرادفة؛ إذْ إنَّ دلالة «الهدى» تقترب من «الحق»؛ لأنَّ سبيلها واحد هو «سبيل النجاة» المؤدي إلى الجنة، يؤكد ذلك (أبو هلال العسكري) بقوله: «الإيمان هدى لأنّه دلالة إلى الجنة، وقد يُقال الطريق هدى» (١٠)، أمّا «الردى» فهي تقترب في دلالتها من «الباطله وسبيلهم هو «الهلاك»، وعليه يُمكن أنْ يُقال أنَّهما من فروع الحق والباطل في الجانب الديني، فالإمام الله يُشير إلى فضل أهل البيت-عليهم السلام- ودورهم في الإصلاح الديني، و يتضح من المعنى العميق أنَّ من يسلك غير طريقهم يحصل له العكس من ذلك، إذْ يكون خارجاً من الهدى إلى الردى، وفي نصِّ آخر للإمام للله يؤكد هذا المعنى العام المنتشر في محيط البني النَّصَّية، وكذلك يؤكد أنَّ طاعتهم غير مقتصرة على الجانب الديني، يقول اللَّين: «فَإِنْ أَطَعْتُمُونِي فَإِنِّي حَامِلُكُمْ إِنْ شَاءَ اللهُ عَلَى سَبِيلِ الْجُنَّةِ، وَإِنْ كَانَ ذَا مَشَقَّة شَدِيدَة وَمَذَاقَة مَرِيرَة» ( <sup>٢ )</sup>، فسبيل الجنة هو النتيجة العليا للحق بكلِّ فروعهِ. وعليه فنصوص الإمام الله مترابطة مع بعضها، منسجمة مع موضوعها، و مناسبةً لسياق الحال.

ومثله أيضاً «الخير × الشِّرِّ» لأنَّ الخير يكمن في جانب الحق، والعكس منه الشِّرِّ، فعبر كلُّ منها عن معانٍ عميقة، تتضح عن طريق السياق المحكوم بالقرائن الحالية والمقالية، ومنه قوله المِنِّةِ: «وَإِذَا رَأَيْتُمُ الْخَيْرَ فَخُذُوا بِهِ، وَإِذَا رَأَيْتُمُ الشَّرَّ الْخَيْرَ فَخُذُوا بِهِ، وَإِذَا رَأَيْتُمُ الشَّرَّ فَأَعْرِضُوا عَنْهُ»، فقد أجمل المتكلم وجهها في سياق الأمر والنّهي؛ لأنَّ الخيرَ هو دائماً ملازم للحق، والشَّرَ ملازم للباطل، فمن هذا الترادف يتضح أنّ الترابط لم

<sup>(</sup>١) أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية: ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٢١٨، خطبة: ٢١٨.

الفصل الأول: المبحث الثاني: التضام المعجمي .....

يقتصر على هذا النّصِّ وإنّما يتعداه إلى نصوص عدة التي تفتح المجال أمام المتلقي؛ لاستيعاب المعاني العميقة في محيط البنى النّصّية، وكذلك يهدف إلى إظهار البؤرة الأساسية في هذه النصوص، وجعلها مسبوكة باستمرار في ذهن المتلقى.

#### التكرار:

هو أحد وسائل الاتساق المعجمي، وهو «إعادة ذكر لفظ أو عبارة أو جملة أو فقرة، وذلك باللفظ نفسه أو بالترادف؛ وذلك لتحقيق أغراض كثيرة أهمها تحقيق التهاسك بين عناصر النّصِّ المتباعدة» (١)، وذلك عن طريق امتداد عنصر ما من بداية النّصِّ حتى آخره، وهذا الامتداد يربط بين عناصر هذا النّصِّ بالتأكيد مع مساعدة عوامل التهاسك النّصّي الأخرى (٢).

فضلاً عن ذلك يعد التكرار ضرباً من ضروب الإحالة إلى السابق؛ إذ يتكرر لفظان مرجعها واحد (٣)، «بمعنى أنّ الثاني منهما يحيل إلى الأول، ومن ثمّ يحدث السبك بينهما، وبالتالي بين الجملة أو الفقرة الوارد فيها الطرف الأول من طرفي التكرار، والجملة أو الفقرة الوارد فيها الطرف الثاني من طرفي التكرار» (٤)، فيعطي «منتج النّص القدرة على خلق صور لغوية جديدة» (٥)، ولا يقتصر أمره في ذلك على التماسك، وإنّما «يمثل دعماً للربط الدلالي» (٢)، ما

<sup>(</sup>١) صبحي أبراهيم الفقي، علم اللغة النّصّي بين النظرية والتطبيق: ٢/ ٢٠.

<sup>(</sup>٢) ظ:م.ن:٢/٢٢.

<sup>(</sup>٣) ظ: جمال عبد المجيد، البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النَّصِّية: ٧٩.

<sup>(</sup>٤)م.ن: ٧٩.

<sup>(</sup>٥) دي بوجراند، النّصِّ والخطاب والإجراء: ٣٠٦.

<sup>(</sup>٦) حسام أحمد فرج، نظرية علم النّصِّ: ١٠٦.

يسهم في الفهم المتواصل للنّصِّ، ومن ثمّ استمرار العملية النّصّية، ما يؤدي إلى إنعاش ذاكرة المتلقي، وذلك عند «إعادة ذكر صدر الكلام بعد أن حال بينه وبين ما يتعلق به فاصل طويل من الكلام جعله مضنة النسيان أو ضعف العلاقة بها يتبعه من خبر أو فاعل أو جواب، فإذا أعيد صدر الكلام إلى الذاكرة اتضحت العلاقة بها يليه وينتمى إليه» (١٠).

والتكرار بوصفه أحدى وسائل الاتساق المعجمي، يكون ذا أثرٍ واضح؛ فقد يكون كلياً، وقد يكون جزئياً، وهو كالآتي:

«الحُمْدُ لله كُلَّمَا وَقَبَ لَيْلٌ وَغَسَقَ، وَالْحُمْدُ لله كُلَّمَا لاَحَ نَجْمٌ وَخَفَقَ، والحُمْدُ لله غَيْرَ مَفْقُودِ الإِنْعَام، وَلاَ مُكَافَأ الإِفْضَالِ» (٢).

لقد أسهم تكرار الجملة الاسمية «الحمد لله» إسهاماً بليغاً باستمرار التهاسك داخل الوحدة النّصّية، وبدوام المعنى وثباته في ذهن المتلقي، ما خلق تنبيها وتذكيراً في التأكيد على وجوب شكره تعالى لقدرته وعظمته في خلقه، فعبارة «الحُمْدُ لله كُلّما وَقَبَ لَيْلٌ وَغَسَقَ» جاءت مفتوحة الدلالة لما تحمله من معانٍ عميقة، موجهة إلى المحور الأساس «الحمد لله» ومؤكدة ديمومة حمده،

<sup>(</sup>١) تمام حسان، البيان في روائع القرآن: ١١٣.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٨٧، خطبة: ٤٨.

ويأتي الجزء الثاني المتمم له والمرتبط به مقروناً بحمد الله أيضاً، لما يحمله من دلالاتٍ عميقة مستوجبة لحمد الله، «وَالْحُمْدُ لله كُلَّمَا لاَحَ نَجْمٌ وَخَفَقَ»، فعمد المتكلّم إلى تقييد «الحمد بالقيود المذكورة قصدا للدّوام و الثّبات مع ما في ذلك من الاشارة إلى كمال القدرة والعظمة و التّنبيه بما في وقوب الليل من النّعم الجميلة من النّوم و السّكون و السّبات، والتّذكير بما في طلوع الكواكب وغروبها من المنافع الجليلة من معرفة الحساب والسّنين والشّهور والسّاعات» (١).

وفي قوله النّه الله عَيْرَ مَفْقُودِ الإنْعَام...» فقد اقترن دوام النّعمة وعدم فقدانها بدوام الحمد والثناء على الله تعالى، فاستهلال الخطبة بهذا الثناء وملازمته لهذه النعم فيه إشارة لفضل الله تعالى على الخلق ولا سيها أنَّ الخطبة كانت عند مسيره إلى الشام؛ لذا ذكرّهم بدوام نعم الله تعالى، وهذا الترابط المعنوي بين نعم الله وحمده الصورة قد أعطى صورةً مسبكة في ذهن المتلقي؛ وذلك بغية التذكير والتنبيه لإمر مهم متعلق بالمتلقي نفسه.

ومن ذلك قوله المؤمنين عباس على أمير المؤمنين صلوات الله عليه بذي قار وهو يخصِف نعله، فقال لي: ما قيمة هذا النعل؟ فقلت: لا قيمة لها! قال: والله لَهِيَ أَحَبُّ إِليَّ من إِمرتكم، إِلاَّ أَن أُقيم حقّاً، أو أَدفع باطلاً، ثمّ خرج المناف خطب الناس، فقال:

«...أَمَا وَاللهِ إِنْ كُنْتُ لَفِي سَاقَتِهَا حَتَّى تَوَلَّتْ بِحَذَافِرِهَا، مَا عَجَزْتُ، وَلاَ جَبْنْتُ، وَإِنَّ مَسِيرِي هذَا لِمُلْهَا، فَلاَنْقُبَنَّ الْبَاطِلَ حَتَّى يَخْرُجَ الْحُقُّ مِنْ جَنْبِهِ. مَالِي وَلِقُرَيْش! وَاللهِ لَقَدْ قَاتَلْتُهُمْ كَافِرِينَ، وَلاَقَاتِلَنَّهُمْ مَفْتُونِينَ، وَإِنِّي لَصَاحِبُهُمْ مَا لَي وَلِقُرَيْش! وَاللهِ لَقَدْ قَاتَلْتُهُمْ كَافِرِينَ، وَلاَقَاتِلَنَّهُمْ مَفْتُونِينَ، وَإِنِّي لَصَاحِبُهُمْ

<sup>(</sup>١) الخوئي، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة: ٤/ ٢٧٠.

١١٦ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة بالله عنه به البلاغة بالمرافق النّصِ بالمرافق المرافق المرافق

الملاحظ أنَّ البنية الخطابية تحمل معنى التهديد والتنبيه على ما عليه خصومه من الباطل وتسعى إلى إيضاح سبيل الحق، فقوله: «وَالله لَقَدْ قَاتَلْتُهُمْ كَافِرينَ، وَلأَقَاتِلنَّهُمْ مَفْتُونِينَ»، تهديد بأنْ يوقع بهم القتال نتيجةً لفتنتهم، فالقسم -هنا -فضلاً عن تأكيدهِ، ودفع الشكّ عن المتلقى، أصبح كالمفاتيح التي تربط القضايا الكبرى فيها بينها فكلّ قضية طرحها المتكلّم افتتحها بالقسم، ما يدلّ على أهمية الأمر المتناول، بدءاً من قوله: «أَمَا وَالله إِنْ كُنْتُ لَفِي سَاقَتِهَا حَتَّى تَوَلَّتْ بِحَذَافِرِهَا، مَا عَجَزْتُ، وَلاَ جَبُنْتُ الْبِاتا لفضيلته وتأكيداً على شجاعتهِ في الدفاع عن حوزة الدين، وسوقهِ لكتائب الناسِّ بين الطردِ والهزيمة حتى توّلّتْ ولم يبق منها من يغالبه (٢)، وقد ربط ذلك بقضية أخرى متعلقة بها افتتحها بالقسم، تؤكد شجاعته، فساعد هذا التكرار على استمرارية المعنى في البنية الخطابية، ما أدى إلى تماسك بنيته العميقة، فما قاتلهم في زمن النبي عليه كانوا «كَافِرِينَ»، «وَالله لَقَدْ قَاتَلْتُهُمْ كَافِرِينَ»، جاء به في صيغة المضي وما يريد أَنْ يُقاتلهم هنا «مَفْتُونِينَ»، «وَلأَقَاتِلَنَّهُمْ مَفْتُونِينَ»، جاء به في صيغة المستقبل، وبذلك يؤكد أنَّ حربه مع أهل الجمل تجري مجرى حربهِ مع الكفّار في زمن الرسول، فالهدف من الاثنين هو إقامة الحقِّ وإزاحة الباطل (٣)، فالقسم الثاني

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٧٧، خطبة: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) ظ: الخوئي، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة: ١٦/٥٣.

<sup>(</sup>٣) روى في وسائل الشيعة «الحسن بن محمد الطوسي في (مجالسه) عن أبيه، عن المفيد عن علي بن بلال، عن أحمد بن الحسن البغدادي، عن الحسين بن عمر المقري، عن علي بن الأزهر، عن علي بن صالح المكي، عن محمد بن عمر بن علي، عن أبيه، عن جده أنَّ النبي على قال له: يا علي إنَّ على الله عن صلح المكي، عن محمد بن عمر بن علي، عن أبيه، عن جده أنَّ النبي على الله على

الفصل الأول: المبحث الثاني: التضام المعجمي .....

بتتابعهِ الأول قد فكَّ شفرة النَّصِّ، وقوى بنيته الدلالية وجعلها واضحة مسبوكة في ذهن المتلقي.

التكرار الجزئي: يقصد به تكرار عنصر معجمي سبق استعماله، ولكن في أشكال وفئات مختلفة (۱)، أي مع إحداث تغيير في صيغته نتيجة تكرار المعنى المركزي للعنصر، وعليه «يمكن أنْ يُشتق من المادة الواحدة أكثر من اشتقاق... ومن ثم يكون السبك بين ألفاظ عدة، وليس بين لفظتين فقط. وحين تتوزع هذه الاشتقاقات على امتداد النّصِّ، يبدو السبك المعجمي شاملاً هذا الامتداد» (۲)، فيؤدى تكراره إلى الاتساق الدلالي، ومن ذلك قول الإمام على هيني:

«اللَّهُمَّ إِنَّى أَعُوذُ بِكَ مِنْ وَعْثَاءِ السَّفَرِ، وَكَآبَةِ الْمُنْقَلَبِ، وَسُوءِ المَنظَرِ فِي الأَهْلِ، اللَّهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ فِي السَّفَرِ، وَأَنْتَ الْحُلِيفَةُ فِي الأَهْلِ، وَالْمَالِ وَالْوَلَدِ. اللَّهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ فِي السَّفَرِ، وَأَنْتَ الْحُلِيفَةُ فِي الأَهْلِ، وَلاَ يَجُمعُهُما غَيْرُكَ، لإنَّ المُسْتَحْلَفَ لاَ يَكُونُ مُسْتَصْحَباً، وَالمُسْتَصْحَبُ لاَ يَكُونُ مُسْتَصْحَباً، وَالمُسْتَصْحَبُ لاَ يَكُونُ مُسْتَصْحَباً، وَالمُسْتَصْحَبُ لاَ يَكُونُ مُسْتَضْحَباً، وَالمُسْتَصْحَبُ لاَ يَكُونُ مُسْتَضْحَباً، وَالمُسْتَصْحَبُ لاَ يَكُونُ مُسْتَضْحَباً، وَالمُسْتَصْحَبُ لاَ يَكُونُ مُسْتَضْحَباً، وَالمُسْتَصْحَبُ لاَ يَكُونُ مُسْتَصْحَباً، وَالمُسْتَصْحَبُ لاَ يَكُونُ مُسْتَصْدَاً، وَالمُسْتَصْدَبُ لاَ يَكُونُ مُسْتَصْدَاً، وَالمُسْتَصْدَبُ لاَ يَكُونُ مُسْتَصْدَاً، وَالمُسْتَصْدَاً اللَّهُمْ الْتَتَ الْعَلْمِ فَيْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ الْتَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمْ اللَّهُ اللّهُ اللّ

<sup>=</sup> الله تعالى قد كتب على المؤمنين الجهاد في الفتنة من بعدي، كما كتب عليهم جهاد مع المشركين معي، فقلت: يا رسول الله وما الفتنة التي كتب علينا فيها الجهاد؟ قال: فتنة قوم يشهدون أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله وهم مخالفون لسنتي وطاعنون في ديني، فقلت: فعلام نقاتلهم يا رسول الله وهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأنك رسول الله؟ فقال: على أحداثهم في دينهم، وفراقهم لأمري، واستحلالهم دماء عترتي». الشيخ محمد ابن الحر العاملي، وسائل الشيعة: ٥١/ ٨٢، رقم الحديث، [٢٠٠٢٩] ٧.

<sup>(</sup>١) ظ: سعد مصلوح، نحو أجرومية للنّصِّ الشعري ١٥٨، (بحث) بمجلة الفصول (مجلة النقد الأدبي): ج١، المجلد العاشر، ع١-٢، ١٩٩١م.

<sup>(</sup>٢) جمال عبد المجيد، البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النَّصَّية: ١٠١.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ٨٦، خطبة: ٤٦.

تظهر مفردتا «الصاحب، الخليفة» في ضوء دعاء الإمام الله أثناء مسيره إلى الشَّام، فقد استلزم المتكلِّم جمعها في موصوف واحد وهو «الله» جلَّا وعلا المتمثل بالمرجع لهما، والواضح في سياقات النّصِّ سواء بالاسم الظاهر أو المضمر، «اللَّهُمّ، بكَ أَنْتَ، غَيْرُكَ»؛ بغية تخصيص الوصف به دون غيره، وتقوية الترابط الداخلي للبنية النّصّية، نحو قوله: «اللَّهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ في السَّفَر، وَأَنْتَ الْخَلِيفَةُ في الأهْل»، فدعا حضوره تعالى معهم في السفر، ومع الأهل في الدار، قد نفي المتكلُّم مباشرة جمعهما «الخلافة، والاستصحاب»؛ لغير الله تعالى بقولهِ: «وَلاَ يَجْمَعُهُما غَيْرُكَ »؛ لدفع الشكِّ عن المتلقى، مؤكداً ذلك بالتكرار الجزئي لكلِّ من المفردتين؛ لفكِّ شفرة النِّصِّ الدلالية، فالكلمات «المُسْتَخْلَفَ، مُسْتَخْلَفاً» ترجع لجذر «الخليفة»، ومثلها «مُسْتَصْحَباً، المُسْتَصْحَبا، المُسْتَصْحَبُ» ترجع لجذر «الصاحب «وهذا التكرار الجزئى لصيغة الكلمات يؤدي إلى دوام المعنى النّصّى وثباتهِ عن طريق تماسكهِ الدلالي، وذلك أنّ «المُسْتَخْلَفَ لاَ يَكُونُ مُسْتَصْحَباً، وَالمُسْتَصْحَبُ لاَ يَكُونُ مُسْتَخْلَفاً» فهذا الكلام قد وضع الحدِّ المعنوي الفاصل بين الخالق والمخلوق، فـ «لا يكون الجسم مستصحباً مستخلفاً في حالٍ واحد» (١)، ما ميّز الخالق بتوافر الصفتين معاً؛ الاستصحاب، و الاستخلاف، وذلك أظهر عجز المخلوق تجاه الخالق، وعليه يستدعي الخضوع والتضرع له تعالى.

لا يقتصر أثر التكرار في الاتساق المعجمي في أجزاء النّصِّ الواحد، وإنّما يتعداه ليضم نصوصا عدة تجمعها مناسبة معينة، فنجد بؤرتها النّصّية مكررة وحاضرة في جميع هذه النّصوص، بل قد نجدها مكررة في النّصِّ الواحد أكثر

<sup>(</sup>١) ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ١٢٣.

الفصل الأول: المبحث الثاني: التضام المعجمي .....

من مرة سواء كان تكرارا جزئيا أم كليا، وهذا يُدلل على أهميتها وعلاقتها المباشرة بالمتلقي، كما في «الفتنة»؛ إذْ نجد جميع النّصوص التي تتضمنها مفتوحة الدلالة، فلا تتعلق بزمن معين، ولاسيما فيما يخص فتنة بني أمية وعلاقتها فيما تعاقبها من الفتن، وهي كما يأتي:

- ٢. «فَوَ الَّذِي فَلَقَ الْحُبَّةَ، وَبَرَأَ النَّسَمَةَ، إِنَّ الَّذِي أُنْبَئُكُمْ بِهِ عَنِ النَّبِيِّ لِللَّلَهُ، مَا كَذَبَ اللَّبَلِّهُ، وَلاَ جَهِلَ السَّامِعُ، لَكَأَنِي أَنْظُرُ إِلَى ضِلِّيل قَدْ نَعَقَ بِالشَّامِ، وَفَحَصَ بِرَايَاتِهَ فِي ضَوَاحِي كُوفَانَ فإذَا فَعَرَتْ فَأَغِرَتُهُ، وَاشْتَدَتْ شَكِيمَتُهُ، وَثَقُلَتْ فِي الأرْض وَطْأَتُهُ، عَضَّتِ الْفِتْنَةُ أَبْنَاءَهَا وَاشْتَدَّتْ شَكِيمَتُهُ، وَثَقُلَتْ فِي الأرْض وَطْأَتُهُ، عَضَّتِ الْفِتْنَةُ أَبْنَاءَهَا

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٣٧، خطبة: ٩٣.

بِأَنْيَابِهَا، وَمَاجَتِ الحُرْبُ بِأَمْوَاجِهَا، وَبَدَا مِنَ الأَيَّامِ كُلُوحُهَا، وَمِنَ اللَّيَالِي كُدُوحُهَا. فَإِذَا يَنَعَ زَرْعُهُ، وَقَامَ عَلَى يَنْعِهِ، وَهَدَرَتْ شَقَاشِقُهُ، اللَّيَالِي كُدُوحُهَا. فَإِذَا يَنَعَ زَرْعُهُ، وَقَامَ عَلَى يَنْعِهِ، وَهَدَرَتْ شَقَاشِقُهُ، وَبَرَقَتْ بَوَارِقُهُ، عُقِدَتْ رَايَاتُ الْفِتَنِ الْمُعْضِلَةِ، وَأَقْبَلْنَ كَالْلَيْلِ الْمُظْلِمِ، وَالْبَحْرِ اللَّيْتِ اللَّيْلِ اللَّيْلِ اللَّطْلِمِ، وَالْبَحْرِ اللَّيْتَطِمِ. هذا، وَكَمْ يَخْرِقُ الْكُوفَة مِنْ قَاصِف، وَيَمُرُّ عَلَيْهَا مِنْ عَاصِف! وَعَنْ قَلِيل تَلْتَفَّ الْقُرُونُ بِالْقُرُونِ، وَيُعْصَدُ الْقَائِمُ، وَيُعْطَمُ الْمَحْصُود...» (١).

٣. «ثُمَّ إِنَّكُمْ مَعْشَرَ الْعَرَبِ أَغْرَاضُ بَلاَيَا قَدِ اقْتَرَبَتْ، فَاتَّقُوا سَكَرَاتِ النِّعْمَةِ، وَاحْدِجَاجِ النِّعْمَةِ، وَاحْدِجَاجِ النِّعْمَةِ، وَاحْدِجَاجِ الْفِتْنَةِ عِنْدَ طُلُوعِ جَنِينِهَا، وَظُهُورِ كَمِينِهَا، وَانْتِصَابِ قُطْبِهَا، وَمَدَارِ الْفِتْنَةِ عِنْدَ طُلُوعِ جَنِينِهَا، وَظُهُورِ كَمِينِهَا، وَانْتِصَابِ قُطْبِهَا، وَمَدَارِ رَحَاهَا ثُمَّ يَأْتِي بَعْدَ ذلِكَ طَالِعُ الْفِتْنَةِ الرَّجُوفِ، وَالْقَاصِمَةِ الزَّحُوفِ، وَالْقَاصِمَةِ الزَّحُوفِ، فَتَزِيغُ قُلُوبٌ بَعْدَ اسْتِقَامَة، وَتَضِلُّ رِجَالٌ بَعْدَ سَلاَمَة...». (٢)

٤ - ومنها ما قاله جواباً لسؤال رجلٍ عن الفتنة، وهل سأل عنها رسول الله عنها وسول ال

﴿ أَلَم ۞ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرِكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ ﴾ [العنكبوت: ١، ٢]

عَلِمْتُ أَنَّ الْفِتْنَةَ لَا تَنْزِلُ بِنَا وَرَسُولُ اللهِ عَلِيْ بَيْنَ أَظْهُرِنَا. فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ عَلِيْ اللهُ مِهَا؟ فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله مَا هَذِهِ الْفِتْنَةُ الَّتِي أَخْبَرَكَ اللهُ مِهَا؟ فَقَالَ: «يَا عَلِيُّ، إِنَّ أُمَّتِي سَيُفْتَنُونَ مِنْ بَعْدِي».

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٣٧٤، خطبة: ١٦.

<sup>(</sup>۲)م.ن: ۲۱۰، خطبة: ۱۵۱..

فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَوَلَيْسَ قَدْ قُلْتَ لِي يَوْمَ أُحُد حَيْثُ اسْتُشْهِدَ مَنِ اسْتُشْهِدَ مَنِ اسْتُشْهِدَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ، وَحِيزَتْ عَنِّي الشَّهَادَةُ، فَشَقَّ ذلِكَ عَلَيَّ، فَقُلْتَ لِي: أَبْشِرْ، فَإِنَّ الشَّهَادَةَ مِنْ وَرَائِكَ»؟.

فَقَالَ لِي: «إِنَّ ذلِكَ لَكَذلِكَ، فَكَيْفَ صَبْرُكَ إِذَنْ»؟.

قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، لَيسَ هذَا مِنْ مَوَاطِنِ الصَّبْرِ، وَلَكِنْ مِنْ مَوَاطِنِ البشرى وَالشَّكُر.

وَقَالَ: «يَا عَلِيُّ، إِنَّ الْقَوْمَ سَيُفْتَنُونَ بِأَمْوَالهِمْ، وَيَمُنُّونَ بِدِينِهِم عَلَى رَبِّمِمْ، وَيَمُنُّونَ بِدِينِهِم عَلَى رَبِّمِمْ، وَيَتَمَنَّوْنَ رَحْمَتُهُ، وَيَأْمَنُونَ سَطْوَتَهُ، وَيَسْتَحِلُّونَ حَرَامَهُ بِالشَّبُهَاتِ الْكَاذِبَةِ، وَالاَّهُواءِ السَّاهِيَةِ، وَالرِّبَا بِالْبَيْعِ».

قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، فَبِأَيِّ الْمُنَازِلِ أُنْزِهُمْ عِنْدَ ذَلِكَ؟ أَبِمَنْزِلَةِ رِدَّة، أَمْ بِمَنْزِلَةِ فِتْنَة؟

فَقَالَ: «بِمَنْزِلَةِ فِتْنَةَ»)(١).

لقد مثّل تكرار «الفتنة» تماسكاً نصّياً؛ لكونها تمثّل عنصراً أساسياً في خطب الحرب، وهي الجزء الأكبر منه، ومن المعلوم أنّ الفتنة في أغلب الأحيان هي أساس الحرب، وعلى هذا الأساس نجد أغلب الخطب الحربية دارت حول قضية أساسية «الفتنة» مثلت البؤرة الموضوعية لهذه الخطب، ففي قوله: «... فَإِنِّي فَقَأْتُ عَيْنَ الْفِتْنَةِ» نجد أنّ الإمام الله قد بيّن فضيلته في إزالة هذه الفتنة، التي لم يستطع أحدٌ غيره إزالتها، فيقول: «وَلَمْ يَكُنْ لِيَجْتَرِئَ عَلَيْهَا أَحَدٌ غَيْرِي بَعْدَ أَنْ مَاجَ غَيْهَا، وَاشْتَدَ كَلَبُهَا...»، و يتضح من كلامه أنّ هذه الفتنة الفتنة

<sup>(</sup>۱)م.ن: ۲۲۰، خطبة: ۱۵٦.

معلومة ومشهودة لدى المتلقى، وذلك عن طريق تعريفها بـ «ال» التعريف «الفتنة» التي مثلَّت نقطة انطلاق؛ لتهيئة ذهن المتلقى لمعرفة كلِّ ما يتعلق بها ومنها يتوخى الحذر؛ لتعلقها به. والإمام اللي بعد بيان فضيلته في إزالة هذه الفتنة بقتل أصحابها، ينتقل إلى التعريف بها عند إقبالها وإدبارها، إذْ تُخلط الحق بالباطل -كما سبق أنفاً- فيشتبه الأمر على الناس، يستمر في التعريف حتى يصل إلى بيان محور الفتنة في الإسلام، فيقول: « فَتْنَةُ بَنِي أُمَيَّةَ»، التي تمثّل القضية الكبرى تدور حولها الكلمات الأخرى «الفتنة، الفتن، الفتن، فتنتهم »، فهي بمثابة الحرب الإعلامية، والتي بدورها خلّفت حروباً قتالية -سبق أنفاً-؛ لذا تجدها تتوسط في محيط البنية الخطابية، وهذا يعكس عظم شدّة تلك الفتنة على الإسلام في هتك الحرمات وغيرها، «أَلاَ وَإِنَّ أَخْوَفَ الْفِتَن عِنْدِي عَلَيْكُمْ فَتْنَةُ بَنِي أُمَيَّةَ»، المتكلّم لم يترك تحذيرهم منها من غير مسوّغ، وإنّما أردفه مباشرة؛ ليعطي صورة واضحة عند المتلقي عنها، يقول: «فإِنَّهَا فِتْنَةٌ عَمْيَاءُ مُظْلِمَةٌ: عَمَّتْ خُطَّتُهَا، وَخَصَّتْ بَلِيَّتُهَا، وَأَصَابَ الْبَلاَءُ مَنْ أَبْصَرَ فِيهَا، وَأَخْطأَ الْبَلاَءُ مَنْ عَمِي عَنْهَا...»، ففي جميع الكلمات السابقة المكررة هي معرّفة، إلّا هنا «فِتْنَةٌ»، ما يؤكد مدى عظم تلك الفتنة.

لقد أعطى المتكلّم صورة واضحة مسبوكة عن الفتنة وخطرها وفاعلها وعلاقتها ببني أميَّة، ومن ثم مدى تراكمها عن طريق الإفراد والجمع، فإنَّ الجزئيات «الفتن» قد أدت إلى الفتنة الكبرى، التي ألصقها المتكلّم بهم مباشرةً «فتنة بني أميَّة»، ووصفها وصفاً دقيقاً بأنَّها فتنةٌ عمياء، «استعار لفظ العمى لها لجريانها على غير قانون حقِّ كالأعمى المتصرف في حركاته في غير جادة، أو لكونها لا يسلك فيها سبيل الحقِّ كها لا يهتدي بالعين العمياء، وكذلك لفظ

المظلمة...» (١)، فكثافة هذه الكلمات المكررة تُسهم في نسيج النّصِّ، ومن ثم في فكُ شفراته الدلالية في سبيل إعطاء صورة واضحة متعاقبة عن «الفتنة» وربط القضية الكبرى «فتنة بني أمية» بالفتن الأخرى ربطاً قضوياً ونّصّياً.

فضلاً عن ذلك فقد أوضح المتكلّم أثرها المباشر في المتلقي عن طريق استعمال الضمير المخاطب (عَلَيْ +كُمْ)، في قوله: (تَرِدُ عَلَيْكُمْ فِنْنَتُهُمْ شَوْهَاءَ عَشَيّةً، وَقِطَعاً جَاهِلِيَّةً، لَيْسَ فِيهَا مَنَارُ هُدىً، وَلاَ عَلَمٌ يُرَى)، ما أثار انتباه المتلقي، ومن ثم توقي الحذر مما سيأتيه وسيُحيط به.

ويأتي النّصُّ الثاني ليُتمم الصورة المرسومة في ذهن المتلقي، فيستمر المتكلّم في التحذير من هذه الفتن ومن عواقبها عن طريق وصفها الدقيق بإعطاء رؤية استشرافية دقيقة لما سيجري عليهم مستقبلاً، مؤكداً ذلك عن طريق القسم البار أنّه ما سيخبرهم هو من عند رسول الله، لدفع الشكّ عن أذهان المتلقين وإثارتهم لما يقول لتعلق الأمر بهم، إذْ يقول: "فَوَ الَّذِي فَلَقَ الْحَبَّةَ، وَبَرَأَ النّسَمَة، إِنَّ الَّذِي أُنبَّكُمْ بِهِ عَنِ النّبِيِّ اللّهِ مَا كَذَبَ المُبلّغُ، وَلا جَهِلَ السّامِعُ، لَكَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى ضِلّيل قَدْ نَعَقَ بِالشّام، وَفَحَصَ بِرَايَاتِهَ فِي ضَوَاحِي كُوفَانَ»، الضليل قيل فيه إشارة إلى السفياني، أو معاوية، فكلاهما مبدأ ملكها في الشام، وانتهاء غاراتها بالكوفة (٢٠)؛ لكونها مكررة في جميع النصوص، فالمتكلّم قد أشار في النّصّ الأول إلى ما حدث في حياته، فاستطاع

<sup>(</sup>١) ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ٤٠٩.

<sup>(</sup>٢) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ١١-١٣، ما يؤكد مدى تعالق الفتن بعضها ببعض عبر الأزمنة، وهذا يعكس تعالق النصوص المتحدثة عن الفتنة مع بعضها، ولاسيها تعالق فتنة بنى أمية بفتن آخر الزمان، منها فتنة «السفياني» الدجّال.

إذالتها، في حرب الجمل وصفين والنهروان (١)، أمّا في هذا النّصّ فقد أشار إلى ما يحدث فيهم مستقبلاً، فالفرق ليس بالصياغة الزمنية فقط، إنّها يريد التأكيد على ما سيحدث أخطر؛ لشدّة ما يحصل فيها من الشرِّ والمصائب، كها يصفها المتكلّم وصفاً بليغاً مكثف بالاستعارات والكنايات «عَضَّتِ الْفِتْنَةُ يَصفها المتكلّم وصفاً بليغاً مكثف بالاستعارات والكنايات «عَضَّتِ الْفِتْنَةُ اللّيَالِي كُدُوحُهَا» وَمَاجَتِ الْحُرْبُ بِأَمْوَاجِهَا، وَبَدَا مِنَ الأَيّامِ كُلُوحُهَا، وَمِنَ اللّيَالِي كُدُوحُهَا» فهي تقود إلى الحرب مباشرة، وأنّ هذه الفتنة هي التي تحمل اللّيالِي كُدُوحُهَا» فهي تقود إلى الحرب مباشرة، وأنّ هذه الفتنة هي التي تحمل ظلمتها، والبحر الملتطم؛ لعظمتها وشدة الهلاك فيها وإثارتها كثير من الفتن، «عُقِدَتْ رَايَاتُ الْفِتَنِ المُعْضِلَةِ، وَأَقْبَلْنَ كَالْلَيْلِ المُظْلِمِ، وَالْبَحْرِ المُلْتَطِمِ» فهي تقتل البؤرة الأساسية في هذه الخطب، وتُمثل حقبة «بني أُميَّة» المحور الأساس للفتن، وبذا تتضح الصورة أكثر لدى المتلقي، فتبقى النصوص مفتوحة للفتن، وبذا تتضح الصورة أكثر لدى المتلقي، فتبقى النصوص مفتوحة الدلالة أمام المتلقي لاستنباط المعنى الدلالي العميق للفتنة، ما يعكس انفتاح فتنة بني أُميَّة زمانياً ومكانياً.

وقد أشار الإمام في النّصِّ الثالث لتلك الفتنة وأنذرهم منها، «احْذَرُوا بِوَائِقَ النَّقْمَةِ، وَتَثَبَّتُوا فِي قَتَامِ الْعِشْوَةِ، وَاعْوِجَاجِ الْفِتْنَةِ عِنْدَ طُلُوعِ جَنِينِهَا، وَظُهُورِ كَمِينِهَا، وَانْتِصَابِ قُطْبِهَا، وَمَدَارِ رَحَاهَا ثُمَّ يَأْتِي بَعْدَ ذَلِكَ طَالِعُ الْفِتْنَةِ الرَّجُوفِ، وَالْقَاصِمَةِ الزَّحُوفِ»، فالتحذير مختص بـ «النَّقْمَةِ، و الْفِتْنَةِ» لأثرهما

<sup>(</sup>١) إذ قال لهم الإمام بيا - كما فسر كلامه «ابن ميثم البحراني» في قوله بيا النهر»، شرح نهج الفتنة...» - «ولو لم أكن لما قوتل أصحاب الجمل ولا صفين ولا أصحاب النهر»، شرح نهج البلاغة: ٢/ ٤٠٦، وهذا يؤكد مدى شدّة تحذيره من الفتنة الواردة في النصِّ لخلو هذا الزمن منه، ولا يستطيع أحدُ اجتراء هذه الفتنة غيره.



فأول أمرها يظهر جزءاً منها ويختفي الآخر، ومن يظهر الجزء الأكبر، حتى يتهيأ للقيام بها، ومن ثم يقوم بها، وأخيراً تدور على صاحبها لتقتله أشار بذلك لفتنة بني أميَّة، فقد كان مبدؤها قتل عثمان، وكلُّ ذلك كان طمعاً في الملكِ والدولة، حتى هُدم الإسلام بفتنهم المتراكمة، وقد ربطها بفتنة آخر الزمان، يقول: «ثُمَّ يَأْتِي بَعْدَ ذلِكَ طَالِعُ الْفِتْنَةِ الرَّجُوفِ، وَالْقَاصِمَةِ الزَّحُوفِ»، قال بعض الشارحين: إنّ في ذلك إشارة إلى «الملحمة الكائنة في اخر الزمان كفتنة الدّجال، وكنى عن أحوالهِ واضطراب أمر الإسلام فيها بكونها رجوفاً: أي كثيرة الرجف... وكنى عن بعضها عن إهلاك الخلق فيها، واستعار لها لفظ الزحوف ملاحظة لشبهها بالرجل الشجاع كثير الزحف في

١٢٦ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة

الحرب إلى أقرانهِ...» (١)، فالتكرار لم يقتصر على أداء وظيفة الترابط النّصّي، وإنَّها يشمل وظيفة الربط الدلالي.

أمّا في النّصِّ الرابع فنجد فيه من الاتساق البليغ؛ لتوافر أغلب عناصر الاتساق كـ«التناص، والحوار، والاستفهام، والتكرار»، وأول هذه العناصر هو الحوار، فقد كان النّصُّ عبارة عن جواب لسؤال المتلقي، وقد استهّل المتكلّم جوابه بآي القرآن الكريم:

### ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ﴾ [العنكبوت: ٢].

ما يُثير انتباه المتلقي لمعرفة مقصد الآية، فأشار المتكلّم إلى أنّ الفتنة لا تشملهم لإيهانهم، «عَلِمْتُ أَنَّ الْفِتْنَةَ لاَ تَنْزِلُ بِنَا وَرَسُولُ الله عَلَى بَيْنَ أَظْهُرِنَا»، فالسؤال كان عن الفتنة، الإجابة تتحدث عن الفتنة، تراتبياً، فيتبين منه تدرج نحو تبئير الفتنة، ويستمر المتكلّم في الإخبار عها جرى بينه وبين الرسول الأكرم على من حوار حول الفتنة، الذي يُمثل الرتبة الثانية بعد القرآن الكريم، «فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله، مَا هذِهِ الْفِتْنَةُ الَّتِي أَخْبَرَكَ الله بِها؟»، وكذلك يتبين من الحوار أنّ الفتنة هي إخبارٌ من الله تعالى به، فليس من النبي على أو الإمام على الله، فردّ عليه بافتتان الأُمة بأجمعها، «فَقَالَ: «يَا عَلِيّ، إِنَّ أُمّتِي سَيُفْتَنُونَ مِنْ بَعْدِي»، فردّ عليه بافتتان الأُمة بأجمعها، «فَقَالَ: «يَا عَلِيّ، إِنَّ أُمّتِي سَيُفْتَنُونَ مِنْ بَعْدِي»،

<sup>(</sup>۱) ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ٢١١، هذه الخطبة خاصة للتعريف بالفتنة ووصفها الدقيق المفعم بالكنايات والاستعارات البلاغية، فحضورها كان مؤثراً في البنية الخطابية، وذلك عن طريق الدلالة الظاهرة والمضمرة، فقد يذكر فيها الاسم الظاهر وقد يحيل عليها إحالة ضميرية، وذلك لرسم صورة مستقبلية منسجمة وواضحة في ذهن المتلقي، ومحذرة من آثارها السلبية، منذرةً لهم من الانجراف تحت وطأة هذه الفتن وحوادثها المدمرة. للاستزادة أكثر في مضامين هذه الخطبة، يراجع: م. ن: ٢١٤-٢١٤.

ويستمر الحوار النّصِّي الجاري بين النبي الله والإمام الله فتستمر الوحدة النّصّية تبعاً لذلك، ونتيجة للتكرار الحاصل لله الفتنة، قال، وقلتُ، علي، رسول الله ، ولكن جميع الكلمات هي متجهة نحو «الفتنة» البؤرة الأساسية، فكان آخر ما سأله عن الفتنة القوم بأموالهم ودينهم، «قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله، فَبِأَيِّ فَكان آخر ما سأله عن الفتنة القوم بأموالهم ودينهم، «قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله، فَبِأَيِّ المُنْزِلَةِ فِتْنَة؟»، فكان الجواب: «بِمَنْزِلَةِ فِتْنَة»، وتعليل ذلك يستنبط من المعنى العميق للحوار النّصِّي؛ لكونهم في عداد المسلمين لنطقهم الشهادتين، ولكنّهم عملوا على الشبهات والمحارم كالخمر والسحت والربا، وإبعاد الحقّ عن صاحبه في مسألة الخلافة، فتوافر الاتساق اللفظي والمعنوي معاً؛ لتوافر وسائل الاتصال الإقناعي، والتأثير، والاستمرار اللفظي والدلالي، وما أسهمة التكرار المكثف في النسيج النّصِّي.

٤- علاقات أخرى: هناك علاقات زوجية من الألفاظ المتضامة، تستدعي إحداهما الأخرى، ومنها (١):

أ-علاقة الترتيب، مثل: «الثلاثاء / الأربعاء، الدولار/ السنت، اللواء/ العميد».

ب-علاقة الكلِّ بالجزء، مثل: «السيارة/ الفرامل، الصندوق/ الغطاء». ج-علاقة الجزء بالجزء، مثل: «الفم/ الذقن».

د-الاندراج في صنف عام، مثل: «الكرسي / الطاولة، تشملها كلمة الأثاث.

وهذه العلاقات الرابطة بين زوج من الكلمات تخلق في النَّصَّ قوة سابكة،

<sup>(</sup>١) ظ: عزة شبيل، علم لغة النصّ: ١١٩، ١١٠.

١٢٨ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة تُسمى بالتضام، تظهر في جمل متجاورة، من ذلك قو له المالية:

«فَتَدَاكُوا عَلَيَّ تَدَاكَ الأبِلِ الْهِيمِ يَوْمَ وِرْدِهَا، قَدْ أَرْسَلَهَا رَاعِيهَا، وَخُلِعَتْ مَثَانِيهَا، حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُمْ قَاتِلِيَّ، أَوْ بَعْضُهُمْ قَاتِلُ بَعْض لَدَيَّ، وَقَدْ قلَّبْتُ هذَا الأَمْرَ بَطْنَهُ وَظَهْرَهُ حَتَّى مَنَعَنِي النَّوْمَ، فَمَا وَجَدْتُنِي يَسَعْني إِلاَّ قِتَاهُمْ أَوِ الجُحُودُ بِمَا الْمُرْ بَطْنَهُ وَظَهْرَهُ حَتَّى مَنَعَنِي النَّوْمَ، فَمَا وَجَدْتُنِي يَسَعْني إِلاَّ قِتَاهُمْ أَوِ الجُحُودُ بِمَا الْمُر بَطْنَهُ وَظَهْرَهُ حَتَّى مَنَعَنِي النَّوْمَ، فَمَا وَجَدْتُنِي يَسَعْني إِلاَّ قِتَاهُمْ أَوِ الجُحُودُ بِمَا جَاءَ بِهِ مُحَمَّدُ عَلَيْ مِنْ مُعَاجَةُ الْقِتَالِ أَهْوَنَ عَلَيَّ مِنْ مُعَاجَةِ الْعِقَابِ، وَمَوْتَاتُ اللَّنْيَا أَهْوَنَ عَلَيَّ مِنْ مُوْتَاتِ الاْخِرَةِ» (١).

أول هذه العلاقات الظاهرة هي علاقة الترتيب لمراحل الإبل الهيم بدءاً من ازدحامها في يوم شرابها الماء «تَدَاكَّ الأبلِ الهيم يَوْمَ وِرْدِهَا»، بعد إطلاقها للشراب «قَدْ أَرْسَلَهَا رَاعِيهَا»، ومن ثم خلعها شعرها أو عقالها، «وَخُلِعَتْ مَثَانِيهَا»، فهذا الترتيب لمراحل شراب الأبل، وإنْ حصل فيه تقديم وتأخير لأهمية الأمر، ليس هو المقصد الأساس، وإنّا جيء به لربط الأحداث لمشابهة حاله هذه وواقع المتلقين في أثناء ازدحامهم واجتماعهم على مبايعته مثل الإبل الهيم؛ وجاء بهذا التشابه بغية ربط الأحداث وتقريبها في ذهن المتلقي، ما يجعل الخطاب متهاسكاً في ذهنه.

وتأتي علاقتي «الجزء بالجزء، والكلِّ بالجزء»؛ لتُتمم عملية التهاسك والترابط بين الوحدات المعجمية، نحو قوله: «حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُمْ قَاتِليَّ، أَوْ بَعْضُهُمْ قَاتِلُ بَعْض لَدَيَّ، وَقَدْ قلَّبْتُ هذَا الأَمْرَ بَطْنَهُ وَظَهْرَهُ»، فعلاقة الأجزاء بعضها مع بعضها الآخر تبدو واضحة، فقد قسمّت الناس على قسمين بين قاتل ومقتول، إنْ انتموا إلى طائفة واحدة تُمثل نواة النَّصِّ؛ لأنها تجتمع لأداء

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٩٠، خطبة: ٥٤.

الفصل الأول: المبحث الثاني: التضام المعجمي .....

معنى واحد هو تصوير هيئة بيعتهم لهُ، وهذا يتضح من ارتباط كلِّ من اللفظين «بَعْضُهُمْ»، «بَعْض»، ما يؤدي إلى تلاحم أجزاء النّصِّ.

ومن علاقة الكلِّ بالجزء «وَقَدْ قلَّبْتُ هذَا الأَمْرَ بَطْنَهُ وَظَهْرَهُ»؛ للتأكيد على معنى القتال مع أهل الشّام، فقد تخاذل أصحابه عن قتال أهل الشام بعد إصرارهم على مبايعتهِ، فبعلاقتها مع مؤكداتها تؤدي إلى فهم النّصِّ.

وجميع هذه الوحدات المعجمية والجمل التركيبية المترتبة تربط الأحداث الوصفية تنتظم جميعها تحت عنوان دلالي هو الذّم لهم، فقد تمثل وصفهم المباشر وغير المباشر بالذم، ما يجعل النّصُّ كلاً واحداً متهاسكاً، ترتبط أجزاؤه بعضها ببعض ارتباطاً عضوياً، لا انفكاك بينها.

# الفصل الثاني

المبحث الأول السرت بيدة وأنسواء ها المبحث الثاني المبحث الثاني السحدول عسن أصل السرت بية وأثسره في المعنى النصي

## المبحث الأول الرتبة (مفهومها وأنواعها)

### مفهوم الرتبة:

الرتبة لغةً: تعني المنزلة والثبات، وهي من «رَتَبَ الشيءُ يَرْتُبُ رتُوباً، وتَرَتَّبَ الشيءُ يَرْتُبُ رتُوباً،

يقال: رَتَبَ رُتُوبَ الكَعْبِ أَي انْتَصَبَ انْتِصابَه؛ ورَتَّبَه تَرتِيباً: أَثْبَتَه... الرَّتَبَةُ: الواحدة من رَتَباتِ الدَّرَجِ.

والرُّنْبةُ والمُرْتَبةُ: المَنْزِلةُ عند المُلوكِ ونحوها» (١).

أمّا في الاصطلاح: فهي قرينة تُشكّل «علاقة بين جزأين من أجزاء السياق يدل موقع كلِّ منها من الآخر على معناه» (٢)، فلا يبعد معناه عن الأصل اللغوي؛ إذ يدل على المنزلة أو القيمة الموقعية في الكلام؛ إذ «تعني ملاحظة موقع الكلمة في التركيب الكلامي» (٣)؛ فهي من الظواهر اللفظية التي تُسهم في تحديد مواقع

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب: ١/ ٤٠٩، ١١، (مادة رتب)

<sup>(</sup>٢) تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها: ٢٠٩.

<sup>(</sup>٣) فاضل مصطفى الساقى، أقسام الكلام العربي: ١٤٦.

الكلمات ومعانيها في السياق الواردة فيه، ف "تُساعد على رفع اللبس عن المعنى بتحديد موقع الكلمة فيها" (  $^{(1)}$ ) فكل كلمة أو عبارة تتخذ موضعاً خاصاً بها، وترتيباً خاصاً، فإن تغيّر ذلك الترتيب أو زال، تغيّرت دلالتها في سياق التركيب الكلامي  $^{(7)}$ ، وترتبط وظيفتها السياقية بالسوابق واللواحق على أساس ذلك الموقع الثابت لها في السياق، وهذا يوحي بتعالق أجزاء الكلام وتماسكها، فالتركيب الكلامي يرتكز بشكل أساس على «موقع العنصر وهو ثابت نسبياً في التركيب اللغوي»  $^{(7)}$ ، ما يعني أنّ هذا الترتيب يُعطي الجملة العربية نظاماً خاصاً، متى ما تغير ذلك الترتيب اختل النظام، فلو تقدمت كلمة على أُخرى أو حرف على فعل؛ لاختل المعنى أو اختلف وانتفتْ دلالة التركيب أو تغيّرت، وقد يصبح مجرد كلمات مصفوفة لا ترابط بينها، وعليه فالإخلال بقرينة الرتبة يُخرجها من كونها نسقاً ويفقدها دلالتها بالضرورة  $^{(3)}$ .

فالقول بـ «الرتبة» يدفعنا إلى توقع الترابط بين العناصر المكوّنة للجملة، بها يضمن لها تلازماً على هذه الحال، فليس بمقدور أي تركيب أن يُعبّر عن الأفكار الذهنية المقصودة بدون التزام دقيق لترتيب منظم، يعينه على أداء المهمة بدقة، ولا سبيل إلى تحقق ذلك من دون مراعاة الأحكام التي تحفظ لكل كلمة رتبتها في الجملة (٥٠).

<sup>(</sup>١) محمد حماسة عبد اللطيف، لغة الشعراء دراسة في الضرورة الشعرية: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) ظ:م.ن: ٥٨٢

<sup>(</sup>٣)نوم جومسكي، البني النحوية، ترجمة يؤيل يوسف عزيز: ٧.

<sup>(</sup>٤) ظ: إبراهيم أنيس، من أسرار اللغة: ٢٩٥، و: محمد محمد يونس علي، المعنى وظلال المعنى: ٣٣١.

<sup>(</sup>٥) ظ: على أبو مكارم، الظواهر اللغوية: ٢٣٣.

لقد جعل النحاة لمواقع الكلام رتباً بعضها أسبق من بعض، فثمَّة تصوّر لهم يكشف عن أنَّ رتبة العمدة قبل رتبة الفضلة، فرتبة المبتدأ قبل رتبة الخبر، ورتبة ما يصل إليه الفعل بنفسه قبل رتبة ما يصل إليه بحرف الجر، وإنْ كانا فضلتين، ورتبة المفعول الأول قبل رتبة المفعول الثاني؛ لأنّه فاعل في المعنى (١).

فترتيب الكلمات في العربية يتجه نحو الاستقرار؛ لأنَّ النحو يفرض على الكلمات ترتيباً لا يتغير، أمّا التغيير الحاصل هو نتيجةٌ لتغيير الحالة الانفعالية للمتكلم ( $^{(7)}$ )؛ لأنّ «الحالة النفسية والعصبية لأي إنسان تنعكس على انفعالاته وسلوكياته ومنها السلوك اللغوي» ( $^{(7)}$ )، فالترتيب يفرضه المقصد الدلالي لدى المتكلم، يكون ذلك على وفق دعامتين لغوية أو نفسية – سيأتي بيان ذلك –، ما يؤكد أنّ الترتيب الكلامي يأخذ حيزين في إنتاج الدلالة هما «الثبات الموقعي، وحرية الحركة»، يؤكد ذلك (فندريس) بقوله: «فالحقيقة أنّه لا توجد لغة واحدة تسير في ترتيب الكلمات على حرية مطلقة، كما لا توجد لغة واحدة ترتيب الكلمات فيها جامد لا يتحرك».

وتزداد «أهمية الرتبة في اللغات الخالية من الإعراب «(°)، وهي أكثر ورودا مع المبنيات منها مع المعربات، وورودها مع الأدوات والظروف من بين المبنيات

<sup>(</sup>١) ظ: فاضل السامرائي، الجملة العربية تأليفها، وأقسامها: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) ظ: كوليزار كاكل عزيز، القرينة في اللغة العربية: ٩٩.

<sup>(</sup>٣) د. سلطانة الجابر، الجوانب النفسية في اللغة، شبكة المعلومات العالمية (الأنترنيت)، منتدى التعليمي.

<sup>(</sup>٤) فندريس، اللغة: ١٨٧.

<sup>(</sup>٥) محمد حماسة عبد اللطيف، لغة الشعر دراسة في الضرورة الشعرية: ٢٨٥.

١٣٦ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة

أكثر اطرادا منه مع غيرها، وربما يرجع ذلك إلى أنّ عدم وجود العلامة الإعرابية في المبنيات قد جنح بها إلى قرينة الرتبة، وجعلت الرتبة عوضا لها عن العلامة الإعرابية (١).

ولأهميتها السياقية والنحوية نجد لها أثراً واضحاً عند النحاة القدماء، وأكثر ما نجدها بارزةً عند (ابن السراج) (ت ٣١٦هـ) فقد أولاها اهتهاماً واضحاً، يقول: «أما تقديم المضمر على الظاهر الذي يجوز في اللفظ فهو أن يكون مقدماً في اللفظ مؤخرًا في معناهُ ومرتبته، وذلك نحو قولك: (ضَربَ غلامَه زيدٌ) كان الأصل: (ضَرَبَ زيدٌ غلامَهُ)، فقدمتَ ونيتُكَ التأخير، ومرتبةُ المفعول أن يكون بعد الفاعله (٢٠٠٠. ويظهر اهتهامه جلياً عند تعداده المفصّل للأبواب النحوية ذات الرتب المتأخرة المحفوظة –وسيأتي بيانه – كـ (الموصول وصلته، والتوابع، والتمييز والفاعل، والمضاف والمضاف إليه وغير ذلك).

وقد أشار إليها (السيرافي) (ت٣٦٨هـ) في شرحه كتاب سيبويه، يقول: «فإذا بنيتَ الفعلَ على الاسم قلتَ: زيدٌ ضربته، فلزمته الهاء، يعني أنك إذا جعلت زيدا هو الأول في الرتبة، فلا بد من أن ترفعه بالابتداء، فإذا رفعته بالابتداء فلا بد من أن يكون في الجملة التي بعده ضمير يعود إليه، وتكون هذه الجملة مبنية على المبتدأ، كأنك قلت: زيدٌ مضروبٌ» (٣).

وهذا لا يعني انعدام أثرها -الرتبة- عند النحاة السابقين على (ابن السّراج)، وإنْ غاب لفظها عندهم، فدلالتها جاءت متناثرةً في ضوء حديثهم

<sup>(</sup>١) ظ: تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها: ٢٠٨، ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) ابن السّراج، الأصول: ٢/ ٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) السيرافي، شرح كتاب سيبويه: ٣/ ١٠١.

عن "التقديم والتأخير"، فهذا مقصدها الأساسي، ومن أوائل أولئك (سيبويه) (ت ١٨٠هـ)، (والفراء) (ت ٢٠٧هـ)، في كتابه (معاني القرآن)، و(المبرد) (ت ٢٨٥هـ) في كتابه (المقتضب)، فهذا (سيبويه) يقول في باب الفاعل الذي يتعداه فعلُه إلى مفعول: "وذلك قولك: ضَرَبَ عبدُ الله زيداً... انتصب زيدٌ لأنه مفعول تعدّى إليه فعلُ الفاعل. فإن قدمتَ المفعولَ وأخّرتَ الفاعل جرى اللفظُ كها جرى في الأوّل، وذلك قولك: ضَرَبَ زيداً عبدُ الله؛ لأنّك إنّها أردت به مقدّما، ولم تُرد أن تَشغلَ الفعل بأوّلَ منه وإنْ كان مؤخراً في اللفظ. فَمن ثمّ كان حدّ اللفظ أن يكون فيه مقدّما، وهو عربيٌّ جيّد كثير، كأنّهم إنّها يقدّمون الذي بيانه أهم لهم وهم ببيانه أعنى، وإن كانا جميعاً عُهمّانهم ويعْنيانهم "(١)، فتقديم المفعول جاء للاهتهام به والعناية.

وكان من معاييرهم في ذلك – التقديم والتأخير – أنَّ العامل رتبته التقديم ثم يأتي بعده المعمولات، فالجملة الفعلية مثلاً يكون ترتيبها على تقديم الفعل، ثم يأتي بعده الفاعل، ثم المفعول به (7), ولم يجوزوا تقديم الفاعل على عامله، في حين جوزوا حرية التقديم للمفعول به، فقدموه على الفاعل والفعل معاً (7), ومعيارهم في ذلك أمن اللبس – سبق بيانه – وتحقيق الفائدة، فإذا اتضحت الدلالة السياقية في تقديمه فلا مانع من الترتيب اللفظي؛ لأنَّه يعتمد في ذلك على الترتيب المعنوي للسياق.

ومن علماء اللغة (ابن جني) (ت٩٩٦هـ) الذي درس هذا الجانب في إطار

<sup>(</sup>١) سيبويه، الكتاب: ١/ ٣٤.

<sup>(</sup>٢) ظ: ابن السراج، الأصول: ٢/ ٢٢٢، و: ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) ظ: ابن السّراج، الأصول: ٢/ ٢٩٤، و: ابن الأنباري، الإنصاف في مسائل الخلاف: ١/ ٢٣٦.

تناولهم أهمية التقديم والتأخير، ففصل القول في بيان مواضع الرتبة، ومدى أثرها في المعنى النحوي أو السياقي في كتابه (الخصائص)، من ذلك قوله في باب «نقض المراتب إذا عرض هناك عارض»: «من ذلك امتناعهم من تقديم الفاعل في نحو ضرب غُلامُهُ زيداً، فهذا لم يمتنع من حيث كان الفاعل ليس رتبته التقديم، وإنّا امتنع لقرينة انضمت إليه، وهي إضافة الفاعل إلى ضمير المفعول، وفساد تقدّم المضمر على مظهره لفظاً ومعنى» (١)؛ لئلا يعود الضمير على متأخر لفظاً ورتبةً (١).

وقد نالت الرتبة حظاً وافراً عند البلاغيين؛ وذلك لما تمتاز به من دلالات الارتباط والتعليق بين أجزاء الكلام، معتمدين في ترتيبهم السياقي على الأصل النحوي، إلّا أنّهم يدرسون أسلوب التركيب لا التركيب نفسه (٣)؛ ف«الترتيب عمل يعمله مؤلف الكلام في معاني الكلم لا في ألفاظها» (٤)، فلا يقع الترتيب بحكم اللفظ من غير قصدٍ له في المعنى (٥)، فسياق الكلام قائم عندهم على أساس الربط بين الترتيب والقصد الدلالي، كما يقول في ذلك (الجرجاني) (ت٤٧١ه): «لا يكون الترتيب في شيء حتى يكون هناك قصد إلى صورة وصنعة، إن لم يُقدّم، ولم يُؤخر ما أخر وبدئ بالذي يُثنى به

<sup>(</sup>١) ابن جني، الخصائص: ١/ ٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) ظ: ابن عقيل، شرح ابن عقيل: ١/ ٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) ظ: تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها: ٢٠٧.

<sup>(</sup>٤) الجرجاني، دلائل الإعجاز: ٣٥٩.

<sup>(</sup>٥) ظ: المالقي، رصف المباني في شرح حروف المعاني: ١١٤.

الفصل الثاني: المبحث الأول: الرتبة وأنواعها .....

أو ثني بالذي ثلّث به لم تحصل لك تلك الصورة وتلك الصنعة» (١)، حتى بدت الرتبة –عندهم فن من الفنون التي يوظفونها في أساليبهم، وأجادوا في توظيفها في السياق الكلامي ووضعه الموضع الذي يقتضيه، وأن أخذ الكلمة مكانها في الأسلوب ناشئ عن ارتباط معناها بجاراتها (٢). ومن ثمّ أنّ الترتيب يتركز على معنى السياق، فغالباً ما ينصرم –الترتيب عندهم في الفضاء الدلالي على وفق ضوابط تراتبية؛ كالمتعلق الزماني والمكاني، والفضل والجزئي، وغير ذلك (٣).

(١) الجرجاني، دلائل الإعجاز: ٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) ظ: كوليزار كاكل عزيز، القرينة في اللغة العربية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) نحو قوله تعالى: ﴿ أَمَنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُنْبِتُوا شَجَرَهَا أَءِلَهُ مَعَ اللّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ ﴾ أَمَنْ عَجِيبُ الْمُضطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ مَعَ اللّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ أَمَنْ يُجِيبُ الْمُضطرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ مَعَ اللّهِ فَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ أَمَنْ يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَنْ خُلِفَاءَ الأَرْضِ أَءِلَهُ مَعَ اللّهِ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ أَمَنْ يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَنْ كُوسُلُ الرِّيَاحَ بُشُراً بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ أَءِلَهُ مَعَ اللّهِ تَعَالَى اللّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ أَمَنْ يَبْدَأُ الخُلْقَ يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشُراً بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ أَءِلَهُ مَعَ اللّهِ تَعَالَى اللّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ أَمَنْ يَبْدَأُ الخُلْقَ يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشُراً بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ أَءِلَهُ مَعَ اللّهِ تَعَالَى اللّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ أَمَنْ يَبْدَأُ الْخُلْقَ مُعَ اللّهِ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمُ إِنْ كُنتُم ثُمَّ يَعْيدُهُ وَمَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنْ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَءِلَةٌ مَعَ اللّهِ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمُ إِنْ كُنتُم ثُمَّ اللّهِ يَعْدِهُ وَمَنْ يَرُوفُكُمْ مِنْ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَءِلَةً مَعَ اللّهِ فَلْ هَاتُوا بُرهَا السَابِقَة مراعياً بعدين من صَادِقِينَ ﴾ [النمل: ٢٠ - ٢٤]، فقد جاء الترتيب النصّي في الآيات فبدأ بذكر السموات فالأرض ما جرى عليها وتشكّل، ثم أعقب ذلك بزمن وجود الإنسان و استخلافه. والثاني: حجم العناصر في الوجود، فبدأ بالكليات ثم أخذتْ مساحة هذه الموجودات تصغر شيئاً فشيئاً، مما يؤكد على الترتيب الدقيق لعناصر التكوين، ظ: د. أمير فاضل سعد، الترتيب والنسس شيئاً فشيئاً، مما يؤكد على الترتيب عند البلاغيين يأتي على وفق هذه الضوابط والأسس النسجمة وسياق المعنى وهذه المترعب عند البلاغيين يأتي على وفق هذه الضوابط والأسس

٠ ١٤ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النَّصِّ في نهج البلاغة

#### نوعا الرتبة:

ثمة نوعان للرتبة في السياق الكلامي من حيث ثباتها في بعض أجزاء السياق تتمثل بعدم جواز تقديم بعض أجزاء الجملة على بعضها الآخر، وتغيّرها في أجزاء أُخر. وهذه تسمح بحرية التقديم والتأخير، هما:

- الرتبة المحفوظة.
- الرتبة غير المحفوظة.

الرتبة المحفوظة: وتعني موقع الكلمة الثابت بالنسبة لغيرها تقدماً أو تأخراً في التركيب الكلامي، ومتى اختل الموقع أدى إلى اختلال التركيب أغلى المؤلى التركيب عن الصواب، ولهذا تُعد محفوظة «في نظام فأي اختلال يلحق بها يُبعد التركيب عن الصواب، ولهذا تُعد محفوظة «في نظام اللغة، والاستعمال في الوقت نفسه» (٥)، ما يدلُّ على أنَّ ترتيب العناصر اللغوية في السياق الكلامي مرتبط بضوابط تحد من حريتها غالباً ما تتعلق بالمعنى الوظيفي؛ إذْ بوساطتها «يمكن تحديد موقع الكلمة بين أقسام الكلم كما يمكن تحديد معنى الأبواب النحوية ومن ثمَّ معرفة وظائفها» (٢).

ومن أبوابها النحوية التي عددها (ابن السرّاج) مفصلا إياها: وهي عنده ثلاثة عشم باباً (٧):

<sup>(</sup>٤) ظ: تمام حسان اللغة العربية معناها ومبناها: ٢٠٧، و: فاضل الساقي، أقسام الكلام العربي: ١٤٦.

<sup>(</sup>٥) تمام حسان، البيان في روائع القرآن: ٩١.

<sup>(</sup>٦) فاضل مصطفى الساقي، أقسام الكلام العربي: ١٤٦.

<sup>(</sup>٧) ظ: ابن السراج، الأصول: ٢/ ٢٢٢-٢٤٧.

الصلة مع الموصول؛ لوجود علاقة تلازم بينها، فالصلة تكون هنا جزءاً من الموصول لافتقار الموصول إليها، ويؤكد ذلك (خليل عمايرة) بقوله: «هناك علاقة تلازم بين الموصول والصلة، الذي نعنيه هنا بالتلازم أن الاسم الموصول لإبهامه وعدم إشارته إلى مدلولٍ بعينه لا ينفك يحتاج إلى ما يأتي بعده جملة فعلية أو اسمية، ويكون مع صلته في المعنى والحكم كلمة واحدة، ترتبط ببؤرة الجملة لتقوم بدورها في المعنى. وقد أدرك النحاة العرب...ذلك بقولهم جملة الصلة لا محل لها من الإعراب، وذلك لأنها جاءت لتحديد الاسم قبلها ولتخصيصه» (١).

المضمر مع الظاهر في اللفظ والمعنى.

الصفة وما اتصل بها مع الموصوف، وجميع توابع الاسم حكمها كحكم الصفة.

المضاف إليه وما اتصل به مع المضاف.

العوامل في الأسهاء والحروف التي تدخل على الأفعال سواء أكانت عاملة أم غير عاملة كـ«حروف الجرِّ، وإنَّ وأخواتها ونواصب وجوازم الفعل، وأدوات الشرط، ولا النافية، وقد وسوف وغيرها».

#### الفاعل.

الأفعال التي لا تتصرف، كـ «نعم وبئس وفعل التعجب وليس، وأسماء الأفعال».

ما أعمل من الصفات تشبيهاً بأسماء الفاعلين وتعمل عمل الفعل،

<sup>(</sup>١) خليل عمايرة، في نحو اللغة العربية وتراكيبها: ٢٠٠، ومثله بقية الرتب المحفوظة.

١٤٢ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة كـ «الصفة المشبّهة وصيغ المبالغة».

الحروف التي لها صدر الكلام، ويقصد بها ذلك النوع من الكلم الذي يلتزم فيه دائماً أنْ يكون في أول جملته، أو الكلام الذي يتعلق به، فلا يعمل فيها قبله ولا يعمل فيه ما قبله، فصدر الكلام (۱) «هو كلُّ ما يُغير معنى الكلام ويُؤثر في مضمونه و كان حرفاً فمرتبته الصدر كحروف النفي... والتنبيه، والاستفهام، والتشبيه والتحضيض...» (۱).

ما عمل فيه معنى الفعل، ولم يكن فعلاً، نحو قولك: «هذا زيدٌ منطلقاً» لا يجوز تقديم الحال على العامل المعنوي المفهوم من «هذا» وهو التنبيه إلّا أنْ يكون المعنوي ظرفاً أو جاراً ومجرور نحو قولك: «فيها زيدٌ قائماً» فيعمل العامل المعنوى في الظرف «الاستقرار» في الحال<sup>(٣)</sup>.

### التمييز.

التقديم إذا ألبس أنّه مقدّم، نحو «ضرب موسى عيسى»، «ضربتُ زيداً قائماً»، إذا كان السامع لا يعلم من القائم الفاعل أم المفعول لم يجز أن تكون الحال من صاحبها إلّا في وضع الصفة ولم يجز أن تقدم على صاحبها (٤٠).

أن يُفرق بين العامل والمعمول بها ليس فيه سبب وهو غريب عنه، فصل

<sup>(</sup>١) ظ: ابن السّراج، الأصول: ١/٥٥.

<sup>(</sup>٢) الرضي، شرح الرضي على الكافية: ٤/ ٣٣٦.

<sup>(</sup>٣) ظ: ابن السّراج، الأصول: ٢/ ٢٢٢-٢٤٧.

<sup>(</sup>٤) ظ: ابن السّراج، الأصول: ٢/ ٢٤٥، و: فاضل الساقي، أقسام الكلام العربي: ١٨٦، ١٨٧، و: ردة الله الطلحي، دلالة السياق: ٢٠٠

يتضح من كلام (ابن السرّاج) أنّ الرتبة ملزمة لعلاقة التضام -وسيأتي بيان ذلك-لافتقارها لسوابق ولواحق متعلقة بها.

أما الرتبة غير المحفوظة: فهي بعكس السابقة تغير موقع الكلمة في تركيب الكلام تقدّماً أو تأخراً، ولا يتبع ذلك التغيير تغييراً في الحكم النحوي، فهي «رتبة في نظام اللغة لا في استعالها؛ لأنها في الاستعال معرضة للقواعد النحوية من حيث عود الضمير ثم للاختيارات الأسلوبية من التقديم والتأخير» (٢٠) فيها يُعطى المتكلم الحرية في تغيير مواضع الكلمات داخل السياق على وفق قواعد لغوية مقررة (٣)، فعلى وفقه سُميت بـ«الرتبة غير المحفوظة»؛ إذ تُهدر عند أمن اللبس لمقتضيات السياق، نحو قولك: «زيداً ضربه عمرو» فقد اقتضى السياق تقدّم المفعول به «زيداً» على الفاعل «عمرو»، وبعكس ذلك -تُحفظ إذا توقف المعنى عليها واقتضى السياق الاحتفاظ بها (٤٠).

وهذه الرتبة هي الأخرى تتطلب نوعين من الوظيفة في سياق الكلام؛ إذْ ثُمَّة نوعان من حرية الرتبة:

أولهما: يتقدم فيه المتأخر مع المحافظة على وظيفته السياقية، نحو تقدم «الخبر على المبتدأ»، و «المفعول به على الفاعل»، أو «على الفعل نفسه»، الذي يحرس الوظيفة السياقية لهذه المفردات هو «العلامة الإعرابية»، وكذلك إذا

<sup>(</sup>١) للاستزادة أكثر، ظ: ابن السراج، الأصول: ٢/ ٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) تمام حسان، البيان في روائع القرآن: ٩٤.

<sup>(</sup>٣) ظ: تمام حسان، اللغة العربية معناها مبناها: ٢٠٧.

<sup>(</sup>٤) ظ: م. ن: ۲۰۸.

١٤٤ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النَّصِّ في نهج البلاغة

توسط خبر كان وأخواتها أو تقدم عليها، وكذلك اسم أنَّ إذا تأخر وتوسط الخبر وهو ظرف أو جار ومجرور وهكذا (١).

وثانيهما: ما يتقدَّم فيه المتأخر ولكَّنه لا يبقي على وظيفته السياقية التي كان عليها، بل ينتقل إلى وظيفة أخرى، نحو تقدّم الفاعل على الفعل، ينقلهُ من فاعل إلى مبتدأ، نحو قولك: «قام محمد»، إذا تقدّم محمد لم يعد فاعلاً، بل يصبح مبتدأ (٢).

فالرتبة غير المحفوظة رتبة مجردة في الذهن تُمثل أصلاً من أصول النحو صالحاً؛ لأنّ يعدل عنه إلى ظاهرة التقديم والتأخير وهي ظاهرة مرتبطة بالأسلوب الذي هو عمل فردي في الأساس، بهذا يصبح العدول فكرة نحوية، ويصبح التقديم والتأخير نشاطاً أدبياً ينتمي إلى الكلام لا إلى نظام اللغة، فهي تنطلق من دواع أسلوبية؛ ولذا انصب اهتام البلاغيين عليها (٣)؛ لكونها تمنح المتكلّم الحرية في التعبير.

فعلى الرغم من رفع القيود عنها وإعطائها الحرية في الترتيب، إلا أنّها قد تكون أصعب وأدق من تقييدها؛ لأن ممارسة الحق في التقديم والتأخير لابد من أن يفي بمتطلبات المقام و الانسجام بين المباني، وعليه يمكن عدّ الرتبة المحفوظة علماً والرتبة غير المحفوظة فنّاً. وهناك فرق بين العلم والفن، وإن كانا

<sup>(</sup>١) ظ: محمد حماسة عبد اللطيف، العلامة الإعربية: ٣١٤، تخلو نسخة هذا الكتاب من المعلومات؛ لأنّى لم أجد لها سوى نسخة «word».

<sup>(</sup>۲) ظ:م.ن: ۲۱۳.

<sup>(</sup>٣) ظ: تمام حسان، الخلاصة النحوية: ٨٦.

ومن أمثلة الرتبة غير المحفوظة (رتبة المبتدأ والخبر، ورتبة الفاعل والمفعول، ورتبة الضمير والمرجع، ورتبة الفاعل والتمييز، ورتبة المفعول به والفعل، وغيرها)(٢).

وثمَّة نوع آخر من الرتب، يسميها (مَّام حسّان) بـ «أشباه الرتب»، وهذا النوع يتعلق بتعدد العناصر التي تقع في الباب النحوي الواحد، كتعدد الخبر، والنعت، والحال، والمتعاطفات، فتكون مختلفة إفراداً وتركيباً «مفرد، شبه جملة، جملة»، ويُعرِّف (مَّام حسّان) هذه الأشباه بقوله: «أفراد كلّ طائفة من الطوائف حين تتوالى فتثور قضية ترتيبها، والنظر إلى أيِّها أولى بالتقديم من سواه» (٣٠)،

<sup>(</sup>۱) ظ: عزام محمد ذيب إشريده، دور الرتبة في الظاهرة النحوية: ۱۰۸، وعليه فالعدول في الرتبة غير المحفوظة يخضع لاعتبارات بلاغية ومعنوية بخلاف الرتبة المحفوظة فلا نجد فيها البلاغة؛ لكونها خاضعة للقاعدة الأصلية والقيود في النحو العربي، ما جعلها تفتقر إلى التعليل، يؤكد ذلك «تمام حسان» بقوله: «لا يتناول التقديم والتأخير البلاغي ما يُسمى في النحو باسم الرتبة المحفوظة؛ لأنَّ هذه الرتبة المحفوظة لو اختلت لاختل التركيب باختلالها»، تمام حسّان، اللغة العربية معناها ومبناها: ۲۰۷؛ لذا حاول البحث الابتعاد عنها لأنَّها أصلٌ والأصل لا يُعلل، فالتعليل دائماً يكون رفيق الانزياح؛ لذا اقتصر المبحث الثاني من هذا الفصل على تطبيق ما تضمنه «الرتبة غير المحفوظة «من فوائد وأسباب أسلوبية ومعنوية، فأسميته (العدول عن أصل الرتبة وأثره في المعنى النصي )؛ وذلك لما تمثله الرتبة في مجالها الوظيفي السياقي، باشتمالها المعنى النحوي والدلالي والصر في والبلاغي والأسلوبي وغيره، وتتضام هذه المعاني اللغوية لتشكيل الوحدة النصية.

<sup>(</sup>٢) ظ: تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها: ٢٠٧، و: فاضل الساقي، أقسام الكلام العربي: ١٤٧. (٣) تمام حسّان، البيان في روائع القرآن: ٩٨.

١٤٦ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة

فاتخذ الصورة الآتية في ترتيبها على خط أفقي: «الكلمة المفردة+ المركب العددي أو الإضافي+ شبه الجملة +الجملة التامّة»، مراعياً في ذلك الترتيب أمن اللبس مع تحقيق الفائدة (١)، نحو قوله تعالى:

﴿ وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنُ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِيمَانَهُ أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَجِّلاً أَنْ يَقُولَ رَجِّلاً أَنْ يَقُولَ رَبِّي اللَّهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ [غافر: ٢٨].

فقد جاءت صفات الرجل مترتبة بحسب الطول والقصر مبتداً في ذلك من الإفراد «مُؤْمِنٌ»، فشبه الجملة «مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ»، فالجملة التامة «يَكْتُمُ إِيمَانَهُ»، وقد سبقه القدماء في بيان هذا اللون من الترتيب؛ إذْ يُقدمون النعت المفرد ويوسطون الظرف أو شبهه، ويؤخرون الجملة (٢).

وهذا (ابن جني) يُقدّم في ترتيبه البنيوي للكلمات الواحد على الجمع معللاً ذلك بقوله: «إنَّ الواحد أقدم في الرتبة من الجمع وإنَّ الجمع فرع على الواحد»(٣).

ولا يقتصر الأمر على الترتيب الموقعي للعناصر اللغوية، وإنَّما يتعداه للترتيب الزماني، فترتيب الأفعال زمانياً يكون بحسب نوع الفعل، فيقدم العلماء فعل المستقبل على غيره يُعلل ذلك (الزجاجي) بقوله: «أعلم أنَّ أسبق الأفعال في التقديم الفعل المستقبل؛ لأنَّ الشيء لم يكن ثم كان والعدم سابق للوجود، فهو في التقديم منتظر ثم يصيّر في الحال (ثمّ) ماضيا، فيخبر عنه بالمضي، فأسبق الأفعال في المرتبة المستقبل ثم فعل الحال ثم فعل الماضي» (٤٠). وهذا الترتيب

<sup>(</sup>۱) ظ:م.ن:۹۹،۸۹.

<sup>(</sup>٢) ظ: الأشموني، شرح الأشموني: ١٨٢/١.

<sup>(</sup>٣) ابن جني، سر صناعة الإعراب: ١/ ٩٤.

<sup>(</sup>٤) الزجاجي، الإيضاح في علل النحو: ٨٥، و ظ: السيرافي، شرح كتاب سيبويه: ١/٥٥.

الفصل الثاني: المبحث الأول: الرتبة وأنواعها .....

يفرضه ترتيب الأحداث التي ستقع وبعد وقوعها يصبح ترتيبها ماضوياً، ما يؤدي إلى تحقيق الفهم و الإفهام، ومن ثمَّ تعيين معنى الفاعلية؛ لأنَّه بعد الفعل بحسب الرتبة (١).

ويشمل هذا الترتيب للعناصر اللغوية ترتيب الضمائر ولاسيما المتصلة منها، فغالباً ما يُقدم العلماء ضمير المتكلّم على المخاطب ومن ثمَّ الغائب إن اجتمعن، يقول (ابن مالك)(٢):

وقدّم الأخصَّ في اتصال وقدِّمنْ ما شئت في انفصال فهذا الترتيب المختص بضمائر الاتصال ناتج عن علاقتها بمراجعها، ومن ثمَّ أنَّ تلازمها مع مرجعها يُعطي البنية التركيبية تمييزاً، ولاسيما في تعيين المعنى وتقريره (٣)

#### الترخص في قرينة الرتبة:

الرخصة: هي «تركيب الكلام على ما تقتضي به القاعدة اتكالاً على أمن اللبس، فإنْ لم يؤمن اللبس نسب الكلام إلى الخطأ لا إلى الترخص» (٤)، ما يؤكد على توازي العلاقة بين الترخص وأمن اللبس، فالرخصة مرهونة بأمن اللبس ومن ثمَّ تحقيق الفائدة المتمثلة بوضوح المعنى بدونها؛ وذلك عن طريق توافر القرائن الأُخر، فضلاً عن سياق المعنى (٥).

<sup>(</sup>١) ظ: تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها: ٢٠٨، ٢٠٧.

<sup>(</sup>۲) ابن عقیل، شرح ابن عقیل: ۱۰٦/۱.

<sup>(</sup>٣) ظ: جون سيرل، تشومسكي والثورة اللغوية -صاحب مدرسة النحو التوليدي والتحويلي-، بحث في مجلة الفكر العربي: ١٤١.

<sup>(</sup>٤) تمام حسان، البيان في روائع القرآن: ٩

<sup>(</sup>٥) ظ: تمام حسان، مقالات في اللغة والأدب: ٢/ ٢٢٤.

إنَّ الأساس الذي تعتمد عليه ظاهرة الترخص هو عملية تضافر القرائن «لأنَّ تعدد القرائن على إرادة المعنى قد يجعل واحداً من هذه القرائن زائدة على مطالب وضوح المعنى؛ لأنَّ غيرها يمكن أن يُغني عنها بتجاهل التمسك بهذه القرينة» (١).

ويرى (تمام حسان) أنّ تضافر بعض القرائن قد يُغني عن بعضها الآخر عند أمن اللبس، فيقول: "إنّ اللغة العربية وكلّ لغة أخرى في الوجود تنظر إلى أمن اللبس باعتباره غاية لا يمكن التفريط فيها؛ لأنّ اللغة الملبسة لا تصلح واسطة للإفهام والفهم.. فإذا كان من الممكن الوصول إلى المعنى بلا لبس مع عدم توافر إحدى القرائن اللفظية الدّالة على هذا المعنى فإنّ العرب كانت تترخص أحياناً في هذه القرينة اللفظية الإضافية؛ لأنّ أمن اللبس يتحقق بوجودها وبعدمه" (٢)؛ فالترخص في الرتبة المحفوظة مقرون بأمن اللبس، نحو ذلك رتبة جملة الحال من الفعل، كقوله تعالى:

﴿ وَيَصْنَعُ الْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَأٌ مِنْ قَوْمِهِ سَخِرُوا مِنْهُ قَالَ إِنْ تَسْخَرُوا مِنْهُ قَالَ إِنْ تَسْخَرُونَ ﴾ [هود: ٣٨].

فقد كان ملأ من قومه يسخرون منه وهو يصنع الفلك(7).

أمّا «الرتبة غير المحفوظة» فلا ترتكز بشكل أساسي على الترخص؛ لاعتمادها على الأسلوب السياقي والدلالي؛ فالمتكلّم بإمكانه أنْ يُقدم أو يؤخر

<sup>(</sup>١) تمام حسان، البيان في روائع القرآن: ٩

<sup>(</sup>٢) تمام حسان، اللغة العربية معناها مبناها: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) ظ: تمام حسان، الخلاصة النحوية: ٨٣.

الفصل الثاني: المبحث الأول: الرتبة وأنواعها .....

بحسب مقصده في المعنى السياقي، ومن ثمَّ فلا يعترض به على الترخص بالتقديم والتأخير (١٠).

فالفرق بينها هو اعتهاد الرتبة المحفوظة على الأصل النحوي، وهي محل اهتهام النحاة، والرتبة غير المحفوظة فقد اعتمدت على أسلوب التركيب في السياق الكلامي، التي أصبحت منهج البلاغيين في دراستهم للاتقديم والتأخير»، منطلقين في ذلك من الأصل النحوي. أمَّا علماء هذه الحقبة كما يرى (خليل عمايرة)، فقد اختلط عند أغلبهم المنهجان النحوي والبلاغي، فغلبت الصنعة الشكلية في أبحاث بعض منهم، في حين استطاع آخرون أنْ يوازنوا بين اللفظ وما فيه من قرائن، والمعنى الذي يعتزم المتكلم أنْ يوصلهُ إلى السامع (٢).

فيتضح أنَّ لكلِّ ظاهرة مقاصد وأغراضاً منها ظاهرة الترخص في القرائن، ولاسيا القرائن اللفظية التي شغلت العلماء، ولاسيا المحدثون فقد ركز وااهتمامهم بها في مقدمتهم (تمام حسان)، ومن هذه القرائن «قرينة الرتبة»، فقد كان لكلِّ منهج مقاصده وأسبابه الخاصة التي قد تكون لغوية أو نفسية، وهي كالآتي: (٣)

#### فالأسباب اللغوية:

العناية والاهتهام: ومن أوائل من أشار لهذا المقصد (سيبويه) في كتابه كها سبقت الإشارة إلى ذلك، يقول: «إنَّها يقدّمون الذي بيانه أهم لهم وهم ببيانه أعنى، وإن كانا جميعاً يُهِمَّانِهم ويَعْنِيانهم» (٤٠)، ولا يقف (الجرجاني) عند هذا

<sup>(</sup>۱)ظ:م.ن: ۸۳.

<sup>(</sup>٢) ظ: خليل عمايرة، في نحو اللغة وتراكيبها: ٩٣.

<sup>(</sup>٣) ٢) للتفصيل أكثر، ظ: كوليزار كاكل عزيز، القرينة في اللغة العربية: ٢٦٥-٢٧٥.

<sup>(</sup>٤) سيبويه، الكتاب: ١/ ٣٤.

الحدِّ إنَّما يذكر دلالة أعمق من ذلك لتعلق تفسيره بالبنية العميقة للنَّصِّ، إذْ يقول: "إنَّ معنى ذلك أنَّه قد يكون من أغراض الناس في فعل ما أن يقع بإنسان بعينه، ولا يبالون من أوقعه، كمثل ما يعلم من حالهم في حال الخارجي يخرج فيبعث و يفسد، ويكثر به الأذى... فإذا قتل وأراد الأخبار بذلك، فإنّه يُقدم الخارجي، فيقول: (قتل الخارجي زيدٌ ولا يقول: زيدٌ قتل الخارجي لأنّه يعلم أنّه ليس للناس أن يعلموا القاتل له زيد جدوى وفائدة»(١)، فتغيير الترتيب هنا جاء لمراعاة حال المتلقى، وهذا ما يتضح من قوله أعلاه.

الاختصاص: وهو أن يختص حدث أو ظرف أو حال لشخص محدد ونفيه عن غيره، يقول (الجرجاني): «وهو أن يكون الفعل فعلاً قد أردت أن تنص فيه على واحد فتجعله له، وتزعم أنّه فاعله، دون واحد آخر أو دون كلِّ أحد» (٢)، نحو قوله تعالى:

﴿إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ الأُمُورُ ﴾ [الشورى: ٥٣].

فصيرورة الأمور خاصة بالله تعالى دون غيره.

إفادة العموم: وعادة ما يكون بتقديم أدوات العموم كـ «جميع وكلّ» وهذا مختص بأسلوب النفي، كتقديم أداة العموم على أداة النفي، نحو قولك: «كلُّ إنسان لم يقم» نفيت القيام عن كلِّ واحد من الناس، بعكس لو قدّمت أداة النفي على أداة العموم نحو قولك: «لم يقم كلُّ إنسان» لم يشمل النفي جميع الناس (٣).

<sup>(</sup>١) الجرجاني، دلائل الإعجاز: ١٠٨،١٠٧.

<sup>(</sup>٢) الجرجاني، دلائل الإعجاز: ١٢٨

<sup>(</sup>٣) ظ: كوليزار كاكل عزيز، القرينة في اللغة العربية: ٢٦٨.

الفصل الثاني: المبحث الأول: الرتبة وأنواعها .....

تقوية الحكم: يفيد التقديم أحياناً تقوية الحكم، وذلك عند تقديم المسند إليه، نحو قوله تعالى:

## ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لا يُشْرِكُونَ ﴾ [المؤمنون: ٥٩].

فقد ذكر الضمير «هم» ثم كرره من خلال الفاعل في الفعل «يشركون»، فيفيد التأكيد في نفي الإشراك عنهم، وإذا قال: «والذين لا يشركون بربهم أو: بربهم لا يشركون، لم يفد ذلك» (١).

#### الأسباب النفسية:

غالباً ما ينتج التغيير في الترتيب السياقي من مكوّن نفسي ف «مجرد تغيير موضع الكلمة عن المعتاد يُشير إلى غرض ما في نفس المتكلّم فيستطيع أن يُعبّر عن الأفكار المهمة بوضعها في المقدمة سواء أكان الأهم فعلا أم فاعلا أم مفعولا أم ظرفا» (٢)، وهذا ناتج عن طبيعة التجربة الشعورية ومدى تعلّقها بالأبعاد النفسية؛ إذ تثير انفعالا مبايناً للانفعال الذي يريده المتكلّم في نفس المتلقي، ومن ثمّ إيصال المعنى المراد إليه؛ لغرض إثارته ومن ثم استمرار تواصله (٣)، ومن المعاني النفسية التي يُعبر عنها: هي «الشّكُ، التشوق، التلذذ، الدهشة، وغيرها».

غالباً ما تتعالق قرينة الرتبة مع القرائن الأُخر؛ لتحديد المعنى النّصي، ولاسيها القرائن اللفظية، وفي مقدمتها قرينة التضام؛ لكون الترتيب مفتقراً

<sup>(</sup>١) الجرجاني، دلائل الإعجاز: ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) كوليزار كاكل عزيز، القرينة في اللغة العربية: ٢٧٣.

<sup>(</sup>٣) ظ: مجيد عبد الهادي ناجي، الأسس النفسية للبلاغة العربية: ١٣٠.

للتضام، ومن ثم يكون تابعاً له، وعليه فالرتبة «فرع على التضام بمعناه العام، إذْ لا رتبة لغير متضامين» (١)، فهي علاقة نحوية بين جزأين مرتبين من أجزاء السياق تخضع لمطالب أمن اللبس، فيدل موقع كل منها من الآخر على معناه الوظيفي أو الباب النحوي الذي ينتمي إليه ( $^{7}$ )؛ إذ يكون أحدهما مفتقراً إلى الآخر نحو (الصلة و الموصول، أو الصفة والموصوف وغيرها)؛ فلا يجوز تقديم الصلة على الاسم الموصول، أو تقديم الاسم المجرور على حرف الجر، وقد قرر النحاة منع تقديم الحال على صاحبها المجرور بحرف الجر، فلم يجيزوا قول القائل «مررتُ واقفا برجل». ويرى (الرضي) إن كان صاحب الحال مجروراً فإنّ الجرَّ معه بالإضافة إليه لم يتقدم الحال عليه اتفاقا سواء كانت الإضافة على الأن الحال تابعٌ وفرعٌ لذي الحال، ومثله المضاف إليه لا يتقدم على المضاف، فلا يتقدم تابعه أيضاً  $^{(7)}$ ، ما يعني مدى تعالقهما في أداء المعنى، إذ يتوقف أداء المعنى المراد على الترتيب والتضام.

<sup>(</sup>١) تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها: ٢١٠.

<sup>(</sup>۲) ظ: م. ن: ۲۰۸، ۲۰۹.

<sup>(</sup>٣) ظ: الرضى، شرح الرضى على الكافية: ٢/ ٣٠.

# المبحث الثاني العدول عن أصل الرتبة وأثره في المعنى النّصّي

العدول لغة: من الفعل عدلَ، عَدَلَ عن الشيء يَعْدِلُ عَدْلاً وعُدولاً حاد عنه، وعن الطريق جار وعَدَلَ إليه عُدُولاً رجع وما لَه مَعْدِلُ ولا مَعْدولٌ أي مَصْرِفٌ وعَدَلَ الطريق مال، وعَدَلَ الفحل عن الطريق أو الضرّاب تركه وانصرف إلى غيره (١)، فالعدول يعنى الحياد والانصراف والميل عن الأصل.

أمًا الاصطلاح: فيعني الخروج عن اللغة النفعية إلى اللغة الإبداعية (٢)، بحسب ما عرّفة المحدثون من النقّاد والأسلوبيين المعاصرين، وهذا لا يبتعد عن المعنى اللغوي و لا يبتعد مفهومه ودلالته عن العلماء القدماء والمحدثين (٣)

<sup>(</sup> ۱ ) ظ: ابن منظور، لسان العرب، ۱۱/ ٤٣٠، مادة (عدل)، و: مجمد الدين بن يعقوب الفيروز آبادي، قاموس المحيط، ٣/ ١٣١، مادة (العدل).

<sup>(</sup>٢) ظ: محمد عبد المطلب، البلاغة والأسلوبيَّة: ٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) فمن أوائل من أشار إليه هو (سيبويه)، فقد عقد فيه باباً بعنوان «باب ما جاء معدولًا عن حده من المؤنث كما جاء المذكر معدولاً عن حده »، وهذا الباب جاء في المطابقة، ففي العدول عن المذكر إلى المؤنث قال: «هذا باب تسمية المذكر بالمؤنث: أعلم أنّ كلّ مذكر سميته مؤنث على أربعة =

وإن تعددت تسمياته، فإنّ التعدد في التسميات يرجع إلى سبب اتساع دلالته؛ إذْ أنّهُ يشمل معظم مستويات اللغة، فقد يكسر القواعد اللغوية الموضوعة، أو يخرج عن الخط المألوف للغة أو يبتكر صيغاً وأساليب جديدة أو يستبدل تعبيرات جديدة ليست شائعة بأخرى قديمة، أو يقيم نوعاً من الترابط بين لفظين أو أكثر، أو يستعمل لفظاً في غير ما وضع له (١١).

لقد تمثلّت ظاهرة «العدولـ«لدى المحدثين في التجدد والقدرة في الكفاية اللغوية المفضيين إلى الإبداع الفني بالخروج من التراكيب والألفاظ المطردة

=أحرف فصاعداً لم ينصر ف وذلك أنّ أصل المذكر عندهم أن يُسمى بالمذكر وهو شكله والذي يلائمه، فلّما عدلوا عنه ما هو له في الأصل وجاؤوا بها لا يلائمه، لم يكن منه فعلوا ذلك به كها فعلوا ذلك بسميتهم إياه بالمذكر، وتركوا صرفه كما تركوا صرف الأعجمي فمن ذلك: عناق وعقرب وعقاب وعنكبوت وأشباه ذلك "سيبويه، الكتاب: ٣/ ٢٣٥، فمن سمى مذكراً بهذه الأسهاء لا تُصرف؛ لأنّها عُدلتُ عن الأصل، فأصلها للتأنيث والتأنيث لا يُصرف وكلُّ ما يُعامل معاملة المؤنث فأنّه ممنوع من الصرف، ظ: سيبويه، الكتاب: ٣/ ٢٣٥-٢٣٧. وقد وظف (أبو بكر الباقلاني) (ت٠٣٤) "مصطلح العدول في بعض التراكيب، فقد عدل عن صيغة الفاعل إلى صيغة فعّال للدلالة على كثرة المعنى وذلك على وجوه منها المبالغة في الصيغة المبنية لذلك، كقولك: رحن عدل عن راحم للمبالغة، ظ: إعجاز القرآن الكريم: ٢٧٣، وهذا العدول على مستوى البنية لصيغ الكلمات، هذا بالنسبة للنحو والصرف. أما على مستوى البلاغة، فقد استعمل "الجرجاني" (تراكع)ه" مصطلح "العدول في حديثه عن الكلام الفصيح، إذْ يقول: "وأعلم أنّ الكلام الفصيح ينقسم قسمين: قسمٌ تُعُزّى المزيّة والحسنُ فيه إلى اللفظ وقسمٌ يعْزى ذلك فيه إلى النظم، فالقسم الأول: "الكناية" و «الاستعارة" و «التمثيل الكائن على حدّ الاستعارة" وكل ماكان فيه، على الحملة، مجازاً واتساع وعدول باللفظ عن الظاهر، فما ضربٍ من هذه الضرُّوب إلَّ وهو إذ وقع على الصّواب وعلى ما ينبغي، أوجب الفضل والمزية" الجرجاني، دلائل الإعجاز: ٢٩٠٤٠.

<sup>(</sup>١) ظ: عبد الحميد يوسف الهنداوي، الإعجاز الصرفي في القرآن الكريم: ١٤١-١٤٣، ١٦٢.

المعروفة إلى أُحرى أكثر تصويراً للأمر، وتأثيراً في النفس؛ أي لغرض تحقيق الإبداع الفني والتواصل النّصي والإقناع والتأثير والتفنن في الأساليب، يؤكد ذلك (عبد الحميد الهنداوي) بقوله: "إنَّ الخروج على الطرق المتعارفة في التعبير معيب اجتهاعياً ولكِّنه مقبول إذا كان له غرض فني، ولذلك لا يقبل عليه إلّا أديبٌ متمكن، كها كان القدماء يقولون: إنَّ العربي الفصيح إذا قوي طبعهُ لم يُبال أن يقع الشذوذ في شيء من كلامهِ "(١)، فكلُّ شيء يُخالف الشائع والمتداول هو أكثر إثارةً وفههاً للمتلقى من الفهم المألوف (٢).

وعلى الرغم من تحديد دلالة «العدول «إلّا أنّنا نجد تسمياته متعددة في بادئ الأمر، وهذا يرجع إلى اضطراب الترجمة، فقد جمع (عبد السلام المسدِّي) بعض تسمياته في الدراسة الحديثة منها: (الانحراف، الانزياح، الانتهاك، التجاوز، المخالفة، اللحن، الاختلال، خرق السنن، التحريف وغيرها) (٣).

فالنّصّ يعد وحدة منتظمة ومتهاسكة تّعبر عن معنى كُلّي، والوصول إليه-المعنى الكلّي- يتطلب ترتيب «الأفكار ونظم الأجزاء مثل العقد، يُراعى فيه الانسجام والاتساق، والالتحام تعاقباً وترابطاً، وذلك يحتاج إلى ملكة مالكة وقدرة بارعة وذكاء لمّاح» (٤)، وهذا الترتيب غالباً ما يرتكز على العدول عن

(۱)م.ن: ۱٤٣.

<sup>(</sup>٢) ظ: تمام حسان، الأصول دراسة ايستيمولوجية للفكر العربي: ١٣٩، ٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) ظ: عبد السلام المسدّي، الأسلوبية والأسلوب: ١٦٥-١٦٥، وكتابه الأصول دراسة ابستيمولوجية للفكر العربي: ١٢١ و مابعدها، و: عبد الحميد هنداوي، الإعجاز الصرفي في القرآن الكريم: ١٤٣ وما بعدها، وغيرها من المصادر الحديثة.

<sup>(</sup>٤) أحمد عبد الستار الجواري، نحو المعاني: ٩٤.

١٥٦ .... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة

الأصل، والخروج عنه يشترط وضوح المعنى والذي يُسميه (تمام حسان) وقد سبق أنفاً بـ «الترخص» المتمثل بتضافر القرائن الأُخر للحفاظ على المعنى (١)، فيستغنى حينها عن دور الرتبة المحفوظة، نحو قولك: «البيت دخلتُ إليه»، فتمثل وجود قرينة الربط بالضمير، والمطابقة بالنوع والعدد، وبهذا التضافر حفظ معنى الجملة وتماسكها.

وعليه فالعدول لا يمس الأصول والفروع (٢)، إنّما يكون لغرض اقتضاه السياق في بعض النصوص كالاعتماد على الاعتبارات البلاغية والمعنوية، منها التقديم والتأخير، وشرط «جواز العدول عن الأصل من هذه الأصول أنّ يؤمن اللبس فتتحقق الفائدة، ومن هنا لا يكون...التقديم والتأخير إلّا مع وضوح المعنى وحيث لا تكون الرتبة واجبة الحفظ» (٣).

والتقديم والتأخير إمّا أن يكون بحسب الأصل أو بالعدول عن الأصل للعناية والاهتهام (٤٠)، فقد أوضح (الجرجاني) ضربين «للتقديم والتأخير»،

<sup>(</sup>١) ظ: تمام حسان، العربية معناها ومبناها: ٢٣٧، ٢٣٦.

<sup>(</sup>٢) فتفضيل العدول من الأصول إلى الفروع «إرادة أمن اللبس الذي قد يكون مع الاستصحاب، فالمبدأ العام في اللغة العربية (وفي اللغات الأخرى كذلك) هو ما عبر عنه (ابن مالك) بقوله: «وإن بشكل خيف لبس يُجتنب «مثال ذلك أنّ القاعدة الأصلية تجعل المبتدأ متقدما على الخبر ولكن يحدث أحياناً أن يشتمل المبتدأ على ضمير يعود على لفظ يشتمل عليه الخبر، فلو استصحبنا هذا الأصل لعاد الضمير على متأخر لفظاً ورتبة ولأدي ذلك إلى اللبس عندئذ يعدل عن هذا الأصل إلى القاعدة الفرعية، وهي قاعدة تقديم الخبر»، تمام حسان، الأصول دراسة ابستمولوجية للفكر العربي: ١٣٥، فالاعتبارات البلاغية هي السبب الأول في العدول عن الأصل إلى الفرع.

<sup>(</sup>٣) تمام حسان، الأصول دراسة ابستمولوجية للفكر العربي: ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) ظ: فاضل السامرائي، الجملة العربية والمعنى: ٥٨.

الفصل الثاني: المبحث الثاني: العدول .....

الأول: التقديم على نية التأخير -وهذا مجال بحثي- «الرتبة غير المحفوظة»، والثاني: التقديم لا على نية التأخير، وقد بين - (الجرجاني) - الأول «التقديم على نية التأخير»، بقوله: «وأعلم أنَّ تقديم الشيء على وجهين: تقديم يُقال له إنّه على نيّة التأخير، وذلك في كلِّ شيء أقررته مع التقديم على حكمه الذي كان عليه، وفي جنسه الذي كان فيه، كخبر المبتدأ إذا قدمته...، أو المفعول إذا قدَّمته على الفاعل، كقولك: «منطلق زيدٌ»، و «ضرب عمرا زيدٌ»، فمعلوم أنَّ «منطلق» و «عمرا» لم يخرجا بالتقديم عمّا كانا عليه من كون هذا خبر للمبتدأ، ومرفوعاً بذلك، وكونِ ذلك مفعولاً ومنصوباً من أجله، كما يكونُ إذا أخرَّت» (١٠)؛ فاللبس فيه مأمون؛ إذ لا تداخل فيه للمعاني، فلم يكن سياقه مجرد ترتيب ألفاظ وإنّها إدخالها في تركيب سياقي مؤتلف الدلالة ومحدد المعني.

### صور التقديم والتأخير في الرتبة غير المحفوظة:

أوّلاً-التقديم الاسمي: إنَّ الأصل المعهود عند أغلب النحاة تقديم المبتدأ أو ما في رتبته على الخبر؛ لأسباب منها عدّ المبتدأ هو الموصوف والخبر هو وصف له، وكذلك كون المبتدأ محكوماً عليه والخبر هو الحكم (٢)، ولكن

<sup>(</sup>١) الجرجاني، دلائل الإعجاز: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) لقد طُرحت أسباب وأوصاف تُبرر حفظ رتبة المبتدأ بتقدمه على الخبر، منها ما عدّ بأنّ المبتدأ هو المحكوم والخبر هو الحكم، ومن ثم فلابد أن يسبق الحكم وجود المحكوم، هذا ما أكده (الرضي) بقوله: "إنّا كان أصل المبتدأ التقديم لأنّه محكوم عليه ولابد من وجوده قبل الحكم، فقصد في اللفظ أيضاً أن يكون ذكره قبل ذكر الحكم عليه»، شرح الرضي على الكافية: ١/ ٢٢٩، وكذلك ما قيل بأنّ الخبر هو وصف للمبتدأ من ناحية المعنى، ومن ثم فلابد من تأخر الوصف عن الموصوف، يقول (ابن عقيل) بهذا الشأن: "الأصل تقديم المبتدأ وتأخير الخبر؛ لأنّ الخبر وصف في المعنى للمبتدأ فاستحق التأخير كالوصف»، شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك: ١/ ٢٢٧.

قد يحدث أن يتقدم الخبر على المبتدأ؛ لتحقيق فائدة بلاغية أو معنوية، مع مراعاة سياق الحال والمقال، ما يولد أثراً واضحاً في تحقيق الاتساق والانسجام داخل مكونات الوحدة النصية، ومن ثم التأثير البالغ في نفس المتلقي، وهذا ما يبتغيه المتكلم، فيرى أحد الباحثين أنَّ العدول يتوافق والنفس الإنسانية؛ إذْ يقول: «التغيير في الترتيب أمرٌ طبيعي؛ لأنَّ الكلام يعبر عن نفس إنسانية تحتلج فيها الانفعالات والمشاعر وتخضع لأحاسيس شتى مما يضطرها إلى تأكيد أجزاء من الجملة بتقديمها، أو تشويق السامع إلى أجزاء متممة قطع ذكره لها» (١). فالتقديم والتأخير يُعد أداة أسلوبية غالباً ما يتكئ عليها المتكلم بغية إظهار المعاني الدلالية بحسب ترتيبها في نفسه وشدة انتباه المتلقي والتأثير فيه عن طريق تحريك حسّه الفني وعواطفه (٢). ويمكن إظهار صور التقدم الاسمي للخبر، ودلالاته وأغراضه، عن طريق تحليل النصوص الحربية المتضمنة لأثره، وهي على ما يأتي:

تقديم الخبر شبه الجملة: من أهم أغراض تقديم شبه الجملة وهو «الجار والمجرور أو الظرف» هو الاختصاص والحصر (٣).

تقديم الجار والمجرور: ومواضعه كثيرة -في الخطب الحربية- منها قوله عليه في ذكر بعض الملاحم:

«أَلَا بِأَبِي وأُمِّي هُمْ مِنْ عِدَّةٍ، أَسْمَاؤُهُمْ فِي السَّمَاءِ مَعْرُوفَةٌ وفِي الأَرْضِ بَخْهُولَةٌ،

<sup>(</sup>١) سناء حميد البياتي، قواعد النحو العربي في ضوء نظرية النظم: ٣٨٨.

<sup>(</sup>٢) ظ: سناء حميد البياتي، قواعد النحو العربي في ضوء نظرية النظم: ٣٨٨، و: الإعجاز الصرفي في القرآن الكريم: ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) ظ: فاضل السامرائي، معاني النحو: ١٤٠/١

أَلَا فَتَوَقَّعُوا مَا يَكُونُ مِنْ إِدْبَارِ أُمُورِكُمْ، وانْقِطَاعِ وُصَلِكُمْ واسْتِعْمَالِ صِغَارِكُمْ، وَذَلَا فَتَوَقَّعُوا مَا يَكُونُ مِنْ إِدْبَارِ أُمُورِكُمْ، وَانْقِطَاعِ وُصَلِكُمْ وَاسْتِعْمَالِ صِغَارِكُمْ، وَانْقِطَاعِ وُصَلِكُمْ وَاسْتِعْمَالِ صِغَارِكُمْ، وَالْاَدَ حَيْثُ تَكُونُ اللَّرْهَمِ مِنْ حِلِّه، ذَاكَ حَيْثُ يَكُونُ اللَّعْطَى أَعْظَمَ أَجْراً مِنَ اللَّعْطِي! (١١).

يتحدّث الإمام الماه عن فضل «فئة معينة» تأتى بعده، لهم درجات عند ربهم ومغفرةٌ، أمّا عند الناس فهم من المنسيين، فجرى عليهم من الظلم والجور في غابر الأزمان ما جرى، وقد استهل المتكلِّم الحديث عنهم بإفدائهم بأبيه وأمه، فتقدّم فيها الخبر، المتمثل بالجار والمجرور «بِأبي وَأُمِّي» (٢)، على الضمير العائد عليهم «هُمْ» مبتدأ مؤخر؛ لأنَّ «هم» وما بعدها كلام مستأنف متضمن جواباً لسؤال ذهني يدور في ذهن المتلقى، يقول: «من هم الذين تفديهم؟» فجاء الجواب صادراً: «هم الذين...»، ما يدل دلالةً واضحةً على فضلهم وشرفهم، فنجد أنَّ المتكلم قد عدل عن ذكر أسمائهم للمتلقين، واكتفى بالإشارة إليهم بضمير الجمع الغائب «هم»؛ لبعدهم الزمني عن المتلقين في أثناء الخطاب، متضمنا ذلك استحضاراً لهم، ومن ثم أنّ التوجيه كان عاماً لم يقتصر على المتلقي في وقت إيراد الكلام، وإنَّما يشمل زمن الموصوفين، فجاء الضمير «هم»؛ ليعكس سترهم وخفاءهم عن أهل الأرض -وسيتضح لاحقاً- ما يدفع المتلقى إلى التشويق لمعرفة صفاتهم المعنوية، وهذا ما يبتغيه المتكلّم، ومن ثم أنّه -المتكلّم- لم يقتصر على تقديمهم بالرتبة في سياق الكلام، وإنّما استهل حديثه بالفدية وقدّم ذكرهم ووصفهم زمانياً، ما يؤكد على مكانتهم السهاوية.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٢٧٧، خطبة: ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) ظ: الخوئي، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة: ١١/ ١٤٣، و: محمد جواد مغنية، في ظلال نهج البلاغة: ٣/ ٨٠.

يستمر المتكلّم في التعريف بهم ووصفهم عن طريق العدول عن الأصل بتقديم الخبر المتمثّل بالجار والمجرور «في السّماء» على المبتدأ «مَعْرُوفَةٌ»؛ لقصر معرفتهم على أهل السهاء، دون غيرهم، فهم «من أشخاص معدودة معروفة أسهاؤهم في السهاء مشهورة عند الملائكة المقرّبين و في الملأ الأعلى، لعلوّ درجاتهم وسمّو مقاماتهم...أعرف بهم من أهل الأرض» (١)؛ لذا عدل عن أصل الرتبة، فلو قال: «مَعْرُوفَةٌ أسهاؤهم في السّماء» لما تضمن حصر المعرفة على أهل السهاء، وإنّما يقتصر على فضلهم لمعرفة أهل السهاء بهم، أمّا الأول -التركيب الأول -فقد اشتمل على الحصر والفضل، فهذا التعقيد التركيبي في يحمل مضامين عميقة الدلالة.

ويأتي العطف بـ «الواو»؛ ليزيد الأمر إيضاحا واتساقاً في رسم الصورة المعنوية لهذه الفئة المعدودة «وَفِي الأرْضِ بَحْهُولَةٌ»، فمعرفة هؤلاء كانت مقتصرة على أهل السياء دون أهل الأرض؛ لاستيلاء الضلال على الناس فصار حاجباً لهم عن الفئة المفضلة عند الله، وأضيف إليه سبب آخر هو غلبة الجهل عن أهل الأرض؛ لذا استر ذكرهم الاسمي عن أهل الأرض، وهذا لا «ينافي معرفة الخواص لهم و إن كانوا أيضا لا يعرفونهم حقّ معرفتهم» (٢٠).

ولم يكتفِ المتكلّم بهذا التعقيد التركيبي المعمق في دلالته (٣)، فعقد تقابلًا دلالياً بين عناصر النّصِّ اللغوية، فمعروفة هي مقابلة «السياء» بـ «الأرض»، وما تحمله من مكامن، جاءت لفظة «مَعْرُوفَةٌ» نكرة؛ لتدل على ذلك القدر

<sup>(</sup>١) الخوئي، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة: ١٤٣/١١.

<sup>(</sup>٢) الخوئي، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة: ١١/١١.

<sup>(</sup>٣) يمكن الوقوف على التعقيد التركيبي عن طريق الرجوع إلى إعراب النّصِّ.

العظيم لهذه الزمرة من عند الله، يقابله لفظة «مَجْهُولَهُ» وما تحمله دلالة بنية الكلمة ومعناها، فتنكيرها ومن ثمَّ تأخيرها؛ يدل دلالة واضحة على نكرانهم وغفلتهم عن هذه الزمرة الطاهرة، عن طريق الاستهلال التوضيحي الممدوح للفئة الموصوفة، انتقل المتكلم في باقي حديثه ليذم جهل من جهلهم محذراً إياهم نتيجة هذا الجهل وتشتيت الآراء وتنافر الأرحام وتفضيل الصغار على الكبار؛ فيؤدي ذلك إلى نشر الظلم والفساد...الخ، نحو قوله: «ألا فتوقعُوا مَا يَكُونُ مِنْ إِدْبَارِ أُمُورِكُمْ، وَانْقِطَاعٍ وُصَلِكُمْ، وَاسْتِعْمَالِ صِعْارِكُمْ: ذاكَ حَيْثُ تَكُونُ ضَرْبَةُ السَّيْفِ عَلَى المُؤْمِنِ أَهْوَنَ مِنَ الدِّرْهَمِ مِنْ حِلِّهِ!...» فعلاقة الجزء الأول بالأخير علاقة تراتبية، ترتيب السبب على المسبب، فضلا عن أنّ علاقة التقديم السياقي والزماني متعالقة ومترابطة؛ إذْ قدّم الفئة الأولى، وهي التي ستأتي السياقي والزماني متعالقة ومترابطة؛ إذْ قدّم الفئة الأولى، وهي التي ستأتي في المستقبل على الأخرى وهم المعاصرون؛ لإغراء المتلقي وتشويقه عن طريق تفضيلها وتشريفها، وأولئك هم أهل الآخرة، وذمّ الأخرى وتحذيرها.

وتكثُر مواضع الجار والمجرور -في الخطب- تتنوع تبعاً لذلك دلالاته السياقية، من ذلك ما جاء متعجباً به من أفعال الأعداء، يقول الله:

«فَإِنْ أَبُوْا أَعْطَيْتُهُمْ حَدَّ السَّيْفِ، وَكَفَى بِهِ شَافِياً مِنَ البَاطِلِ، وَنَاصَراً لِلْحَقِّ! وَمِنَ العَجَبِ بَعْثُهُمْ إِلِيَّ أَنْ أَبْرُزَ لِلطِّعَانِ! وَأَنْ أَصْبِرَ لِلْجِلادِ! هَبِلَتْهُمُ الْهَبُولُ! لَقَدْ كُنْتُ وَمَا أُهَدَّدُ بِالْحَرْبِ، وَلاَ أُرَهَّبُ بِالضَّرْبِ! وَإِنِّي لَعَلَى يَقِين مِنْ رَبِّي، وَغَيْرِ شُبْهَة مِنْ دِيني » (١).

لقد قدّم المتكلّم الخبر «وَمِنَ العَجَبِ» على المبتدأ «بَعْثُهُمْ»، متعجباً من

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٦٤، خطبة: ٢٢.

تهديدهم له بالحرب مع علمهم بشجاعته وصلابته في الحروب "وَمِنَ العَجَبِ بَعْثُهُمْ إِلَيَّ أَنْ أَبْرُزَ لِلطِّعَانِ! وَأَنْ أَصْبِرَ لِلْجِلادِ»، فلم يقتصر التعجب على الإشارة السياقية، وإنها تعدى ذلك إلى اللفظ بذكر لفظ «العَجَبِ» المعرّف بـ «ال »؛ للدلالة على شدة تعجّبه منهم، وقد مثّل سياق التعجب في الوحدة النصية محل استهزاء منهم، ولعل السبب في هذا الترتيب التركيبي هو تضمنه دلالات متنوعة، وفي مقدمتها التصوّر الانفعالي لذات المتكلم، وموقفه تجاه المتلقي وفعله التصوّري للأحداث، فهذا يعقد تواصلاً انفعالياً بينهما، ومن ثمّ يفرض على المتلقي فهم تلك الصورة الحسية وفكّ شفرتها.

وتأكيداً على ذلك فقد أردف ذلك بالدعاء عليهم بالثكل: «هَبِلَتْهُمُ الْهَبُولُ!» (١)، ومن ثمَّ وصف نفسه وعلاقته بالحرب سابقاً؛ تذكيراً لهم «لَقَدْ كُنْتُ وَمَا أُهَدَّدُ بِالحَرْبِ، وَلاَ أُرَهَّبُ بِالضَّرْبِ»، وقد أشهد الله تعالى على ذلك (وَإِنِّي لَعَلَى يَقِين مِنْ رَبِّي، وَغَيْرِ شُبْهَة مِنْ دِيني»؛ للتأكيد على قوته وشجاعته، ومن ثمَّ تنبيه المتلقين بأنّه على بينةٍ من الله وبصيرةٍ في متابعته على القتال والحرب (٢). فهذا التصوّر التراتبي للأحداث المخبر عنها جاء متلاها وموقف المتلقى الغافل لها الأحداث الواقعية المتعلقة بالمتكلّم -، والأحداث وموقف المتلقى الغافل لها الأحداث الواقعية المتعلقة بالمتكلّم -، والأحداث

<sup>(</sup>١) أي ثكلتهم الثواكل وهي كلمات تدعو بها العرب، ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ١/ ٤٠٨.

<sup>(</sup>٢) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ١/ ٤٠٨، قال الشيخ محمد عبده: «بيّن الإمام في الجمل الأخيرة انه خلق للحرب، فهو لا يهابها من طبعه، ثم ازداد إقداما عليها، لأنه على يقين من ربه في حقه، و إنّه ما اعترته شبهة قط في دينه، فكيف يهدد أو يرهب من حاله كذلك» محمد جواد مغنية، في ظلال القرآن: ١٨٧/٤.

تجلّتْ في قوله إلى «بَعْثُهُمْ إِلَى آَنْ أَبْرُزَ لِلطِّعَانِ» وهو سابق زمني وواقعي لقوله: «وَمَا «وَأَنْ أَصْبِرَ لِلْجِلادِ»؛ لأنَّ البراز أسبق للصبر، ومثل ذلك في قوله الله الله وَمَا أُهَدَّدُ بِالحَرْبِ»، وهو حدث يسبق قوله: «وَلاَ أُرَهَّبُ بِالضَّرْبِ»؛ لأنَّ التهديد بالحرب يقع قبل المقاتلة ونشوء الضرب فيها.

ومن ذلك قوله الله في كلام موجه لبعض أصحابه بصفين، وقد سأله: كيف دفعكم قومكم عن هذا المقام وأنتم أحق به؟ فقال الله:

«يَا أَخَا بَنِي أَسَد، إِنَّكَ لَقَلِقُ الْوَضِينِ، تُرْسِلُ فِي غَيْرِ سَدَد، وَلَكَ بَعْدُ ذِمَامَةُ الصِّهْرِ، وَحَقُّ الْمُسْأَلَةِ، وَقَدِ اسْتَعْلَمْتَ فَأَعْلَمْ: أَمَّا الاسْتِبْدادُ عَلَيْنَا بِهِذَا المُقامِ وَنَحْنُ الأَعْلَوْنَ نَسَباً، وَالاشَدُّونَ بِالرَّسُولِ نَوْطاً، فَإِنَّهَا كَانَتْ أَثَرَةً شَحَّتْ عَلَيْهَا وَنَحْنُ الأَعْلَوْدُ إِلَيْهِ الْقِيَامَةُ » (١). نُفُوسُ قَوْم، وَسَخَتْ عَنْهَا نُفوسُ آخَرِينَ، وَالْحُكَمُ اللهُ، وَالمُعْوَدُ إِلَيْهِ الْقِيَامَةُ » (١).

لقد مثّل النّصُّ جواباً للمتلقي، وهذه أولى درجات التهاسك والانسجام في ذهن المتلقي؛ لتفاعل الطرفين فيها بينهها، وقد استهل المتكلّم جوابه بالاعتراض عليه لعدم مناسبة السؤال وسياق المقام، "إنَّكَ لَقَلِقُ الْوَضِينِ (٢)، تُرْسِلُ فِي غَيْرِ سَدَد»، أي إنّك توّجه أسئلتك وكلامك في غير موضعها، وتسأل مثل هذا الأمر الذي لا يمكن التصريح فيه بمخّ الحقّ بمجمع النّاس، أو يحتاج إلى تفصيل الجواب في مقام لا يسع لذلك (٣)، فكان الخطاب خاصاً وموجّهاً للسائل لا يشمل أحداً غيره، يدل عليه صيغة الخطاب وما تشتمل

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٢٣١، خطبة: ١٦٢.

<sup>(</sup>٢) الوَضِين: بطان يشد به الرحل على البعير كالحزام للسرج، فإذا قلق واضطرب اضطرب الرحل فكثر تململ الجمل وقل ثباته في سيره نهج البلاغة: ٦٣٣.

<sup>(</sup>٣) ظ: الخوئي، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة: ١٠/٥.

ومن ثم تصدى المتكلّم للإجابة باستغلال الغاصبين لمقامهم، وتفردهم به، ويكفي من هذا شرف النسب وشدة علاقتهم بالرسول «أمّّا الاستِبْدادُ عَلَيْنَا بِهِذَا المُقامِ وَنَحْنُ الأعْلُونَ نَسَباً، وَالاشَدُّونَ بِالرَّسُولِ نَوْطاً» فها زال المتكلّم في إطار الإجابة للمتلقي، إلّا أنّه قد انتقل من الخطاب الخاص إلى العام، فقد دلّ الظرف المقدّم على المبتدأ «بَعْدُ» على التوسع بالإجابة، فجعله جزأين، مثّل الجزء الأول من الإجابة الاعتراض والزجر لعدم ملاءمة السياق، ومثّل هذا الجزء الإجابة العلمية، وقد تماسكا بقوة تجمعها وحدة السؤال والخطاب، الفرق بينها كون الأول خاصاً والثاني عاماً، وقد جعله عميق الدلالة منسجم المعنى ومفتوحاً أمام كلّ متلقٍ.

ومما جاء في النهج قوله الله كلّم به طلحة والزبير بعد بيعته بالخلافة وقد عتبا من ترك مشورتها، والاستعانة في الأمور بهها:

«لَقَدْ نَقَمْتُما يَسِيراً، وَأَرْجَأْتُمَا كَثِيراً، أَلاَ تُخْبِرَانِي، أَيُّ شَيْء لَكُمَا فِيهِ حَقُّ دَفَعْتُكُمَا عَنْهُ؟ وأَيُّ قَسْم اسْتَأْثَرْتُ عَلَيْكُمَا بِهِ؟ أَمْ أَيُّ حَقّ رَفَعَهُ إِلَيَّ أَحَدٌ مِنَ الْسُلِمِينَ

جاء تقديم الخبر المتمثّل بشبه الجملة (الجار والمجرور) «لَكُمَا»، في سياق الاستفهام الإنكاري، إنكاراً منه -المتكلّم- واستفساراً عن الحقّ الذي ينقم به طلحة والزبير، وتأخر المبتدأ «حقُّ» عن الخبر؛ كونه معروفاً وراسخاً في ذهن المتلقي، فأراد المتكلّم عن طريقه-التقديم والتأخير- تقديم طلبهم المجهول، المتمثّل بتجاهلها لمصلحة المسلمين العامة، وتغليب المصلحة الخاصة عليها والمتمثلة بالولاية، فلم يخرج السياق النّصّي عن دلالته الإنكارية؛ لسيطرة الاستفهام عليه، فضلاً عن العطف بـ «الواو، وأم»، «وأيُّ قَسْم اسْتَأْثُرْتُ عَلَيْكُمَا بِهِ؟، أَمْ أَيُّ حَقّ رَفَعَهُ إِلَيَّ أَحَدٌ مِنَ المُسْلِمِينَ ضَعُفْتُ عَنْهُ؟، أَمْ جَهِلْتُهُ، أَمْ أَخْطَأْتُ بَابَهُ؟»، وكلُّ ذلك أسهم في رسم الصورة المبتغاة واضحةً في ذهن المتلقي.

تقديم خبر كان وأخواتها على اسمها: وهذا العدول له معانٍ وأغراض لا نجدها في حال التأخير، من ذلك ما جاء مقدماً في سياق «كان» قوله المخيريين فيه سبب طلبه الحكم ويصف الإمام الحقّ:

«وقَدْ عَلِمْتُمْ أَنَّهُ لاَ يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ الْوَالِي عَلَى الْفُرُوجِ وَالدِّمَاءِ وَالمَغَانِمِ وَالأحكام وَإِمَامَةِ المُسْلِمِينَ الْبَخِيلُ، فَتَكُونَ فِي أَمْوَالِهِمْ نَهْمَتُهُ، وَلاَ الجُاهِلُ فَيُضِلَّهُمْ بِجَهْلِهِ، وَلاَ الجَافِفُ لِلدُّوَلِ فَيَتَّخِذَ قَوْماً فَيُضِلَّهُمْ بِجَهْلِهِ، وَلاَ الجَافِفُ لِلدُّولِ فَيَتَّخِذَ قَوْماً دُونَ قَوْم، وَلاَ المُرْتَشِي فِي الحُكْمِ فَيَذْهَبَ بِالْحَقُوقِ وَيَقِفَ بِهَا دُونَ المَقَاطِعِ، وَلاَ المُعطِّلُ لِلسُّنَّةِ فَيُهْلِكَ الأُمَّةَ» (٢).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٣٢١، خطبة: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٨٩، خطبة: ١٣٧.

لقد عدل المتكلّم عن الأصل بتقديم خبر «كان»؛ لتحقيق الغرض المعنوى والمعنون للخطبة، ألا وهو، «اَلْوَالي عَلَى الْفُرُوجِ...»وما عُطف عليهِ «وَالدِّمَاءِ وَالْمَغَانِم والأحكام وَإِمَامَةِ الْمُسْلِمِينَ» على اسم كان «الْبَخِيلُ فَتَكُونَ فِي أَمْوَالِهِمْ نَهْمَتُهُ...» وما عُطف عليه، «وَلا الْجَاهِلُ فَيْضِلُّهُمْ بِجَهْلِهِ، وَلاَ الْجَافِي فَيَقْطَعَهُمْ بِجَفَائِهِ، وَلاَ الجَائِفُ لِلدُّولِ فَيَتَّخِذَ قَوْماً دُونَ قَوْم، وَلاَ المُرْتَشِي فِي الْحُكْم فَيَذْهَبَ بِالْخُقُوقِ وَيَقِفَ بِهَا دُونَ المَقَاطِع، وَلاَ المُعطِّلُ لِلسُّنَّةِ فَيُهْلِكَ الأُمَّةَ» فهذه التوسعة المفصلة بـ «اسم كان» تتطلب تأخيره عن الخبر؛ لأمن اللبس وإنْ توسع الأخير إِلَّا أَنَّ الاسم وما حمله من شروط معللة قد أوصل الصورة متسقةً ومقنعةً عند المتلقى؛ لإزالة الشوائب عن ذهنه، فمقصد المتكلّم أنَّه يريد أن ينفى عن «البخيل، الجاهل...» حالة يكون فيها والياً، ولا يريد أن ينفي عن الوالي أن يكون بخيلاً، فستبعد عن البخيل احتمالية أن يكون والياً؛ لكون الوالي قد يستشعره «البخل، الجبن..»، لكن من يوصف بتلك الصفة كان إلزاماً أن يستبعد عن الحكم، فهذا العدول الأفقى (١١ قد ميّز بين الصياغتين، كما أنَّ تعريف الخبر «الوالَى» هي مزيَّة أخرى له، وإلَّا فلا احتيج لتعريفه، ويزيد الأمر إيضاحاً هو ما عُطف عليه والتي قد أخذت مواقعها الإعرابية، فلم يترك للمتلقى أيّة فجوةٍ للسؤال عن شروط «الوالي الحقِّ»، وبذا يصل مقصد المتكلِّم في تقريع المتلقى وتذكيره

<sup>(</sup>١) قد يسأل سائل إذا كان هذا عدولا أفقياً كيف يكون العدول العمودي؟ يمكن الإجابة على ذلك من قولنا أنّ هناك بعض العناصر اللغوية قد أدت اتساقاً عمودياً مثل الإحالة واعتقد هذه مزيّتها، وكذا العدول العمودي فيها يحصل بالإحالة كالعدول من الضهائر البدالة على الحضور إلى أخرى دالّة على الغياب، كما جاء ذلك في استحضار الغائبين في خطبة ليلة الهرير...، في الفصل الثالث، المبحث الأول: الربط بالإحالة: ١٣٧، وما بعدها.

بصفات الوالي المفترض توافرها فيه. و من ذلك قوله الله في صفة من يتصدى للحكم بين الأمة وليس لذلك بأهل «إِلَى الله أَشْكُو مِنْ مَعْشَر يَعِيشُونَ جُهَّالاً، وَيَمُوتُونَ ضُلاَّلاً، لَيْسَ فِيهِمْ سِلْعَةٌ أَبُورُ مِنَ الكِتَابِ إِذَا تُلِيَ حَقَّ تِلاَوَتِهِ، وَلاَ سِلْعَةٌ أَنْفَقُ بَيْعاً وَلاَ أَعْلَى ثَمَناً مِنَ الكِتَابِ إِذَا حُرِّفَ عَنْ مَوَاضِعِهِ، وَلاَ عِنْدَهُمْ أَنْكُرُ مِنَ المَعْرُوفِ، وَلاَ أَعْرَفُ مِنَ المُنكر!» (١).

لقد وصل حال النّاس من الجهل والضلال الذي دفع الإمام النّال رفع شكواه إلى الله تعالى تذمراً منهم وتضجراً، ولاسيا فيا يخصُّ موقفهم تجاه كتاب الله تعالى، فرسم صورةً متسقةً مترابطة في ذهن المتلقي عن طريق تقديم خبر ليس «لَيْسَ فِيهمْ» على اسمها «سِلْعَةٌ» التي دلّتْ على ملازمة صفة الجهل والضلال عندهم، حتى وصل أمر ذلك إلى كتاب الله تعالى، الذي أصبحتْ تلاوته أبور سلعة، وأنفق سلعة في حال التحريف؛ لملاءمته وأغراضهم ومقاصدهم المظلمة، «لَيْسَ فِيهمْ سِلْعَةٌ أَبْوَرُ مِنَ الكِتَابِ إِذَا تُلِيَ حَقَّ تِلاَوَتِه، وَلاَ سِلْعَةٌ أَنْفَقُ بيعاً وَلاَ أَعْلَى ثَمَناً مِنَ الكِتَابِ إِذَا حُرِّفَ عَنْ مَوَاضِعِه» إذ لا نجد هذه الصورة في حال التأخير، مثلاً فلو قال: «لَيْسَ سِلْعَةٌ أَبُورُ فِيهمْ مِنَ الكِتَابِ» لما بان هدف في حال التأخير، مثلاً فلو قال: «لَيْسَ سِلْعَةٌ أَبُورُ فِيهمْ مِنَ الكِتَابِ» لما بان هدف المتكلّم في تصوير الأمر، ولما دلّتْ على ملازمة الصفة لهم.

ولم يقتصر اتساق الصورة المبتغاة على هذا التقديم، وإنّما هناك دعامات أُخر كـ «تقديم الجار والمجرور» على الفعل، «إِلَى الله أَشْكُو مِنْ مَعْشَر يَعِيشُونَ جُهَّالاً»، وتكرار العطف بـ «الواو» في سياق تقديم خبر ليس على اسمها، «وَلاَ سِلْعَةٌ أَنْفَقُ بَيْعاً وَلاَ أَغْلَى ثَمَناً مِنَ الكِتَابِ إِذَا حُرِّفَ عَنْ مَوَاضِعِهِ، وَلاَ عِنْدَهُمْ

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٦٠، خطبة: ١٧.

17۸ ...... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة أَنْكُرُ مِنَ المَعْرُوفِ، وَلاَ أَعْرَفُ مِنَ المُنكرِ»، متضمناً حرف النفي «لا»؛ لتأكيد

النفي في مدى ابتعادهم عن نور الحق، وتأكيد مدى انغراسهم في ظلام الجهل وأعهاق الباطل، ومن كلِّ ذلك تظهر دلالة السياق النَّسِي؛ لأنَّه استند على دعامتين هما التقديم والتأخير والعطف في السياق المقالي.

ومن ذلك أيضاً قوله الملابعد التحكيم، لما بلغه من أمر الحكمين:

«الحُمْدُ للهِ وَإِنْ أَتَى الدَّهْرُ بِالْخُطْبِ الْفَادِحِ، وَالْحَدَثِ الجُلِيلِ، وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِله إِلاَّ اللهُ، لَيْسَ مَعَهُ إِلهٌ غَيْرُهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ عَلِيلٍ اللهُ، لَيْسَ مَعَهُ إِلهٌ غَيْرُهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ عَلِيلٍ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

إنَّ دلالة السياق النّصِّي في الخطاب أعلاه تدور حول وحدانية الله، وقلق المتكلّم؛ فالثناء هنا لم يقتصر على السّراء وإنّا شمل حتى الضراء، «الحُمْدُ لله وَإِنْ أَتَى الدَّهْرُ بِالْحُطْبِ الْفَادِحِ، وَالحُدَثِ الجُلِيلِ»، وهذا هو مقصد المتكلّم هنا الذي عبّر عن قلقه واضطرابه، ما يدلُّ على أنّ أمراً عظياً قد حلَّ بأتباعه نتيجة لفعل الحكمين، ما أدى إلى انشقاق صفوف المسلمين (٢)، وجاء بالعطف بـ «الواو»؛ ليؤكّد على شعور الانسان بوجود الله تعالى وقت الضراء، فيُفضي ذلك إلى توحيد الله تعالى دون غيره، «وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ الله، لَيْسَ مَعَهُ إِلهُ عَيْرُهُ»، فقدّم خبر ليس» مَعَهُ » على اسمها «إِلهٌ»، فجاء العدول عن الأصلمترتباً بعد الحمد والثناء عن طريق التقديم والتأخير في سياق النفي؛ للتأكيد على توحيد الله تعالى، فخضوع المتكلّم منسجم ونفسيته القلقة.

فقد سبق آنفاً أنّ الخبر دائماً يكون هو المحمول، أي يحمل ما هو جديد (٣)،

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٧٩، خطبة: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) للاستزادة أكثر، ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ٨٥.

<sup>(</sup>٣) لقد سبق بيان ذلك في التضام النحوى: ٤٣، وما بعدها.

الفصل الثاني: المبحث الثاني: العدول .....

وهذا غالباً ما يتطلب التفصيل؛ لتوضيح أمرٍ ما، وقد يُفضي ذلك العدول عن أصل الرتبة

تقديم الخبر لكونه استفهاماً: لتحقيق أغراض ومقاصد دلالية وبلاغية تتلاءم وطبيعة السياق من ذلك قوله الملاحم:

«أَلاَ وَفِي غَد وَسَيَأْتِي غَدُّ بِمَا لاَ تَعْرِفُونَ يَأْخُذُ الْوَالِي مِنْ غَيْرِهَا عُمَّالَهَا عَلَى مساوئ أَعْمَالَهَا، وَتُلْقي إِلَيْهِ سِلْماً مَقَالِيدَهَا، مَشَاوئ أَعْمَالَهَا، وَتُلْقي إِلَيْهِ سِلْماً مَقَالِيدَهَا، فَيُرِيكُمْ كَيْفَ عَدْلُ السِّيرَة» (١٠).

الإمام و خلي على على عن آخر الزمان، فهو خطاب مفتوح الدلالة أمام كلِّ متلق على مرِّ الأزمنة، والوالي هنا إشارة إلى الإمام المنتظر و المنتلقي من عُيْرِهَا عُمَّالهَا عَلَى مساوئ أَعْمَالهَا، وَتُخْرِجُ لَهُ الأرْضُ أَفَالِيذَ كَبِدِهَا، وَتُلْقي و مِنْ عَيْرِهَا عُمَّالهَا عَلَى مساوئ أَعْمَالهَا، و تُغْرِجُ لَهُ الأرْضُ المنائل و و المنتلق الإخباري قد مثل جواباً لسؤال يدور في ذهن المتلقي عن عدل الإمام في آخر الزمان «فَيُرِيكُمْ كَيْفَ عَدْلُ السِّيرَة»؛ أي يُري المتلقي السائل، فتقدّم فيها الخبر المتمثّل بالاستفهام «كَيْفَ» على المبتدأ «عَدْلُ السِّيرَة»، فأداة الاستفهام قد فرضت نفسها في التقديم وهذا ناتج من مزيتها في الصدارة في الكلام، هذا بالنسبة لرتبته اللفظية. أمّا مضمونه الدلالي فقد تقدّم جلياً على الاستفهام؛ لإثارة حفيظة المتلقي في معرفة ما تقدّم؛ لأنّه لم يكن جواباً مباشراً وإنّها جاء ضمن مراحل إخبارية (٣)، و أنَّ جواب المتكلّم يكن جواباً مباشراً وإنّها جاء ضمن مراحل إخبارية (٣)، و أنَّ جواب المتكلّم يكن جواباً مباشراً وإنّها جاء ضمن مراحل إخبارية (٣)، و أنَّ جواب المتكلّم

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٩٦، خطبة: ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) للتفصيل، ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ١٦١، ١٦٠.

<sup>(</sup>٣) ظ: بقية أجزاء الخطبة في نهج البلاغة: ١٩٧، ١٩٦.

لم يكن مقتصراً على سؤال المتلقي وإنّا أعطاه صورة متسقة وواضحة عما يُريد، ما يؤدي إلى غلق فجوات أمام المتلقي، وتقوية وسيلة الاتصال بينها، وقد استعاض المتكلّم عن ذكره-الإمام المنتظر- ببعض الألفاظ والضهائر المستترة «غَدٌ بِمَا لاَ تَعْرِفُونَ، الْوَالِي، إِلَيْهِ، فَيُرِيكُمْ»؛ تعظيماً لشأنه وربما يكون لخفائه عن أعين الناظرين أيضاً.

## صور أخر في التقديم الاسمي:

هناك صور أُخر في التقديم الاسمي غير تقديم الخبر؛ لتحقيق أغراض دلالية وسياقية لا يمكن تحقيقها في حال التأخر، كجودة السبك التي يقتضيها السياق ويستدعيها المقام، فينبغي ترتيب «الألفاظ ترتيباً صحيحاً، فتُقدّم منها ما كان يحسن تقديمه وتؤخّر منها ما كان يحسن تأخيره؛ ولا تُقدِّم منها ما يكون التأخير به أحسن، ولا تؤخّر منها ما يكون التقديم به أليق» (١)، ما يؤدي إلى تشكيل وحدة نصية منسجمة ومتسقة، ك «تقديم شبه الجملة على المفعول به، أو تقديم المفعول به الثاني على الأول، وغيرها»، ويمكن تمثيلها كالآتي:

تقديم الجار والمجرور على المفعول به: لتحقيق دلالات معينة في الوحدة النّصيّة، من ذلك قوله الله في بعض أيام صفين وقد رأى الحسن الله يتسرع إلى الحرب:

«امْلِكُوا عنِّي هذَا الْغُلاَمَ لاَ يَهُدَّنِي، فَإِنَّنِي أَنْفَسُ بِهذَيْنِ يَعْنِي الْحَسَنَ وَالْمُسَيِّلُ» (٢).

<sup>(</sup>١) أبو هلال العسكري، كتاب الصناعتين: ١٥٧. هذا ينصرف على الترتيب بصورة عامة من دون تخصيص.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٣٢٣، خطبة: ٢٠٧.

يطلب الإمام المنظم المتلقي الإسراع في منع الإمام الحسن المشاركة في الحرب، ما يدلُّ على أهمية الأمر، فالإمام يُقدّم الدليل لذلك «فَإِنَّنِي أَنْفَسُ بِهذَيْنِ يعْنِي الحَسَنَ وَالْحُسَيْنَ اللهِ عَلَى المُوْتِ، لِئَلاَّ يَنْقَطِعَ بِهِمَا نَسْلُ رَسُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى المُوْتِ، لِئَلاَّ يَنْقَطِع بِهَا نَسْلُ رَسُولِ اللهِ اللهِ اللهِ وعليه وعليه جاء تقديم الجار والمجرور «عنيي»، على المفعول به وتابعه هذَا الْغُلامَ»، وهذا الذي تطلّب سرعة إجابة المتلقي، ما يدلّ على انسجام الفكرة لديه ومن ثم أدى إلى تفاعله مع المتكلّم أشدُّ التفاعل.

تقديم المفعول الثاني على الأول: من ذلك قوله الله بصفين في بيان حق الوالي وحق الرعية:

«ثُمَّ جَعَلَ سُبْحَانَهُ مِنْ حُقُوقِهِ حُقُوقاً افْتَرَضَهَا لِبَعْضِ النَّاسِ عَلَى بَعْضَ، فَجَعَلَهَا تَتَكَافَأُ فِي وُجُوهِهَا، وَيُوجِبُ بَعْضُهَا بَعْضاً، وَلاَ يُسْتَوْجَبُ بعْضُهَا إِلاَّ بِبَعْض. وَأَعْظَمُ مَا افْتَرَضَ سُبْحَانَهُ مِنْ تِلْكَ الْحُقُوقِ حَقُّ الْوَالِي عَلَى الرَّعِيَّةِ، بِبَعْض. وَأَعْظَمُ مَا افْتَرَضَ سُبْحَانَهُ مِنْ تِلْكَ الْحُقُوقِ حَقُّ الْوَالِي عَلَى الرَّعِيَّةِ، وَكَى الرَّعِيَّةِ، عَلَى الْوَالِي، فَرِيضةً فَرَضَهَا اللهُ سُبْحَانَهُ لِكُلِّ عَلَى كُلِّ، فَجَعَلَهَا وَحَقُّ الرَّعِيَّةِ، وَلاَ يَظَاماً لألفتهم، وَعِزَّا لِدِينِهِمْ، فَلَيْسَتْ تَصْلُحُ الرَّعِيَّةُ إِلاَّ بِصَلاَحِ الْوُلاَةِ، وَلاَ تَصْلُحُ الرَّعِيَّةُ إِلاَّ بِصَلاَحِ الْوُلاَةِ، وَلاَ تَصْلُحُ الْوُلاَةُ إِلاَّ بِاسْتِقَامَةِ الرَّعِيَّةِ» (٢).

<sup>(</sup>۱) فـ «الحسن و الحسين هما ابنا رسول الله شرعا لا عرفا» محمد جواد مغنية، في ظلال نهج البلاغة: ٣/ ٢٣٥، وذلك لقوله تعالى: ﴿فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ [٦٦ آل عمران]، و ما دعا النبي «أحدا من الأبناء غير الحسن و الحسين، و من النساء غير فاطمة، و ما كان من الأنفس إلا هو و الإمام علي الشاباتفاق المفسرين. و قال»، : «كل ولد آدم فإن عصبتهم لأبيهم خلا ولد فاطمة، فإني أنا أبوهم و عصبتهم» محمد جواد مغنية، في ظلال نهج البلاغة: ٣/ ٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٣٣٣، خطبة: ٢١٦.

إِنَّ النَّصَّ المتقدم كان جلياً في بيان حقوق الوالي وحقوق الرعية، واضعاً شروط كلّ منهم في أداء الحقِّ متضمناً سياق ذلك معنى التوبيخ؛ لقلة الإنصاف عندهم، فقدّم المفعول به الثاني المتمثل بالجار والمجرور «مِنْ حُقُوقِهِ» على الأول «حُقُوقاً افْتَرَضَهَا لِبَعْضِ النَّاسِ عَلَى بَعْض، فَجَعَلَهَا تَتَكَافَأُ فِي وُجُوهِهَا، وَيُوجِبُ بَعْضُهَا بَعْضاً، وَلاَ يُسْتَوْجَبُ بعْضُهَا إلاَّ ببَعْض...»؛ لغرض التفصيل، كون المفعول به الأول تتعلق به قضايا تفصيلية موسّعة متعلقة بحقوق الناس، منها حقّ الوالي و حقّ الرعية وما يتعلق بها من شروط، «مِنْ تِلْكَ الْحُقُوقِ حَقُّ الْوَالى عَلَى الرَّعِيَّةِ، وَحَتُّ الرَّعِيَّةِ، عَلَى الْوَالي، فَرِيضةً فَرَضَهَا اللهُ سُبْحَانَهُ لِكُلّ عَلَى كُلّ، فَجَعَلَهَا نِظَاماً لألفتهم، وَعِزّاً لِدِينِهم، فَلَيْسَتْ تَصْلُحُ الرَّعِيَّةُ إِلاَّ بِصَلاَح الْوُلاَةِ، وَلاَ تَصْلُحُ الْوُلاَةُ إِلاَّ باسْتِقَامَةِ الرَّعِيَّةِ»، فتكافأ هذه الحقوق المتعالقة بعضها ببعض سبباً للألفة والمحبة وعزاً للدين، فهذا التفصيل المبسط هو الداعي للعدول عن أصل رتبتها؛ لأخذ الحرية في تفصيلها-الحقوق- وبيانها من دون التقيّد بها بعدها والتأثير فيه-المفعول الثاني-، أي إبعاداً للشوائب والالتباس على المتلقى، ومن ثُمَّ جذب انتباهه وتشوّقه على معرفة تلك الحقوق، وهذا ما يبتغيه المتكلّم.

تقديم خبر إنَّ على اسمها: من ذلك قوله على القتال: «أَجْزَأَ امْرُقُ قِرْنَهُ، وَآسَى أَخَاهُ بِنَفْسِهِ، وَلَمْ يَكِلْ قِرْنَهُ إِلَى أَخِيهِ فَيَجْتَمِعَ عَلَيْهِ قِرْنَهُ وَقِرْنُ أَخِيهِ. وَايْمُ الله لَئِنْ فَرَرْتُمْ مِنْ سَيْفِ الْعَاجِلَةِ، لاَ تَسْلَمُوا مِنْ سَيْفِ قَرْنُهُ وَقِرْنُ أَخِيهِ. وَايْمُ الله لَئِنْ فَرَرْتُمْ مِنْ سَيْفِ الْعَاجِلَةِ، لاَ تَسْلَمُوا مِنْ سَيْفِ الْاخِرَةِ، أَنْتُمْ لَهَامِيمُ الْعَرَبِ، وَالسَّنَامُ الأَعْظَمُ، إِنَّ فِي الْفِرَارِ مَوْجِدَةَ الله، وَالذُّلَّ اللاَّزِمَ، وَالْعَارَ الْبَاقِيَ، وَإِنَّ الْفَارَّ لَعَيْرُ مَزِيد فِي عُمُرِهِ، وَلاَ مَحْجُوز بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللهَّرْزَمَ، وَالْعَارَ الْبَاقِيَ، وَإِنَّ الْفَارَّ لَعَيْرُ مَزِيد فِي عُمُرِهِ، وَلاَ مَحْجُوز بَيْنَهُ وَبَيْنَ يَوْمِهِ» (١٠).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٨١، خطبة: ١٢٤.

يتمثل الخطاب المباشر بالترغيب والترهيب، خلال النصح والإرشاد حول القتال وقد تحدّث هذا الجزء المقتطع تحديداً عن الفرار ومعايبه، فقد تسلسل بمراحل الفرار بدءاً من الاعتهاد على أخيه في مقاتلة قرنه؛ إذ يجتمع على أخيه قرنان، «أَجْزَأُ امْرُوُّ قِرْنَهُ، وَآسَى أَخَاهُ بِنَفْسِهِ، وَلَمْ يَكِلْ قِرْنَهُ إِلَى أَخِيهِ فَيَجْتَمِعَ عَلَى عَلَيْهِ قِرْنَهُ وَقِرْنُهُ وَآسَى أَخَاهُ بِنَفْسِهِ، وَلَمْ يَكِلْ قِرْنَهُ إِلَى أَخِيهِ فَيَجْتَمِعَ عَلَيْهِ قِرْنُهُ وَقِرْنُ أَخِيهِ »، فالفرار لا يُزيد من عمره شيئاً؛ لأنّه لا يحجزه أو ينجيه من الموت، نحو قوله تعالى:

﴿ قُلْ لَنْ يَنْفَعَكُمْ الْفِرَارُ إِنْ فَرَرْتُمْ مِنْ الْمَوْتِ أَوْ الْقَتْلِ وَإِذاً لا تُمَتَّعُونَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ [الأحزاب: ١٦].

ولإبعاد الملل عن المتلقي نجد أنّ المتكلّم لم يستمر في سياق خطابه على وتيرة واحدة، وإنّما ظلَّ يتنقل بين الترهيب تارةً والترغيب تارةً أخرى؛ لجذب المتلقي واستحضاره الذهني؛ فقد انتقل من التحذير والتخويف إلى التذكير والتشجيع، «أَنْتُمْ لَهَامِيمُ الْعَرَبِ، وَالسَّنَامُ الأَعْظَمُ» إذْ ذكرّهم بأنّ الفرار لا يتناسب وشجاعتكم وعلو مرتبتكم.

لقد أكد العمق الدلالي في كلامه بأمور لغوية عدة تجلّتْ في السياق النّصي، منها ما جاء واضحاً كالدعامتين التركيبيتين، الأولى تمثلتْ بالقسم "وَايْمُ اللهُ لَئِنْ فَرَرْتُمْ مِنْ سَيْفِ الْعَاجِلَةِ، لاَ تَسْلَمُوا مِنْ سَيْفِ الاْخِرَةِ»، والدعامة التركيبية الأخرى هي: "إِنَّ فِي الْفِرَارِ مَوْجِدَةَ الله، وَالذُّلُ اللاَّزِمَ، وَالْعَارَ الْبَاقِيَ»، فقد أكد قُبح الفرار عن طريق "إِنَّ» المؤكِدة وتقديم خبرها المتمثل بالجار والمجرور "في الْفِرَارِ» على اسمها "مَوْجِدَةَ الله»؛ لشدّ ذهن المتلقي، وردم الفجوات التي تُشتت ذهنه المتلقي - فضلاً عن ذلك فقد جاء اسمها متعدداً لبيان معايب الفرار كغضب الله تعالى وعقابه واستلزامه الفرار -

1٧٤ ...... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة الذلّ والعار المورّث في الأعقاب «وَالذُّلَّ اللاَّزِمَ، وَالْعَارَ الْبَاقِيَ»، فالمتكلّم بذكره التعليل المتسق مع وحدته الجزئية لكلّ جزء من أجزاء الوحدة الخطابية

بذكره التعليل المتسق مع وحدته الجزئية لكل جزء من أجزاء الوحدة الخطابية الكبرى المتعالقة، يؤدي إلى الترابط النصي، ومن ثم يعكس هيمنة التتابع المفهومي والتعالق الدلالي، و يُضفي على النص صفة الحيوية والاستمرارية؛ إذْ لم يقتصر التوجيه على من كان معه في ساحة المعركة وإنّا امتد أثره ليشمل كلّ مجاهد في سوح الحرب، في كلّ زمانٍ ومكان، وعليه فالالتزام بهذه الأمور تحقق النصر والمؤزر والرضا الإلهي (١).

ومن ذلك أيضاً قوله الشفي تهديده لبني أُميّة:

«...أَلاَ إِنَّ لِكُلِّ دَم ثَائِراً، وَلَكُلِّ حَقِّ طَالِباً، وَإِنَّ الثَّائِرَ فِي دِمَائِنَا كَالْحَاكِمِ فِي حَقِّ نَفْسِهِ، وَهُوَ اللهُ الَّذِي لاَ يُعْجِزُهُ مَنْ طَلَبَ، وَلاَ يَفُوتُهُ مَنْ هَرَبَ. فَأُقْسِمُ فِي حَقِّ نَفْسِهِ، وَهُوَ اللهُ الَّذِي لاَ يُعْجِزُهُ مَنْ طَلَبَ، وَلاَ يَفُوتُهُ مَنْ هَرَبَ. فَأُقْسِمُ بِالله، يَا بَنِي أُمَيَّةَ، عَمَّا قَلِيل لتَعْرِفُنَّهَا فِي أَيْدِي غَيْرِكُمْ وَفِي دَارِ عَدُوِّكُمْ! أَلاَ إِنَّ أَسْمَعَ الأَسْمَاعِ مَا وَعَى التَّذْكِيرَ أَبْصَرَ الأَبْصَارِ مَا نَفَذَ فِي الْحَيْرِ طَرْفُهُ! أَلاَ إِنَّ أَسْمَعَ الأَسْمَاعِ مَا وَعَى التَّذْكِيرَ وَقَبَلَهُ!...» (٢٠).

لقد تقدّم خبر «إنّ» المتمثّل بالجار والمجرور «لِكُلِّ دَم» على اسمها «ثَائِراً»؛ كونهِ مثّل القاعدة المجملة العامة «أَلاَ إِنَّ لِكُلِّ دَم ثَائِراً»، وما أُجمل غالباً ما يتقدم على التفصيل، وتابعه في ذلك المعطوف، «وَلَكُلِّ حَقِّ طَالِباً»؛ لإشراكهِ ضمن تلك القاعدة وتكميله لها، فقد مثّل ذلك الاستهلال الموضح دلالة ما اتبعه من تفصيل، وهذا يعكس مدى انسجامه والتفصيل من ناحيتي المفهوم والمنطوق،

<sup>(</sup>١) لقد سبق أنفاً بيان نصائح المجاهدين في ساحة المعركة في هامش المبحث الأول من الفصل الأول «التضام النحوي»: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٥١، خطبة: ١٠٥.

فقد أنذرهم بأنَّ الله تعالى «هو الثائر لكلِّ دم معصوم والطالب به إن عُدِمَ طالبه أو ضَعُفَ، ولمَّا كان دم مثلهم الله على المجرى الحقّ الثابت المتعارف لله في كونه يطلب به ولا يهمله وهو الحاكم المطلق» (١)، ومن ثم وصفه تعالى بأنّه «لاَ يُعْجِزُهُ مَنْ طَلَبَ، وَلاَ يَفُوتُهُ مَنْ هَرَبَ» في معرض التهديد لهم بأخذه وقوّته (٢)، وعليه فهذه الكليات والوصف يعود لمرجع واحد هو «الله ُ» تعالى، قد شوّق -المتكلّم - المتلقى لمعرفته، ومن ثم تخويفه منه تعالى.

ثانياً -التقديم الفعلي: إنَّ العلاقة التلازمية بين العناصر الاسمية والفعلية -في السياق النَّصِي - قد تقتضي عدولاً عن أصل ترتيبها -تقديهاً أو تأخيراً - في السياق النَّصِي مقاصد دلالية مخصصة وأغراض أسلوبية يبتغيها المتكلم تتسق مع السياق النَّصِي بنوعيها المقالي أو المقامي، والذي سبق بيانه آنفاً عن طريق التقدم الاسمي عن طريق صوره ودلالاته المتنوعة، وتكتمل الصورة من طريق بيان صور التقدم الفعلي، وهي كالآتي:

تقديم شبه الجملة على متعلقها الفعلي: قد تتقدم شبه الجملة على الفعل الذي تعلقت بهِ في الجملة الفعلية في سياقات متنوعة لكلِّ سياق دلالاته ومقاصده

<sup>(</sup>١) ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ٢٦.

<sup>(</sup>٢) ظ: ابن ميثم البحراني: ٣/ ٢٦، وقد حذّرهم بأنّ ما في أيديكم من أمارة سينتقل إلى عدوكم «بني العباس» مؤكداً ذلك بالقسم بالله تعالى «فَأُقْسِمُ بِالله، يَا بَنِي أُمَيَّة، عَمًّا قَلِيل لَتَعْرِفُنَهَا فِي أَيْدِي غَيْرِكُمْ وَفِي دَارِ عَدُوِّكُمْ!»، وقد نبه المتلقي على الأخذ بالفائدة المطلوبة من البصر والسماع، والمتمثّلة بالكهالات النفسيّة في العلوم والأخلاق، وعليه تحصل سعادة الفكر الباقية والخير الدائم وعلى قبول الوعظ والتذكر. فهذه الخطبة طويلة تضمنت مجموعة من الدلالات السياقية العميقة والمنسجمة والوحدة النّصية، للتفصيل في بقية أجزاء الخطبة، ظ: نهج البلاغة: ١٥١، وما بعدها، و: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣٠ / ٢٦.

الخاصة، وهذه من الرتب غير المحفوظة في اللسان العربي؛ إذْ تُجُوّز قوانين العربية أنْ يتحرك المتعلق أُفقياً تقديهاً وتأخيراً نتيجة التفاعل الذهني الداخلي للمتكلّم؛ لأغراض إبداعية تُضفي على النّصِّ صفة التواصل والحيوية، ومن ثمَّ تؤدي إلى تنوّع الناتج الدلالي للنسق اللغوي، وتوافقه مع الحركة الصياغية أفقياً، وهذا يتناسب مع وظيفتها اللغوية لا البلاغية (١)، وهي كالآتي:

الجار والمجرور: تكثر مواضع وجوده التركيبية أو السياقية في خطب الحروب للإمام على لمناسبته وسياق المقال أو المقام، من ذلك قوله على الأعداء:

«أَنْتُمُ الأَنْصَارُ عَلَى الحُقِّ، وَالإِخْوَانُ فِي الدِّينِ، وَالجُنَنُ يَوْمَ الْبَأْسِ، وَالْبِطَانَةُ دُونَ النَّاسِ، بِكُمْ أَضْرِبُ المُّدْبِرَ، وَأَرْجُو طَاعَةَ المُقْبِلِ، فَأَعِينُونِي بِمُنَاصَحَة خَلِيَّة مِنَ النَّاسِ، بِكُمْ أَضْرِبُ المُّدْبِرَ، وَأَرْجُو طَاعَةَ المُقْبِلِ، فَأَعِينُونِي بِمُنَاصَحَة خَلِيَّة مِنَ الرَّيْبِ; فَوَ الله إِنِّي لأَوْلَى النَّاسِ بِالنَّاسِ! (٢).

النّص في سياق المدح والتشجيع؛ إذْ يُذكّرهم المتكلّم بصفاتهم الحسنة؛ تشجيعاً لهم لنصرته على الأعداء، فقدّم الجار والمجرور «بِكُمْ» على التركيب الفعلي «أَضْرِبُ اللّمُبرِ»، وتابعه العطفي «وَأَرْجُو طَاعَةَ اللّقبلِ»، فبعد هذه المقدمة المدحية التي استهلها لتهيئة أذهانهم إثارتهم لما يأتي، ما يدل على أهمية الأمر، فقد طلب منهم -من طريق «الفاء» الطلبية - العون في المناصحة صادقة سليمة من الغش، «فَأَعِينُوني بِمُنَاصَحَة خَلِيّة مِنَ الْغِشِّ، سَلِيمَة مِنَ الرَّيْبِ» ; لأنّه أكد ذلك عن طريق القسم البار أنّه أولى من غيره بالإمامة «فَوَ الله إِنِّي لأَوْلَى النّاسِ ذلك عن طريق القسم البار أنّه أولى من غيره بالإمامة «فَوَ الله إِنِّي لأَوْلَى النّاسِ

<sup>(</sup>١) ظ: محمد أحمد عبد المطلب، البلاغة العربية قراءة أخرى: ٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٥١، خطبة: ١١٨.

«مَا بَالُكُمْ! لاَ سُدِّدْتُمْ لِرُشْد! وَلاَ هُدِيتُمْ لَقَصْد! أَفِي مِثْلِ هذَا يَنْبَغِي لِي أَنْ أَخْرُجَ؟ إِنَّمَا يَخْرُجُ فِي مِثْلِ هذَا رَجُلٌ مِنَ أُرْضَاهُ مِنْ شُجْعَانِكُمْ وَذَوِي بَأْسِكُمْ، وَلاَ يَنْبَغِي لِي أَنْ أَدَعَ الجُنْدَ، وَالْمِصْرَ، وَبَيْتَ الْمَالِ، وَجِبَايَةَ الأَرْضِ، وَالْقَضَاءَ بَيْنَ اللّهِ مِنْ شُجْعَانِكُمْ وَالْقَضَاءَ بَيْنَ اللّهِ مِنَا اللّهُ لِمِينَ، وَالنَّظَرَ فِي حُقُوقِ المُطَالِيِينَ، ثُمَّ أَخْرُجَ فِي كَتِيبَة أَتْبَعُ أُخْرَى، أَتَقَلْقَلُ اللّهِ لِمِينَ، وَالنَّظَرَ فِي حُقُوقِ المُطَالِيِينَ، ثُمَّ أَخْرُجَ فِي كَتِيبَة أَتْبَعُ أُخْرَى، أَتَقَلْقَلُ تَقَلْقُلُ اللّهِ لَا يَحْدِ فِي اللّهِ مِنَا لِي مَكَانِي، تَقَلْقُلُ الْقِدْحِ فِي الجُفِيرِ الْفَارِغِ، وَإِنَّهَا أَنَا قُطْبُ الرَّحَا، تَدُورُ عَلَيَّ وَأَنَا بِمَكَانِي، فَإِذَا فَارَقْتُهُ السَّعَحَارَ مَدَارُهَا، وَاضْطَرَبَ ثِفَالْهًا. هذَا لَعَمْرُ الله الرَّأْيُ السُّوءُ» (٢).

لقد جاء التقديم والتأخير في سياق الاستفهام على سبيل الإنكار والدعاء على حالهم القبيحة، وتوبيخهم لتثاقلهم في الخروج للحرب إلّا بصحبته، فقدم الجار والمجرور «في مِثْلِ هذَا» على فعله «يَنْبَغِي»؛ ليدل على استهزائه من طلبهم هذا، فهي لصغرها لا تتلاءم وقيادته للحروب الكبرى، و لا تقتضي تركه أمور الدولة المترتبة عليه بالترتيب الوارد من التجنيد وبيت المال وغيرها، والخروج من كتيبة إلى أخرى وترك شجعانكم تتقلقل، فإنّ ذلك سيحوّل حركة عمله من الحركة الدائرية إلى المستقيمة «إنَّما يَخْرُجُ فِي مِثْلِ هذَا رَجُلٌ مِمَّن أَرْضَاهُ مِن شُجْعَانِكُمْ وَذَوِي بَأْسِكُمْ، وَلا يَنْبَغِي لِي أَنْ أَدَعَ الجُنْدَ، وَالْمِصْرَ، وَبَيْتَ المَالِ،

<sup>(</sup>١) لقد تم تحليل هذا النّص مفصلاً في فصل الأول: مبحث الأول التضام النحوي: ٤٥، وما بعدها. (٢) نهج البلاغة: ١٧٥، خطبة: ١١٩.

وَجِبَايَةَ الأَرْضِ، وَالْقَضَاءَ بَيْنَ الْسُلِمِينَ، وَالنَّظَرَ فِي حُقُوقِ الْمُطَالِبِينَ، ثُمَّ أَخْرُجَ فِي كَتِيبَة أَتْبَعُ أُخْرَى، أَتَقَلْقُلُ تَقَلْقُلُ الْقِدْحِ فِي الجُفِيرِ الْفَارِغِ»، فاعتهاد التقديم والتأخير هنا يُفضي إلى حركة دلالية قوامها توضيح الحقيقة المتجاهلة عند المتلقين والمتمثلة في بيان دوره القيادي وتقريبه لأذهانهم، و سعيه لإيصالهم إلى حقيقة الأمر وبيان وجه المفسدة في رأيهم، و يؤكد ذلك اختتامه التوجيه الخطابي بالقسم البار «هذا لَعَمْرُ الله الرَّأْيُ السُّوءُ» المتسق وطبيعة السياق النَّصِي.

تقديم الظرف على الفعل: من ذلك قوله الله في التحكيم وذمّ أصحابه:

«مَا أَنْتُمْ بَوَثِيقَة يُعْلَقُ بِهَا، وَلاَ زَوَافِرَ يُعْتَصَمُ إِلَيْهَا، لَبِئْس حُشَّاشُ نَارِ الحُرْبِ
أَنْتُمْ! أُفِّ لَكُمْ! لَقَدْ لَقِيتُ مِنْكُمْ بَرْحاً، يَوْماً أُنَادِيكُمْ وَيَوْماً أُنَاجِيكُمْ، فَلاَ أَحْرارُ
صِدْق عِنْدَ النِّدَاءِ، وَلاَ إِخْوَانُ ثِقَة عِنْدَ النَّجَاءِ!» (١١).

لقد رسم المتكلّم صورة معنوية للمتلقين تُعبّر عن عتابه لهم وتضجره منهم لقلّة طاعته، ما يُثير انتباه المتلقين؛ لتعلق الأمر بهم، فعمد إلى تقديم الظرف المكرر عن طريق العطف بـ «الواو» الأول «يوْماً» على الفعل «أُنَادِيكُمْ»، والثاني «وَيَوْماً» على الفعل «أُنَادِيكُمْ»، ما يدل دلالة واضحة على شدّة تضجره منهم وتذمره نتيجة لعدم استجابتهم لندائه ونجوته، فتكراره لـ «يوماً» تؤكد أنّ دعوته تارة تكون علنية، وتارة أخرى تكون سرية؛ لذا نجد أنّ المتكلّم قد نفى عنهم الصدق المحيل على النداء والثقة المحيلة على النجوة، يقول: «فَلاَ أَحْرارُ صِدْق عِنْدَ النَّجَاءِ»، ما يؤدي إلى تلاحم الدلالة واتساقها مع وحدة النّصِّ.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٨٣، خطبة: ١٢٥.

تقديم المسند إليه على المسند الفعلي (١): وهذا يكثر في السياقات النّصّية، وتتنوّع تبعاً لذلك مقاصده الدلالية، وأغراضه الأسلوبية، من ذلك قوله الله:

«فَلَمْ آتِ لاَ أَبَا لَكُمْ بُجْراً، وَلاَ خَتَلْتُكُمْ عَنْ أَمْرِكُمْ، وَلاَ لِبَّسْتُهُ عَلَيْكُمْ، وَلاَ لِبَّسْتُهُ عَلَيْكُمْ، وَلاَ لَبَّسْتُهُ عَلَيْكُمْ، وَلاَ لَبَّسْتُهُ عَلَيْكُمْ، وَلاَ لَبَّسْتُهُ عَلَيْ الْقُرْآنَ، إِنَّمَا اجْتَمَعَ رَأْيُ مَلَئِكُمْ عَلَى اخْتِيَارِ رَجُلَيْنِ، أَخَذْنَا عَلَيْهِمَا أَلاَّ يَتَعَدَّيَا الْقُرْآنَ، فَتَاهَا عَنْهُ، وَتَرَكَا الْحُقَّ وَهُمَا يُبْصِرَانِهِ، وَكَانَ الجُوْرُ هَوَاهُمَا فَمَضَيَا عَلَيْهِ، وَقَدْ سَبَقَ استِثْنَاؤُنَا عَلَيْهِمَا فِي الْحُكُومَةِ بِالْعَدْلِ، وَالصَّمْدِ لِلْحَقِّ سُوءَ رَأْيِهِمَا، وَجَوْرَ حُكْمِهِمَا» (٢٠).

لقد تقدّم المسند إليه «هُمَا» على المسند الفعلي «يُبْصِرَانِهِ»، في سياق الحديث عن الحكمين، ونقضها الشروط المتفق عليها، فالضمير في «يُبْصِرَانِهِ» محيل على «الحق» أحد الشرائط المتفق عليها «وَتَركا الحُقَّ وَهُمَا يُبْصِرَانِهِ»؛ للتأكيد على تركها العمل به على رغم من علمها بأحكام القرآن، وهذا الإخبار عنها كان معلوماً عند المتلقي، وسوقه هنا؛ تذكيراً للمتلقي، وتنشيطاً لذهنه؛ لبيان نتيجة نقضها الشرائط المتمثلة بوجوب مخالفتها وهي نتيجة مفهومية «وَكَانَ الجُوْرُ هَوَاهُمَا فَمَضَيَا عَليْهِ، وَقَدْ سَبَقَ استِشْنَاؤُنَا عَلَيْهِمَا فِي الْحُكُومَةِ بِالْعَدْلِ، وَالصَّمْدِ

<sup>(</sup>۱) كما معلوم أنّ البنية التركيبية تتكون من المسند إليه والمسند، والجملة الاسمية عادة تبدأ باسم، في حين تبدأ الجملة الفعلية بالفعل، لكن قد يتقدّم المسند إليه في الجملة الفعلية ليتحقق المقصد الدلالي الذي لا يمكن أن يؤديه التأخير، كأنّ يكون للتخصيص، يقول الجرجاني في ذلك: «أن يكون الفعل فعلاً قد أردت أن تنصُّ فيه على واحدٍ فتجعله لهُ وتزعم أنّهُ فاعلهُ دون واحد آخر أو دون كل أحدٍ ومثال ذلك أن تقول: «أنا كتبت في معنى فلان وأنا شفعتُ في بابه»» الجرجاني، دلائل الإعجاز: ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٨٥، خطبة: ١٢٧.

١٨٠ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة

لِلْحَقِّ سُوءَ رَأْيِهِمَا، وَجَوْرَ حُكْمِهِمَا»، فيؤدي إلى الكشف عن آليات الترابط المفهومي عن طريق تعالق البنيات المنطقية التي تحكمها وحدة النّصِّ (١).

ومن ذلك قوله الله في استنفار الناس إلى الشام (بعد فراغه من أمر الخوارج)، وفيها يتأفف بالناس، وينصح لهم بطريق السداد:

«أُفِّ لَكُمْ! لَقَدْ سَئِمْتُ عِتَابَكُمْ! أَرضِيتُمْ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الاْخِرَةِ عِوَضاً؟ وَبِالذُّلِّ مِنَ الْعِزِّ خَلَفاً؟ إِذَا دَعَوْتُكُمْ إِلَى جِهَادِ عَدُوِّكُمْ دَارَتْ أَعْيُنْكُمْ، كَأَنَّكُمْ مِنَ اللَّا عِنْ خَمْرَة، وَمِنَ الذُّهُولِ فِي سَكْرَة، يُرْتَجُ عَلَيْكُمْ حَوَادِي فَتَعْمَهُونَ، فَكَأَنَّ اللَّوْتِ فِي غَمْرَة، وَمِنَ الذُّهُولِ فِي سَكْرَة، يُرْتَجُ عَلَيْكُمْ حَوَادِي فَتَعْمَهُونَ، فَكَأَنَّ اللَّوسَةُ، فَأَنْتُمْ لاَ تَعْقِلُونَ. مَا أَنْتُمْ لِي بِثِقَة سَجِيسَ اللَّيَالِي، وَمَا أَنْتُمْ بِرُكُن يُهَالُو بَكُمْ، وَلاَ زَوَافِرُ عِزِّ يُفْتَقَرُ إِلَيْكُمْ... (٢٠).

ينصب هذا النّص حول الحثّ على الجهاد، فكان الخطاب موجهاً إليهم مباشرة، لتثاقلهم عن الدعوة إلى القتال؛ لذا نجد أنّ المتكلّم قد استفتح حديثه بالتضجر والتأفيف «أُفِّ لَكُمْ!» على سبيل الاستفهام الإنكاري؛ لتركهم الجهاد وما يحمله من ثواب وعزّة وتعلقهم بسلامة الدنيا وما تحمله من الذلّ بدلاً من العزّ لأطهاع العدو فيهم، «أَرضِيتُمْ بِالحُيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الانْ خِرَةِ عِوضاً؟ وَبِالذُّلِّ مِنَ الْعِزِّ خَلَفاً؟»، فعمد إلى تقديم المسند إليه «فَأَنْتُمْ» على الجملة الفعلية المنفية «لا تَعْقِلُونَ»؛ تبكيتاً لهم وتوبيخاً برذائل تعرض لهم عند دعائه لهم إلى الجهاد (٣)، فمثلّت نتيجة استقصاء لتثاقلهم عن الجهاد، فنفى العقل عنهم؛ توبيخاً لكون فمثلّت نتيجة استقصاء لتثاقلهم عن الجهاد، فنفى العقل عنهم؛ توبيخاً لكون

<sup>(</sup>١) للتفصيل في تحليل هذا النّصّ يرجى مراجعة الفصل الثالث المبحث الأول «الربط بالإحالة»: ١٤٢، وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٧٥، خطبة: ٣٤.

<sup>(</sup>٣) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ٧٩.

العاقل لا يفعل ما فعلتموه، فهي علاقة جامعة للأحداث النّصّية، التي تؤدي إلى اتساق النّصِّ ووحدتهِ، فالتقديم هنا-ذُكر أنفاً عن طريق تحليل النصوص- لم يقتصر على البنية التركيبية المتضمنة له وإنّما ارتبطتْ دلالته بها قبله وما بعده؛ لترابط أحداث النّصِّ وقضاياه، وعليه لا يمكن إفراده بالتوضيح من دون بيان علاقته بالدلالة النّصّية الكبرى.

تقديم المسند الفعلي على المسند إليه: أصل الترتيب بالتركيب الفعلي أن يتقدم المسند الفعلي على المسند إليه في الأحوال العادية لدلالات عامة، ولكن قد يعدل عن هذه الحال وهذه الدلالات - في ترتيبه - إلى أخرى؛ لتوليد معنىً عميق الدلالة وغرضٍ أسلوبي قوي التأثير، وهذا يتمثل بأهمية الحدث المتقدم الذي هو محط اهتهام المتكلم، وهذا لا تجده في حال التأخير، من ذلك قوله الله:

«...وَأَمَّا مَا ذَكُرْ ثُمَّا مِنْ أَمْرِ الأَسْوَةِ، فَإِنَّ ذَلِكَ أَمْرٌ لَمْ أَحْكُمْ أَنَا فِيهِ بِرَأْيِي، وَلاَ وَلِيتُهُ هَوىً مِنِّي، بَلْ وَجَدْتُ أَنَا وَأَنْتُهَا مَا جَاءَ بِهِ رَسُولُ الله عَلَيْ قَدْ فُرِغَ مِنْهُ، فَلَمْ وَلِيتُهُ هَوىً مِنِّي، بَلْ وَجَدْتُ أَنَا وَأَنْتُها مَا جَاءَ بِهِ رَسُولُ الله عَلَيْ قَدْ فُرِغَ مِنْهُ، فَلَمْ أَا الله عَلَيْ مَنْ وَلَهُ وَاللهِ، وَأَمْضَى فِيهِ حُكْمَهُ، فَلَيْسَ لَكُمَا، وَاللهِ، وَأَمْضَى فِيهِ حُكْمَهُ، فَلَيْسَ لَكُمَا، وَاللهِ، وَنْدِي وَلاَ لِغَيْرِكُمَا فِي هذَا عُتْبَى » (١).

الخطاب هنا خاص موجه لطلحة والزبير؛ لطلبها المساواة في الغنيمة، فردّ عليها الإمام المسلابي يتوافق والمنطق العقلي، بأنَّ حكمه جاء على وفق شريعة محمد»، فقد ساق تقديم المسند الفعلي في سياق النفي القطعي؛ إذ قدّم «لمُ أُحُكُمْ» على الضمير المنفصل «أَنَا»؛ لتسليط انتباه المتلقي على الدلالة النّصِّية في النفي، ومن ثم إثباتها في ذهن المتلقي، ما أدى دوراً أساسياً في اتساق النّصِّ،

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٣٢٢، خطبة: ٢٠٥.

١٨٢ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة

مستعيناً بـ «العطف « في استمرار تأثيره الدلالي، نحو قوله: «وَلاَ وَلِيتُهُ هَوىً مِنِّي، بَلْ وَجَدْتُ أَنَا وَأَنْتُها مَا جَاءَ بِهِ رَسُولُ الله «قَدْ فُرغَ مِنْهُ»، فقد ألقى الحجة عليها بإجابته هذه، فأكتمل رسم الصورة النَّصِية كاملة في ذهن المتلقى.

تقديم جواب الشرط على فعله (١): ومنها قوله الله يومئ فيها إلى ذكر الملاحم:

«يَعْطِفُ الْهُوَى عَلَى الْهُدَى إِذَا عَطَفُوا الْهُدَى عَلَى الْهُوَى، وَيَعْطِفُ الرَّأْيَ عَلَى الْقُرْآنِ إِذَا عَطَفُوا اللَّهُ الرَّأْيِ. منها: حَتَّى تَقُومَ الْحُرْبُ بِكُمْ عَلَى سَاق، بَادِياً نَوَاجِذُهَا، مُلْوَءَةً أَخْلاَفُهَا، حُلُواً رَضَاعُهَا، عَلْقَهَا عَاقِبَتُهَا» (٢).

<sup>(</sup>۱) شكلّت ظاهرة «تقديم جواب الشرط على فعله» خلافاً بين النحاة ولا سيها بين المدرستين البصرة والكوفة، فمنع البصريون العدول عن رتبة كل منهها بالتقديم؛ لأنَّ الثابت عندهم أنّ أداة الشرط «تقوم بوظيفة التعليق المعنوي والزمني معاً بين الشرط والجواب و أنَّ فعل الشرط هو المقدمة للجواب، والعلة فيه، وإنَّ الجواب هو النتيجة الضرورية له، والمعلول الحتمي الذي لابد منه» التراكيب الإسنادية: ١٨٥، ١٨٥، فعدّوا الجزاء المتقدم هو ما دلّ على الجزء المحذوف، فإذا كان الفعل ماضياً بعد حروف الجزاء جاز أنْ يتقدم جواب الشرط على فعله جوازاً، نحو قولك: «أكرمك إنْ تكرمني»، ظ: المبرد، المقتضب: ٢/ ٨٨، لأنّ أدوات الشرط «لا تعمل في لفظه شيئاً و إنّها هو موضع الجزاء، فكذلك جوابه يسدُّ مسدَّ الجزاء»المبرد، المقتضب: ٢/ ٨٨، أمّا الكوفيون فقد جوّزوا العدول عن أصل الترتيب بتقديم جواب الشرط على فعله، وعدّوا المتقدم هو جواب الشرط على فعله، وعدّوا المتقدم النحو: ٢/ ٢٥، وعليه فـ«موقف الكوفيين - في هذا الموضوع - أكثر ملاءمة واتساقاً لما فيه من بعد عن تكلّف التأويل دون ضرورة ملحة من مبنى النّصٌ، أو حاجة ماسة يفرضها الموقف التراكب الإسنادية: ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٥٩، خطبة: ١٣٨.

لقد أشار الإمام المنتفل من الخطبة إلى وصف الإمام المنتظر الموعود به فهو في سياق الاستبشار وتهيئة لظهور المنتظر المزيل للظلم والظلمات، وقد اتكأ المتكلّم على تقديم جواب الشرط «يَعْطِفُ الْمُوَى عَلَى الْمُدَى» على فعله «إِذَا عَطَفُوا الْمُدَى عَلَى الْمُوَى» وتابعه في الأمر معطوفه الْمُدَى» على فعله «إِذَا عَطَفُوا الْمُدَى عَلَى الْمُوَى» وتابعه في الأمر المتعلق «وَيَعْطِفُ الرَّأْيَ عَلَى الْقُرْآنِ إِذَا عَطَفُوا الْقُرْآنَ عَلَى الرَّأْي»؛ لأهمية الأمر المتعلق بظهور الإمام ودوره في إظهار الحق بعد إخماده فترة من الزمن، فترد النفوس الحائرة عن سبيل الله المتتبعة للظلمات عن طرقها الفاسدة إلى سلوك سبيله واتباع أنوار هداه، و يردُّ القرآن بعد ما فرّق على مذاهب محتلفة من الإسلام المباشر إلى أسلوب الشرط والجزاء متضمناً استشعار المتكلّم من الأسلوب الخبري المباشر إلى أسلوب الشرط والجزاء متضمناً استشعار المتلقي بالانتظار والتهيئة له بقدر الإمكان، وهذا فيه مقصد المتكلّم، وقد ساعده «العطف« في ربط البنيات التركيبية في السياق النَّصِي ضمن بنية نصِّية واحدة.

### علاقة العدول بسياق الموقف:

### (تأثير الرتبة في المعنى)

لقد كانتْ ثمّة مجموعة سياقات من النّصوص الحربية تحمل معنى واحداً مع تفاوت دقيق في بعض جزئياته؛ لكونها تخضع لطبيعة السياق ولاسيا السياق «المقامي»؛ إذْ لم يكن للخطب تحضيرٌ مسبق، وإنّا كانتْ ارتجالية حسب متطلبات المقام، فالمقام هو الذي يُبين مقصدها الإيحائي، حاملةً دلالتين إلى ذهن المتلقى، دلالة التأكيد لمن تكرر ساعه لها، والتنبيه لمن جدّ عليه ساعه،

<sup>(</sup>١) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ١٥٩.

«فَوَ الَّذِي فَلَقَ الْحُبَّةَ، وَبَرَأَ النَّسَمَةَ، إِنَّ الَّذِي أُنَبِّئُكُمْ بِهِ عَنِ النَّبِيِّ عَبِلِللهِ، مَا كَذَبَ الْمُبَلِّغُ، وَلاَ جَهِلَ السَّامِعُ، لَكَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى ضِلِّيلِ قَدْ نَعَقَ بِالشَّامِ، وَفَحَصَ كَذَبَ الْمُبَلِّغُ، وَلاَ جَهِلَ السَّامِعُ، لَكَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى ضِلِّيلِ قَدْ نَعَقَ بِالشَّامِ، وَفَحَصَ بِرَايَاتِهَ فِي ضَوَاحِي كُوفَانَ. فإذا فَعَرَتْ فَاغِرَتُهُ، وَاشْتَدَّتْ شَكِيمَتُهُ، وَثَقُلَتْ فِي بِرَايَاتِهَ فِي ضَوَاحِي كُوفَانَ. فإذا فَعَرَتْ فَاغِرَتُهُ، وَاشْتَدَّتْ شَكِيمَتُهُ، وَثَقُلَتْ فِي الأَرْضِ وَطُأْتَهُ، عَضَّتِ الْفِتْنَةُ أَبْنَاءَهَا بِأَنْيَابِهَا، وَمَاجَتِ الْحُرْبُ بِأَمْوَاجِهَا، وَبَدَا الْأَرْضِ وَطُأَتَهُ، عَضَّتِ الْفِتْنَةُ أَبْنَاءَهَا بِأَنْيَابِهَا، وَمَاجَتِ الْحُرْبُ بِأَمْوَاجِهَا، وَبَدَا وَمَنَ اللَّيَالِي كُدُوحُهَا» (١٠).

وقوله ١٤١٤:

«كأنَّى بِهِ قَدْ نَعَقَ بِالشَّامِ، وَفَحَصَ بِرَايَاتِهِ فِي ضَوَاحِي كُوفَانَ، فَعَطَفَ عَلَيْهَا عَطْفَ الضَّرُوسِ، وَفَرَشَ الأرْضَ بِالرُّؤُوسِ، قَدْ فَعَرَتْ فَاغِرَتُهُ، وَثَقُلَتْ فِي الرُّؤُوسِ، قَدْ فَعَرَتْ فَاغِرَتُهُ، وَثَقُلَتْ فِي الأَرْضَ وَطْأَتُهُ، بَعِيدَ الجُوْلَةِ، عَظِيمَ الصَّوْلَةِ» (٢).

فقد أشار النّصُّ الأول -حسب رأي أغلب الشرّاح - إلى أنّه أنباء عما يُحدثه أحد حكام بني أمية بالأمّة عند تسنمه الحكم؛ وذلك لتطابق الوصف المعنوي عليه، فقد أوضح الإمام عليه الدلالة المعنوية في إطار البنية النّصّية العميقة من دون إيضاح الدلالة اللفظية؛ لأسباب عدة موضحاً إياها -الدلالة المعنوية بمجموعة من المؤكدات، منها استهلاله النبأ بقسم خاص عميق الدلالة «فو الّذِي فَلَقَ الحُبّة، وَبَرَأُ النَّسَمَة» بخالق الإنسان وفالق الحبّة، ومن ثم أكمل المؤكد «إنّ الّذِي أُنبَّكُمْ بِهِ عَنِ النّبِيّ» إنّ ذلك النبأ هو من رسول الله عن الدلالة، وما الرسول «بحد ذاته مؤكد، فكيف إذا كان مستفتحاً بقسم قوي الدلالة، وما الرسول «بحد ذاته مؤكد، فكيف إذا كان مستفتحاً بقسم قوي الدلالة، وما

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٤٧، خطبة: ١٠١.

<sup>(</sup>۲)م.ن: ۱۹٦، خطبة: ۱۳۸.

فضلاً عن ذلك فقد غلب على كلِّ من المؤكدين المتضامين التراكيب الاسمي مركبة إلّا صلة الموصول وهي الأُخرى جاءتْ متضامةً مع موصولها الاسمي («واو» القسم، الاسم الموصول وصلته «الَّذِي فَلَقَ الْجُبَّةَ»، حرف العطف (وَ) والمعطوف على صلة الموصول «وَبَرَأَ النَّسَمَةَ»، «إِنَّ»، الموصول وصلته «الَّذِي أَنْبُكُمْ بِهِ عَنِ النَّبِيِّ»)، ومن المؤكدات أيضاً نفي الكذب والجهل عن نفسه المنظل سمعه من الرسول»، فيبدأ الإخبار برسم الصورة الوقائعية أمام المتلقي عن طريق «كأنّ» التشبيهية، والفعل المضارع «لَكَأنِّي أَنْظُرُ»، فيُثير عنصر المفاجأة لدى المتلقي، ومن ثم يجعله يتفاعل ويتجاوب مع ما يبتغيه المتكلم، وعلى فق هذا التفاعل يُركز المتكلم على تصوير الأحداث المستقبلية اليقينية.

لقد عدل المتكلّم عن تسمية الموصوف باسمه يمكن تأويله بأسباب عدة، منها كونه المتمثل بـ «بؤرة النّصِّ»، ولربها لإخراجه من متعلق زماني والاكتفاء بمتعلق مكاني – سيأتي لاحقاً –، فكنّاه المتكلّم بـ «الضليل» (۱)؛ لكثرة ضلاله وفساده، وكلُّ أولئك قد عدل عنه المتكّلم في البنية الخطابية الثانية سوى «كَأنِّي»؛ كون الخطبة الأولى – سيتضح من التحليل – جاءتْ للإخبار المؤكد المبلّغ والدافع للشك والريب والصاحب للتلهف والاستغراب، في حين مثلت الثانية تأكيداً على كلام سبقت إليه الإشارة حاملةً التخويف والتحذير، أمّا الثانية تأكيداً على كلام سبقت إليه الإشارة حاملةً التخويف والتحذير، أمّا تكرار «كَأنِّي» جاء ليؤكد أنّها رؤية يقينية تُنبئ عن أحداث مستقبلية، فأنزلها منزلة المتيقن الحاصل، فناسبت الدلالة المنطقية ترتيب الأسبقية في العدول عن

<sup>(</sup>١) الضليل: كثير الضلال، ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ١١.

١٨٦ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة بعض الجزئيات المتعالقة في السياق النّصِّي فيها بين الخطبتين.

أمّا تكراره للمتعلق المكاني «قَدْ نَعَقَ بِالشَّام، وَفَحَصَ بِرَايَاتِهَ فِي ضَوَاحِي كُوفَانَ» فيحمل صوراً عدة منها تعويضاً عن المتعلق الزماني، وتحذيراً لهاتين البلدتين «الشام، والكوفة»؛ لشّدة ما يحصل فيها من وقع، فالتفاعل الحامل لعنصر المفاجأة قائم على دعامات منها ارتباطه بالسياق المتمثل بالعلاقات التلازمية بين البنى التركيبية، والتصوير الذي أخذ دوره في تجسيد الأحداث أمام المتلقي. يكتمل التصوير المجسد والملخص بذكر المتعلق المكاني، والأكثر استغراباً من ذلك وفزعاً هو تصوير أفعاله الشريرة عن طريق الألفاظ المكناة المتعالقة و البنى التركيبية المتلازمة، والتي تبدأ بقوله «نَعَقَ بِالشَّامِ» و «وَفَحَصَ بِرَايَاتِه» (١) كناية عن بدء حُكْمهِ بالشام وبلوغه ضواحي الكوفة، فاتسقت في ذهن المتلقي الدلالة المنطقية الموجزة ترتيباً من بداية حكمهِ المظلم حتى نهايته الموحشة.

وقوله النية الخطابية الثانية: «فَعَطَفَ عَلَيْهَا عَطْفَ الضَّرُوسِ، وَفَرَشَ الأَرْضَ بِالرُّوُوسِ» فلم يذكرها في الوحدة الخطابية الأولى، فيمكن أن تُمثل هذه الجزئية تفصيل ما خُص في الخطبة الأولى، يُجسد المتكلّم الصورة البشعة لظلم الموصوف؛ «شبّه عطفه أي حمله بعطف النّاقة السّيئة الخلق التي تعضّ حالبها لشدة الغضب والأذى الحاصل منه» (٢)، وكنّى بـ «وَفَرَشَ الأرْضَ بِالرُّؤُوسِ»

<sup>(</sup>۱) النعيق: صوت الراعي بغنمه، و فحص براياته: من قولهم ما له مفحص قطاة أي مجثمها كأنهم جعلوا ضواحي الكوفة مفحصا و مجثما لراياتهم، ظ: ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٧/ ١٠، و: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ١١، ١١.

<sup>(</sup>٢) الخوئي، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة: ٧/ ١٦٣.

الفصل الثاني: المبحث الثاني: العدول .....

بكثرة قتله الناس فحالة الفزع و الاستغراب التي تحصل للمتلقي عن طريق انسجامه مع الصورة المجسدة للأحداث تترك في ذهنه أصداءً تجعله يتجاوب مع توجيهات المتكلّم وأخذ الحذر والحيطة، وهذا هو مقصد المتكلّم، قيل إنّه «السفياني» وقيل «معاوية»، ولكن أغلب الاحتيال حسب رأي أغلب الشرّاح أنّه (عبد الملك بن مروان) (۱)؛ «لأنّ معاوية في أيام أمير المؤمنين المنتخذات قد نعق بالشام ودعاهم إلى نفسه والكلام يدلُّ على إنسان ينعق فيها بعد ألا تراه يقول لكأني أنظر إلى ضليل قد نعق بالشام...» (۲)، وقد حصلتْ فعلاً بعد زمن المتكلّم، فعنصر المفاجأة الملازم لهذا الخطاب الغيبي قد انتقل من المسرح الذهني إلى حدث مرئى و واقعى.

<sup>(</sup>١) ظ: ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٧/ ٩٩- ١٠١، و: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ١١٠، ١١، ١١، ١٠٠ و: الخوئي، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة: ٧/ ١٧٠.

<sup>(</sup>۲) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٧/ ٩٩، فقد جعله أبوه -عبد الملك بن مروان-الخليفة من بعده و سار لقتال «مصعب بن الزبير» إلى الكوفة بعد قتل مصعب «مختار بن أبي عبيدة الثقفي» فالتقوا بأرض مسكن بكسر الكاف من نواحي الكوفة، ثمّ قتل مصعبا و دخل الكوفة فبايعه أهلها، و بعث «الحجّاج بن يوسف» إلى «عبد الله بن الزبير» بمكّة فقتله و هدم الكعبة و ذلك سنة ثلاث و سبعين من الهجرة، و قتل خلقا عظيما من العرب في وقائع «عبد الرّحن بن الأشعث»، و تفاقمت الفتن مع الخوارج. فلمّا كمل أمر عبد الملك عقدت رايات الفتن المعضلة من بعده كحروب أولاده مع بني المهلّب، و كحروبهم مع «زيد بن عليّ» و كالفتن الكائنة بالكوفة أيّام «يوسف بن عمر»، و «خالد القسري»، و «عمر بن هبيرة»، وغيرهم، و ما جرى فيها من الظلم، و استئصال الأموال، و ذهاب النفوس، و قيل: كنيّ ولين عن معاوية، و ما حدث في أيّامه من الفتن و ما حدث بعده من فتنة يزيد، للتفصيل أكثر، ظ: ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٧/ ٩٢٠ و: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ١٦٢ و: الخوئي، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة: ٣/ ١٦٢ و: البلاغة: ٧/ ٩٢٠ و.

ونجد في قوله إلى «فإذا فَغَرَتْ فَاغِرَتُهُ، وَاشْتَدَّتْ شَكِيمَتُهُ، وَثَقُلَتْ في الأرْض وَطْأَتُهُ"، أنَّ فعل الشرط قد جاء متوافقاً في كلا الخطبتين سوى قوله: «وَاشْتَدَّتْ شَكِيمَتُهُ» كناية عن قوة رأسه وشدّة بأسه (۱)، فالمتكلّم يصوّر اقتحام الموصوف على الناس وشدة بأسه وثقل حكمه وما يتبع ذلك من القتل والأهوال. أمّا جواب الشرط فقد جاء متوافقاً دلالياً و مختلفاً لفظياً؛ لتقريب الصورة المعقدة المتشابكة من مجموعة استعارات وكنايات؛ لتصويرها عمق الحدث المعقد الذي وصل إلى أصعب الحالات وحشيةً «عَضَّتِ الْفِتْنَةُ أَبْنَاءَهَا بِأَنْيَابِهَا، وَمَاجَتِ الْحَرْبُ بِأَمْوَاجِهَا، وَبَدَا مِنَ الأَيَّامِ كُلُوحُهَا، وَمِنَ اللَّيَالِي كُدُوحُهَا...» فالمصائب تبلغ غايتها القصوى نتيجة هذه الفتن، فالمتكلّم لا يُفصل الأمر وإنَّما يُعطى المتلقى إشارات وأبعاد أساسية توحى إلى بشاعة ما سيجري من أحداثٍ، والمتلقى بدوره يقوم بتفكيك البنية العميقة في النَّصِّ بعد انسجامه مع المتكلّم، و بعد أن فتح أمامه آفاقاً مهمة ولاسيها ما يتعلق بحياته سواء الفردية أم في إطار المجتمع، فالدلالة اللفظية كانت غامضة في كثير من المحاور بعكس منها الدلالة المعنوية التي نشطت ذهن المتلقى، من ذلك عدم حصر هذه الأحداث بموصوف اسمى وإنّها موصوف حدثى، وكذلك عدم حصرها بمدة زمنية محددة، وإنّما جعلها مفتوحة الدلالة، وقد أشار إليها بقوله: «وَبَدَا مِنَ الأَيَّام كُلُوحُهَا، وَمِنَ اللَّيَالِي كُدُوحُهَا» ما يدلّ على استمرار هذه الأحداث المفزعة والفتن المظلمة باستمرار الليالي والأيام.

ومن ذلك قوله اللِّفي خطبتين يُعلِّم أصحابه ويحثهم على قتال الأعداء

<sup>(</sup>١) أصله أنّ الفرس الجموح قوي الرأس محتاج إلى قوة الشكيمة وشدّتها، ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ١١.

الفصل الثاني: المبحث الثاني: العدول .....

في صفين، فأصلها واحد ومضمونها واحد، وإن حصل عدول في الصياغة اللفظية في بعض الجزئيات النّصّية تبعاً لطبيعة السياق:

«وَعَضُّوا عَلَى النَّوَاجِذِ، فَإِنَّهُ أَنْبَى لِلسُّيُوفِ عَنِ الْهَامِ، وَأَكْمِلُوا اللاَّمَةَ، وَقَلْقِلُوا السُّيُوفَ فِي أَغْهَادِهَا قَبْلَ سَلِّهَا، وَالْحُظُّوا الخُزْرَ، وَاطْعُنُوا الشَّزْرَ، وَنَافِحُوا بِالظُّبَا، وَصِلُوا السُّيُوفَ بَالْخُطَا...» (١٠).

«فَقَدِّمُوا الدَّارِعَ، وَأَخِّرُوا الْحُاسِرَ، وَعَضُّوا عَلَى الأَضْرَاسِ فَإِنَّهُ أَنْبَى لِلسُّيُوفِ عَنِ الْهَامِ، وَالْتَوُوا فِي أَطْرَافِ الرِّمَاحِ فَإِنَّهُ أَمْوَرُ لِلأسِنَّةِ، وَغُضُّوا الأَبْصَارَ فَإِنَّهُ أَمْوَرُ لِلأسِنَّةِ، وَغُضُّوا الأَبْصَارَ فَإِنَّهُ أَرْبَطُ لَلْجَأْشِ وَأَسْكَنُ لِلْقُلُوبِ، وَأَمِيتُوا الأَصْوَاتَ فَإِنَّهُ أَطْرَدُ لِلْفَشَلِ... (٢).

في هذين النصيين تنوع الاستعمال اللفظي فيما بين الخطبتين، مع توافق دلالة المضمون والأصل، والملفت للنظر هو التغاير اللفظي بين قوله: «وَعَضُّوا عَلَى النَّوَاجِذِ» في البنية النَّصِّية الأولى، وقوله: «وَعَضُّوا عَلَى الأَضْرَاسِ» في البنية النَّصِّية الثانية، كلاهما يدلّن على الأضراس، لكن الأول يدلُّ على العمق، ما يعكس عمق الدلالة النَّصِّية، فالتغاير بينهما دقيق، يُقال: «يقال إنَّ العاض على نواجذه ينبو السيف عن هامته نبوا ما وهذا مما يساعد التعليل الطبيعي عليه و ذلك أنَّه إذا عضَّ على نواجذه تصلَّبتُ الأعصاب و العضلات المتصلة بدماغه و زال عنها الاسترخاء فكانتْ على مقاومة السيف أقدر وكان تأثير السيف فيها أقل» (٣)، وهذا التغاير اللفظي جاء متناسباً وطبيعة السياق بنوعيه المقالي فيها أقل» (٣)، وهذا التغاير اللفظي جاء متناسباً وطبيعة السياق بنوعيه المقالي

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٩٧، خطبة: ١٦.

<sup>(</sup>۲)م.ن: ۱۸۰، خطبة: ۱۲٤.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٥/ ١٦٩، النواجذ جمع ناجذ و هو أقصى الأضراس و

والمقامي ففيها يخصُّ السياق المقالي فيتبعه كلُّ ما يعتري اللفظة من تضام مع السوابق واللواحق، فكل مفردة تحمل قيهاً أسلوبيَّة تجذب التركيب إلى استعمالها في المقام المناسب (۱)، ما يؤدي إلى تحقيق الاتساق والتلاحم بين وحدات النصِّ. أمّا فيها يخصُّ السياق المقامي، ففي الخطبة الأولى كان الأمر أشدّ، إذْ تُمثل في ساحة المعركة في حرب صفين ففيه تحذير مشدد. أمّا في الخطبة الأخرى فتشمل مجموعة من النصائح الحربية بصورة عامة، وعليه تبع التغاير اللفظي تداعيات دلالية أعمق في المعاني التي تُثير اهتهام المتلقي.

ومن ذلك قوله الماعند تهديدهم الناكثين - له بالحرب:

«وَمِنَ العَجَبِ بَعْثُهُمْ إِلَى أَنْ أَبْرُزَ لِلطِّعَانِ! وَأَنْ أَصْبِرَ لِلْجِلادِ! هَبِلَتْهُمُ الْهَبُولُ! لَقَدْ كُنْتُ وَمَا أُهَدَّدُ بِالْحَرْبِ، وَلاَ أُرَهَّبُ بِالضَّرْبِ! وَإِنِّي لَعَلَى يَقِين مِنْ رَبِّ، وَهَا أُرَهَّبُ بِالضَّرْبِ! وَإِنِّي لَعَلَى يَقِين مِنْ رَبِّي، وَغَيْرِ شُبْهَة مِنْ دِيني »(٢).

وقوله الله في معنى طلحة بن عبيد الله (وقد قاله حين بلغه خروج طلحة والزبير إلى البصرة لقتاله):

«قَدْ كُنْتُ وَمَا أُهَدَّدُ بِالحُرْبِ، وَلاَ أُرَهَّبُ بِالضَّرْبِ، وَأَنَا عَلَى مَا قَدْ وَعَدَنِي رَبِّ مِنَ النَّصْرِ» (٣).

للإنسان أربعة نواجذ في كل شق و النواجذ بعد الأرحاء و يسمى الناجذ ضرس الحلم؛ لأنه ينبت بعد البلوغ و كمال العقل، ظ: م.ن: ٥/ ١٦٩.

<sup>(</sup>١) ظ: عواطف كنوش، مراتب التفضيل في القرآن الكريم، (بحث)، مجلة الدراسات الإيرانية، العدد٦، ٢٠٠٢، : ١١٣

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٦٤، خطبة: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) م. ن: ٢٤٩، خطبة: ١٧٤.

فالناظر يجد أنَّ النصين المتجلّيين قد جمعها مضمون وسياق واحد، مع تغاير دقيق في بعض جزئياته، وهذا تابع لتغاير دلالي يتوازى وطبيعة السياق بنوعيه، فالخطاب الأول كان رداً على تهديدهم «أَبْرُزَ لِلطِّعَانِ! وَأَنْ أَصْبرَ لِلْجِلادِ» مصحوباً بالتعجّب والاستهزاء من قولهم هذا؛ لذا فقد جاء جوابه مؤكداً مع ما يتلاءم وسياق التهديد بأنَّ ذلك -التهديد-يرجع في حقِّ الجبان، من مؤكداته («لام التأكيد» في «لقد»، و «إنِّي» و « لَعَلَى ») في قوله: « لَقَدْ كُنْتُ وَمَا أُهَدَّدُ بِالْحَرْبِ، وَلاَ أُرَهَّبُ بِالضَّرْبِ! وَإِنِّي لَعَلَى يَقِين مِنْ رَبِّي، وَغَيْرِ شُبْهَة مِنْ دِيني " فقد جاءت متضامه مع هيكلية التركيب، حاملةً في دلائلها بصمات تلقائية مؤثرة تتناسب ومقتضي المقام، فختم ردّه عليهم بـ "وَإِنِّي لَعَلَى يَقِين مِنْ رَبِّي، وَغَيْرِ شُبْهَة مِنْ دِيني» رغم أنَّه لم يستلم الوعد الإلهي بالنصر لكَّنه تبيّن من البنية التركيبية الاستقبالية أنّه متيقِن من النصر الإلهي والتأييد عن طريق المؤكدات التركيبية المشار إليها أنفاً، ولفظ الـ «يَقِين» المتضامة مع السوابق واللواحق، فتعطى المتلقى ارتياحاً نفسياً بالنصر المؤزر، وهذا مقصد المتكلم، فالارتياح والطمأنينة يبعث في نفس المتلقى الانسجام واستمرارية التواصل، ويدفع عنه الشكّ والريب.

أمّا الخطاب الثاني فقد كان رداً على أفعالهم وليس أقولهم بعكس الأول، فالمقام يحتل المرتبة الأول في الخطاب ويتبعه التغاير المقالي في السياق النّصّي «وَأَنَا عَلَى مَا قَدْ وَعَدَني رَبِّي مِنَ النّصْرِ»، فصيغة المضي قد غلبتْ على السياق ما يدلُّ على أنّه اقتراب استلام الوعد الإلهي في النصر؛ لاقتراب الحرب القتالية، فقد كان قاطعاً في كلامه من دون أي حذر أو خوف، ففي سياق الخطاب الأول تلاحم الخطاب وأقوالهم التهديدية، في حين تلاحم الخطاب الثاني وأفعالهم

| أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة                  | 197         |
|------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ثَّل الخطاب الأسبق تهيئة فكرية، والثاني تطلب تقدَّماً فعلياً، ما يدلُّ | الحربية، فم |
| م الدلالة السياقية ومنطقية الترتيب الخطابي.                            | على انسجا   |

# الفصل الثالث

المبحث الأول المبحث الأول المبحث الأول المبحث الإحسالية المبحث الثاني المبحث الثاني المبحث الثاني المبحث الثاني المبحث ا

### تسوطئه

الربط لغة: من رَبَطَ الشيء يَرْبطُه ربطاً، بمعنى شدَّهُ، وجمعهُ رُبُط، والرابطة العَلَقَة والوصلة، والربط بمعنى الارتباط (١١).

وفي الاصطلاح عُرِّفَ (د. تمام حسّان) الربط بأنّهُ «قرينة لفظية تدل على اتصال أحد المترابطين بالآخر» (٢) هذا يعني أنّه قيد تعريف الربط بالوسائل اللفظية دون المعنوية؛ إذ تدل على تعالق الجزء اللاحق بالسابق ضمن السياق اللغوي، بوساطة وسائل الربط، وأهم هذه الوسائل هي (الإحالة والأدوات)، ومن ثمّ تؤدي إلى فهم المتلقي للعلاقات النّصّية، في حين عرّف آخر الربط «ما يحصل من ائتلاف وصلة واتحاد وتماسك في أجزاء الكلام والجملة سواء أكانت هذه الأجزاء عناصر أساسية في بنائها، أم غير أساسية، وذلك بوسائل معنوية أو لفظية» (٣)، هذا التعريف واسع؛ لضمه الربط المعنوي واللفظي معاً، فهو تعريفٌ شاملٌ مطلق.

<sup>(</sup>١) ظ: ابن منظور، لسان العرب: ٧/ ٣٠٢، مادة (ربط)، و: الزبيدي، تاج العروس: ١٠/ ٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها: ٢١٣.

<sup>(</sup>٣) عبد الخالق زغير عدل، الربط في الجملة العربية، رسالة ماجستير، جامعة بغداد، كلية الآداب، ١٩٨٨م: ١٦.

أمّا فيها يخص الوسائل المعنوية فتنضم تحت مصطلح «الارتباط» ويكون بين معنيين من دون وسيلة لفظية؛ لأنّها تمثل علاقة الشيء بنفسه، فلا يحتاج المتكلّم في سبيل إيضاحها إلى رابط لفظي، وإنها يعتمد على عملية تداعي المعاني في العقل البشري؛ لفهمها بمجرد التلاحم والائتلاف بين المعاني (١). على حين يُعد الربط اللفظي علاقة سياقية-تصطنعها اللغة-بين معنيين بواسطة أداة تدل على علاقة أحدهما بالآخر (٢)، وبدونها –الأداة- تصبح علاقتهها بعيدة «لا تعي الذاكرة معها ما الذي ينتمي إلى هذا، وماالذي ينتمي إلى ذاك وهكذا تتفكك أواصر الكلام ويدخل المعنى في غيابات الغموض أو في متاهات اللبس وكلا الغموض واللبس آفة من آفات الاتصال والتفاهم» (٣)، وبذا يضفي سمة التهاسك والائتلاف بين الأطراف المتعالقة بالأداة، ومن ثُم تعين المتلقي على إدراك الغاية المبتغاة.

ولأهمية قرينة الربط في تعالق اجزاء النّصِّ، فقد نالت عناية العلماء ولاسيما المحدثين منهم، أما القدامى فقد كانت لهم إشارات عابرة في مواضع متفرقة، وقد تنبه بعض المتأخرين على أهمية هذه الظاهرة التركيبية، فحاولوا حصرها في مباحث خاصة، ولكنهم لم يحصروا الروابط كلها، لأنّ فكرة الربط لم تكن جزءاً

<sup>(</sup>١) ظ: مصطفى حميدة، نظام الارتباط والربط في تركيب الجملة العربية: ١٦١.

<sup>(</sup>٢) ظ: مصطفى حميدة، نظام الارتباط والربط في تركيب الجملة العربية: ١٤٣، ورأى أنّ الغرض من الربط هو لأمن اللبس، وفهم الارتباط بين الطرفين المربوطين، وقد يكون أمن لبس فهم الانفصال بينها، وهذا الذي قصد بالربط، ميّزه عن الارتباط، وهذا يتوافق وتعليل تمام حسان له.

<sup>(</sup>٣) تمام حسان، البيان في روائع القرآن: ٢٠٧.

ومن المتأخرين «ابن هشام «الذي حصر الروابط في أحد عشر موضعاً، وحصر أيضاً روابط الجملة الخبرية في بحثٍ مستقل بعشرة مواضع (٢).

تجسد قرينة الربط مظهر السبك بوسائل أهمها «الضهائر والأدوات»، ولكن التعليق بالضهائر أكثر ائتلافاً وتلاحماً من الربط بالأدوات؛ كونها ناشئة من وظيفة الضمير المتمثلة بإعادة الذكر، أما وظيفة الأداة في الربط ناشئة من إيجازها للمعنى النحوي كـ«العطف والشرط والنفي والاستثناء «وغيرها (٣)، ويؤكد ذلك «سيبويه» بقوله: «وإنّها صار الإضهار معرفة لأنّك إنّها تضمر

<sup>(</sup>۱) ظ: مصطفى حميدة، نظام الارتباط والربط: ۱۹۰، فـ «لم يشر هؤلاء العلماء الأوائل وهم يتناولون الحروف بأنواعها: الجارة والعاطفة، والأدوات على اختلاف وظائفها، من شرط أو توكيد أو استثناء ونحوها، لم يشيروا إلى دورها كقرينة لفظية تفيد أمن اللبس في فهم الانفصال، ففي نحو قولنا: ۱ - جاء محمد وعلي، ۲ - جاء محمد وذهب علي، فحرف العطف: «الواو» يعد قرينة لفظية هامة لأمن اللبس في فهم الانفصال بين عناصر التركيبين السابقين، حيث تقوم الواو بالربط بينها»، مصطفى حميدة، نظام الارتباط والربط في تركيب الجملة العربية: ۱۹۰، حسام البنهساوى، أنظمة الربط في العربية: ۷،۸.

<sup>(</sup>٢) جعل الروابط أحد عشر رابطاً جمع فيها الربط اللفظي والربط المعنوي معاً: ١-جملة الخبر عشرة روابط جعل لها مبحثاً مستقلاً، ٢-جملة الصفة وليس لها إلاّ الضمير، ٣-جملة الصلة، ورابطها الضمير فقط، ٤-جملة الحال، ويربطها الضمير أو الواو، أو كلاهما معا، وغيرها أمّا فيها يخص روابط الجملة الخبرية فهي: ١-الضمير وهو الأصل، ٢- الإشارة.٣- إعادة المبتدأ بلفظه، ٤- إعادته بمعناه، ٥- عموم يشمل المبتدأ، ٦- أن يعطف بفاء السببية جملة ذات ضمير على جملة خالية منه، أو بالعكس، وغيرها، للاستزادة أكثر، يراجع: ابن هشام، مغني اللبيب: ٢/ ٤٩٨ ٤-٣٠٥.

<sup>(</sup>٣) ظ: مصطفى حميدة، نظام الارتباط والربط: ١٩٦.

١٩٨ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة

اسما بعدما تعلم أنّ من يحدث قد عرف من تعني وما تعني، وأنّك تُريد شيئاً يعلمه» (١)، فتتعلق أهميته بمعرفة المتلقي لمرجعه، أو عائده، وذلك يقتضي على البحث تقسيم هذا الفصل على مبحثين، -وتقديم الربط بالضمير على الأدوات-، الأول: الربط بـ«الإحالة -الضمائر-«، والثاني: الربط بالأدوات.

<sup>(</sup>١) سيبويه، الكتاب: ٢/٦.

## المبحث الأول الربط بالإحالة

### الإحالة لغةً:

تعددتْ معانيها، ولكن نأخذ منها ما يتوافق ومفهومها ودلالتها النّصّية المعنية -غالباً- بالعلاقة الموجهة، يقول ابن منظور: «قال أبو منصور: يقال أَحلْت فلاناً بها له عليّ، وهو كذا درهماً ، على رجلٍ آخر لي عليه كذا درهماً أُحِيلُه إحالةً، فاحْتال بها عليه...»(١).

فالإحالة تعني توجيه شيء، أو شخص على شيء معين على وفق علاقة معينة بينها، وهذا ليس بعيداً عن الاستعمال الدلالي في الاصطلاح، فسيتضح ذلك.

<sup>(</sup>۱) ابن منظور، لسان العرب: ۱۱/ ۱۹، من يقرأ عن المعنى اللغوي للإحالة بصورة عامة يجده في مبتدأ معناه، ولكن عند التمعن يجد للسياق أثره المقالي والمقامي، فكثير من الباحثين يستعمل هذا المعنى «المُحَال من الكلام: ما عدل به عن وجهه، وحوّله جعله محالا، وأحَال أتى بمُحَال، ورجل محوّاً أن كثير محال الكلام...ويقال أحلت الكلام أحيله إحالة إذا أفسدته.والمحال الكلام لغير شيء...والحوال: كلّ شيء حال بين اثنين...حال الرّجل يحول تحوّل من موضع إلى موضع. الجوهريّ: حال إلى مكان آخر أي تحوّل...»، ابن منظور، لسان العرب، : ٩/ ١٥٥، و يعني المستحيل، والعدول عن أمرٍ لآخر مستحيل، وأغلب دلالاته تعني المستحيل وما يدور في سياقاته، وهذا لا يتوافق ودلالة الإحالة بمفهومها الاستعمال.

أمّا من الناحية الاصطلاحية: فتعد الإحالة من أهم وسائل الاتساق النّصي؛ لما لها من دور في تماسك أجزاء النّصّ بعضها ببعض، وهي مصطلح قديم؛ فقد درسها النحاة القدامي في مصنفاتهم، ولكنهم لم يتجاوزوا فيها مستوى الجملة، وكان أكثر حديثهم عن الضمير وعائديته؛ وذلك عن طريق اعتهادهم "تصنيف الألفاظ إلى ألفاظ غير مبهمة؛ وهي الألفاظ التي لها دلالة، والتي تحيل بمفردها على خارجها في الواقع وألفاظ مبهمة لها دلالة لكنك لا تعرف لها خارجاً إلا متى توافر مفسّرها، وهذا المفسّر قد يكون مقاميا وقد يكون مقالياً" (١)، وهذا مفهوم قديم يدرس "العلاقة القائمة بين الأسهاء والمسميات" (٢)، وليس هذا المقصود في الدراسات اللسانية، وإنها المفهوم النّصّي هو المقصود، الذي يتردد كثيراً في دراساتهم.

وقد توسعت «الإحالة» في الدراسات النصية اللسانية في مفهومها وتطبيقاتها فأخذت مفهومين مختلفين (٣):

الأول: المفهوم التقليدي للإحالة: وهو المعتمد في اللسانيات التقليدية، ولاسيها البنيوية فأخذت مفهوم (المرجعية) وعدته مجالاً لا ينبغي إبعاده عن الدراسة اللسانية على الرغم من ضرورتها في فهم الخطاب البشري (٤٠).

الثاني: يعني «العلاقة القائمة بين عنصر لغوي يطلق عليه «عنصر علاقة»

<sup>(</sup>١) محمد الشاوش، تحليل الخطاب: ١/ ١٢٥.

<sup>(</sup> ٢ ) أحمد عفيفي، نحو النَّصِّ : ١١٦، والقول «لجون لاينز».

<sup>(</sup>٣) ظ: مليود نزار، نحو نظرية عربية للإحالة الضميرية دراسة تأصيلية تداولية: ٢، (بحث) بمجلة علوم إنسانية، السنة السابعة، ع٢٢، صيف، ٢٠٠٩م.

<sup>(</sup>٤) ظ: م. ن: ٢.

وضائر يطلق عليها «صيغ الإحالة»، وتقوم المكونات الاسمية بوظيفة عناصر العلاقة أو المفسر أو العائد إليه» (١)، وبها تتعالق أجزاء النصّ مع بعضها البعض، فتجعله نصاً مترابطاً متسقا، وهي بحسب ما عرفها (دي بوجراند): بأنّها «العلاقة بين العبارات والأشياء والاحداث والمواقف في العالم الذي يدل عليه بالعبارات ذات الطابع البدائلي في نصّ ما، إذ تشير إلى شيء ينتمي إلى نفس عالم النصّ أمكن أن يقال عن هذه العبارات أنها ذات إحالة مشتركة» (٢)، وبهذه الوظيفة تجعل النصّ متسقا.

ولكن مع وجود أنواع كثيرة من الإحالة المشتركة (كالمترادفات والألفاظ الشارحة)، فقد اقتصر (دي بوجراند) على استكشاف «الاشتراك في الإحالة عن طريق الألفاظ الكنائية فقط، والألفاظ الكنائية من حيث المحتوى في الاستعال مأخوذة من العبارات التي تشترك معها في الإحالة. وبهذا تختلف الألفاظ الكنائية عن هذه العبارات بطرائق نظامية» (٣).

وتُطلق تسمية «العناصر الإحالية» -حسب رأي (الأزهر الزناد) - «على قسم من الألفاظ لا تملك دلالة مستقلة، بل تعود على عنصر أو عناصر أُخر مذكورة في أجزاء أُخر من الخطاب.فشرط وجودها هو النّصّ»(٤).

وقد أطلق (فان دايك) على عناصر الإحالة «التعبيرات الإشارية وهي: أنا، أنت، هما، هناك... وكذلك أدوات (التعريف والتنكير) وضمائر الإشارة (أل،

<sup>(</sup>١) سعيد بحيري، دراسات لغوية تطبيقية بين البنية والدلالة: ٩٨.

<sup>(</sup>٢) دي بوجراند، النّص والخطاب والإجراء: ٣٢٠، و ظ: م.ن: ٣٢.

<sup>(</sup>٣)م.ن: ٢٢٠.

<sup>(</sup>٤) الأزهر الزنّاد، نسيج النّصّ: ١١٨.

٢٠٢ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة هذا، هذه، ذلك، أو لئك... الخ)» (١٠).

وأضاف (دي بوجراند) -كذلك- أنّ الإحالة قد تعود لغير مذكور في النص ويعتمد في هذه الحالة على سياق الموقف وشأنها في ذلك شأن عود الإحالة مذكور في النّصّ (٢٠). ويتضح من الإحالة لغير مذكور أن ثمة تفاعلًا مبنيًا بين اللغة والموقف فالموقف يؤثر بقوة في استعمال طرائق إجراء الخطاب وما يتضمنه، وهذا يتعارض واقتصار (الأزهر الزناد) عملها على الترابط النصّي فحسب؛ إذْ يقول: «فهي غير ذات صلة بما يخرج عن مقام ورودها ويكتفي سامعها بها في تحليلها» (٣٠).

وقد استعمل الباحثان (هاليداي ورقية حسن) مصطلح الإحالة استعمالاً خاصاً «وهو أنّ العناصر المحيلة كيفها كان نوعها لا تكتفي بذاتها من حيث التأويل؛ إذ لابد من العودة إلى ما تُشير إليه من أجل تأويلها، و... تمتلك كل لغة على عناصر تمتلك خاصية الإحالة، وهي حسب الباحثين الضهائر وأسهاء الإشارة وأدوات المقارنة، الإحالة علاقة دلالية ومن ثم فهي لا تخضع لقيود نحوية إلّا أنّها تخضع لقيد دلالي» ( ع )؛ ولذا تعد من أهم وسائل الاتساق الحالية، كونها لا تقتصر على الربط السطحي أو التركيبي وإنّها الغالب على عملها الربط الدلالي.

ويوسع (سعيد بحيري) في وظيفتها الترابطية الاتصالية، بمدّها «جسور

<sup>(</sup>١) فان دايك، علم النّص مدخل متداخل الاختصاصات، تر: سعيد البحيري: ١٣٥-١٣٦.

<sup>(</sup>٢) ظ: دي بوجراند، النّصّ والخطاب والإجراء: ٣٣٢.

<sup>(</sup>٣) الأزهر الزنّاد، نسيج النّصِّ: ١١٨.

<sup>(</sup>٤) محمد الخطابي، لسانيات النّصّ مدخل الى انسجام النّصّ: ١٧.

الفصل الثالث: المبحث الأول: الربط بالإحالة .....

الاتصال بين الأجزاء المتباعدة في النّصِّ؛ إذْ تقوم بشبكة من العلاقات المتباعدة في فضاء النّصِّ فتجتمع في كلِّ واحدٍ «من تلك الأجزاء» عناصره متناغمة» (١٠)، فقد أعطى تصوّراً حسّياً في تفاعل الإحالة مع عناصرها الإشارية، يعكس تصوّرها هذا تصوّراً عقلياً يتمثل تفاعل المتلقي في تحديد مواطن تلك الإحالات في البنية الكلية للنّصِّ، فالمرجع ثابت في ذهنه ويعوّل عليه العنصر الإحالي وصولاً إلى تحديد الصورة النهائية لذلك الترابط.

وقد اشار علماء النص إلى أن اللغة تشتمل على نوعين من العناصر يمثلان قطبي الإحالة وهما: (٢)

العنصر الإشاري: وهو كلُّ مكوّن لا يحتاج في فهمه إلى مكوّن آخر يُفسرهُ. العنصر الإحالى: كل مكوّن يحتاج في فهمه إلى مكوّن آخر يُفسرهُ.

### أنواع الإحالة:

تنقسم الإحالة على نوعين رئيسين هما: «الإحالة المقامية»، و«الإحالة المقالية (النصية)» وهذه الأخيرة تتفرع بدورها إلى فرعين: «إحالة قبلية» و«إحالة بعدية»، ومتى كان الشيء المحال إليه خارج النص في السياق أو المقام فإن العلاقة تسمى «خارجية» (٣)، وهذه يأتي أثرها الترابطي ذهني، يكمن في درجة التواصل المباشر بين ذاتين هما: «ذات المتكلم»، و «ذات المتلقي»؛ أي عملها خارجي. ومتى كان الشيء المحال عليه داخل النص تكون علاقتها

<sup>(</sup>١) سعيد البحيري، دراسات لغوية تطبيقية بين البنية والدلالة: ٩٨.

<sup>(</sup>٢) ظ: الأزهر الزنّاد، نسيج النّضّ: ١٢٧-١٣١.

<sup>(</sup>٣) ظ: الأزهر الزنّاد، نسيج النّصِّ: ١١٨، ١١٨.

٢٠٤ .... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة

داخلية، وهذه أثرها واضح في تماسك أجزاء النص (١٠). وإن ثمة اختلافاً ملحوظاً بين نوعي الإحالة «النصية والمقامية»، فإن ما يعد أساسيًا لكل حالة من الإحالة هو «وجود عنصر مفترض ينبغي أن يستجاب له، وكذا وجوب التعرف على الشيء المحال إليه في مكان ما» (٢٠).

الإحالة المقامية: وهي إحالة عنصر لغوي إحالي على عنصر إشاري غير لغوي موجود في المقام الخارجي، كأن يحيل ضمير المتكلم المفرد على ذات صاحبه المتكلم؛ إذ يرتبط عنصر لغوي إحالي بعنصر إشاري غير لغوي هو المتكلم ذاته، ويمكن أن يكون العنصر الإشاري المحال عليه مقامياً، أو ما يسمى إحالة لغير مذكور حسب رأي (دي بوجراند)، وتعتمد هذه الإحالة على معرفة لما يحيط بالنصّ من أحداث أو مواقف، إذ يقول: «تقود الكائنات في الإحالة لغير المذكور إلى أمور تستنبط من الموقف لا من عبارات تشترك معها في الإحالة في نفس النصّ أو الخطاب» (٣). ويذهب (هاليداي ورقية حسن) إلى أنّ الإحالة المقامية تربط اللغة بسياق المقام، إلاّ أنّها لا تُسهم في اتساقه بشكل مباشر (١٤).

الإحالة النصّية: أمّا هذه الإحالة فهي الأهم لأنّها تعمل بشكل مباشر في ربط أجزاء النّصّ بعضها ببعض (٥)، فهي تقوي أواصر العناصر المتباعدة في النّصّ، ومن ثمّ تؤدي إلى اتساق النّصّ؛ وذلك عن طريق عود العنصر الإحالي

<sup>(</sup>۱) ظ:م.ن:۱۱۸،۱۱۹.

<sup>(</sup>٢) محمد الخطابي، لسانيات النّصّ مدخل إلى انسجام النّصّ: ١٧.

<sup>(</sup>٣) دي بوجراند، النّصّ والخطاب والإجراء: ٣٣٢.

<sup>(</sup>٤) ظ: محمد الخطابي لسانيات النّصّ مدخل إلى انسجام النّصّ: ١٨،١٧.

<sup>(</sup>٥) ظ: محمد خطابي، لسانيات النصِّ: ١٨،١٩.

الفصل الثالث: المبحث الأول: الربط بالإحالة .....

على العصر الإشاري في النّصّ (مفسِّر) داخل النّصّ؛ اذ لا يُفهم العنصر الإحالي إلّا بالرجوع إلى مصدرهِ وهو (العنصر الإشاري). وتتفرع هذه الإحالة إلى فرعين هما:

الإحالة القبلية: وتُسمى «الإحالة على السابق» أو الإحالة بالعودة؛ لكونها تعود على عنصر سابق، أو ما يسمى بالـ «مفسِّر سبق التلفظ به وفيها يجري تعويض لفظ المفسِّر الذي كان من المفترض أن يظهر حيث يرد المضمر» (١٠)، ويرد ذلك لقصد الاختصار؛ إذ يُكرر الضمير عوضاً عن ظهور وحدة نصية أو عبارة أو كلمة.

وتشتمل الإحالة بالعودة على نوع آخر من الإحالة يتمثل في تكرار لفظ أو عدد من الألفاظ في بداية كل جملة من جمل النص قصد التأكيد وهو (الإحالة التكرارية)، وتمثل هذه الإحالة أكثر وروداً في الكلام (٢).

الإحالة البعدية: وتسمى «الإحالة على اللاحق» وهي عودة عنصر إحالي على عنصر إشاري لاحق أو مذكور بعده في النّصّ، ومن ذلك ضمير الشأن في العربية أو غيرها من الأساليب، ويكون باستعمال كلمة أو عبارة تُشير إلى كلمة أو عبارة أُخرى، ستُستعمل لاحقاً في النّصّ أو المحادثة (٣)، ومثاله قوله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١].

فقد أحال الضمير (هو) على لفظ الجلالة الذي بعده (الله)، ومثال الجُمل

<sup>(</sup>١) الأزهر الزّناد، نسيج النّصّ: ١١٨.

<sup>(</sup>۲) ظ:م.ن: ۱۱۹.

<sup>(</sup>٣) ظ: صبحى ابراهيم الفقى، علم اللغة النصى: ١/ ٤٠.

٢٠٦ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة والعبارات، الجُمل التفسيرية التي تُفسر جملة أو عبارة (١).

يتضح من السابق أنّ الإحالة هي العلاقة بين الألفاظ سواء أكانت داخل النّصّ أم خارجه عن طريق الألفاظ الكنائية وتشمل (الضمائر وأسماء الإشارة والأسماء الموصولة) التي قد تكون سابقة للأحداث أو تالية لها.

### الوسائل التي تتحقق عبرها الإحالة:

### وهي كالآتي:

الضمائر: تعد الضمائر من أكثر العناصر الإحالية التي تُسهم في اتساق النصّ؛ وذلك عن طريق نيابتها عن الأسماء والصفات التي لا لزوم لتكرارها؛ فالربط بالضمير (٢) يُعدّ «بديلاً لإعادة الذكر أيسر في الاستعمال، وادعى للخفة والاختصار بل أنَّ الضمير إذا اتصل فلربما أضاف إلى الخفة والاختصار عنصراً ثالثاً هو الاقتصار؛ لذا تعدّ من أبرز العناصر الإحالية استعمالاً» (٣).

وعادة ما تتعاون هذه الضائر مع الأسماء المكررة، وتكون شبكة إحالية اسمية داخل النّصّ، وإذا أُحيل النّصّ عدة إحالات غالبا ما تمثّل إحداها موضوع النّصّ؛ فتشكيل المعنى يعتمد بشكل أساسي على الضمائر (٤)، ومن ثم تؤدى إلى ترابط النّصّ واتساقه.

فضلا عن ذلك فقد أكد علماء النّصّ أهمية الضمير بكونهِ «يُحيل على

<sup>(</sup>١) ظ:م.ن: ١/٠٤.

<sup>(</sup>٢) المقصود بها الضمائر البارزة لأنَّ الضمائر المستترة علاقتها معنوية تستنبط بالعقل ولا يشير إليها لفظ، ظ: مصطفى حميدة، نظام الارتباط والربط: ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) تمام حسان، البيان في روائع القرآن: ١١٩.

<sup>(</sup>٤) ظ: زتسيسلاف وارزيناك، مدخل إلى علم النّص: ١٢٦.

عناصر سبق ذكرها في النّصّ... وإنّ الضمير (هو) له ميزتان؛ الأولى: الغياب عن الدائرة الخطابية والثانية: القدرة على إسناد أشياء معينة. وتجعل هاتان الميزتان من هذا الضمير موضوعاً على قدر كبير من الأهمية في دراسة تماسك النصوص» (۱)، وهذا يدل على أنّ للضهائر وظيفتين دلالية وشكلية؛ لأنبّا تؤدي إلى ترابط النّصّ بالشكل والمضمون فتمثل جسراً رابطاً للأسهاء والعبارات والأحداث داخل النّصّ.

تنقسم الضمائر إلى: وجودية مثل (أنا، أنت، نحن، هو، هم، هن...الخ)، وإلى الضمائر الملكية مثل (كتابي، كتابك، كتابنا...الخ) (٢).

وسواء أكانت الضهائر وجودية أم ملكية، فإنّ الضهائر الدالة أو المحيلة على المتكلم أو المخاطب، تحيل على شيء خارج النّصّ، وكذلك عندما يخاطب الكاتب المتلقي، فيستعمل الضمير (أنت، انتم، أنتن)، فإنّه يُحيل على مجموعة من النّاس وهم خارج النّصّ، وهذه الضهائر خارج النّصّ لا تصبح إحالة داخلية أي اتساقية، إلا في الكلام المستشهد به، -وهي التي يُسميها (هاليداي ورقية حسن) أدوار الكلام -؛ لذا لا يعوّل عليها النّصيون في عملية الاتساق النّصي

أمّا فيها يخص الضهائر التي تحيل داخل النّص وتندرج ضمنها ضهائر الغيبة إفراداً وتثنية وجمعا (هو، هي، هم، هنّ)، والتي يُسميها (هاليداي ورقية حسن) أدواراً أُخر، وهذه تقوم بربط أجزاء النّص؛ أيّ تربط لاحق بسابق، إذ يكون

<sup>(</sup>١) صبحي ابراهيم الفقي، علم اللغة النصى: ١/١٦١.

<sup>(</sup>٢) ظ: محمد الخطابي، لسانيات النّص: ١٨.

<sup>(</sup>٣)محمد خطابي، لسانيات النصّ: ١٨.

٢٠٨ .... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصّ في نهج البلاغة

مفسِّرها مقالياً دائماً؛ لذا سُميت «الإحالة المقالية» على عكس الأولى - خارج النَّص-التي تُسمى «إحالة مقامية»، وهذه لا تسهم في اتساق النَّص، أي لا تربط أجزاء النَّص سابقاً بلاحق، ويكون مفسرها مقامياً دائماً (١٠).

يتضح من السابق أنَّ عملية الاتساق بالضمائر تعتمد على ضمائر الغيبة، أما ضمائر المتكلم (المرسل) والمخاطب (المتلقي، أو المستقبل)، فتربط النَّص بما هو خارجه، وهذا ما سيُلاحظ.

أسماء الإشارة: وهي الوسيلة الثانية من وسائل الاتساق الإحالية، فإذا «كانت الضائر تحدد مشاركة الشخوص في التواصل أو غيابها عنه، فإنّ أسهاء الاشارة.. تحدد مواقعها في الزمان والمكان داخل المقام الإشاري، وهي مثلها لا تُفهم إلا إذا رُبطت بها تشير إليه» (٢).

وهناك إمكانات عدّة لتصنيفها قد وضعها النّصيون، وفي مقدمتهم الباحثان (هاليداي ورقية حسن)، أما بحسب:

- الظرفية، في الزمان (الآن، غدا...)، والمكان (هنا، هناك...)، والانتقاء (هذا، هؤلاء)، والبعد (ذلك، تلك)،

-والقرب (هذا، هذه)، وتقوم هذه الأسماء بالربط القبلي والبعدي؛ بمعنى أنّها تربط لاحقاً بسابق، ومن ثَم فهي تُسهم في اتساق النّص؛ فإنّ اسم الإشارة المفرد يتميز بما يُسميه المؤلفان- (هاليداي ورقية حسن)- «الإحالة الموسعة»،

<sup>(</sup>١) ظ: محمد الشاوش، أصول تحليل الخطاب: ١/١٢٧.

<sup>(</sup>٢) الأزهر الزّناد، نسيج النّص: ١١٨،١١٧.

أدوات المقارنة: تتسم ألفاظ المقارنة بأنّها تعبيرات إحالية لا تستقل بنفسها، وهو ما يؤهلها إلى أن تكون وسيلة من وسائل الربط والاتساق، وعليه فهي لا تختلف عن الضهائر وأسهاء الإشارة في كونها نصيّة؛ فقد تعمل المبادئ نفسها، مع أنواع الإحالة الأخرى؛ إذ قد تكون خارج النّص أو داخله، وتعمل في الأخير إما قبلية أو بعدية (٢). وعليه تكون وظيفتها كالضهائر وأسهاء الإشارة؛ أي اتساقيه نصية ترابطية.

وقد صنّف النصيّون أدوات المقارنة إلى صنفين: (٣)

عامة: يتفرع إلى التطابق والتشابه والاختلاف.

خاصة: وتتفرع إلى كمية مثل (أكثر) وكيفية (أجمل من جميل)، وهذه تقوم بوظائف اتساقيه تربط بين أجزاء النّص.

والمقارنة بابها واسع ووضعها مع الإحالات سيدخل جميع البنى الدلالية التركيبية التي تقتضي عنصرين اثنين إلى حيز الإحالات؛ إذ لا تتحقق إلا بتوفر عدد معين من العناصر، وبذلك تبتلع الإحالة معظم مقتضيات الدلالة والإعراب (٤). فضلا عن هذه المسوغات، كان وجودها -في الخطب الحربية للإمام -قليلاً جداً إذا ما قورنت مع الإحالتينِ السابقتينِ؛ لذلك كَان اقتصار

<sup>(</sup>١) ظ: محمد الخطابي، لسانيات النّص: ١٩.

<sup>(</sup>٢) ظ: محمد الخطابي، لسانيات النّص: ١٩، و: محمد محمد يونس علي، الإحالة وأثرها في دلالة النّص وتماسكه، بحث من (النت): ٢.

<sup>(</sup>٣) ظ: محمد الخطابي، لسانيات النّص: ١٩.

<sup>(</sup>٤) ظ: محمد الشاوش، أصول تحليل الخطاب: ١/ ١٣٠.

٢١٠ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة البحث على التنظر لها - من دون التطبيق - في هذه الدراسة.

كثرت العناصر الإحالية في خطب الحرب للإمام علي الله على النهاء يسهم في يصعب معه تحليلها بالكامل، فلا تكاد تخلو خطبة من الضمير الذي يسهم في تحقيق الترابط بين أجزائها -الخطبة - سواء أكانت هذه الخطبة طويلة أم قصيرة، وهذه الكثرة تتناسب وطبيعة الخطب ودورها البارز في الإصلاح؛ فقد مالت -الخطب إلى تكثيف العناصر الإحالية وربطها في -أغلب الأحيان - بمرجع إشاري واحد يُمثل «بُؤرة النّصِّ»، وهذا ما يجعل المتلقي أو المخاطب في حالة تحفيز مستمرة، ومن ثم يؤدي إلى استحضاره في الخطاب حتى النهاية.

وأغلب العناصر الإحالية ظهوراً في الخطب هي «الضمائر»؛ إذ تُمثل أداة يعتمد عليها المتكلم لبناء نصِّ متسقٍ مترابطٍ، بِما يظهر أثر قرينة الربطِ، فتترابط فيها الإحالات في الكلمة أو العبارة الأولى (المرجع الإشاري)، وتمثل اختصاراً لبعض عناصرها، ما يُسَهِّل على المتلقي ربط عناصر النصِّ بعضها ببعضِ، وإرجاع كلِّ إحالة إلى مرجعِها النصِّي.

ومثلما تظهر أهمية العناصر الإحالية، فكذا الأمر مع العنصر الإشاري الذي يحدد نوع الإحالة؛ هل هي إحالة مقامية أو مقاليه (نصِيَّة)؟ ومن ثمَّ يحدد نوع الأخرى؛ هل هي قبلية أو بعدية؟ ولا يقتصر دورهُ المرجع الإشاري على التحديد الرئيس؛ وإنَّما يشمل الفرعي فيحدد نوع الإحالة هل هي وجودية أو ملكية؟ وهذا ما سيتضح من طريق التطبيق، وتظهر أهميتهُ بصورة أوضح عن طريق تقسيم علماء النصِّ لهُ على قسمين هما:

عنصر إشاريَّ معجمي، يتمثل في وحدةٍ معجميةٍ مفردةٍ يُحالُ عَليّها.

عنصر إشاري نصِّيِّ، يتمثّلُ في مقطع أو جزءٍ من نصِّ، يُحالُ عليه بعنصرِ إحالي نصيٍّ، وهكذا فإنَّ الأخير يتميز عن الأول في طبيعته وتكوينه والهدف منه، أيَّ إنَّ العناصر الإشارية هي مقاطع من الملفوظ، قد تطول وقد تقصر، وقد تمثّل جزءاً من مقاطع تجري الإحالة عليها للاختصار واجتناب التكرار. وتتميز هذه العناصر الإشارية النصية عن العناصر الإشارية المعجمية بكونها أقلُّ انتشاراً...»(١).

ولدراسة هذه الحالة -بيان مدى ارتباط الإحالات بالمرجِع الإشاري- على سبيل التمثيل، ولإظهار أثر:

- الإحالة الضميرية أولاً في تحقيق اتساق النصِّ، يتتبع البحث عنصريِّ الإحالة المقامية والمقالية (النصِّيَّة)عن طريق الخطب الحربية في النهج.

الإحالة المقامية: التي تُسهم في اتساق النصِّ عن طريق ربطهِ بالسياق الخارجي أو سياق الموقف، فيكون العنصر المشار إليهِ غير مذكور في النصِّ، وهذا النوع من الإحالة منتشر بكثرة في الخطب الحربية للإمام المي ومن أمثلة ذلك قوله المن في تخويف الخوارج بالنهروان:

«فَأَنَا نَذِيرٌ لَكُمْ أَنْ تُصْبِحُوا صَرْعى بِأَثْنَاءِ هذَا النَّهَرِ، وَبِأَهْضَامِ هذَا الْغَائِطِ عَلَى غَيْرِ بَيِّنَة مِنْ رَبِّكُمْ، وَلاَ سُلْطَان مُبِين مَعَكُمْ، قَدْ طوحت بكم الدَّارُ، وَاحْتَبَلَكُمُ الْقُدَارُ، وَقَدْ كُنْتُ نَهَيْتُكُمْ عَنْ هذِهِ الحُكُومَةِ فَأَبَيْتُمْ عَلَيَّ إِبَاءَ المخالفين، حَتَّى صَرَفْتُ رَأْيِي إِلَىْ هَوَاكُمْ، وَأَنْتُمْ مَعَاشِرُ أَخِفًاءُ الهَّام، سُفَهَاءُ الاْحُلاَم، وَلَمْ آتِ لاَ أَبَا لَكُمْ بُجْراً، وَلاَ أَرَدْتُ لَكُمْ ضُرِّاً» (٢).

<sup>(</sup>١) سعيد حسن البحيري، دراسات لغوية تطبيقية في العلاقة بين البنية والدلالة: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٨٠، خطبة: ٣٦.

تظهر الإحالة الخارجية منذ بداية النّصّ من طريق ضميري الخطاب «أنا+ أنتم»، وهذا الظهور الموازي منذ بدء الخطاب يعقد تقابلاً متسقاً بين ذاتين هما:

- «ذات المتكلم (أنا) العائد على المتكلم نفسه X ذات المتلقى المعر عنه بالضمير (أنتم)، أي المتلقين للخطاب»، فهم يمثلون الطرف المقابل في الخطاب. وقوله (أنا نذيرٌ لكم) خطاب مباشر موجه للخوارج حين عزموا على الخروج وشق العصا، فحذرهم من فعلتهم، فهذه الأحداث التي صاحبته هي التي استوجبت ذلك الخطاب المؤثر بطبيعته، ما أدى إلى بروز دور المتكلم بروزا واضحاً؛ إذ عبر عن موقفه تجاه أفعالهم محذراً ومنذراً إياهم مما يُصِيبهم من الهلاك، وهم على غير بينة من رجم ولا حجة يحتجون بها، نتيجة اتباع أهوائهم الباطلة (١١)، فحاول التأثير فيهم بأحداث نصية أغلبها متعلق بالمتلقين «أنتم» ك (لَكُمْ تُصْبِحُوا، رَبِّكُمْ مَعَكُمْ، بكم، احْتَبَلَكُمُ، أَبِيْتُمْ، هَواكُمْ، أَنْتُمْ، لَكُمْ، لَكُمْ فجاءت محكمة التوجيه، فكأمِّا أفرغت إفراغاً واحداً، وبعضها الآخر مرتبط بـ (أنا) المتكلم كـ (نَذِيرٌ، كنتُ، صَرفتُ، رأيي، أردتُ) الذي قرن تلك الأحداث المعاني بنفسهِ بكونهِ ممثلاً عليهم (خليفة) وهي الأقل إذا ما قورنتْ بسابقتها، مما جاء منسجهاً ومقصد المتكلِّم في التأثير فيهم ومن ثمَّ إيصال ما يبتغيه لهم؛ فوفق ذلك جاء الضمير العائد عليهم مسيطراً على تلك الوحدة النّصّية، وتجاوز الربط ما عامة النَّصِّ.

ويزيد الأمر اتساقاً هو تعلّق تلك الأحداث النّصّية بواقعهم السلبي، وهي

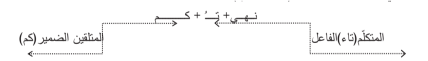
<sup>(</sup>١) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ٩١.

الفصل الثالث: المبحث الأول: الربط بالإحالة .....

ما يسميها بعضهم بـ«الغيبيات» أو «الأمور الغيبية» والتي تدور في محيط البنية الكلية للنّصِّ، والمتمثلة بـ«بؤرة النّصِّ»، فقد حاول المتكلم بنّها عبر وسائل نصية مترابطة، ألّف ضمير المتكلم (أنا)+ضمير المخاطب (أنتم) أساس ذلك الاتساق، وفي شكل إحالات مقامية تُدرك من سياق الموقف الذي يدل عليه النّصّ، وهي تعود عليهم وليس إلى النّصّ، و قد يبينه التوزيع الآتي للضهائر في المخطط:



وثمة تفاعل ضميري بين ذاتين في النّصِّ؛ هما ذات المتكلّم، وذات المتلقي من طريق الفعل النصِّي المشترك بينهما، وهو (نَهَ مَا يَنْ كُمُ مُ):



ومن هذا التفاعل تحققت دلالتين، دلالة ظاهرة، والمتمثلة بالثبوت والتحقق في زمن مضى وانقضى، والدلالة الباطنة على دوام النهي إلى زمن التكلّم، والمستدل عليه بالسياق وما يتضمنه من قرائن لفظية، ما يدل على استمرار نهيه لهم عما يفعلونه، وتحذيره إياهم بها يحيط بهم، وهذا التنوّع الضميري لطرفي الاتصال منح النصّ صفة التلاحم؛ إذ جاء بعضها منفصلاً – وقد كانت أقلُّ حضوراً في النصّ وبعضها متصلاً بالأسهاء والأفعال والحروف، وكانت هي الضهائر المتصلة المسيطرة على النصّ؛ «لأنّ المتصل أكثر اختصاراً في تكوينه وصيغته، وأوضح

٢١٤ ...... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة وأيسر في تحقيق مهمة الضمير» (١١)، وهذا يؤدي إلى ترابط النصِّ واتساقهِ.

و تظهر الإحالة المقامية أيضاً من قوله الله يؤفي توبيخ بعض أصحابه بعد ليلة الهرير عندما سأله رجل عن الحكومة المتبعة، قال: «نهيتنا عن الحكومة ثمّ أمرتنا بها، فما ندري أيّ الأمرين أرشد؟» (٢)، فصفق الله إحدى يديه بالأخرى ثمّ قال:

«هذا جَزَاءُ مَنْ تَرَكَ الْعُقْدَة! أَمَا وَاللهِ لَوْ أَنِّي حِينَ أَمَرْتُكُمْ بِهِ الْمَرْتُكُمْ بِهِ الْمُرْتُكُمْ عَلَى الْمُكْرُوهِ الَّذِي يَجْعَلُ اللهُ فِيهِ خَيْراً، فَإِنِ اسْتَقَمْتُمْ هَدَيْتُكُمْ وَإِنْ أَبَيْتُمْ تَدَارَكْتُكُمْ، لَكَانَتِ الْوُثْقَى، وَلَكِنْ بِمَنْ وَإِلَى مَنْ؟ اعْوَجَجْتُمْ قَوَّمْتُكُمْ وَإِنْ أَبَيْتُمْ تَدَارَكْتُكُمْ، لَكَانَتِ الْوُثْقَى، وَلَكِنْ بِمَنْ وَإِلَى مَنْ؟ أَرْيِدُ أَنْ أَدَاوِيَ بِكُمْ وَأَنْتُمْ دَائِي، كَنَاقِشِ الشَّوْكَةِ بِالشَّوْكَةِ، وَهُو يَعْلَمُ أَنَّ ضَلْعَهَا أَرْيِدُ أَنْ أَدَاوِيَ بِكُمْ وَأَنْتُمْ دَائِي، كَنَاقِشِ الشَّوْكَةِ بِالشَّوْكَةِ، وَهُو يَعْلَمُ أَنَّ ضَلْعَهَا أَرْيكُمْ أَنْ أَدَاوِيَ بِكُمْ وَأَنْتُمْ دَائِي، كَنَاقِشِ الشَّوْكَةِ بِالشَّوْكَةِ، وَهُو يَعْلَمُ أَنَّ ضَلْعَهَا اللَّهُمَّ قَدْ مَلَّتُ أَطِبَّاءُ هذَا الدَّاءِ الدَّوِيِّ، وَكَلَّتِ النَّوْعَةُ بِأَشْطَانِ الرَّكِيِّ أَيْنُ الْقُومُ الَّذِينَ دُعُوا إِلَى الإسْلاَمِ فَقَبِلُوهُ؟ وَقَرَأُوا الْقُرْآنَ فَأَحْكَمُوهُ وَهِيجُوا إِلَى الإِسْلاَمِ فَقَبِلُوهُ؟ وَقَرَأُوا الْقُرْآنَ فَأَحْكَمُوهُ وَهِيجُوا إِلَى الْمُولِيكُمْ مَا الْمُعْرَاقِهُ وَلَعْقِلُوهَا عَلَى أَنْفُوعُكُمُ وَلَعْقِلُوهَا عَلَى أَنْفُوعُكُمْ بَاجُهَاعِهَ وَنَفَعَاتِهِ وَنَفَعَاتِهِ، وَاعْقِلُوهَا عَلَى أَنْفُسِكُم » (٣٠).

جاء خطاب المتكلم -هنا- في إطار إجابة عن سؤال المتلقي، فتمثّلت عبر مجموعة من الصور التراتبية؛ لتضمنها دلالات فرعية تنسجم والدلالة المبتغاة، جاءت محكمة بطبيعة الموقف الخطابي، فأولى تلك الصور هي الصفقة «فصفق المليخ إحدى يديه بالأخرى»، التي تدلُّ دلالة واضحة على تألمه وتأسفه على هؤلاء؛ كونه يخاطب عقولاً لا تعي ما يقول؛ فنهيه لهم لم يكن نهياً مطلقاً عن الحكومة، وإنّا كان

<sup>(</sup>١) حسن عباس، النحو الوافي: ١/ ٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٧٧، خطبة: ١٢١.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ١٧٧، خطبة: ١٢١.

الفصل الثالث: المبحث الأول: الربط بالإحالة .....

نهياً خاصا، وكذلك الأمر مع الإرشاد؛ إذ كان عن قصدٍ معين، فالمتلقين كانوا ينتظرون إجابةً تتردد في أذهانهم بين النفي والإثبات لسؤالهم المرتاب والمشكك، إذا بالمتكلم صفق يديه، فكانت عنصراً مفاجاً لذلك السؤال، ما أحدثتْ تفاعلاً ذهنياً لدى المتلقى لرصد دلالة تلك الحركة الحسيّة.

وبعدها يأتي التفصيل المباشر في الإجابة بعدما أثار انتباهاً لدى المتلقي، المحكم بالتقابل الضميري بين ضمير المتكلم (إنِّي)، وضمير المخاطب (أنتم)، –اللذين يحيلان على خارج النَّصِّ –؛ لتمثلهما المحور الأساس في النَّصِّ المتجلي، وقد استمر هذا التقابل حتى نهاية الخطاب، وهذه الصورة الثانية من صور التراتبية، ما يولد حركة تفاعلية حيوية مستمرة بين ذاتين. هي ذات المتكلم وذات المتلقي، وتوسيع المسارب بينهما، و يتبين التقابل الضميرى بينهما بالمخطط الآتي:



- يوضّح هذا المخطط أنّ التقابل الضميري شامل، فالإحالات الضميرية المتقابلة قد استحوذت على، أجزاء هذه الوحدة، فحافظت على العلاقات النّصّية التي أقامها المتكلّم بينه وبين المتلقي، ما أدى إلى تتابع الخطاب النّصّي، وتعالق التراكيب النصية، المنتظمة.

لقد ذكّرهم بجانب إيجابي آخر -فضلاً عن جانبه- متمثل بمتلق سابق استحضره للتذكرة، أخذ النُصح فحصد زرعه و رُزق الفوز العظيم، مثّله ضمير الغياب «هم»، «أَيْنَ الْقَوْمُ الَّذِينَ دُعُوا إِلَى الإسْلاَمِ فَقَبِلُوهُ؟ وَقَرَأُوا الْقُرْآنَ فَأَحْكَمُوهُ وَهِيجُوا إِلَى الجِهَادِ» تحوّل خطابه من الحضور إلى الغياب، فجاءت مقابلته -هنا- استفهام شوق من جانب إيجابي ليقابل استفهام شكّ وريب من جانهم السلبي، على الرغم من حضورهم-المتلقين- المباشر، مقابل عيّاب ذلك المتلقى، وعليه جاء توبيخه إياهم وتحذيرهم من عثرات أفعالهم.

فتحوّل الخطاب من الحضور إلى الغياب؛ لغرض الاستحضار جاء أمره عجبا؛ إذْ استطاع المتكلّم فيه توعية المتلقي الغافل، من طريق ربط أحداثه وشخوصه في عمق البينة الخطابية. فمألوف هو ربط المتكلم خطابه بالمجالات المؤثرة فيه والمتفاعلة معه، فهذا يعد من الظواهر المعرفية و الإحالية (١)، فتعالقت أجزاؤها بعضها ببعض وتآلفت مع ما تحمله من عمق الدلالة، وسيكون الأمر أكثر وضوحاً في (الإحالة الوجودية).

الإحالة النّصّية الداخلية (المقالية): وتقع هذه الإحالة داخل النّصّ، ويسهم السياق اللغوى في فهمها، وهي نوعان: قبلية وبعدية.

<sup>(</sup>١) مؤيد آل صوينت، الخطاب القرآني، دراسة في البعد التداولي: ٨٢.

الإحالة القبلية: وفيها يُذكر ما في النّصِّ من لفظ سبق التلفّظ به (المرجع الإشاري) بعنصر إحالي يأتي بعدهُ، ومرتبط به أشد ارتباط؛ لأنّهُ لا يملك دلالة مستقلة، وأمثلتها كثيرة في النّهج، ولاسيا في الخطب الحربية، منها ما مثّل القسم الثاني من خطبته الله توبيخ أصحابه بعد ليلة الهرير؛ لتركهم التعاقد معه لحرب الخارجين عن البيعة، فقد ذكّرهم الإمام الله بالأولين في شجاعتهم وتقواهم، فقال:

«أَيْنَ الْقَوْمُ الَّذِينَ دُعُوا إِلَى الإسْلاَمِ فَقَبِلُوهُ؟ وَقَرَأُوا الْقُرْآنَ فَأَحْكَمُوهُ؟ وَهِيجُوا إِلَى الْجِهَادِ فَوَهُوا اللِّقَاحَ أَوْلاَدَهَا، وَسَلَبُوا السُّيُوفَ أَغْهَادَهَا، وَأَخَذُوا بِأَطْرَافِ الاُرْضِ زَحْفاً زَحْفاً وَصَفّاً صَفّاً؟! بَعْضٌ هَلَكَ، وَبَعْضٌ نَجَالاً يُبَشّرُونَ بِأَطْرَافِ الاُرْضِ زَحْفاً زَحْفاً وَصَفّاً صَفّاً؟! بَعْضٌ هَلَكَ، وَبَعْضٌ نَجَالاً يُبَشّرُونَ بِأَطْرَافِ الاُرْضِ زَحْفاً وَصَفّاً صَفّاً العُيُونِ مِنَ البُكَاءِ، خُمْصُ الْبُطُونِ مِنَ البُكَاءِ، خُمْصُ الْبُطُونِ مِنَ السَّهَرِ، عَلَى وَجُوهِهمْ غَبَرَةُ الصّيامِ، ذُبُلُ الشّفَاهِ مِنَ الدُّعَاءِ، صُفْرُ الاَلْوَانِ مِنَ السّهَرِ، عَلَى وَجُوهِهمْ غَبَرَةُ النّا أَنْ نَظْمَأَ إِلَيْهِمْ، وَنَعَضَ الاَيْدِي النّاهِمِينَ، أُولئِكَ إِخْوَانِي الذَّاهِبُونَ، فَحَقّ لَنَا أَنْ نَظْمَأَ إِلَيْهِمْ، وَنَعَضَ الاَيْدِي عَلَى فِرَاقِهمْ!» (١).

تحوّلَ خطاب المتكلم في هذا القسم إلى الخطاب غير المباشر، إذ استحضر الغائبين -عن طريق أوصافهم - في محيط البنية الكلية للنّصِّ التي حاول المتكلم بنّها عبر وسائل نصّية مترابطة، فقد عمد المتكلم إلى إظهار الضمير الوجودي المحيل على الغائب (هم)، والذي يرجع إلى (القوم) الغائبين، فألّف ضمير الغائب (الواو) في: (دُعُ +وا، فَقَبِلُ +وهُ، +قَرَأُ +وا، فَأَحْكَمُ +وهُ، هِيجُ +وا، فَوَلَّهُ +وا، سَلَبُ +وا، أَخَذُ +وا، يُبشَّرُ +ونَ، يُعزَّ +وْنَ، وَجُوهِ +همْ، إِخْوَاني (هم)،

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٧٧، خطبة: ١٢١.

الذَّاهِبُ+ونَ، إِنَى +هِمْ، فِرَاقِ+همْ) أساس ذلك التعالق وعلى شكل إحالات قبلية وجودية يمكن إدراكها من سياق الموقف الذي يدل عليه النَّصّ، وهي تعود على النَّصِّ وليس المقام، فكأنها عقد -المتكلم - موازنة بين موقفين مترابطين في بناء تواصلي جمع بينها السياق، فقرن موقف الحضور (المقام) بسياق سلبي - سبق آنفاً -، في حين قرن موقف الغائبين بسياق إيجابي؛ لغرض التذكرة والموعظة.

وقد اعتمد المتكلّم في تشكيل المعنى أو إظهاره على وضع الضهائر داخل النص، وربط التراكيب؛ إذ أنَّ هذه الضهائر من بين الوسائل التي تحقق التهاسك الداخلي والخارجي للنّصِّ، ومن ثم أكد علماء النص- ذكر سابقا- أنَّ للضمير أهمية في كونه يحيل على عناصر سبق ذكرها في النص (١١)، وكان «القوم» (أهم العناصر الإشارية) في هذا الجزء، أحيلت عليه شبكة من الإحالات: الضميرية، و الموصولية (الذين)، والإشارية (هؤلاء)، بغية التفصيل بعد الإجمال الذي اقترن بالاسم الموصول (الذين).

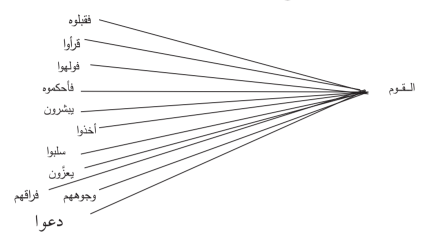
إنّ نواة النص مفردة معجمية واحدة (القوم)، أو جملة واحدة (أين القوم الذين دعوا إلى الإسلام فقبلوه)، وشكلت هذه الجملة (الدعامة الأساسية) للنّصّ، والتي تطوّر منها النص وتفرّع، فأسندتْ إليها جملٌ أُخر، و شكّلت هذه الروابط التركيبية، والروابط الإحالية، أساسًا لتهاسك النّصّ.

فضلا عن الروابط المكانية التي تمثّلتْ بالتساؤل الإنكاري عنهم (أين القوم)؛ إذ مهد السبيل؛ لذكر أوصافهم -استحضارهم-، فضلا عن أنَّهُ لم

<sup>(</sup>١) ظ: ١٣٢، ١٣٣، من هذا البحث.

الفصل الثالث: المبحث الأول: الربط بالإحالة .....

يذكر اسم (القوم) بلفظه الصريح؛ لكونهِ مشهوداً معهوداً في الأذهان، مكتسباً وجوده عند المتلقين، وقد عملت هذه الضمائر على تنوّع الحوار الداخلي للنّصّ، يمكن بيانه من خلال التوزيع الآتي:



تبدو الإحالة رابطاً قوياً لعناصر النّصِّ التي تتكون منها الوحدات التركيبية المترابطة المتعاطفة، فجاء استعمالها على هذا النحو معيناً على استحضار (صورة) الغائبين استحضاراً نصّياً وجودياً علائقياً، حتى أصبح المتلقي قادراً على عودها إلى مرجعها الإشاري المذكور؛ للالتحام الذي امتد إلى نهاية النّصِّ ومن ثمّ ربطه بالإحالة النصّية التي جسّدها ضمير الغائب (هم)، فانتقال المتكلم من المقام إلى المقال وعودته جاء متوافقاً ومقصده؛ لذا مثّل انتقالة طفيفة من دون حدوث لس فيها (١).

فضلاً عن ذلك فإنّ هيمنة الضمير الوجودي في النّصِّ على ضهائر الخطاب، «يسمح للنّصِّ بالاستمرار في الزمان، ذلك أنَّ الخطاب يظل عاماً وصالحا

<sup>(</sup>١) وهو ما يعرف عند علما النّصّ الغربيين بـ (ترتيب وقائع الخطاب).

٢٢٠ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النَّصِّ في نهج البلاغة

للتطبيق في كل زمان؛ سواء كان ماضياً حاضراً» (١)، ويشمل تأثيره الفعلي المستقبل بصورة عامة (المستمع للخطاب والقارئ للنّصِّ).

ومثاله في الإحالة الوجودية أيضاً في معنى الحكمين:

«فأَجْمَعَ رَأْيُ مَلَئِكُمْ عَلَى أَنِ اخْتَارُوا رَجُلَيْنِ، فَأَخَذْنَا عَلَيْهِمَا أَنْ يُجَعْجِعَا عِنْدَ الْقُرْ آنِ، ولاَ يُجَاوِزَاهُ، وَتَكُونَ أَلْسِنَتُهُما مَعَهُ وَقُلُوبُهُمَا تَبَعَهُ، فَتَاهَا عَنْهُ، وَتَرَكَا الْحُقَّ وَهُمَا يُبْصِرَ انِهِ، وَكَانَ الْجُوْرُ هَوَاهُمَا، وَالاعْوِجَاجُ دَأْبَهُمَا، وَقَدْ سَبَقَ اسْتِثْنَاؤُنَا عَلَيْهِمَا وَهُمَا يُبْصِرَ انِهِ، وَكَانَ الْجُوْرُ هَوَاهُمَا، وَالاعْوِجَاجُ دَأْبَهُمَا، وَقَدْ سَبَقَ اسْتِثْنَاؤُنَا عَلَيْهِمَا وَهُمَا يُبْصِرَ انِهِ، وَكَانَ الْجُورُ هَوَاهُمَا، وَالاعْوِجَاجُ دَأْبَهُمَا، وَقَدْ سَبَقَ اسْتِثْنَاؤُنَا عَلَيْهِمَا وَهُمَا يُبْعِلُ الْمُعْرِقِ وَكَانَ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ وَالْعَمَلِ بِالْحُقِّ سُوءَ رَأْيِهَا وَجَوْرَ حُكْمِهِمَا، وَالثِّقَةُ فِي أَيْدِينَا لِيَا لاَ يُعْرَفُ مِنْ مَعْكُوسِ الْحُكُم »(٢). لاِنْفُسِنَا، حِينَ خَالْفَا سَبِيلَ الْحُقِّ، وَأَتَيَا بِهَا لاَ يُعْرَفُ مِنْ مَعْكُوسِ الْحُكُم »(٢).

يتحدث النّصِّ عن خيانة (الحكمين) في حواربين المتكلم والمتلقين الذين عزموا على اختيارهما وفق شروطٍ لم يعملا بها، وعلى وفقهِ جاء المرجع الإشاري المعجمي (رجلين) الذي ارتبطت به الأحداث النّصّية عن طريق الإحالات الضميرية المكثفة في النّصِّ، التي تحكم الروابط بين شخوصه وأحداثه، وإن كانت متضادة ومتناقضة، وقد أضفت على النّصِّ سمة الإيجاز مع امتداد دلالته واتساعها.

فضلاً عن ذلك فقد حدد المرجع الإشاري نوع الضمير السائد في النّصّ، وهو الضمير الوجودي المحيل على غائب (هما)، الذي اشترك في بناء النّصّ،

<sup>(</sup>١) عيسى جواد الوداعي، اطروحة دكتوراه بالجامعة الاردنية بعنوان (التهاسك النّصّي دراسة تطبيقية في نهج البلاغة): ١٤٩.

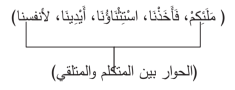
<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٢٥٧، خطبة: ١٧٧، ، يجعجعا: يقيها، وهي من جعجع البعير إذا برك، ولزم الجعجاع، أي الأرض، أي يقيها عند القرآن و لا يجاوزاه، ظ: نهج البلاغة، تح: صبحي الصالح: ١٤٢، و: الخوئي: منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة: ١/ ٢٤٢، و: محمد جوا د مغنية، في ظلال نهج البلاغة: ٢/ ٢٤٦.

وتوجيه دلالاته عن طريق مطابقته مع المرجع الإشاري داخل البنية اللغوية، وهذا الشرط الأساس في عملية الربط بالضمير، فيجب «أن يكون بين الضمير ومرجعه مطابقة في اللفظ والقصد بحيث لو عدنا بالإضهار إلى الإظهار لحصلنا على اللفظ نفسه وعلى المدلول نفسه» (١)، وعليه جاء الترابط في النصِّ محكمًا والنسيج متيناً وحقق وجوده في ذهن المتلقي؛ فمتى ما حُذف المرجع الإشاري فقد النصُّ اتساقه، ومن ثمَّ أصبح المتلقي فيه عرضةً للتشتت، ويمكن توضيح الإحالات الضميرية الواردة في النصِّ عن طريق التخطيط الآتي:

| (الرجلين) |             |             |             |        |         |        |              |                |              |             |             |
|-----------|-------------|-------------|-------------|--------|---------|--------|--------------|----------------|--------------|-------------|-------------|
|           |             |             |             |        |         |        |              |                |              |             |             |
| خَالفاً   | حُكْمِهِمَا | رَأْيِهِمَا | دَأْبَهُمَا | هواهما | تَرَكَا | تًاهَا | قُلُوبُهُمَا | أَلْسِنَتُهُما | يُجَاوِزَاهُ | يُجَعْدِعَا | عَلَيْهِمَا |

يلحظ من التخطيط سيطرة الضمير الوجودي -المحيل على الغائب- على الأحداث النصية؛ إذ قام بعملية الربط بين الجمل، وتمكن بذلك من جعل (الرجلين)؛ أي الحكمين حاضرين بقوة في النّصِّ، وهذا ما يجعل النصِّ متعالقاً متسقاً.

ترتبط هذه الإحالة ارتباطا قوياً بالإحالة المقامية من طريق الحوار بين المتكلّم والمتلقى؛ لتعلق الأمر بهم، وهي كالآتي:



<sup>(</sup>١) تمام حسان، البيان في روائع القرآن: ١١٩.

وهذا يصوّر مدى تذمّر الجميع منها. ثمّة تنوّع في الإحالة الضميرية، فجاء ضمير الغائب (هما) مرة منفصلاً وأُخرى متصلاً وهو الأكثر حضوراً في النّصِّ – بالأفعال "يُجَعْجِعا، يُجَاوِزَاه، فَتَاهَا تَرَكَا يُبْصِرَانِه، خَالفاً، أَتَيَا» فكونت النصِّ – بالأفعال "يُجَعْجِعا، يُجاوِزَاه، فَتَاهَا تَرَكا يُبْصِرَانِه، خَالفاً، أَتَيَا» فكونت جملا كاملة مستقلة «فعل + فاعل «وبعضها تحتوي على ضميرين، وهذا كوّن شكلاً تعبيرياً حقق في تركيبه وحدات انسجام صغرى في النصّ، ولم يكتف بذلك، بل قام بوصلها بالأسهاء «ألسِنتُ +هُما / قُلُوبُ +هُما / هَوَا +هُمَا/ وَلُبُ عَمَا / مَعَلَيْ +هِمَا / وَكُلها إحالات نصّيّة مهدت السبيل للمتكلّم؛ لتصوير مدى جزعهم من هذين الرجلين الذين نصّيَّة مهدت السبيل للمتكلّم؛ لتصوير مدى جزعهم من هذين الرجلين الذين السلام، وقد كانت مغامرة خاسرة لا راحة لهم معها؛ لذا نصحهم الإمام بتركها وعدم التقيّد بها، وقد أعرض الإمام (هي عن ذكرهما بلفظها، وكنى عنها بضمير الغائب تقليلاً من شأنها، واستقباحاً لأمرهما؛ لكونه حانقاً عليها، والرجلان الحكان هما: «أبو موسى الأشعري وعمرو بن العاص» (١).

مثلها سيطر ضمير الوجودي على النصوص، سيطر ضمير الملكية على أُخرى، ومنها ما قالهُ الله في ذم أهل البصرة بعد وقعة الجمل:

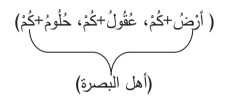
«أَرْضُكُمْ قَرِيبَةٌ مِنَ المَاءِ، بَعِيدَةٌ مِنَ السَّاءِ، خَفَّتْ عُقُولُكُمْ، وَسَفِهَتْ حُلُومُكُمْ، فَأَنْتُمْ غَرَضٌ لِنَابِل، وَأَكْلَةُ لآكِل، وَفَرِيسَةٌ لِصائِد»(٢).

خصصت ضمائر الملكية الخطاب بالمتلقي (أهل البصرة)، ولاسيما الحضور

<sup>(</sup>١) ابن ميثم البحراني، اختيار مصباح السالكين: ٣٦٤.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٥٥، خطبة: ١٤.

منهم، فالضمير المتصل «كم» المحيل على المخاطب الجمع قد أدى وظيفة كلامية؛ إذ ساعد في بناء تواصلي بين المتكلم والمتلقي، فهو -هنا- مكون إحالي لغوي يحيل على المتلقي خارج النّص «المقام الخارجي»؛ ليكشف عن الأحداث الخاصة بهم-الصفات- في أثناء إجراء الخطاب، فقد كانت أرضُهم قريبةً من البحرِ إلا أنّها بعيدة عن رحمة الله؛ لغدرهم وعداوتهم، فقرن المتكلم تلك الأحداث السلبية بهم بإسناد الضهائر الملكية لهم، وحاول تأكيد تلك الأحداث بهم عن طريق اقترانها بالأسهاء:



لتؤكد ثبوتها بهم، وكلها تدور مرتبطةً بـ «الضهائر الملكية» التي تخصُّ (أهل البصرة)، أي: خطابٌ خاصٌ بهم لا ينصرف لغيرهم، ومحدد الزمان فلا يشمل زماناً آخر، فهذا الحصر الخطابي المختص بهم من روابط «الشخوص، والأحداث، ومتعلقي الزمان والمكان» يؤكد على عظم الذنب المقترف من قبلهم، فضلا عن ابعاد كلُّ ذلك عن غيرهم، ويقوي من صفة التواصل بينها، ومن ثمَّ فك شفرة النصِّ وأخذ الحيطة والحذر بها يُحيط بهم، وقد أثرت الإحالة عن طريق الضمير المنفصل (أنتم) تأثيراً فاعلاً في اتساق النصِّ؛ لربطها أجزاء النصِّ بعضها ببعض من دون تنافر بين أجزائه، فاستعاض الإمام عن ذكرهم بضهائر الخطاب، فاصبحوا طرفاً مباشراً في عملية التواصل الخطابي.

الإحالة البعدية: وهي تعني مجيء المضمر قبل المرجع المشار إليه، فهي تعود

البلاغة عنصر لاحق في النص، ومنها ما قالهُ الله لله الفطرب عليه أصحابه في أمر الحكومة :

أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّهُ لَمْ يَزَلْ أَمْرِي مَعَكُمْ عَلَى مَا أُحِبُّ، حَتَّى نَهَكَتْكُمُ الحُرْبُ، وَقَدْ، وَالله أَخَذَتْ مِنْكُمْ وَتَرَكَتْ، وَهِيَ لِعَدُوِّكُمْ أَنْهَكُ...» (١١).

الضمير المتصل (الهاء) - هنا - وهو إحالة متقدمة على مفسّرها (أمري) - ؛ لغرض شدّ أنتباه المتلقين، ودفع الشك عنهم - الذي جاء لتوضيحه بحسب السياق النّصّي، وهذه الإحالة تحكم المتلقي بمتابعة الحديث بشوق، ليجعلهُ حاضراً في النّصّ ليشارك المتكلم في خطابه، إذ أراد التركيز على عدم تركه لهم، يمكن بيان بالآتي:

| **      |           | 1    | ,     |                    |        | ** 1  |          |
|---------|-----------|------|-------|--------------------|--------|-------|----------|
| المرجع  | مضاف إليه | فاعل | فعل   | أداة نفي وقلب وجزم | الضمير | أداة  | الإحالة  |
| الإشاري |           |      | مضارع |                    | المتصل | توكيد | الضميرية |
| المتأخر | ي         | أمر  | يزل   | لم                 | ھ      | إذّ   | المتقدمة |

وكذلك قدّم الضمير «هي» في (نهكتكم) الذي يُفسره لفظ (الحرب) الذي عده؛ لأنَّ مقصد المتكلم هو تبيان مدى الأثر السلبي للحرب؛ إذ ساقت لهم الظمأ والضعف الشديد، وهذا أمر يهمّ المتلقي. ومثلها استعمل الإحالة البعدية ذات المدى القريب، فقد استعملها في المدى البعيد ولكلٍ مقاصدة، نحو قو له المنه من صفين:

«أَحْمَدُهُ اسْتِتْهَاماً لِنِعْمَتِهِ، وَاسْتِسْلاَماً لِعِزَّتِهِ، واسْتِعْصَاماً مِنْ مَعْصِيتِهِ، وَأَسْتَعِينُهُ فَاقَةً إِلَى كِفَايَتِهِ، إِنَّهُ لاَ يَضِلُّ مَنْ هَدَاهُ، وَلا يَئِلُ مَنْ عَادَاهُ، وَلا يَفْتَقِرُ مَنْ كَفَاهُ; فَإِنَّهُ فَاقَةً إِلَى كِفَايَتِهِ، إِنَّهُ لاَ يَضِلُّ مَنْ هَدَاهُ، وَلا يَئِلُ مَنْ عَادَاهُ، وَلا يَفْتَقِرُ مَنْ كَفَاهُ; فَإِنَّهُ أَرْجَحُ ما وُزِنَ، وَأَفْضَلُ مَا خُزِنَ. وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ، شَهَادَةً مُمْتَحَناً إِخْلاَصُهَا، مُعْتَقَداً مُصَاصُهَا، نَتَمَسَّكُ بها أَبُداً ما أَبْقانَا، وَنَدَّخِرُهَا لأهَاوِيلِ مَا يَلْقَانَا، فَإِنَّها مُعْتَقَداً مُصَاصُهَا، نَتَمَسَّكُ بها أَبُداً ما أَبْقانَا، وَنَدَّخِرُهَا لأهَاوِيلِ مَا يَلْقَانَا، فَإِنَّها

<sup>(</sup>١)م.ن: ٣٢٤، خطبة: ٢٠٨.

استحوذت الإحالات الضميرية في هذا النّصِّ على تراكيبها من أول جملة فيها (أحمدهُ)، ما أدى إلى سيطرة الضمير الوجودي -المحيل على الغائب- (هو) على النّصِّ، فكان قادراً على تنظيم المعطى الدلالي المراد في كلِّ مرّةٍ؛ لأنّهُ كان نائباً عن ذكر لفظ الجلالة(الله) في جزئية الحمد، وكان معتمده في ذلك هو حدس المتلقي ومعرفته، فالمحال عليه -لفظ الجلالة- هو (بؤرة النّصِّ) وهو المستكن في ذهن المتلقي، ويمكن تبيان الإحالات الضميرية البعدية الواردة في النّصِّ عن طريق التخطيط الآتي:

| فَإِنَّهُ | كَفَاهُ | عَادَاهُ، | هَدَاهُ | كِفَايَتِهِ   | أَسْتَعِينُهُ     | مَعْصِيتِهِ | لِعِزَّتِهِ | لنِعْمَتِهِ | أَحْمَدُهُ |  |
|-----------|---------|-----------|---------|---------------|-------------------|-------------|-------------|-------------|------------|--|
|           |         |           |         |               |                   |             |             |             |            |  |
|           |         |           | صِلِّ   | لة) بؤرة النّ | <br>4 (لفظ الجلاا | المحال إلب  |             |             |            |  |

فالمتكلم يُريد إثارة هذه المعرفة؛ ليخلق مشاركة إيجابية للمتلقي، فلا يكون متلقياً سلبياً، فقد ذكر اللفظ الصريح في الجزئية الثانية التشهيد (وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلاَّ اللهُ) وزاد العطف الأمر ترابطاً (الواو)؛ إذ كان ذا قيمة مهمة في إيجاد الترابط النّصي بين الوحدات النصية؛ لقدرته على أنْ يكون عنصرا فاعلا، في استمرارية عمل التواصل الخطابي، وحفظه من القطع الذي قد يُسبب في حصوله القطع-انفكاك في النّصّ. و قد زادت الكنايات المتتالية-(اسْتِتْهاماً، اسْتِسْلاَماً، اسْتِعْصَاماً) - النّصّ اتساقاً، وهذه تُزيد في خضوع العبد واعترافه بأنّهُ -تعالى - وحده قادر على إتمام النعمة.

ثانياً-الإحالة الإشارية: تعدّ من الوسائل المهمة في تحقيق الاتساق في مستواه

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٤٧، خطبة: ٢.

٢٢٦ .... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة

التركيبي؛ لأنَّهُ يحيل بالضرورة على تركيب أو جزء من تركيب سواء أكان سابقاً له أم لاحقاً عليه، وبهذا تقوم بترابط أجزاء التركيب بعضها ببعض، وقد جاءت الإحالة الإشارية في خطب الإمام علي الله بوصفها رابطا نصيا في خطبه، ومن ذلك قوله الله في تنفيره من خصومه (أصحاب الجمل) في البصرة:

«وَالله لَتَفْعَلُنَّ أَوْ لَيَنْقُلَنَّ اللهُ عَنْكُمْ سُلْطَانَ الاْسْلاَمِ، ثُمَّ لاَ يَنْقُلُهُ إِلَيكُمْ أَبَداً حَتَّى يَأْدِزَ الاْمْرُ إِلَى غَيْرِكُمْ. إِنَّ هؤلاءِ قَدْ ثَمَالَئُوا عَلَى سَخْطَةِ إمارتِ، وَسَأَصْبِرُ مَا لَمْ أَخَفْ عَلَى جَمَاعَتِكُم؛ فَإِنَّهُمْ إِنْ تَمَّمُوا عَلَى فَيَالَةِ هذَا الرَّأْيِ انْقَطَعَ نِظَامُ الله اللهُ عَلَيْهِ، فَأَرَادُوا رَدَّ الأُمُورِ الله الله عَلَيْهِ، فَأَرَادُوا رَدَّ الأُمُورِ عَلَى أَدْبَارِهَا. وَلَكُمْ عَلَيْنَا الْعَمَلُ بِحِتَابِ اللهِ وَسِيرَةِ رَسُولِهِ، وَالْقِيَامُ بِحَقّهِ، وَالْقِيَامُ بِحَقّهِ، وَالْقِيَامُ بِحَقّهِ، وَالنَّعْشُ لِسُنَّتِهِ» (١).

الحديث هنا عن (هؤلاء)، التي تحيل على الغائب القريب (خصومه) خارج النصّ، وتعرف من سياق الموقف، وما يحيط بالنّصِّ من أحداث، وهذه -الإحالة الإشارية - تعكس مدى قربهم الواقعي والنّصِّي معاً من حديث الإمام (عليه السلام؛ ففي الخطبة ذاتها كان الخطاب موجَّها لهم مباشرة بعد سلبهم الخلافة منهُ، فحذَّرهم بقوله (الله كَنْعُلُنَّ أَوْ لَيَنْقُلَنَّ الله عَنْكُمْ سُلْطَانَ الاسْلام، ثُمَّ لاَ يَنْقُلُهُ إِلَي عَيْرِكُمْ »؛ أي والله «إن لم تفعلوا نقل الله الخلافة عنكم حتى يجعلها في قوم آخرين، وهم أعداؤكم من أهل الشام وبني أمية ولا يعيدها إليكم إلى مدة طويلة، وهكذا وقع» (٢).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٢٤٤، خطبة: ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٩/ ٢٩٧.

ومن ثم انتقل الحديث عنهم إلى الغائب باستعمال الإحالة الإشارية (هؤلاء)؛ ليؤكد ما فعلوه به بعد عودة الخلافة إليه، فقد «اجتمعوا وتساعدوا على سخط أماري: على سخطها وكراهيتها» (١)، ف(هؤلاء) تحيل إحالة مقاميه على خارج النص، ومن ثم فليس لها دور في اتساق النص وتماسكه؛ ولكن دورها يكمن في بناء النص وتكوينه، وقد استعملت مجردة عن المشار إليه؛ لتدل على الحط من قيمة المشار إليه، أو التنديد به.

ويحيل الإمام على باسم الإشارة المفرد الدال على البعيد بوصفه رابطاً نَصّياً في خطبه، منها:

"طَبِيبٌ دَوَّارٌ بِطِبِّهِ، قَدْ أَحْكَمَ مَرَاهِمَهُ، وَأَمْضِى مَوَاسِمَهُ يَضَعُ مِن ذَلِكَ حَيْثُ الْحَاجَةُ إِلَيْهِ، مِنْ قُلُوبِ عُمْي، وَآذَان صُمِّ، وَٱلْسِنَة بُكْم ; مُتَتَبِّعٌ بِدَوَائِهِ مَوَاضِعَ الْغَفْلَةِ، وَمَوَاطِنَ الحُيْرَةِ ; لَمْ يَسْتَضِيئُوا بِأَضُواءِ الْحِكْمَةِ، وَلَمْ يَقْدَحُوا بِزَنَادِ الْعُلُومِ النَّاقِبَة فَهُمْ فِي ذَلِكَ كَالأَنعامِ السَّائِمَةِ، وَالصَّحُورِ الْقَاسِيةِ.قَدِ بِزِنَادِ الْعُلُومِ النَّاقِبَة فَهُمْ فِي ذَلِكَ كَالأَنعامِ السَّائِمَةُ الحُقِّ لِخَابِطِهَا، وَأَسْفَرَتِ النَّكَابَتِ السَّرائِرُ لأهْلِ الْبَصَائِرِ، وَوَضَحَتْ مَعَجَّةُ الحُقِّ لِخَابِطِهَا، وَأَسْفَرَتِ الْعَلاَمَةُ لِتَوَسِّمِهَا. أَيْنَ تَذْهَبُ بِكُمُ اللَّذَاهِبُ، وَتَتِيهُ بِكُمُ الْمُعَلِيقِ أَعْكُمُ الْكَوَاذِبُ؟ وَمِنْ أَيْنَ تُؤْتَوْنَ، وَأَنَى تُؤْفَكُون؟ وَلَيَعْ بِكُمُ الْمُعَلِيقِ أَوْنَ وَلَيَعْمُ فَلَى الْعَلاَمَةُ لِتَوَسِّمِهُا. وَالْمَعْمُ وَلَعُمُونِ مِنْ رَبَّانِيَّكُمْ وَأَخْصِرُوهُ وَتَتِيهُ بِكُمُ الْعَلَامِبُ، وَتَخْدَعُكُمُ الْكَوَاذِبُ؟ وَمِنْ أَيْنَ تُؤْتَوْنَ، وَأَنَى تُؤْفَكُون؟ وَلَيْكُمُ الْمُعَلِيقِطُوا إِنْ هَتَى الْعَلاَمَةُ إِيَابٌ، فَاسْتَمِعُوا مِنْ رَبَّانِيِّكُمْ وَأَخْصُرُوهُ وَلَكُلِّ عَيْبَة إِيَابٌ، فَاسْتَمِعُوا مِنْ رَبَّانِيِّكُمْ وَأَخْصُرُوهُ وَلَيْتُ فَيْتُوا إِنْ هَتَوْ فَلَقَ لَكُمُ الأَمْرَ فَلْقَ الْخُرَزَةِ، وَقَرَفَهُ قَرْفَ الصَّمْغَةِ، فَعِنْد وَلَيْحُضِرْ ذِهْنَهُ، فَلَقَدْ فَلَقَ لَكُمُ الأَمْرَ فَلْقَ الْخُرَزَةِ، وَقَرَفَهُ قَرْفَ الطَّاغِيَةُ، وَقَلَتِ وَلَكَ الْمَالُولُ مَا خَذَهُ أَوْلُولُ أَخَذَ الْبَاطِلُ مَآخِذَهُ، وَرَكِبَ الجُهْلُ مَرَاكِبَهُ، وَعَظُمَتِ الطَّاغِيَةُ، وَقَلَتِ

<sup>(</sup>۱)م.ن:۹/۷۹۲.

الدَّاعِيَةُ، وَصَالَ الدَّهْرُ صِيَالَ السَّبُعِ الْعَقُورِ، وَهَدَرَ فَنِيقُ الْبَاطِلِ بَعْدَ كُظُوم، وَتَوَاخَى النَّاسُ عَلَى الْفُجُورِ، وَتَهَاجَرُوا عَلَى الدِّينِ، وَتَحَابُّوا عَلَى الْكَذِبِ، وَتَعَابُّوا عَلَى الْكَذِبِ، وَتَعَابُّوا عَلَى الْكَذِبِ، وَتَبَاغَضُوا عَلَى الصِّدْقِ. فَإِذَا كَانَ ذَلِكَ كَانَ الْوَلَدُ غَيْظاً، وَالمُطرُ قَيْظاً، وَتَفِيضُ اللِّعَامُ فَيْضاً، وَكَانَ الْوَلَدُ غَيْظاً، وَالمُطرُ قَيْظاً، وَسَلاَطينُهُ اللِّعَامُ فَيْضاً، وَكَانَ أَهْلُ ذَلِكَ الزَّمَانِ ذِنَاباً، وَسَلاَطينُهُ سِبَاعاً، وَأَوْسَاطُهُ أُكَالاً، وَفُقَرَاؤهُ أَمْوَاتاً، وَغَارَ الصِّدْقُ، وَفَاضِ الْكَذِبُ، وَاسْتَعْمِلَتِ المُودَةُ بِاللِّسَانِ، وَتَشَاجَرَ النَّاسُ بِالْقُلُوبِ، وَصَارَ الْفُسُوقُ نَسَباً، وَالْعَفَافُ عَجَباً، وَلُبسَ الْفَرُو مَقْلُوباً» (١).

ثمَّة أربع إحالات إشارية دالة في النّصّ السابق؛ لإحكام نسيج النّصّ، فهي وإن كانت من لفظٍ واحد؛ إلاّ أنّ دلالاتها متنوعة؛ لتنوع سياقها بحسب ما يقتضيه السياق العام، فأسهاء الإشارة» تعتمد على الجانب السياقي من معنى الوحدة الكلامية فهي تُمثّل العلاقة القائمة بين المتحدثين (وعلى نحو أعم بين القائمين بعملية التحدث)وبين ما يتحدثون عنه في مناسبات معينة» (٢)، وقد قامت جميعها بالربط القبلي في النّصّ، وبذلك تُسهم في نقل الصورة الكلية الناتجة من محنة الناس في زمن بني أمية، وهذا الزمن بعد زمن التكلم؛ لذا يلحظ أنّ الإمام المنتعمل الاسم الإشاري الدال على البعد في جميع السياقات.

فربط الاسم الإشاري الأول (ذلك) بين الجزء السابق والمتمثل بـ (الطبيب ومراهمه ومواسمه) (٣)، وبين الجزء اللاحق المتمثل بـ (المواضع التي تحتاج تلك

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٥٦، خطبة: ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) جون لاينز، اللغة و المعنى والسياق: ٢٤٣، ٣٤٣.

<sup>(</sup>٣) والمراهم: الأدوية المركبة للجراحات والقروح. والمواسم: حدائد يوسم بها الخيل وغيرها، ابن الديد، شرح نهج البلاغة: ٧/ ١٨٣.

الفصل الثالث: المبحث الأول: الربط بالإحالة .....

الأدوية)، عن طريق عودهِ على (المراهم المواسم)، والطبيب -هنا- كناية عن الصالحين الذين يأتون مرضى القلوب لمعالجتِهم، وهنا ظهر أثر قرينة الربط الذي أبان السياق الإيجابي عن طريقها المتمثل بالإحالة الإشارية (ذلك).

في حين عاد (ذلك) الثاني على أحوال الجاهلين-الذين لم ينفع معهم الدواء وأحال عليهم بالضمير الوجودي المحيل على الغائب (هم)، ونتج عن اشتراك الإحالة الضميرية والإشارية معاً قوة الربط والارتباط (١) في النصّ. قامت الإحالة الإشارية (ذلك) مقام النصّ المتقدم عليها أو جزء منه (قلوبٌ عميٌ ...)، فأصبح ما بعدها (كالأنعام السائمة ...) نتيجة لما قبلها ومرتبط بها، فالإحالة هنا تحيل على متتالية من الجمل وهي ما يسمى بـ «الإحالة الموسعة» فالإحالة المفرد يتميز بهذا النوع من الإحالات (٢)، و سياقه على نقيض من سياق الإحالة الإشارية الأولى؛ إذ تمثّل بالسلب الذي هو مقابل الإيجاب.

ومثله اسم الإشارة الثالث (ذلك) (٣) يحيل إحالة قبلية على متتالية من

<sup>(</sup>۱) الارتباط يعني «علاقة وثيقة بين طرفين تغني عن الربط بينها بأداة»، في حين الربط يعني «علاقة تصطنعها اللغة بطريق اللفظ، أي الأداة؛ لأمن اللبس في فهم الارتباط أو الانفصال، ويعني هذا أنّ الارتباط قرينة معنوية، وأنّ الربط قرينة لفظية، وأنّ الارتباط علاقة موجودة بالفعل وأنّ الربط علاقة موجودة بالقوة».مصطفى حميدة، نظام الارتباط والربط: ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) اسم الإشارة المفرد يتميز (بالإحالة الموسعة) أي إمكانية الإحالة على جملة، بأكملها أو متتالية من الجمل. ظ: محمد خطابي، لسانيات النص، ص ١٩.

<sup>(</sup>٣) إنّ لفظ ذلك في إحالته القبلية هذه يحقق الاقتصاد دون توسيع للجملة، ومثاله (أنّك لوحدثت شخصاً في موضوع ما، ثم بعد ذلك قلت له لقد قلت: لك ذلك، فإنّ (ذلك) هنا تُحيل على قضية سابقة، فتكون (ذلك) قد اقتصرت جملة كاملة من دون احتياج إلى توسيع بعدها. ظ: عمر أبو خرمة، نحو النّصّ نقد نظرية وبناء أخرى: ١٧٤.

الجمل تضمنها النّصّ السابق عليه، وهي إحالة نصية موسعة وقامت الإشارة الإحالية (ذلك) بوظيفة الربط، فوظيفته تنشيط ذهن المتلقي ودفع الريب عنه لاستعادة مذكور سابق؛ لأنّه في طور الحديث عن أمور تصيبه في إمرة بني أمية، وتحذيره منها، وفي قوله: (فَإِذَا كَانَ ذلِكَ كَانَ الْوَلَدُ غَيْظاً، وَالمُطَرُ قَيْظاً...) قرن الإحالة الإشارية (ذلك) بالروابط التركيبية الأخرى، ما زاد في قوة التعالق والتآلف؛ إذ تمكن من تضييق الفجوة بينها، وقصر المسافة، عن طريق الاختزال اللفظي (۱)؛ فاكتفى به لمّا أورده أول مرة، والمتلقي بدوره يقوم باسترجاع هذا المختزل ووضعه في مكانه في النّصّ، فلو حذف المتكلم الإحالة الإشارية بقوله: (فإذا أخذ الْبُاطِلُ مَآخِذَهُ...، كان الولد غيضاً) لأحدث تصدّعا كبيرا في النّصّ، وللتشتّت عملية التواصل؛ لذا اكتفى بالإحالة عليه لمّا أورده أول مرة، هذه العملية حالاختزال – تسهم في إعادة بناء النّصّ بشكل أكثر ترابطاً ووضوحاً، ما يحقق عميلة الاتساق.

ومن الإحالة البعدية ما ورد في قوله المليظي بعض أيام صفين حينها رأى الحسن ابنه المليظ يسرع إلى الحرب:

«امْلِكُوا عنِّي هذَا الْغُلاَمَ لاَ يَهُدَّنِي، فَإِنَّنِي أَنْفَسُ بِهذَيْنِ يَعْنِي الْحَسَنَ وَالْمُكُوا عنِّي الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ اللهُ عَلَى المُوْتِ، لِئَلاَّ يَنْقَطِعَ بِهَا نَسْلُ رَسُولِ اللهُ عَلِيلِينَ (٢).

<sup>(</sup>١) الاختزال حقيقة اشار إليها (جوفري ليتش ومخائيل شورت: «إنَّ الاتساق يتضمن، بشكل مستمر، مبدأ الاختزال الذي بواسطته تسمح لنا اللغة بتكثيف رسائلنا متيقن بذلك التعبير المكرر عن الأفكار المعادة»، محمد الخطابي، لسانيات النَّصِّ: ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٣٢٣، خطبة: ٢٠٧. وقد ورد في كتب الشّراح أنّ هذا من فصيح كلامه «ووجه على على هذا الكلام وفصاحته أنه لما كان في: «املكوا» معنى البعد، أعقبه بعن، وذلك أنهم لا =

أحال اسم الإشارة (هذا) على العنصر الإشاري القريب منه (الغلام)، إي أنَّها تربط جزءاً لاحقًا، والمقصود بالغلام – هنا – ابنه الحسن المنتجاذن ف (الغلام) يعد دليلاً على العنصر الإشاري خارج النّصِّ (الحسن)، الذي مثّل الدعامة الأساسية للنّصِّ عن طريق الإحالة البعدية بـ (اسم الإشارة) (هذا) ومن ثمّ يُسهم في اتساق النص وتماسكه؛ كونه يحدد دور المشاركين داخل المقام الإشاري؛ فهو من الألفاظ المبهمة التي تحتاج إلى ما يفسر إبهامها في النص، وهو (العنصر الإشاري) الذي يأتي بعده، بغية تنبيه المتلقي بمدى أهمية هذا المفسِّر الذي جاء لاحقاً (الغلام)، فـ «الغرض من الإبهام ثم التفسير، إحداث وقع في النفوس لذلك المبهم؛ لأنّ النفوس تتشوق، إذا سمعت المبهم، إلى العلم بالمقصود منه، وأيضاً في ذكر الشيء مرتين مبهاً ثم مفسِّراً، توكيد ليس في ذكره مرّة» (۱).

يتضح من السابق أنّ الإحالة الغالبة على الخطب الحربية في النهج هي الإحالة المقامية سواء أكانت بالإحالة ضميرية أم الإحالة إشارية؛ لأنّ الربط المقامي -ربط بها هو مذكور خارج النّصّ-يؤتى به لبقاء دلالات النّصّ مفتوحة -أي غير متعلقة بزمن أو مكان- تشمل كل متلقٍ.

### الحذف:

هو ظاهرة لغوية تعني -بحسب (دي بوجراند) - «وهو استبعاد العبارات السطحية التي يمكن لمحتواها المفهومي أن يقوم في الذهن، أو أن يوسّع، أو أن

<sup>=</sup>يملكونه دون أمير المؤمنين رضي الله عنه إلا وقد أبعدوه عنه؛ ألا ترى أنك إذا حجرت على زيد دون عمرو، فقد باعدت زيداً عن عمرو، فلذلك قال: املكوا عني هذا الغلام» ابن ابي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٢٦/١١.

<sup>(</sup>١) الرضى، شرح الرّضى: ١٩٩١.

٢٣٢ ...... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة يُعدل بو اسطة العبارات النَّاقصة » (١) ، وأطلق عليه الاكتفاء بالمبنى العدمي (٢) ، وهذا ما تقتضيه الوحدة النصية؛ لتكامل دلالتها الضمنية عند المتلقى.

ويحدد (هاليداي ورقية حسن) الحذف بأنّه «علاقة داخل النص، وفي معظم الأمثلة يوجد العنصر المفترض في النص السابق. وهذا يعني أن الحذف عادة علاقة قبلية» (٣). والحذف بوصفه علاقة اتساق لا يختلف عن الاستبدال الا بكون الأول «استبدالاً بالصفر» أي أن علاقة الاستبدال تترك أثراً، وأثرها هو وجود أحد عناصر الاستبدال، في حين علاقة الحذف لا تُخلِّف أثراً؛ ولهذا فإنَّ المستبدل يبقى مؤثرًا يسترشد به القارئ للبحث عن العنصر المفترض، ما يمكنه من ملء الفراغ الذي يخلقه الاستبدال، في حين أنّ الأمر على خلاف هذا في الحذف، إذ لا يحل محل المحذوف أي شيء ومن ثمّ تجد في الجملة الثانية فراغًا بنيويًا يهتدي القارئ إلى ملئه اعتهادًا على ما ورد في الجملة الأولى أو النص السابق (٤).

ويكثر الحذف في النصوص دون الجمل المنفصلة، والذي يساعد على ذلك هو أن النص بناء يقوم على التهاسك والاتساق، وهذان العاملان يساعدان منشئ النص على الاختصار، وعدم الإحالة بذكر معلومات فائضة؛ لذا يشترط في الحذف أن يبدأ النص بجملة تامة تراعي القواعد النحوية، أما في الجمل التالية فإنَّ علماء النص يعتمدون على تبعية الجملة التالية للجملة السابقة، أو على ما

<sup>(</sup>١) دي بوجراند، النص والخطاب والإجراء: ٣٠١.

<sup>(</sup>۲) ظ: م، ن: ۲۶۳.

<sup>(</sup>٣) محمد خطابي، لسانيات النص: ٢١.

<sup>(</sup>٤) ظ:م.ن: ٢١.

الفصل الثالث: المبحث الأول: الربط بالإحالة .....

يُسمى بالجمل المستأنفة، ويكثر الحذف في الجمل المستأنفة؛ لغرض الاختصار، ويكثر الحذف في المسند إليه والمسند والمفعول (١)، فلا تظهر صورته الاتساقية في الجملة الواحدة «وذلك لأنّ العلاقة بين طرفي الجملة علاقة بنيوية لا يقوم فيها الحذف بأي دور اتساقي... إنّ دور الحذف في الاتساق ينبغي البحث عنه في العلاقة بين الجمل، وليس داخل الجملة الواحدة» (٢).

ولأهمية الحذف لا تكاد تجد مؤلفًا في النحو العربي، وفي علم المعاني، وفي إعجاز القرآن وتفسيره، إلا وتحدث عن هذه الظاهرة، فقد وصفه الجرجاني وبين علاقته الرابطة، قائلاً: «هو باب دقيق المسلك، لطيف المأخذ عجيب الأمر، شبيه بالسحر، فإنّك ترى به ترك الذكر أفصح من الذكر، والصمت عن الإفادة أزيد للإفادة، وتجدُك أنطق ما تكون إذا لم تنطق، وأتم ما تكون بياناً إذا لم تبن ""، يرى أن الحذف مع ما فيه من الإيجاز والاختصار قد يكون به الكلام أرفع وأبلغ، وقد يؤدي من المعاني ما لا يؤدي إليه الذكر.

<sup>(</sup>١) ظ: صلاح الدين صالح حسنين، الدلالة والنحو: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) محمد الخطابي، لسانيات النص: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) الجرجاني، دلائل الاعجاز: ١٤٦. ولأهمية الحذف فقد عرفه النحاة والبلاغيون العرب، و عندما تحدث ابن هشام عن الحذف ذكر أن من شروط الحذف وجود دليل على المحذوف، وهذا الدليل إما إحالي مثل ﴿فَقَالُوا سَلاماً﴾[الذاريات: ٢٥]، أي سلمنا سلاما أو مقالي مثل: ﴿وقيلَ لِلّذَينِ اتّقوا ماذا أَنزلَ ربكم؟ قالوا خيرًا ﴾[النحل: ٣٠] وقد أفرد ابن هشام قسمًا خاصًا للّذين اتّقوا ماذا أنزلَ ربكم؛ قالوا خيرًا ﴾[النحل: ٣٠] وقد أفرد ابن هشام قسمًا خاصًا تحدث فيه عن القضايا المتعلقة بالحذف، وذكر فيه أنهاط الحذف كلها، فضلا عن شروطه وأنهاطه فقد ذكروا أغراضه ومنها: (التفخيم والتعظيم والإيجاز والاتساع وقصد الابهام) وغير ذلك مما فصلوا القول به للتوسيع . ظ: ابن هشام، مغني اللبيب ٢/٣٠٣-١٠٠، و: طاهر حمودي، ظاهرة الحذف في الدرس اللغوى: ٧١-١١٠٠

٢٣٤ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النَّصِّ في نهج البلاغة

### أنماط الحذف:

للحذف أنهاطٌ كثيرة، قد حصرها النصيّون في ثلاثة أنهاط هي: (الحذف الاسمي، والفعلي، والجملي) (۱)، على حين ذكر القدماء الحذف في (الصوت، والحرف والكلمة، والجملة وأكثر من جملة)؛ أي فيها بين الجمل، وهذا هو المقصود بالبحث، أي النوعين الأخيرين؛ لكونهها أكثر اتصالاً بالبنية الكلّية للنصّ؛ ولكون المخاطب يستدعي النصّ بأكمله للوقوف على العنصر المحذوف في ظاهر النصّ، يقول (ابن جني): «قد حذفت العرب الجملة والمفرد، والحرف والحركة، وليس شيء من ذلك إلا من دليل عليه، وإلا كان فيه ضرب من تكليف علم الغيب في معرفته» (۱بن جني) الحذف بوجود الدليل أو القرينة التي تدل المتلقي على محذوف.

وأهمية وجود الدليل المقالي والمقامي في الحذف تكمن في كونه يحقق المرجعية بين المذكور والمحذوف في أكثر من جملة، ويحقق التماسك النصّي بين جملة أو مجموعة من الجمل، فهو بمثابة المرشد الذي يهدي المتلقي في العثور على المحذوف، ولا يوجد محذوف وجوباً أو جوازا إلا مع وجود القرينة، دالة عليه تعينه (٣).

قسم هاليداي الحذف على ثلاثة أنواع:

١- الحذف الاسمي: ويعني حذف اسم داخل المركب الاسمي، مثال

<sup>(</sup>١) ظ: محمد الخطابي، لسانيات النّصّ: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) ابن جني، الخصائص: ٢/ ٣٦٠.

<sup>(</sup>٣) ظ: صبحي إبراهيم الفقي، علم اللغة النصّي بين النّظرية والتطبيق: ٢/ ٢٠٩، ٢٠٨.

الفصل الثالث: المبحث الأول: الربط بالإحالة .....

ذلك: أي قبعة ستلبس؟ هذه هي الأحسن، إذ التقدير: هذه القبعة هي الأحسن بحذف كلمة (قبعة).

٢- الحذف الفعلي: ويقصد به الحذف داخل المركب الفعلي، مثال ذلك:
 هل كنت تسبح؟ نعم فعلت.

٣- الحذف داخل شبه الجملة: يشمل «الجار والمجرور، والجملة الظرفية».

يتضح من السابق أنَّ الحذف له أثر اتساقي، إلا أنّ هذا الأثر يختلف عن الأثر الذي تؤديه الإحالة؛ لأنَّ في الحذف لا يوجد أثر للمحذوف فيها يلحق من النصّ، إلاّ ما دلَّ عليه دليل من السياق (١).

وقد ذكر (هاليداي ورقية حسن) المواضع التي يكثر فيها الحذف وهي: جملة الاستفهام؛ لأنّما تعد الدرجة القصوى للحذف المعجمي؛ لأنّ جملة الاستفهام تشتمل على دليل الحذف، وذكرا أنهاطاً أُخر للحذف تعدّ مهمة في التحليل النّصِّي هو: حذف بعض الأحداث دون بعضها الآخر في التسلسل الزمني للقصة...والحذف السببي، مثل قوله تعالى:

﴿اضْرِب بِّعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْناً ﴾ [البقرة: ٦٠].

أي: فضرب فانفجرت، ومنها حذف الزمان والمكان، وغيرها من الحذف القصصي (٢).

وقد لاحظ الباحثان -(هاليداي ورقية حسن)-أنّ أكثر الأنهاط قياما بمهمة التهاسك النّصِّي هي: (١- حذف الاسم، ٢- حذف الفعل، ٣- حذف

<sup>(</sup>١) ظ: محمد الخطابي، لسانيات النّصّ: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) ظ: صبحى إبراهيم الفقى، علم اللغة النّصّي بين النظرية والتطبيق: ١٩٥، ١٩٥.

٢٣٦ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة العبارة، ٤ - حذف الجملة، ٥ - حذف أكثر من جملة) (١).

### علاقة الحذف بالإحالة:

تتم عملية الاتساق على أساس علاقته بالمرجعية السابقة أو اللاحقة؛ لأنّها بمثابة الدليل أو القرينة، التي تُسهم في تقدير المحذوف، «فالحذف بطبيعته علاقة مرجعية قبلية، إلا أنَّ ذلك يكون بعنصر صفري» (٢)، فهذا ما يدخل في نطاق تماسك النّصِّ على وفق إحالة سابقة بكونه إحالة بالصفر لما سبق، ومن دون وجود قرينة دالّة عليه في السياق اللغوي، يحدث فجوة لا يمكن ملؤها إلاّ بالإحالة على عنصر ملفوظ به داخل النّصِّ، التي تعين المتلقي في تفسير المحذوف وتقديره.

وقد ذكر (هاليداي) أمثلة كثيرة من هذا النوع تتعلق بالاستفهام، وتوضح أهمية المرجعية في تحقيق الاتساق بين جملة الاستفهام وجملة الجواب؛ إذ يوجد في الغالب حذف كثير من العناصر في جملة الجواب، يدل عليه ما ذُكر في جملة الاستفهام (٣).

وقد تكون مرجعيته خارجية، وهذه تعتمد على سياق الحال أو الموقف الذي يمدنا بالمعلومات التي تُسهم في تفسير المثال، ولا بيد أنَّ الحذف المرجعي للخارج -خارج النَّصّ-، ليس له مكان في التهاسك النَّصّي، لأنّ أماكن تواجد هذا النوع على مستوى الجملة المفردة وعلاقتها بالسياق الخارجي، لا على

<sup>(</sup>۱)ظ:م.ن:١٩٦.

<sup>(</sup> ٢ ) حسام أحمد فرج، نظرية علم النّصّ: ٨٨، ظ: صبحي إبراهيم الفقي، علم اللغة النّصّي بين النظرية والتطبيق: ٢/ ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) ظ: صبحى إبراهيم الفقي، علم اللغة النّصّي بين النظرية والتطبيق: ٢/٢٠٢.

تزخر خطب النهج بظاهرة الحذف -ولاسيها الخطب الحربية -، سواء أكان حذف الاسم أم الفعل أم العبارة أم الجملة أو حتى الجمل؛ لوجود قرينة دالة عليه في السياق اللغوي، أو سياق الموقف، فغدا ملمحاً أسلوبياً تتبعه الإمام علي الله في خطبه، وتعدت مهمة الحذف في الاتساق - في النهج - بين أكثر من جملة، فجاء منتشراً في الخطب، ومنها قوله الله خاطباً أهل البصرة، على جهة اقتصاص الملاحم:

«فَمَنِ اسْتَطَاعَ عِنْدَ ذَلِكَ أَنْ يَعْتَقِلَ نَفْسَهُ عَلَى الله، فَلْيَفْعَلْ، فَإِنْ أَطَعْتُمُونِي فَإِنِّ كَانَ ذَا مَشَقَّة شَدِيدَة وَمَذَاقَة مَرِيرة. حَامِلُكُمْ إِنْ شَاءَ اللهُ عَلَى سَبِيلِ الجُنَّةِ، وَإِنْ كَانَ ذَا مَشَقَّة شَدِيدَة وَمَذَاقَة مَرِيرة. وَأَمَّا فُلاَنَةُ، فَأَدْرَكَهَا رَأْيُ الْنِسَاءِ، وَضِعْنُ غَلاَ فِي صَدْرِهَا كَمِرْجَلِ الْقَيْنِ، وَلَوْ وُأَمَّا فُلاَنَةُ، فَأَدْرَكَهَا رَأْيُ الْنِسَاءِ، وَضِعْنُ غَلاَ فِي صَدْرِهَا كَمِرْجَلِ الْقَيْنِ، وَلَوْ وُأَمَّا فُلاَنَةُ، فَأَدْرَكَهَا الأولَى، وَالْحِسَابُ دُعِيَتْ لِتَنَالَ مِنْ غَيْرِي مَا أَتَتْ إِلِيَّ، لَمْ تَفْعَلْ، وَلَهَا بَعْدُ حُرْمَتُهَا الأولَى، وَالْحِسَابُ عَلَى الله سَبِيلٌ أَبْلَجُ الْمِنْهَ إِلَيْ الْمَرَاجِ، فَبِالإِيمَانِ يُعْمَرُ الْعِلْمُ، وَبِالْعِلْمِ يُرْهَبُ المُوتُ عَلَى الصَّالِجَاتِ يُسْتَدَلُّ عَلَى الصَّالِجَاتِ، فَبِالإِيمَانِ يُعْمَرُ الْعِلْمُ، وَبِالْعِلْمِ يُرْهَبُ المُوتُ، وَبِالإِيمَانِ يُعْمَرُ الْعِلْمُ، وَبِالْعِلْمِ يُرْهَبُ المُوتُ، وَبِالْإِيمَانِ يُعْمَرُ الْعِلْمُ، وَبِالْعِلْمِ يُرْهَبُ المُوتُ، وَبِالْإِيمَانِ يُعْمَرُ الْعِلْمُ، وَبِالْعِلْمِ يُرْهَبُ المُوتُ مُ اللهُ يُومَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْعَلَمَةِ الْقَصُورَ فَمُ عَنِ الْقِيمَةِ الْقَيْقِ الْقُصُورَ فَا الْمُعْتَمَ الْمُعْتَمُ اللّهُ الْمَا الْكُونَ الْعُلْمَ فَي مِضْمَارِهَا إِلَى الْعُلَيَةِ الْقُصُورَى» (٢٠).

النّص في إطار وصيّة للحاضرين في اعتزالهم الفتنة، والالتزام بطاعة الله، فجاء الحذف منسجاً مع متطلبات الموقف، إذ عمد المتكلم إلى حذف بعض عناصر النّصّ؛ لدلالة السياق اللغوي السابق، أو اللاحق على طبيعة المحذوف،

<sup>(</sup>١) ظ: حسام أحمد فرج، نظرية علم النّصِّ: ٨٨، و: صبحي إبراهيم الفقي، علم اللغة النّصّي بين النظرية والتطبيق: ٢/٢٠-٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٢١٨، خطبة: ١٥٦.

البلاغة أو على المحذوف نفسه، فدلَّ السياق الحالي والمقالي على المحذوف ابتداءً من أول تركيب في الوحدة النَّصِّية الأولى، وهو قوله:

١- " فَمَنِ اسْنَطَاعَ الْحَدِّ، عِنْدَ ذَلِكَ أَنْ يَعْتَقِلَ نَفْسَهُ " أي يحبسها" عَلَى الطاعة] اللهِ، فَلْيَفْعُلُ اذلك] "أي (فليعتقل نفسه)

مرجعية لاحقة مرجعية لاحقة مرجعية سابقة

يظهر في النّصّ السابق ثلاث حالات حذف: - فالمحذوف في الجملة الأولى لفظ (أحدٌ) دون محله، إذ بقي محله في الذهن (فاعلاً)، وفي المعنى عائدًا على المخاطبين، أو (المتلقي) بصورة عامة؛ أي أنَّ الحذف ليس طردًا لعنصر كامل، بل هو اقتصاد في ذكر الملفوظ بكل عناصره، مع أنَّ هذا يُعد إضهاراً نحوياً، إلّا أنَّه حذف اتساقى، وهو متعلق بسياق الموقف.

- وبها أنّ النّصّ يدور حول محور الحثّ على طاعة الله، فقد عمد المتكلم - كذلك- إلى حذف المضاف (طاعة) والاستغناء بذكر المضاف إليه «الله»؛ ليُقيّد الساحة الذهنية في تقدير المحذوف، فلا يخرج عن هذا السياق؛ إذ لا يمكن أن يُقدر بـ (معصية الله)، فقد «كان المعنى مفهوماً بتركه معلوماً لدى المخاطب بحيث لا يوقعه هذا الترك في غموضٍ أو إشكال لوجود دليل حالي أو مقالي عليه» (١٠).

- وثمة حذف لـ(اسم الإشارة)- وهذا مرتبط بالإحالة- في قوله «فليفعله والتقدير (فليفعل ذلك)؛ أي (فليعتقل

نفسه)، فاكتفى بتكرار المعنى دون اللفظ، وقام بالربط الإضافي عن طريق (الفاء الرابطة)؛ لسد الفراغ الذي يحدث في ذهن المتلقي في عملية فهم النّص، وبذلك يُسهم بدوره في تماسك أجزائه ووحدتها.

<sup>(</sup>١) إبراهيم رفيده، الحذف في الأساليب العربية: ١٤٧.

الحذف هنا في سياق شرطي، فيلحظ أنّ متعلق الفعل الشرطي محذوف (سبيل الجنة)؛ لوجود قرينة سابقة عليه (سبيل الجنة) المتقدم، فتكرر بلفظه ومعناه، فصارت مرجعية قبلية، والحذف الآخر (وإن كان السبيل ذا) ارتبط بالعطف؛ ليساعد المتلقي في ملء الفجوة التي احدثها الحذف في النّصّ، ومن ثمّ فهم النّصّ وربط أوصاله، وفي خضم هذا الترابط يرسم المتكلّم صورته في استعداده لحمل المطيعين له على سبيل الرشاد، وفي تصويره هذه السبيل ومصاعبها، يعكس صورة الباطل وحلاوته «لأنَّ الباطل محبوب في النفوس فإنه اللهو واللذة، وسقوط التكليف، وأما الحق فمكروه النفس لأن التكليف صعب وترك الملاذ العاجلة شاق شديد المشقة» (١)، وفي ضوء هذا التفسير يتبين أنّ الحذف أدى إلى الاتساق الدلالي والشكلي، عن طريق دفع التكرار في يتبين أنّ الحذف أدى إلى الاتساق الدلالي والشكلي، عن طريق دفع التكرار في الكلام، فقد تُرك هذا الفراغ؛ ليملأه المتلقي، يساعده في ذلك الروابط الإضافية (العطف)، والسياق المقالي (المرجعية السابقة)، وهي كالآتي:

الروابط الإضافية السابقة +التكرار الإضافية التكرار الإنساقي

"[... ]سَبِيلٌ أَبْلَجُ الْمِنْهَاجِ،[...] أَنُولُ السَّرَاجِ، فَبِالإِيمَانِ يُسْتَدَلُ عَلَى الصَّالِحَاتِ، وَيَالصَّالِحَاتِ
يُسْتَدَلُ عَلَى الإِيمَانِ وَبِالإِيمَانِ يُعْمَرُ الْعِلْمُ، وَبِالْعِلْمِ يُرْهَبُ الْمَوْتُ "

ثمّة حذف اسمي (الإيهان)، منذ بدء الوحدة النّصّية؛ لوجود قرينة متأخرة عنه، فقد تكرر لفظ (الإيهان) بعد المحذوف، وعلى هذا تكون المرجعية بعدية،

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ٩/ ١٨٩.

فحديث المتكلم في هذه الوحدة النّصّية قد تجلّى في وصف الإيهان، وتعدد أوصاف المؤمن، فحذف الموصوف (الإيهان) وترك التصريح به، وذكر صفته (سبيل أبلج المنهاج...)؛ لأنّ هذا الحذف يترك للمتلقي ولذهنه أن يتفاعلا مع النص لتقدير هذه المحذوفات التي تمثل دعامة الأساسية في النّصّ، ويعتمد في ذلك على السياق اللغوي وعلى الدلالة المتحققة تبعًا لتقدير المحذوف، وهذا التقدير يجعله يتعامل، مع دلالة النّصَّ، ولاسيها وقد ارتبط المحذوف في كل تركيب من تراكيب الوحدة النصية بلفظه ومعناه، "[الإيمان] سَبِيلٌ أَبْلَجُ الْمِنْهَاجِ، [الإيمان] أَنُورُ السِّرَاجِ، هَالإِيمَان سَبِيلٌ أَبْلَجُ الْمِنْهُمْ وَبِالْعِلْمُ يُرْهَبُ الْمُؤتُ " بُسُنَدَلُ عَلَى الصَالِحَاتِ بُسُنَدَلُ عَلَى الإيمان، وَبِالإِيمَان بُعْمَرُ الْعِلْمُ، وَبِالْعِلْمُ يُرْهَبُ الْمُؤتُ "

لأنّ الإيهان مرتبط مع كل فعلٍ خيرٍ من أفعال المؤمن، و أنّ الآخر مرتبط بالأول، أمّا علاقته -الإيهان - مع العناصر الأخرى هي علاقة تراتبية، و يطلق لفظ الإيهان على العلم النافع المرتبط مع العمل، لحصول ثمرته، وهي التصديق، والإيهان هنا هو التصديق، وعليه يتحقق فهم النّص، وفك شفرته، وهذا ما يبتغيه المتكلّم، فهم النّص ثم العمل، ومرجعية الحذف واضحة أنّها داخلية بعدية، والمرجعية تحققت بسبب من التكرار للألفاظ نفسها.

و يظهر الحذف بأنواعه في قوله اللير:

«وَلَعَمْرِي مَا عَلَيَّ مِنْ قِتَالِ مَنْ خَالَفَ الْحَقَّ، وَخَابَطَ الغَيَّ، مِنْ إِدْهَان وَلاَ إِيهَان. فَاتَّقُوا اللهَ عِبَادَ اللهِ، وَفِرُّوا إِلَى اللهِ مِنَ الله، وَامْضُوا فِي الَّذِي نَهَجَهُ لَكُمْ، وَقُومُوا بِهَا عَصَبَهُ بِكُمْ، فَعَلِيُّ ضَامِنٌ لِفَلْجِكُمْ آجِلاً، إِنْ لَمْ تُمَنحُوهُ عَاجِلاً»(١).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٦٦، خطبة: ٢٤.

في النّص المتقدم ورد الحذف أكثر من مرّة في محيط البنية الكلية للنّص، طبعاً لغاية معينة؛ لإسباغ سمة التأثير في نّصّه، وإيصال الفكرة للمتلقي، ولاسيها وقد بدأ خطبته بقسم «لعمري»، ولمّا كان قصد المتكلّم حثّ المؤمنين على قتال الخوارج، حذف الضمير العائد «هو« عليهم، وترك التصريح به «من...خالف الحق و...خابط الغي (۱)»، مع أفراد الضمير المحيل «هو» لتنبه المتلقي على مقاتلة صفة (مخلفة الحقّ ومخلفة الغي والبغي)، «إذ كانت المقاتلة من هذه الصفة واجبة لا يمكن إنكار وقوعها منه» (۲) فالمحذوف ألمة الحال عمثل محور النّص، والذي تدور حوله الأحداث وتتعلق به الوقائع، ودور المتلقي حهنا البحث عن الجزء المحذوف في النصّ، عن طريق القرائن الحالية والمقالية التي تُحفّزه للكشف عن العنصر المحذوف؛ وذلك بها يمتلكه من أدوات.

ولما للحذف من إسهامات فاعلة في إسناد صياغة التراكيب داخل النّص، فقد عمد المتكلم إلى حذف ما صرّح به في التركيب الأول «وَلَعَمْرِي مَا عَلَيَّ مِنْ قِتَالِ مَنْ [هو]خَالَفَ الحَقَّ» من التركيب التالي له «وَ...[هو]خَابَطَ الغَيَّ «؛ لوجود دليل متقدم عليه في الجملة السابقة، فالمرجعية سابقة، وربها قدّم التركيب المرتبط بالقسم؛ لأهميته لأنّه يعمل على إثارة المتلقي، فقوله السابق كان رداً «لقول من قال إنّ متابعته الله لمحاربيه ومخالفيه ومذاهبهم أولى من

<sup>(</sup>١) وقوله: «خابط الغي، كأنه جعله والغي متخبطين، يخبط أحدهما في الأخر؛ وذلك أشد مبالغة من أن تقول: خبط في الغي، لأن من يخبط ويخبطه غيره يكون أشد اضطراباً ممن يخبط ولا يخبطه غيره» ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١/ ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ١٥.

محاربتهم، فرد ذلك بقوله: لعمري ما علي الله قوله: ولا إيهان (۱) فعمد إليها المتكلّم؛ لتحقيق مقاصد تواصلية بينه وبين المتلقي، وبهذا يُسهم في نجاح ظاهرة الحذف في صنع الترابط داخل النّص، فالمتكلم يقوم بالحذف عندما يدرك أنّ المتلقي سيدرك المحذوف بذهنه، ولن تعوقه عملية الحذف عند فهم النّص (۲) ف «العقل من أهم الوسائل التي يلجأ إليها المتلقي لإخراج المعاني وحلّ الإشكالات التي تثيرها ظواهر بعض الملفوظات (۳)، وتعمل الروابط الإضافية «العطف والقسم» على تقوية الرّبط والارتباط بين الجمل مصحوبا الخذف، فزادت الأمر إيضاحاً.

وقد فتح المتكلم الدلالة النّصّية للمتلقي في حذف المضاف من قوله: «وَفِرُّوا إِلَى اللهِ مِنَ اللهِ» وإقامة المضاف إليه مقامه، في تأويل المحذوف بها يناسب السياق اللغوى، إذ قد يحتمل عدة تقديرات منها:

أحدها: اهربوا إلى رحمة الله من عذاب الله(3).

الثاني: اهربوا إلى عفو الله من سخط الله.

الثالث: اهربوا إلى عفو الله من عقاب الله.

<sup>(</sup>١) م. ن: ٢/ ١٥، ١٤. الإيهان: مصدر أَوْهَنتُهُ، بمعنى أضعَفْته. الإدهان: المصانعة والمنافقة، ظ: ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١/ ٣٣١، قال سبحانه: ﴿ وَدُّوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ ﴾ [القلم: ٩].

<sup>(</sup>٢) ظ: حسام أحمد فرج: نظرية علم النّصّ: ٨٩.

<sup>(</sup>٣) مؤيد آل صوينت، الخطاب القرآني دراسة في البعد التداولي: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) ظ: ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١/ ٣٣١.

## الرابع: اهربوا إلى رحمة الله من غضب الله (١).

وهذه التأويلات تنسجم ومعطيات النّصّ السياقة؛ إذ أعطى النّصّ عمقاً واتساعاً في الدلالة، فتبقى على أثره مديات النّصّ الزمانية مفتوحة؛ لتشمل كل متلق، و أسهم في إنشاء نصّ متسق، وبيان مهمة المتلقي في ملء الفجوات، ومن ثم فك شفرة النص والعثور على المعنى الكامل للنصّ.

يبدو أنّ حذف الجملة نادرٌ وغالباً ما يرتبط حذفها بالسياق الشرطي؛ إذ قد يُمثل أحد الطرفين (فعل الشرط أو جوابه) ولاسيما الأخير؛ لدلالة السياق اللغوي عليه، نحو قوله إلى السابق: «فَعَلِيٌّ ضَامِنٌ لِفَلْجِكُمْ آجِلاً، إِنْ لَمْ تُمنحُوهُ عَاجِلاً»؛ إذ ورد فعلُ الشرط جملةً فعليَّةً منفيَّةً بـ(لم)، وهي قوله: «لم تمنحوه»، في عاجِلاً»؛ إذ ورد فعلُ الشرط جملةً فعليَّة منفيَّة بـ(لم)، وهو الجملة الاسميَّة المُتقدِّمة عين حُذِفَ الجوابُ؛ لوجود المرجع «المحال عليه» وهو الجملة الاسميَّة المُتقدِّمة على الأداة، «فعليُّ ضامنٌ لفلجكم آجلاً» والذي يعدّ عاملاً مهماً في التماسك؛ إذ جاء في إطار التأكيد على منهجه الصحيح وجهاده الحقّ، وتعهده لهم بضمان الفوز بالآخرة وذلك يؤكد أهمية المرجع في الربط والإحالة.

يتضح من السابق أنّ الحذف يتفق مع الإحالة في المرجعية سواء أكانت خارجية أم نصّية، ومن ثَم في الثانية قبلية أم بعدية، وفي اتساق النّصّ في الإحالة النّصّية، إلاّ أنّ الحذف إحالة صفرية، لا تترك أثراً لفظياً في النّصّ.

و يتفق الحذف مع الإحالة في كون كلِّ منها يُمثل قاعدة من قواعد قانون الاقتصاد الذي يعمل على «ضبط النص، وشد أجزائه، وربط عناصره بعضها ببعض عن طريق مجموعة من القواعد التي لا تتعدى الثلاث من وجهة

<sup>(</sup>١) فقد أطال ابن ميثم البحراني الحديث عنه للتفصيل ينظر: شرحه: ٢/ ١٥.

٢٤٤ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصّ في نهج البلاغة

نظر باحثين في الموضوع، وهذه القواعد الثلاث هي: الحذف، والإضهار، والترميز». (١) فيختصر التراكيب المكررة، ويستغني عنها لوجود قرائن سياقية دالّة عليها.

(١) عمر أبو خرمة، نحو النّصّ نقد نظرية وبناء أخرى: ١٦٧، قد أشار العلماء السابقون إلى الترميز وفي مقدمتهم ابن جني في كتابه الخصائص: راجع كتابه (باب زيادة الحروف): ٢/ ٣٠٠، ٥٠ وفي مقدمتهم ابن جني في كتابه الخصائص: راجع كتابه (باب زيادة الحروف): ١٠٣. وأشار إليه عمر أبو خرمة بأنّه ضرب من الاستغناء، وغالباً ما يتمثل في حذف الحرف، فالترميز -من وجهة نظر عمر -: «هو الوضع الذي يحل به عنصر لغوي محل عبارة لغوية أو مفردة أو تركيب مع أنه -أي العنصر الجديد - لا يدل عليها بالوضع، كدلالة الحرف الواحد من حروف الهجاء، على علاقة لم تذكر في النص فكان وضع هذا العنصر: الحرف الواحد مثالا، دالا على وجود تلك العلاقة» نحو النّصّ نقد نظرية وبناء أخرى: ١٨٣.

# المبحث الثاني الربط بالأدوات

اعتنى النحاة القدماء بالأدوات ( ' ) التي تصل بين مكونات الجملة، وصنّفوها حسب معانيها، وقلّبوا النّظر فيها انطلاقاً من مجالات ربطها للألفاظ المجاورة لها، فخصصوا لكل حرف أو أداة مزيةً، تُميزه عن غيره من الحروف، وقد يتضمن الحرف الواحد معاني عدة حسب العلاقة الرابطة ( ' ' )، فتُحدث تعالقاً نصياً بين التراكيب اللغوية داخل النّصّ، ما يُؤدي إلى وحدة نصّية متكاملة البناء.

وعمل قرينة الربط بالاتساق النّصي لا يقتصر على الإحالة الخارجية أو النّصّية، وإنّا يكتمل على وفق علاقات رابطة أخرى تُحدثها الأداة، فـ«التعليق بالأداة أشهر أنواع التعليق في اللغة العربية الفصحى، فإذا استثنينا جملتي الإثبات والأمر بالصيغة، كذلك بعض جمل الإفصاح فإننا سنجد كلّ جملة في اللغة الفصحى على الإطلاق تُشكّل في تلخيص العلاقة بين أجزائها على

<sup>(</sup>١) ظ: على سبيل المثال ابن هشام الأنصاري، مغنى اللبيب: ١/ ١٤، وما بعدها

<sup>(</sup>٢) ظ: خليفة الميساوي، الوصائل في تحليل المحادثة (دراسة في استراتيجيات الخطاب): ١٤.

٢٤٦ .... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصّ في نهج البلاغة

الأداة» (١). وهذه الأدوات هي: أدوات الشرط، وأدوات القسم، وأدوات العطف، والاستثناء، والنفي، والاستفهام وغيرها، ولا مجال للبحث لذكرها جميعاً، إذ اقتصر على تناول ما كان أثرها واضحاً وظاهراً في اتساق النّصّ في الخطب الحربية، وهي كالآتي:

## أولاً. أدوات الشرط:

الشرط أسلوب لغوي يترتب على طرفين، يتجلّى ربطها عن طريق أدوات الشرط، التي تعدّ الركن الأساسي الذي يقوم عليه التركيب الشرطي؛ لأنها تعمل على تعالق جملتين؛ جملة (فعل الشرط)، وجملة (جواب الشرط)؛ إذ «تدخل على جملتين، فتربط إحداهما بالأخرى وتصيرهما كالجملة» (٢). وفي حالة عدم وجودها تصبح الجملتان منفصلتين، وتنفى عنها قواعد السلامة في البناء التركيبي.

أكد ذلك (الجرجاني) بقوله: "إن الشرط والجزاء جملتان، ولكننا نقول إن حكمها حكم جملة واحدة، من حيث دخل في الكلام معنى يربط إحداهما بالأخرى، حتى صارت الجملة لذلك بمنزلة الاسم المفرد في امتناع أن تحصل به الفائدة، فلو قلت إن تأتني وسكت لم يفد، كما لا تفيد إذا قلت "زيد" وسكت، فلم تذكر اسماً آخر ولا فعلاً، ولا كان منوياً في النفس ومعلوماً من دليل الحال..."(")، فهي على وفق المنظور اللغوي ليس إلّا جملة واحدة، وهذا تعبيرً

<sup>(</sup>١) تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها: ١٢٣.

<sup>(</sup>۲) ابن یعیش، شرح المفصل: ۸/ ۱۵٦.

<sup>(</sup>٣) الجرجاني، أسرار البلاغة: ١١١.

لا يقبل الانشطار؛ لكون الجملتين تُعبران معاً عن فكرة واحدة، فالاقتصار على واحدة منهما تخلُّ بالإفصاح عما يجول في ذهن المتكلّم، وقصرت عن نقل ما يجول فيه إلى ذهن المتلقي، هذا بالنسبة للنظر اللغوي، أمَّا من عدَّها جملتين فقد جاءتْ نظرته على وفق الرؤية العقلية والتحليل المنطقي (١).

تُقسم أدوات الشرط على نوعين: الجازمة وهي (إن، مَن، إذما، متى، أين، أيّ، حيثها، أنى، أيان، مهها، ما)، وغير الجازمة: (إذا، لو، لوما، لولا، لمّا) ( $^{7}$ ). ووظيفة أدوات الشرط الأساسية –بحسب ما يرى (مصطفى جمال الدين) ليست كوظيفة باقي الأدوات الأُخر ك(قد، ما، هل)، وإنّها أثرها كبير في «تغيير النسبة التامة لجملتيها بحيث أفقدتها استقلالها، وما يترتب على تماميتها من صحة السكوت، وصيرت كلا منها طرفاً لنسبة تعليقية جديدة ( $^{(7)}$ )، وهذا التعالق الشرطى يؤدي إلى توسيع النّصّ.

وتعد أدوات الشرط وسيلة لاختصار النّصّ، ويكمن الاختصار بالأداة لا بالتركيب الشرطي، الذي يؤدي إلى توسيع النّصّ، فتعد رمزاً لغوياً يدلّ على استغناء الفقرة عن تركيب لغوي كامل من الفعل والفاعل ومتعلقاته، فالأداة (إذا) مثلاً تدلّ على معنى اشترط مستقبلاً، أو (كيف) التي تدل على الكيفية أو الحال...وغيرها (٤٠).

وقد يُستعان بـ (الفاء الرابطة) في تأكيد الارتباط بين جملتين، ولكن على وفق

<sup>(</sup>١) ظ: مهدي المخزومي، في النحو العربي نقد وتوجيه: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) ظ: سيبويه، الكتاب: ٣/ ٥٧، و: ابن يعيش، شرح المفصل: ٦/ ٤٢.

<sup>(</sup>٣) مصطفى جمال الدين، البحث النحوي عند الأصوليين: ٢٥٧.

<sup>(</sup>٤) ظ: عمر أبو خرمة، نحو النّصّ نقد نظرية وبناء أخرى: ١٨٨، ١٨٩.

شروط وضعها النحاة وهي: إن كل مالا يصلح أن يكون شرطاً ووقع جواباً للشرط فإنه تلزمه الفاء، ويتحقق ذلك إذا كان الجواب جملة اسمية، أو جملة طلبية، أو جملة فعلية فعلها جامد، أو مسبوقاً بالحرف (قد)، أو بحرفي التنفيس (السين، سوف)، أو جملة فعلية مسبوقة بالحرف «ما»، أو «لن» (١).

وقد وردت أدوات الشرط بكثرة في خطب الإمام الله نظراً لطبيعة هذه الخطب وهدفها المتمثل في الإصلاح عن طريق تصوير الأمر أمام المتلقي، وتحذيره عما يكره، لإتاحة الفرصة له في رسم طريقه، وتحمّل عواقب أعماله، منها قوله الله في ذكر مذام أهل الشام، تنفيراً منهم، وبيان معنى الحكمين:

"إِنَّهَا عَهْدُكُمْ بِعَبْدِ اللهِ آبْنِ قَيْسٍ بِالْأَمْسِ يَقُولُ: إِنَّهَا فِتْنَةٌ فَقَطِّعُوا أَوْتَارَكُمْ وَشِيمُوا شُيُوفَكُمْ فَإِنْ كَانَ صَادِقًا فَقَدْ أَخْطَأَ بِمَسِيرِهِ غَيْرَ مُسْتَكْرَهِ وَإِنْ كَانَ كَاذِبًا وَشِيمُوا شُيُوفَكُمْ فَإِنْ كَانَ صَادِقًا فَقَدْ أَخْطَأَ بِمَسِيرِهِ غَيْرَ مُسْتَكْرَهِ وَإِنْ كَانَ كَاذِبًا وَشِيمُوا شُيُوفَكُمْ أَانَّهُمَةُ اللَّهُمَةُ اللَّهُمَةُ اللَّهُ مَدُّ اللَّهُ مَدُّ اللَّهُ مَدُّ اللَّهُ مَدُّ اللَّهُ اللَّهُ مَدُّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَدُّ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

ربطت (إنْ) بين جملتين: الأولى: (فَإِنْ كَانَ صَادِقًا)، والثانية: (فَقَدْ أَخْطأً بِمَسِيرِهِ غَيْرَ مُسْتكْرَهٍ)، والربط في هذا النّصّ لم يقف عندها، بل استُعمِلت (الفاء)؛ لأنَّ الجواب فعل ماضٍ مسبوق بـ (قد)، وقد مثّل النّصّ صورة احتجاج الإمام الله على المخاطبين في اختيارهم أبا موسى الأشعري (عبدالله بن قيس) ممثلاً لحكومة أهل العراق، وقد مثّل التركيب الشرطي وجه الاحتجاج؛ لكونه اختص بعبد الله نفسه، الذي نقل لهم خبر الفتنة في البصرة «ويقول لهم: هذه هي الفتنة التي وُعِدنا بها، فقطّعوا أوتار قسّيكم، وشيموا سيوفكم، أي اغمدوها الفتنة التي وُعِدنا بها، فقطّعوا أوتار قسّيكم، وشيموا سيوفكم، أي اغمدوها

<sup>(</sup>١) ظ: محمد حماسة عبد اللطيف، بناء الجملة العربية: ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٣٥٧، خطبة: ٢٣٨.

فإن كان صادقًا فها باله سار إليَّ، وصار معي في الصَّف، وحضر حرب صفين... وإنْ كان كاذبًا فيها رواه من خبر الفتنة فقد لزمته التُّهم وقبح الاختلاف إليه في الحكومة» (١)، والذي يتبين عن طريق التركيب الشرطي الثاني (وَإِنْ كَانَ كَاذِبًا فَقَدْ لَزَمَتْهُ التُّهُمَةُ) المرتبط به والمكمل له.

وقد دلّ السياق الشرطي المحكوم بالقرائن اللفظية والمعنوية على حصول الأمر كان بالزمن الماضي، وعليه فحصوله—وجوده بالفتنة في البصرة—كان قطعياً ومشهوداً عليه من قبل المتلقي (7)، و من ثمّ لا ينبغي الاعتباد عليه—أبي موسى الاشعري— في هذا الأمر الجليل سواء كان صادقاً أم كاذباً (7).

وكذلك من الربط بـ (إن)؛ قوله الله في ذم العاصين من أصحابه:

«أَحْمَدُ اللهَ عَلَى مَا قَضَى مِنْ أَمْر، وَقَدَّرَ مِنْ فِعْل، وَعَلَى ابْتِلاَئِي بِكُم أَيَّتُهَا الْفِرْقَةُ الَّفِرْقَةُ الَّتِي إِذَا أَمَرْتُ لَمْ تُطِعْ، وَإِذَا دَعَوْتُ لَمْ تُجِبْ، إِنْ أُمْهِلْتُمْ خُضْتُمْ، وَإِنْ حُورِبْتُمْ خُرْتُمْ، وَإِنْ الْجَبْتُمْ إِلَى مُشَاقَة نَكَصْتُمْ» ( \* أَنَ خُرْتُمْ، وَإِنْ الْجِبْتُمْ إِلَى مُشَاقَة نَكَصْتُمْ» ( \* أَ.

في النّصِّ المتقدّم ثمة تكاثف شرطي، يتجلّى في الروابط الشرطية (الأدوات) التي ربطت أجزاء النّصّ بها سبقها وما لحقها، ومن ثم جعلت النّصّ غاية في الاتساق والترابط. فالإمام على انطلق بالشرط منذ بدء التعريف بتلك «الفرقة»،

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١٣/ ١٩٥ - ١٩٦.

<sup>(</sup>٢) وهذا يدفع تخصيص دلالة الاحتمالية بالشرط التي طال حديث النحاة عنها، للاستزادة، يراجع: ابن يعيش، شرح المفصل: ٨/ ٥٧، و: الرضي، شرح الرضي: ٤/ ٩٠، و: مهدي المخزومي، في النحو العربي نقد وتوجيه: ٢٨٩.

<sup>(</sup>٣) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٤/ ٣٠٥، ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة: ٢٥٨، خطبة: ١٨٠.

-أي بعد حمد الله - إذ بدأ التعريف بأداة الشرط «إذا» التي علقت فعل الشرط «أمرتُ» وهو في الزمن الماضي بفعل الجواب «لم تُطع» وهو الفعل المضارع المنفي به «لم» التي قلبت زمنه إلى الماضي، فتساوى زمن الجملتين، وهكذا سارت الجمل الأُخر التي عمل العطف به «الواو» على الربط فيها بينها؛ إذ تبين هذه الجمل استمرار الإمام اللي في توبيخهم، وبأسلوب الشرط المبدوء بالأداة «إذا» التي ربطت بين فعل الشرط «دعوتُ «وجوابه المنفي «لم تُجبه «تارة، وبأداة الشرط «إن» التي ربطت فعل الشرط مع جوابه تارة أخرى. وما يميز النص ذلك التكرار بين الجمل الشرطية؛ فقد جعل اثنتين منها مبدوءة بالأداة (إذ)، وجعل الأربع الأخريات بالأداة (إن)، ولم يخرج عن أسلوب التوبيخ الذي بني عليه النص على الرغم التنويع بأداتي الشرط، والتنويع في صيغ بناء الأفعال الماضية بين المبني للمعلوم، والمبنى للمجهول، وكذلك منح النص قوة التهاسك والترابط.

ولمّا كان هدف الإمام على إحداث التأثير الفاعل، وبثّ التوجيه في المتلقين، صاغ التراكيب الشرطية بدقة وعناية فائقة؛ لتؤدي عملها، وتعبّر عما يتضمنه النص من دلالات حملها المخاطِب هذه التراكيب الجملية، وهذا تطلّب؛ إذ يتوجب على منتجي النّصِّ أن تتوافر لديهم القدرة على توقع استجابات المتلقين، وردود أفعالهم وما تكمن من دعم أو رفض، كأن يقوموا ببناء نموذج داخلي للمتلقين ومعتقداتهم ومعرفتهم (۱)، وهذا الدافع الأساس في النّصِّ، وهو ما قام به المتكلّم. فتجلّى الاتساق العجيب في صياغة تراكيبه، والتغير في بنائها لما يتوافق وسياق الموقف، فارتبط عمل الأداة (إذا) في سياق

(١) ظ: إلهام أبو غزالة، مدخل إلى علم لغة النصّ : ١٧٨.

الحصول القطعي (١) لأفعالهم، وتصوير مواقفهم السيئة، فإنهم إذا أمرهم الله بفعل لا يمتثلون لأمره، وإذا دعاهم إلى الجهاد لا يستجيبون له (٢)، فترتبت على حصول فعلهم هذا أسباب، ذكرها الإمام الله عن طريق الأداة (إن)؛ لقصد التوبيخ والذم، فمن معاني (إن) «التوبيخ على فعل الشرط، وتصوير أنّ المقام لا يصح إلاّ لفرضه كما يُفرض المحال» (٣).

وغالباً ما يلجأ المتكلم إلى صورة تعدد الشروط، حين يُضيف أمراً متعلقا بأكثر من حالة يُسري عليها الموقف، وعليه يستلزم حصوله (الشرط) الجمع بين أمرين أو أكثر.

ومن الربط بـ (لو) (٤) قوله الشام في أيام

<sup>(</sup>۱) لقد تناول النحاة القدامي موضوع الشرط بالتفصيل لأهميته، ومن ذلك دلالة كل أداة من أدوات الشرط وما يُميزها عن غيرها، فقد فرقوا بدقّة دلالة (إن) عن (إذا)، يرى (ابن يعيش) أنّ الأصل في (إذا) أن تستعمل في الأمر المقطوع بحصوله، ولكثير الوقوع، ويكون زمنها محدداً معلوماً، بخلاف (إن) التي لا تستعمل إلاّ في أمر مشكوك في وجوده في المستقبل، وعليه فلا يجازى بد(إذا) في المستقبل إلاّ في الأمر المتيقن حصوله كقولك: (إذا طلعت الشمس فأتني) لأنّ الشمس ستطلع لامحالة. ظ: ابن يعيش، شرح المفصل: ٩/٤.

<sup>(</sup>٢) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٣/ ١٦٧.

<sup>(</sup> ٣ ) ظ: ابراهيم البب، دلالة أدوات الشرط، مجلة جامعة تشرين، الآداب والعلوم الإسلامية، مجلد(٣٠)، العدد (٢)، ٢٠٠٨: ١٣٦.

<sup>(</sup>٤) «لو» أداة شرط غير جازمة تدل على الزمن الماضي، وقد شاع على ألسنة النحاة أنها: حرف امتناع لامتناع، فيمتنع بها الشيء لامتناع غيره، أي امتناع جواب الشرط لامتناع فعل الشرط، فهي بهذا المفهوم أداة رابطة في التركيب بحيث أنها تقتضي امتناع ما دخلت عليه، ويستلزم امتناع الذي يليها امتناع التالي. ظ: المرادي، الجني الداني في حروف المعاني: ٢٨٧.

٢٥٢ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة حرب صفين:

«إِنِّي أَكْرَهُ لَكُمْ أَنْ تَكُونُوا سَبَّابِينَ، وَلَكِنَّكُمْ لَوْ وَصَفْتُمْ أَعْهَاهُمْ، وَذَكَرْتُمْ حَالُمُم، كَانَ أَصْوَبَ فِي الْقُوْلِ، وَأَبْلَغَ فِي الْعُذْرِ، وَقُلْتُمْ مَكَانَ سَبِّكُمْ إِيَّاهُمْ: اللَّهُمَّ حَالُمُم، كَانَ أَصْوَبَ فِي الْقُوْلِ، وَأَبْلَغَ فِي الْعُذْرِ، وَقُلْتُمْ مَكَانَ سَبِّكُمْ إِيَّاهُمْ: اللَّهُمَّ الْحُقِنْ دِمَاءَنَا وَدِمَاءَهُمْ، وَأَصْلِحْ ذَاتَ بَيْنِنَا وَبَيْنِهِمْ، وَاهْدِهِمْ مِنْ ضَلاَلَتِهِمْ، حَتَّى احْقِنْ دِمَاءَنَا وَدِمَاءَهُمْ، وَأَصْلِحْ ذَاتَ بَيْنِنَا وَبَيْنِهِمْ، وَاهْدِهِمْ مِنْ ضَلاَلَتِهِمْ، حَتَّى يَعْرِفَ الْحُقَّ مَنْ جَهِلَهُ، ويرعوي عَنِ الْغَيِّ وَالْعُدُوانِ مَنْ لَهِجَ بِهِ» (١٠).

في النّص المتقدم ربطت «لو «بين جملتين، «وصفتم»، والثانية «كان أصوب في القول»، فقد علّقت ماضياً بهاضٍ، فمنعت الأول، واستلزمت الثاني، فقد أعانها هذا التهاثل بين فعل الشرط وجوابه؛ إذ يعدّ من أهم القرائن في ربط جملتين، فقدتا خصائصها الأولى، وكونتا جملة مركبة لها سهات بنائية، وخصائص دلالية (٢).

إنّ التركيب الشرطي جاء في سياق تحذير وترغيب فالتحذير عن السبّ؛ لأنّه لا يُجدي نفعاً، واستبداله بأمورٍ أُخر أهمها وصف أعمالهم السيئة، وظلمهم العباد، والنتيجة؛ كون هذا الفعل أصوب؛ لأنّه يكشف حالهم، وأبلغ في العذر، وهذا ما يقود المتلقي لربط السبب مع النتيجة، فلا ينفك أحدهما عن الآخر.

### ثانياً – أدوات العطف:

تعدّ أدوات العطف من أدوات الربط المهمة؛ إذ نالت عناية العلماء الفائقة، فقد أشار (الجرجاني) إلى فائدته بربط المفرد والجملة، فقال بشأن المفرد: "إنّ فائدة العطف في المفرد أن يشرك الثاني في إعراب الأول. وأنه إذا أشركه في

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٣٢٣، خطبة: ٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) ظ: مالك يوسف المطلبي، في التركيب اللغوى للشعر العراقي: ١٤٩.

الفصل الثالث: المبحث الثاني: الربط بالأدوات ......

إعرابه فقد أشركه في حكم ذلك الإعراب، نحو أن المعطوف على المرفوع بأنه فاعل مثله، والمعطوف على المنصوب بأنه مفعول به أو فيه أو له، شريك له في ذلك» (١)، وصيّر حكم الجملة كحكم المفرد، ولاسيما فيما يتعلق بالتناسب بين الجمل المعطوفة دون قيامها على الاشتراك في الاشتراك في أيّ حكم إعرابي (٢).

وبلغت درجة عناية (الجرجاني) بأثر العطف في تحقيق التهاسك، إذ يرى أنه لا يقتصر على الجملة، وإنَّما يتعدى ليشمل المستوى النّصّي في بناء وحدة متسقة، يقول: «فأمر العطف موضوع على أنّك تعطف تارةً جملة على جملة، وتعمد أخرى إلى جملتين أو جمل فتعطف بعضا على بعض، ثم تعطف مجموع هذه على مجموع تلك»(٣).

وقد أكثر المحدثون في حديثهم عن العطف، ووضعوا له شروطاً وحدوداً، وأحوالاً، وتقسيات متنوعة، تتسم بالاتساع وشدّة الاختلاف، بحسب طبيعة مكوناتها، وبها يتجلّى أثر العطف في تماسك وحدة النّصّ (٤٠).

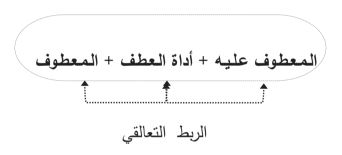
<sup>(</sup>۱) الجرجاني دلائل الإعجاز: ۲۲۳، وقد اعتمد محمد حماسة على الجرجاني في بيان أثر حرف العطف في ترابط النّصّ، يقول: «يقوم حرف العطف مع التطابق في العلامة الإعرابية بالدور العظيم في ترابط المعطوف بالمعطوف عليه، وقد تتوافر عناصر أُخر من خارجها، كأن يكون المعطوف عليه والمعطوف مطلوبين لما يدل على المشاركة... ويقوم معنى حرف العطف نفسه يدور في مشاركة المعطوف والمعطوف، بناء الجملة العربية: ١٩٣٠. وعليه يتحقق التهاسك لتوافر عوامل الربط، وهي: )حرف العطف، والعلامة الإعرابية، وأفعال المشاركة، ومعنى حرف العطف). ظ: صبحى إبراهيم الفقى، علم اللغة النّصّي بين النظرية والتطبيق: ١/ ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) ظ: الجرجاني، دلائل الإعجاز: ٢٢٣. و: محمد الشاوش، أصول تحليل الخطاب: ١/ ٤٨٧.

<sup>(</sup>٣) الجرجاني، دلائل الإعجاز: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) ركز محمد الشاوش- في كتابه أصول تحليل الخطاب-نصابه في تفصيل القول في ظاهرة العطف و أثره في تحقيق وحدة النّصّ، للاستزادة يراجع: أصول تحليل الخطاب: ١/ ٤٣٣.

والعطف بحسب ما عرّفه (دي بوجراند)؛ مجموعة العلاقات التي تقع بين المساحات السطحية للنّص، أو بين الأشياء التي في هذه المساحات والصور التي تترابط بأنواع الربط المختلفة، يُحسن أن تُعدّ ذات نظام سطحي متشابه (۱). وتجمع هذه العلاقات، العناصر والصور، وتُعلّق بعضها ببعض في وحدة نصّية متسقة، تؤديها أدوات العطف، التي أطلق عليها (بوجراند) أنواع الربط، فتتمثل في أربعة معاني هي: (مطلق الجمع، والتخيير، والاستدراك، والتفريع)، فتؤدي إلى الترابط العلائقي بين المعطوف والمعطوف عليه (۲)، وهو كالآتي:



وقد عدّ (الزنّاد) أدوات العطف: «علامات على أنواع العلاقات القائمة بين الجمل، وبها تتماسك الجمل، وتبيّن مفاصل النظام الذي يقوم عليه النّصّ» (٣)، وقد قرن الربط بالأداة بشروط منها؛ الاختلاف بين الجملتين، أو المقطعين المتصلين، أو المتباعدين (٤)، و لا يجوز حذفها أو إضهارها؛ لغموض

<sup>(</sup>١) ظ: دي بوجراند، النّص والخطاب والإجراء: ٣٤٦.

<sup>(</sup>۲)ظ:م.ن۲۶۳.

<sup>(</sup>٣) الأزهر الزناد، نسج النّصّ: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) ظ:م.ن:٥٦.

الفصل الثالث: المبحث الثاني: الربط بالأدوات ................. ٥٥٢

المعنى الدلالي من دونها (١)، فوجودها أمر ضروري، ولا يمكن الاستغناء عنها لم تُحدثه من تماسك نصى؛ إذ تربط بين معانيها وترتبها داخل النص (٢).

يعد العطف وسيلة من وسائل التهاسك النّصي، في ضوء وظيفته الدلالية والبلاغية، فلكل حرف من حروف العطف ووظيفته في ترابط النّصّ، تميزه من غيره من الحروف، وهذا ما يُلحظ في البنية الخطابية للإمام هي قوله هي قوله هي البنية الخطابية المرام هي المرام المرابع المرا

«وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، أَرْسَلَهُ بِالدِّينِ المشْهُورِ، وَالعَلَمِ المَّأْوُرِ، وَالكِتَابِ المسْطُورِ، وَالنُّورِ السَّاطِع، وَالضِّيَاءِ اللاَّمِع، وَالاَمْرِ الصَّادِع، إِزَاحَةً لِلشَّبُهَاتِ، وَاحْتِجَاجاً بِالبَيِّنَاتِ، وَتَعْذِيراً بِالاَيَاتِ، وَتَغْويفاً بِالمَثْلاَتِ، وَالنَّاسُ فِي فِتَن انْجَذَمَ فِيها حَبْلُ الدِّينِ، وَتَزَعْزَعَتْ سَوَارِي اليَقِينِ، وَاخْتَلَفَ النَّجْرُ، وَضَاقَ... (٣).

نجد أن أداة العطف (الواو) (٤) قد حققت وظيفة دلالية في السياق المقالي، فأسهمت في الجمع بين الصفات التي اختصت بالموصوف (الرسول الذي

<sup>(</sup> ۱ ) ظ: ابن جني، الخصائص: ٢/٥٦، و: عثمان أبو زنيد و نحو النص، دراسة تطبيقية في خطب عمر ابن الخطاب ووصاياه ورسائله: ٩٨، رسالة ماجستير في الجامعة الأردنية.

<sup>(</sup>٢) ظ: صبحى إبراهيم الفقي، علم اللغة النّصّي بين النظرية والتطبيق: ١/ ٢٥٩، ٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ٤٦، خطبة: ٢.

<sup>(</sup>٤) الواو: معناها إشراك الثاني فيما دخل فيه الأول، وليس فيها دليل على أيهما كان أولا، فموقع الواو الوسط ورتبتها التوسط بين أول وثان لا يهم من يكون الأول ولا من يكون الثاني وإنها الذي يهمنا هو وجود أول وثان، ووجود حرف العطف الواو رابطا بينهما، فإذا قلت: جاء محمد وعلي، لم يجز لك أبدا أن تقول: جاء محمد علي ولا أن تقول: جاء ومحمد علي، وأنت تريد العطف بينهما، ظ: ابن السرّج، الأصول في النحو: ٢/ ٥٥، و: ابن عقيل، شرح ابن عقيل: ٢/ ٢٢٦.

يُمثل بؤرة النّص، ويأتي دور العطف بـ(الواو) في توسيع هذه البؤرة؛ لتشمل التراكيب التابعة لها و المتعالقة بعضها ببعض، «فالتوسّع بالعطف قد يشمل في تحليل الجملة العربية الدلالات المنتظمة داخل وحدة كلامية قائمة برأسها، حتى يلتقي الشكل التركيبي بالشكل المعنوي» (١)، وزاد الوصف الأمر تعالقاً وتوسعاً للتراكيب داخل البنية النّصّية. و خصص حرف الجر (الباء) هذه الصفات العظيمة المميزة بالموصوف.

وقد جاءت المركبات العطفية الاسمية المتشابهة (بِالدِّينِ المشْهُورِ)، وَ(العَلَمِ المَّثُورِ)، وَ(النَّورِ السَّاطِعِ)، وَ(الضِّيَاءِ اللاَّمِعِ)، وَ(الأَمْرِ الطَّاوِعِ)، وَ(الضِّيَاءِ اللاَّمِعِ)، وَ(الاَمْرِ الصَّادِعِ) مناسبة وطبيعة العناصر المترابطة داخل الوحدة النصّية، وجميعها معبّرة عن موصوفٍ واحد؛ لتُميّزه دون غيره بهذه الصفات العظيمة، و أنّ كلَّ عنصر من هذه العناصر يُعبّر عن الموصوف نفسه، الذي تُلائمه الصفة العظيمة، فجاء الربط متوازناً بين الجمل الاسمية الثابتة المستمرة، ما زاد في انسجامه وترابطه؛ إذ تعمّق في دلالة النصّ، وأبقى مدياته مفتوحة أمام كلِّ متلق، دون حصرها بزمن أو مكان معين.

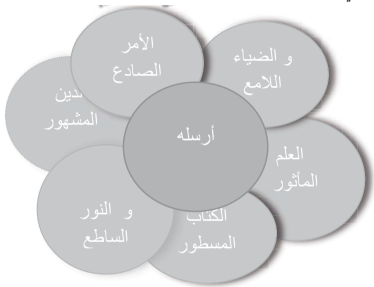
وفي قوله الكتاب على «العلم المأثور، والكتاب المسطور»، عطف «الكتاب» على «العلم»، بواسطة حرف العطف (الواو)، فقرنه به، واشركه بالوظيفة الدلالية، فترتب عليها نتيجة واحدة، قد ذكرها المتكلم في التركيب المعطوف عليها «النُّورِ السَّاطِع»، وقد أوّل (ابن أبي الحديد) العلم المأثور بتأويلين هما: «يجوز أن يكون عنى به القرآن، لأن المأثور المحكي، والعلم ما يهتدى به... ويجوز أن يريد به أحد معجزاته غير القرآن، فإنها كثيرة ومأثورة، ويؤكد هذا قوله بعد:

<sup>(</sup>١) المنصف عاشور: بنية الجملة العربية بين التحليل والنظرية: ٧٠.

الفصل الثالث: المبحث الثاني: الربط بالأدوات ......

والكتاب المسطور، فدل على تغايرهما» (١)، والثاني الأرجح؛ لدلالة السياق العطفى عليه، وهذا التناسب الدلالي يقوي عملية الربط بالعطف.

لقد استمر هذا التعالق الدلالي في إطار السياق العطفي، في ترتيب المعطوفات، واعتهاد بعضها على بعض في سلسلة منسجمة متسقة، يمكن تمثيلها بالمخطط الآتي:



يتبيّن من التخطيط السابق أنّ ثمّة تعالقاً دلالياً بين الجمل، تمظهرَ حول مرجع واحد، هو (الرسول على الله على مضمون الجملة الأولى، ألا وهي: (أرسله) وعليه مثلّت بؤرة النّصّ، فحذفها من الجمل التالية لها، استغناءً عنها بوجود أداة العطف (الواو)، وهنا تحقق الاختصار.

ويتبيّن مدى ملاءمة الاستعمال لأداة العطف (الواو) - التي مثلت القرينة اللفظية الأساسية في النّص - ودلالتها على الجمع والإشراك، وليس هذا فحسب،

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ١/ ٣٢.

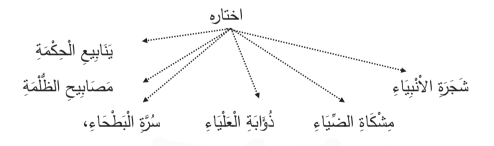
٢٥٨ .... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة

وإنّا دلّت على ترتيب (١) الجمل بعضها على بعض، فجاءت مسبوكة متسقة.

ومثله قوله الله أيضاً في تعداد فضائل الرسول على:

«اخْتَارَهُ مِنْ شَجَرَةِ الأنْبِيَاءِ، وَمِشْكَاةِ الضِّيَاءِ، وَذُوَّابَةِ الْعَلْيَاءِ، وَسُرَّةِ الْبَطْحَاءِ، وَمَصَابِيحِ الظُّلْمَةِ، وَيَنَابِيعِ الْحِكْمَةِ» (٢٠.

لقد جمع فضائل الموصوف الشاء وتعمق في اختيار التراكيب الاسمية الثابتة الدالة على معانيها؛ (شَجَرَةِ الانْبِيَاءِ)، وَ(مِشْكَاةِ الضِّيَاءِ)، وَ(ذُوَّابَةِ الْعَلْيَاءِ)، وَ(مِشْكَاةِ الضِّيَاءِ)، وَ(مُصَابِيحِ الظُّلْمَةِ)، وَ(يَنَابِيعِ الْحِكْمَةِ)، كل ذلك في ضوء وَ(سُرَّةِ الْبَطْحَاءِ)، وَ(مَصَابِيحِ الظُّلْمَةِ)، وَ(يَنَابِيعِ الْحِكْمَةِ)، كل ذلك في ضوء تعالقها بأداة العطف (الواو)؛ إذ استغنى عن تكرار الفعل (اختاره)، مع كل تركيب، مبيناً أصل اختيار النبي الله النبي المنافي في تقدير هذا المحذوف بها يمتلكه من أدوات معرفية، تعينه في ذلك القرائن الدالة في السياق المقالي، بها يمتلكه من أدوات معرفية، تعينه في ذلك القرائن الدالة في السياق المقالي، بها فيها أداة العطف (الواو)، فتمثل الاختصار في هذا الإطار، فأصّل المتكلّم اختيار الرسول من من ستة أصول وهي كالآتي:



<sup>(</sup>١) وهذا يتعارض ورأي أغلب النحاة في دلالتها على الترتيب. للاستزادة يراجع: المرادي، الجنى الداني في حروف المعاني: ١٥٨، ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٥٦، الخطبة: ١٠٨.

من هذا يظهر مدى اتكاء المتكلم على العطف في استقصاء سبب اختيار الله تعالى الرسول محمد على نبياً للأمة وهادياً لها، فجاء بيانه له مناسباً، وطبيعة العناصر المعبّرة عن كلّ أصل من أصوله، ومنسجمة وسياق المقال، ومن ثم مؤدياً إلى اتساق البنية الكلية للوحدة النّصّية في ذهن المتلقى بصورة عامة؛ لانفتاح دلالة النّصّ.

ووردت (الفاء) (١) العاطفة بوصفها وسيلةً للربط في خطب الإمام لللله، ففي قوله للله في تصوير الفتن، وأثرها في مذاهب النّاس:

«...وَلَوْ أَنَّ الْحُقَّ خَلَصَ مِنْ لَبْسِ البَاطِلِ انْقَطَعَتْ عَنْهُ أَلْسُنُ الْمُعَانِدِينَ; وَلِكِن يُؤْخَذُ مِنْ هذَا ضِغْثٌ، وَمِنْ هذَا ضِغْثٌ، فَيُمْزَجَانِ فَهُنَالِكَ يَسْتَوْلِي الشَّيْطَانُ عَلَى أَوْلِيَائِهِ، وَيَنْجُو الَّذِينَ سَبَقَتْ لُهُمْ مِنَ الله الْحُسْنَى» (٢).

ظهر أثر (الفاء) في الربط بين جمل النّصّ «فَيُمْزَجَانِ»، «فَهُنَالِكَ يَسْتَوْلِي الشَّوْلِي الشَّيْطَانُ عَلَى أَوْلِيَائِهِ...»، فأضفت عليه صفة التهاسك بصورة متقنة، فبعدما جمعت (الواو) الأحداث المتمثلة بالالتباس بين الحق والباطل، فشاركتهما معاً، في قوله: «وَلكِن يُؤْخَذُ مِنْ هذَا ضِغْثٌ، وَمِنْ هذَا ضِغْثٌ، الذي يريد به أن

<sup>(</sup>۱) الفاء: وهي توجب أن الثاني بعد الأول وأن الأمر بينها قريب، وتوجب أيضا وجود الاثنين، أول وثان تتوسط الفاء بينها ولا يجوز أن يتقدم الاثنان عليها ولا أن يتأخرا عنها، نحو: «جاء زيد فعمرو«، ومنه قوله تعالى: ﴿الَّذِي خَلق فَسوّى﴾ [الأعلى: ٢]، وللفاء معانٍ كثيرة أبرزها الترتيب، للاستزادة يراجع: ابن السراج: الأصول في النحو: ٢/ ٥٥، و: الهروي، الأزهية في علم الحروف: ٢/ ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٨٨، خطبة: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) الضِغث: قبضة من حشيش مختلط فيها الرطب باليابس، ظ: نهج البلاغة: ٥٨١، وظ: ابن ميثم البحراني: ٢/ ١٣٤. منه قوله تعالى: )وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْثاً، [ص: ٤٤].

«أخذ الحق من وجه لم يعدم شبيهاً له من الباطل يلتبس به. وإن نظر إلى الباطل لاح كأن عليه صورة الحق فاشتبه به فذلك ضغث الحق وضغث الباطل» (۱)، اعقبتها (الفاء) في ترتيب الحكم أو نتيجة على ذلك الحدث، ولاسيها في قوله «فَهُنَالِكَ يَسْتَوْلِي الشَّيْطَانُ عَلَى أَوْلِيَائِهِ، وَيَنْجُو الَّذِينَ سَبَقَتْ لَمُّمْ مِنَ الله الْخُسْنَى»، فقد أبان الحكم فيها بوضوح؛ فتمكّن الشيطان من الإغواء والوسوسة للمتلقي، هو نتيجة مزج الحق بالباطل. وعليه فالبنية الكلية للنصّ متلاحمة بفضل أدوات العطف، التي أضفت عليه صفة الاتساق، ليس على المستوى الشكلي فحسب، وإنّها امتد إلى الاتساق الدلالي بين مضمون الأحداث ونتيجتها.

أشار البحث -فيها مرّ آنفاً- إلى أنّ الربط بالعطف لا يقتصر على إطار الجملة، أو الجمل المتقاربة فحسب؛ وإنّها يمتد ليشمل الجمل المتباعدة، والوحدات النّصّية، وهذا ما أسهمت به الأداة (ثُمَّ)، في قوله على في تحذير النّاس من الفتن، بعد حمد الله تعالى، والثناء عليه، والشهادة والتسليم للرسول على قال الله:

«... ثُمَّ إِنَّكُمْ مَعْشَرَ الْعَرَبِ أَغْرَاضُ بَلاَيَا قَدِ اقْتَرَبَتْ، فَاتَّقُوا سَكَرَاتِ النِّعْمَةِ، وَاحْذَرُوا بِوَائِقَ النِّقْمَةِ، وَتَثَبَّثُوا فِي قَتَامِ الْعِشْوَةِ، وَاعْوِجَاجِ الْفِتْنَةِ عِنْدَ طُلُوعِ جَنِينِهَا، وَظُهُورِ كَمِينِهَا، وَانْتِصَابِ قُطْبِهَا، وَمَدَارِ رَحَاهَا... ثُمَّ يَأْتِي بَعْدَ طُلُوعِ جَنِينِهَا، وَظُهُورِ كَمِينِهَا، وَانْتَصَابِ قُطْبِهَا، وَمَدَارِ رَحَاهَا... ثُمَّ يَأْتِي بَعْدَ الْبِقَامَة، وَلَقَاصِمَةِ الزَّحُوفِ، فَتَزِيغُ قُلُوبٌ بَعْدَ اسْتِقَامَة، وَتَغْتَلِفُ الأَهْوَاءُ عِنْدَ هُجُومِهَا، وَتَلْتَبِسُ الآرَاءُ عِنْدَ وَتَضِلُّ رِجَالٌ بَعْدَ سَلاَمَة، وَتَخْتَلِفُ الأَهْوَاءُ عِنْدَ هُجُومِهَا، وَتَلْتَبِسُ الآرَاءُ عِنْدَ فُجُومِهَا، وَتَلْتَبِسُ الآرَاءُ عِنْدَ فُجُومِهَا، وَتَلْتَبِسُ الآرَاءُ عِنْدَ فُجُومِهَا، وَتَلْتَبِسُ الآرَاءُ عِنْدَ فَحُومِهَا، وَتَلْتَبِسُ الآرَاءُ عِنْدَ فَحُومِهَا، وَتَلْتَبِسُ الآرَاءُ عِنْدَ فَحُومِهَا، وَتَلْتَبِسُ الآرَاءُ عِنْدَ فَحُومِهَا، وَتَلْتَبِسُ الآرَاءُ عِنْدَ هُجُومِهَا، وَتَلْتَبِسُ الآرَاءُ عِنْدَ هُمُومِهَا، وَتَلْتَبِسُ الآرَاءُ عِنْدَ هُومِهَا، وَتَلْتَبُسُ الآرَاءُ عِنْدَ هُمُومِهَا، وَتَلْتَبِسُ الآرَاءُ عِنْدَ هُتُومِهَا، وَتَلْتَبُسُ الآرَاءُ عَنْدَ هُمُومِهَا، وَتَلْتَبِسُ الآرَاءُ عَنْدَ هُمُومِهَا، وَتَلْتَصِلُ الْعُنْهُا، وَمَدَاءُ عَنْدَاءُ مُنْ اللّهُ الْعَلَامُ اللّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَيْمِ اللْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعِنْدُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَامُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْعَلَامُ اللّهُ اللْعَلَامُ اللّهُ الْمَاءُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَامُ اللّهُ الْعَلَامُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللْعُلْمُ اللّهُ الْعَلْمُ اللْعَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللْعُلْمُ اللّهُ اللْعُلْمُ اللّهُ اللْعَلْمُ اللْعَلْمُ اللّهُ اللْعَلْمُ اللّهُ اللْعُلْمُ اللّهُ اللللْمُ اللّهُ اللْعُلْمُ اللّهُ اللْعُلْمُ الللللْمُ اللّهُ اللْمُ اللْعُلْمُ اللّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللّهُ اللْمُ اللّهُ الللللْمُ اللّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللّهُ اللْمُلْمُ اللْمُعْمُ ا

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، شرح محمد عبده: ١٠٠١.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٢١٠، خطبة: ١٥١.

يظهر أثر أداة العطف (ثُمَّ) (١) في هذا النَّصِّ في الربط بين الوحدات النَصِّية، في إطار البنية الكلية للنَّصِّ، فأدت إلى تلاحم أجزائه «ثُمَّ إِنَّكُمْ مَعْشَرَ الْعَرَبِ أَغْرَاضُ بَلاَيَا قَدِ اقْتَرَبَتْ فَاتَّقُوا سَكَرَاتِ النِّعْمَةِ، وَاحْذَرُوا بِوَائِقَ النَّقْمَةِ، وَتَثَبَّتُوا فِي قَتَامِ الْعِشُوةِ...»، ففيها أخذ بإنذار المتلقين بأخذ الاستعداد اللازم، من صواعق الفتن في المستقبل.

ثم شرع في الوحدة النّصّية الثالثة – «ثُمَّ يَأْتِي بَعْدَ ذَلِكَ طَالِعُ الْفِتْنَةِ الرَّجُوفِ، وَالْقَاصِمَةِ الزَّحُوفِ، فَتَزِيغُ قُلُوبٌ بَعْدَ اسْتِقَامَة، وَتَضِلُّ رِجَالُ بَعْدَ سَلاَمَة...» – إلى بيان أفعال تلك الفتنة بالنّاس من إزاغة قلوب القوم عن الاستقامة وهلاكهم، وكان اختيار المتكلّم استعال (ثم) وسيلة؛ لانتقاله بين تفاصيل كلامه، فقد مهدت السبيل لترتيب أجزاء النّصّ بمهلة، وتقوية أواصره المتباعدة.

## ثالثاً \_ أدوات النفي:

النفي أسلوب تحدده مناسبات القول، وهو أسلوب نقض وإنكار يستعمل؛ لدفع ما يتردد في ذهن المخاطب<sup>(٢)</sup>، ويعرّفه (الشريف الجرجاني) بأنه ما لا ينجزم بلا، وهو عبارة عن الإخبار عن ترك الفعل، ويرى أنه أعم من الجحدة؛ لأن الجحد عنده هو ما انجزم بلم لنفي المضارع، وهو عبارة عن ترك الفعل في الماضي<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ثمّ: حرف عطف يُشرك في الحكم، ويفيد الترتيب بمهلة، وتنوع الربط بها، إذ قد تربط مفرد على مفرد وجملة على جملة. الخ، وثم مثل الفاء إلا أنّها أشد تراخيا وتجيء لتعلم أن بين الأول والثاني مهلة، ظ: المرادي، الجنى الداني في حروف المعاني: ٢٠٤، و: ابن السرّاج، الأصول في النحو: ٢/٥٥.

<sup>(</sup>٢) ظ: مهدي المخزومي، في النحو العربي، نقد وتوجيه: ٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) ظ: الشريف الجرجاني، التعريفات: ٢٤٥.

والإخبار بالنفي عملية قائمة على مقتضيات وتقديرات، وهذه المقتضيات هي التي تقتضي على المتكلم اختيار صيغة النفي، فيقدر ما هو قائم في نفس المتلقي (١). وعليه فإنّ القيام بهذه العملية -الإخبار بالنفي - يُزيد من الحركة التفاعلية بين المتكلّم والمتلقي، فلا ينفك أحدهما عن الآخر؛ لاختيار المتكلّم أسلوباً يناسب ذهن المتلقى.

وأدوات النفي هي تلك الأدوات التي تنفي حدوث الفعل أو الاسم (٢)، وهي بعملها هذا تقوم بربط الكلام بعضه ببعض؛ إذ تقوم بتقييد الجملة المنفية، وهي بقيدها هذا تُبيّن نوع العلاقة القائمة بين الجزء المنفي وما يتعلق به، وبذا تُؤسس بنية نصّية متهاسكة، محافظة على المكونات الداخلة في حيّز النفي (٣).

ولكلّ أداة دلالة واضحة في البنيّة النّصّية، تميّزها عن غيرها من الأدوات، سيقتصر المبحث على دراسة أكثر الأدوات تناولاً، وأبرزها ارتباطاً في البنية الخطابية للإمام على منها ما ورد في قوله عليميّة:

«...مَا أَنْتُمْ لِي بِثِقَة سَجِيسَ اللَّيَالِي، وَمَا أَنْتُمْ بِرُكْن يُهَالُ بِكُمْ، وَلاَ زَوَافِرُ

<sup>(</sup>١) ظ: محمد الخطابي، أصول تحليل الخطاب: ١/ ٥١٥.

<sup>(</sup>٢) ظ: ابن عقيل، شرح ابن عقيل على ألفية بن مالك: ٢/ ٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) تناول محمد الشاوش هذا الموضوع بدقة، وناقش الجرجاني بهذا الموضوع ولاسيها في قوله: «ها هنا أصل، وهو أنّه من حكم النّفي إذا دخل على كلام، وكان في ذلك الكلام تقييد على وجه من الوجوه أن يتوجّه إلى ذلك التقييد وأن يقع له خصوصاً». الجرجاني، دلائل الإعجاز: ٣١٦. وسعى - محمد الشاوش - لتعديل قاعدة «الجرجاني» «حيّز النفي في الجملة يتحدّد بالعنصر الذي تباشره أداة النّفي أو بالقيد المتعلّق به». محمد خطابي أصول تحليل الخطاب: ١/ ٥٠٢. للاستزادة بالتفصيل في هذا الأمر، ظ: أصول تحليل الخطاب: ١/ ٥٠٥، ٣٠٥٠٠.

عِزِّ يُفْتَقَرُ إِلَيْكُمْ. مَا أَنْتُمْ إِلاَّ كَإِبِل ضَلَّ رُعَاثُهَا، فَكُلَّهَا جُمِعَتْ مِنْ جَانِب انْتَشَرَتْ مِن آخَرَ، لَبِئْسَ لَعَمْرُ الله سُعْرُ نَارِ الحُرْبِ أَنْتُمْ! تُكَادُونَ وَلاَ تَكِيدُونَ، وَتُنْتَقَصُ أَطْرَافُكُمْ فَلاَ تَمْتُعضُونَ; لاَ يُنَامُ عَنْكُمْ وَأَنْتُمْ فِي غَفْلَة سَاهُونَ، غُلِبَ وَاللهِ أَطْرَافُكُمْ فَلاَ تَمْتُعضُونَ; لاَ يُنَامُ عَنْكُمْ وَأَنْتُمْ فِي غَفْلَة سَاهُونَ، غُلِبَ وَاللهِ اللهِ اللهِ إِنِّي لأظن بِكُمْ أَنْ لَوْ حَمِسَ الْوَغَى، وَاسْتَحَرَّ المُوْتُ، قَلِهُ انْفَرَاجَ الرَّأْسِ... اللهُ عَن ابْنِ أَبِي طَالِب انْفِرَاجَ الرَّأْسِ... اللهُ اللهِ عَن ابْنِ أَبِي طَالِب انْفِرَاجَ الرَّأْسِ... اللهُ اللهِ عَن ابْنِ أَبِي طَالِب انْفِرَاجَ الرَّأْسِ... اللهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ الل

في النّصّ المتقدّم ثمّة تنوّع في استعمال الأدوات الرابطة، ولاسيها أدوات النفي، حتى كوّنت كتلة ملتحمة، فقد تكررت أداة النفي «ما» ثلاث مرات؛ «مَا أَنْتُمْ لِي بِثُقَة سَجِيسَ اللّيَالِي»، «وَمَا أَنْتُمْ بِرُكُن يُمَالُ بِكُمْ وَلا زَوَافِرُ عِزِّ يُفْتَقَرُ إِلَيْكُمْ»، «مَا أَنْتُمْ إِلاّ كَإِبل ضَلَّ رُعَاتُهَا»، وكانت في جميعها داخلة على ضمير المخاطب المنفصل «أنتم»، المحيل على المتلقين خارج النّصّ «الناس في الشام» (إحالة مقامية)، فكما باشرت أداة النفي الحدث أو الموقف، فقد باشرت الخطاب أيضاً؛ أي اعتمد على نوعين من النفي، النفي اللفظي باستعمال «ما» النافية، والنفي المعنوي بإحالة نفي على المقام عن طريق فهم المتلقي لسياق الكلام، وهذا ما يبتغيه المتكلّم، وهي إيصال مدى تذمره منهم، فقد تمثّلت البنية الخطابية –هنا– في استنفارهم إلى الحرب، فكانوا كثيراً ما يتثاقلون عن دعوته، استقبلهم بالتأنيف والتضجر بها لا يرتضيه من أفعالهم، فكان حديثه هذا تبكيتاً لهم وتوبيخاً برذائل تعرض لهم عند دعوته لهم إلى الجهاد؛ لذا وصفهم برذيلتي الذّل والحقارة (٢٠).

وحققت هذه الأداة «ما» الترابط مع البؤرة الأساسية في النّصّ، فدخلت عليها ونفتها، وأدت وظيفتها اللغوية النصية -في النص الذي وجدت فيه-

<sup>(</sup>١)نهج البلاغة: ٧٨، خطبة: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ٧٨، ٧٧.

٢٦٤ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة فجعلت المعنى تاماً متسقاً مع أجزاء الكلام الأُخر.

وقد زادت «لا» النافية استمرار نفي البؤر الثانوية المتعالقة مع البؤرة الأساسية، في قوله: «تُكَادُونَ وَلاَ تَكِيدُونَ، وَتُنتَقَصُ أَطْرَافُكُمْ فَلاَ تَمْتَعِضُونَ; لا أَيْنَامُ عَنْكُمْ وَأَنْتُمْ في غَفْلَة سَاهُونَ»، فتكررت ثلاث مرات، وتفاعلت مع عناصره، فأفادت نفيا نصيا؛ لتؤدي دورها في الاتساق النصي.

وفي قوله المثبة « تُكَادُونَ وَلاَ تَكِيدُونَ «تعالق الجزء المنفي مع الفعل المثبت، وأسهمت «الواو» في جمعها واشراكها معاً من غير مهلة، فهم يُخدعون ويمكر بهم عدُّوهم في إيقاع الحيلة، ولا يستطيعون إدراك أنفسهم وحميتها (١١)، ما يُزيد النصّ ترابطاً.

وعطف المتكلّم عليها جملة أخرى: «وَتُنتَقَصُ أَطْرَافُكُمْ فَلاَ تَمْتَعِضُونَ»، فكان العطف فيها في إطار الترتيب بأداة العطف «الفاء»، وكأنه نتيجة لإثبات، فهذا وصف لهم برذيلة المهانة، وهذا التعالق في استعمال أدوات النفي والعطف يقوى تلاحم النّصّ واتساقه.

ولتفادي التكرار؛ فقد قدّم المتكلّم في الجملة الثالثة النفي بـ(لا) على الإثبات «لا يُنَامُ عَنْكُمْ وَأَنْتُمْ في غَفْلَة سَاهُونَ»، في آخر محطة لها في النصّ، حتى يخرج النّصّ في نسيج محبوك مسبوك، وبغية التأكيد على مدى تنبه العدو، ورقدته واستمرار غفلة المتلقين، وقلة عقولهم لمصالح أنفسهم، وكلّ هذا جاء في مضامة التوبيخ والتثقيف لهم (٢)، ما يدل دلالة واضحة على الاتساق القائم

<sup>(</sup>۱) ظ:م.ن:۲/ ۸۰، ۷۹.

<sup>(</sup>٢) ظ: ابن ميثم البحراني: ٢/ ٨٠، ٧٩.

ومن مواضع استعمال الربط بـ(«لم)(١)، قوله الله في رده على الخوارج؛ لضلالتهم ورفضهم التحكيم، وهو كلام طويل اقتص البحث منه ما يتعلق بأمر الرسول الله ، وهدايته لهم:

«وَقَدْ عَلِمْتُمْ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلِيْهِ رَجَمَ الزَّانِيَ [الْمُحْصَنَ] ثُمَّ صَلَّى عَلَيْهِ ثُمَّ وَرَّثَهُ أَهْلَهُ، وَقَطَعَ السَّارِقَ...فَأَخَذَهُمْ رَسُولُ اللهِ عَلِيْهِ بُمُ أَهْلَهُ، وَقَطَعَ السَّارِقَ...فَأَخَذَهُمْ رَسُولُ اللهِ عِلَيْهِ بِذُنُوبِهِمْ، وَأَقَامَ حَقَّ اللهِ فِيهِمْ، وَلَمْ يَمْنَعُهُمْ سَهْمَهُمْ مِنَ الأَسْلاَمِ، وَلَمْ يُخْرِجْ اللهِ عِنْ اللهُ عَلَيْهِ مَنْ يَئِنِ أَهْلِهِ... (٢).

فيها يبدو أنّ العلاقة الإحالية هي التي أسهمت بدور أساسي في تحقيق ترابط النّص، فالضمير الغائب «هم» عائد على (الزاني، والقاتل، والسارق) جميعهم، في حين عاد الضمير «هو «على الرسول على الرسول على أنصّ.

إنّ العنصر اللغوي الذي يقوي الربط النّصّي فيها -البنية النصية - هو أداة النفي «لم»، التي جعلت كامل التركيب متعلقاً بعضه ببعض؛ فالتركيب: «وَلَمْ يَمْنَعْهُمْ سَهْمَهُمْ مِنَ الأسْلاَمِ»، متعلق بالتراكيب السابقة على الأداة «لم»؛ فَأَخَذَهُمْ رَسُولُ الله عَلَيْ الدُّنُومِم، وَأَقَامَ حَقَّ الله فِيهمْ». وكذا الأمر مع الأداة

<sup>(</sup>۱) لم: هي حرف نفي في الماضي، تدخل على المضارع فتصرف معناه إلى الماضي، كما تدخل على ماضي اللفظ فتصرف لفظه إلى المبهم دون معناه، وقد تكون ناصبةً أو غير عاملة، وقيل أن أصلها «لا» فأبدلت الألف ميماً لأن الفعل بعدها قد يقع مرفوعا لغة لا ضرورة. ظ: المرادي، الجني الداني في حروف المعانى: ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٨٤، خطبة: ١٢٧.

٢٦٦ .... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة

الثانية «لم»، وقد اقترنت بأداة العطف «الواو»؛ لتجعل كلّ أجزاء النّصّ تتضام بالأداة «لم»، وتتسق في معنى واحد هو نفي الظاهرة السلبية للتحكيم، الراسخة في عقول هؤلاء الخوارج، ودفع كلّ أكاذيبهم وادعاءاتهم التي لم تكتفِ بإسقاط تحكيم الإمام على الله وإنها امتدت لتشمل النبي الله المنها .

# رابعاً – أدواتٌ أُخر:

فيها يأتي جمعنا مجموعة من الأدوات عملت على ربط أجزاء النص، وأنَّ جمع هذه الأدوات تحت عنوان واحد لا يقلل من أهميتها في الربط، أو كونها لم تكن فاعلة في الترابط النَّسي، وإنّها لقلة وجود بعضها في خطب الحروب، وعمل بعضها الآخر في الربط -فيها يبدو للبحث -ثانوياً؛ أي دائها تستعين بأدوات الربط الأساسية مثل (أدوات العطف) على سبيل المثال، وهذا ما سيتضح في ضوء التحليل النّسي للخطب، إظهار أثرها جلياً في الاتساق النّسي.

### أدوات القصر والاستثناء:

القصر: وجه لطيف -من أوجه الإخبار-، يحمل بين طياته أسرار النظم التي عني (الجرجاني) (۱) بالكشف عنه، ويمتد معناه -القصر-؛ ليشمل دلالات مختلفة، مصاغة في عدد من التراكيب المترابطة التي تتباين تبعاً لتباين

<sup>(</sup>۱) فقد خصص الجرجاني له بابا اسماه باب (القصر والاختصاص)، وقد تناول فيه بعض أشكال القصر، التي تناولها النحاة من وجه واحد، فألزم على نفسه هو تناول الاختلافات الدلالية الدقيقة بينها، وقسمّه على نوعين هما بـ (انّها، وما + إلّا)، وفصّل القول فيها في ضوء الآيات القرآنية والأبيات الشعرية في إطار حديثه. للاستزادة أكثر، يراجع: دلائل الإعجاز: ٣٢٨- ١٣٨ و: محمد أبو موسى، دلالات التراكيب عند الأصوليين: ١٧٤، وما بعدها، و: سعيد البحيري دراسات لغوية تطبيقية بين البنية والدلالة: ٢٤، وما بعدها.

الفصل الثالث: المبحث الثاني: الربط بالأدوات .....

مكوناتها التي يختارها المتكلم، مؤلفاً -المتكلّم- بنية ملتحمة متآلفة فيها بينها؛ لإيصال ما يريده من معنى إلى المتلقي، مراعياً في ذلك في اختياره أبنية القصر، وقرائن الحال والمقال (١).

وقد اشترط أغلب الأصوليين لصحة الاستثناء، أن يكون المستثنى متصلاً بالمستثنى منه حقيقة، بألّا يفصل بينها فاصل أصلاً أو حكماً (٢)، فيرتبط المستثنى في أداء وظيفته الدلالية بالمستثنى منه ارتباطاً شديداً، ومن ثم يؤدي إلى تحقيق الاتساق النّصّى داخل البنية الخطابية.

وتقوم أدوات الاستثناء جميعاً بربط ما قبلها (المستثنى منه) بها بعدها (المستثنى)، فقولك: خرج القوم إلّا واحداً، يستثنى من حكم الخروج واحد من القوم، فالجملة -هنا- تبدو لاحنة من دون الأداة؛ لأنها تفتقر إلى قيود سلامة البناء التركيبي في العربية، ما يدل دلالة واضحة على أهمية الأداة «إلاّ» أو إحدى أخواتها في الاستثناء والربط معاً؛ إذ تقوم بتعالق أجزاء التراكيب اللاحق بالسابق، وكذلك تقوم باختزال المركب الفعلى (استثنى)، وإحلالها محله (٣).

(٣) ظ: حسام البهنساوي، أنظمة الربط في العربية: ٢٧، ٢٦.

<sup>(</sup>١) ظ: سعيد البحيري، دراسات لغوية بين البنية والدلالة: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) الاستثناء هو التركيب اللغوي، وهو عندهم أحد القرائن اللفظية التي بها يخصص العموم، أي إخراج بعض أفراد اللفظ العام من الدلالة التركيبية، نحو قوله تعالى: ﴿فَشَرِبُوا مِنْهُ إِلاَّ قَلِيلاً مِنْهُمْ ﴾ [البقرة: ٢٤٩]. وقد وضعوا له شروطاً متعددة، منها: أن يكون المستثنى غير مستغرق للمستثنى منه، وأن يكون بعضاً من المستثنى منه قصداً بأن يقصد معنى متناولاً له، مجازياً كان أم حقيقياً، لا تبعاً من غير قصد إليه، وألا يسبق أداة الاستثناء حرف عطف، وغير ذلك، للاستزادة يراجع على سبيل المثال: محمد أبو موسى، دلالات التراكيب عند الأصوليين: ١٧٤ وما بعدها.

ومواضع الربط بأداة الاستثناء تبدو واضحة الاستعمال في خطب الإمام الله ولاسيما في الإشارة إلى الإمام الله ولاسيما فيها يخصّ خطب الحروب (١)، منها قوله الله في الإشارة إلى ظلم بنى أمُيّة:

«وَالله لاَ يَزَالُونَ حَتَّى لاَ يَدَعُوا لله مُحَرَّماً إِلاَّ اسْتَحَلُّوهُ، وَلاَ عَقْداً إِلاَّ حَلُّوهُ، حَتَّى لاَ يَذَعُوا لله مُحَرَّماً إِلاَّ اسْتَحَلُّوهُ، وَلاَ عَقْداً إِلاَّ حَلَّوهُ خَتَّى لاَ يَبْقَى بَيْتُ مَدَر وَلاَ وَبَر إِلاَّ دَخَلَهُ ظُلْمُهُمْ وَنَبَا بِهِ سُوءُ رَعْيِهِم، وَحَتَّى يَقُومَ الْبَاكِيَانِ يَبْكِي لِدُنيَاهُ، وَحَتَّى تَكُونَ نُصْرَةُ أَحَدِكمْ الْبَاكِيَانِ يَبْكِي لِدِينِهِ، وَبَاك يَبْكِي لِدُنيَاهُ، وَحَتَّى تَكُونَ نُصْرَةُ أَحَدِكمْ مِنْ أَحَدِهِمْ كَنُصْرَةِ الْعَبْدِ مِنْ سَيِّدِهِ، إِذَا شَهِدَ أَطَاعَهُ، وَإِذَا غَابِ اغْتَابَهُ... »(٢٠).

يتجلّى في النّصّ المتقدّم أثر أداة الاستثناء "إلاّ» في تعالق التراكيب الجزء اللاحق بالسابق، فقد تكررت ثلاث مرات، وأسهمت أبنيتها متضامةً مع "حتى» الرابطة على تأكيد مقصد المتكلّم وتوضيحه في بيان جور بني أمُيّة المستقبلية و مظالمهم بحق المسلمين، حصرها فيهم "لا يَدَعُوا لله مُحَرَّماً إلاَّ اسْتَحَلُّوهُ»، "وَلاَ عَقْداً إلاَّ حَلُّوهُ»، "حَتَّى لاَ يَبْقَى بَيْتُ مَدَر وَلاَ وَبَر إلاَّ دَخَلَهُ ظُلْمُهُمْ»، ففي تعدد تراكيب الاستثناء على هذا النحو -على نحو العطف بـ "الواو وحتى» - حصر حالات الجور في بني أميّة، ما يدل على تلاحم أجزاء التراكيب داخل البنية الخطائة المتسقة.

وقد جاءت - تراكيب الاستثناء - في سياق تحذير المتلقي؛ لذا استهل حديثه بالقسم بـ «الله» تعالى بأنّ هذه الأمور ستجري على أيديهم، ما زاد الأمر تأكيداً

<sup>(</sup>١) فالإمام بالشبصفته أميرا عليهم كانت أغلب خطبه من هذا الجانب -خطب الحروب-متعلقة بتشريعه حكم عام يشمل جميع الحالات، ومن ثم يقصره على حالة معينة، وحتى يفيد الاستثناء ذلك يأتي في الأغلب مسبوقاً بالنفي، وهذا ما سيتضح.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ١٤٣، خطبة: ٩٨.

الفصل الثالث: المبحث الثاني: الربط بالأدوات .....

وتعالقاً. وقد سُبقت التراكيب الحصرية – الاستثنائية – بأداة النفي «لا»، (النفي + الاستثناء) (۱)؛ وذلك لحصر هذه المظالم المتعددة في بني أميّة دون غيرهم، وتنبيه المتلقي عليها، ويؤكد ذلك ما ذهب إليه (الجرجاني) من أنَّ بنية التركيب هذه (النفي + الاستثناء) تحمل معنى القصر والاختصاص، ومثل لها بقوله: «ما جاءني إلاّ زيد» فقد خصّ زيد بالمجيئ، ونفاه عن غيره، فهذه البنية توجه الكلام بعدها إلى النّفي، وتفيد وقوع الإثبات على زيد، فيتحقق بها معنى الاختصاص (۲).

ومن ذلك أيضاً قوله الله في تصويره أبشع أنوع الظلم التي مارستها سياسة بنى أميّة (٣)، يقول:

«وَايْمُ الله لَتَجِدُنَّ بَنِي أُمَيَّةَ لَكُمْ أَرْبَابَ سُوْء بَعْدِي، كَالنَّابِ الضَّرُوسِ: تَعْذِمُ بِفِيهَا، وَتَخْبِطُ بِيَدِهَا، وتَزْبِنُ بِرِجْلِهَا، وَتَمْنَعُ دَرَّهَا لاَ يَزَالُونَ بِكُمْ حَتَّى لاَ يَتْرُكُوا مَنْكُمْ إِلاَّ نَافِعاً لُهُمْ، أَوْ غَيْرَ ضَائِر بِهِمْ، وَلاَ يَزَالُ بَلاَؤُهُمْ حَتَّى لاَ يَتْرُكُوا مَنْكُمْ إِلاَّ نَافِعاً لُهُمْ، أَوْ غَيْرَ ضَائِر بِهِمْ، وَلاَ يَزَالُ بَلاَؤُهُمْ حَتَّى لاَ

<sup>(</sup>١) ف «دلالة أبنية القصر هي دلالة مركبة، وهي إثبات متضمن النفي أو نفي متضمن الإثبات». سعيد البحيري، دراسات لغوية تطبيقية في العلاقة بين البنية والدلالة: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) ظ: الجرجاني، دلائل الإعجاز: ٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) تعد هذه الخطبة والسابقة من أخباره النجي يسميه البعض بالأمور الغيبية، وما يجري من الفتن، وما يمر على بعض الناس، وما يحدث لهم ما لا تتحمله العقول، ولا تقوم به القلوب، وقد اقسم النج بالله تعالى -بهذا الجزء المقتطع من الخطبة الطويلة - وأخبر بأنَّ بني أميّة يجعلون أنفسهم كالأرباب في أمرهم ونهيهم؛ لذا شبههم بالناقة المسنة السيئة الأخلاق التي تعض بفمها، وتضرب بيدها وتضرب برجلها، وتمنع حالبها من حلبها، فهم مثلها من جهة إيذاؤهم الناس، وممارستهم أبشع أنواع الظلم والتعدي على الناس. ينظر: على سبيل المثال: عباس الموسوي، شرح نهج البلاغة: ٢٦ / ١٢٥، ١٢٥.

٢٧٠ ...... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة يكُونَ انْتِصَارُ أَحَدِكُمْ مِنْهُمْ إِلاَّ مثل انْتِصَارِ الْعَبْدِ مِنْ رَبِّهِ، وَالصَّاحِبِ مِنْ مُسْتَصْحِبهِ...» (١٠).

فقد أفاد (النفي +الاستثناء) في هذا النّصِّ اختصاص واستمرار الدولة الأموية وحدها في الأحكام والأفعال الظالمة التي يترتب عليها إذلال المسلمين وقهرهم، ولا يُنفى أو يُرفع هذا الحكم إلا عمن يكون عميلاً لهم، غير ضائر بهم.

ويصوّر الفعل «ولايزالـ«استمرار حالة البلاء هذه حتى تنتج عنها عواقب وخيمة، أوضحتها الأداة «حتى» في ضوء عطفها تركيب الاستثناء (النفي +الاستثناء)؛ «لا يَكُونَ انْتِصَارُ أَحَدِكُمْ مِنْهُمْ إِلاَّ مثل انْتِصَارِ الْعَبْدِ مِنْ رَبِّه، وَالصَّاحِبِ مِنْ مُسْتَصْحِبِهِ»، فلا تنفى أو تتغير هذه الحالة حتى ينصر أحدكم الآمر في حضوره، ويغتابه في غيابه، فزادت هذه الأدوات المتضامة في قوة الترابط الدلالي بين التراكيب على امتداد النصّ.

## أدوات الاستفهام:

يعد أسلوب الاستفهام من الأساليب الإنشائية وأكثرها استعمالاً وأهمية، والاستفهام فعل إنجازي يُساق لطلب الفهم بأمر مجهول عند المُستَفهم، أي خارج الذهن، مالم يكن حاصلاً عنده (٢)، و قد كان محل عناية المحدثين، فقد عدّه البعض من الآليات اللغوية التوجيهية المستعملة؛ بوصفها توجّه المتلقي عما تساءل عنه المتكلّم، «وهو ضرورة الإجابة عليها، ومن ثم فإنّ المرسل يستعملها للسيطرة على مجريات الأحداث، بل وللسيطرة على ذهن المرسل إليه، وتسيير

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٣٨، خطبة: ٩٣.

<sup>(</sup>٢) ظ: مهدي المخزومي، في النحو العربي، نقد وتوجيه: ٢٦٤.

الاستفهام وسيلة من وسائل التخاطب التي لا يمكن للمتكلّم الاستغناء عنها في أداء رسالته؛ لذا كان محط عناية علماء النحو البلاغة والتفسير (٢). وتربط أدواته بين عناصر الجملة التي تدخل عليها، حتى ليصبح كلّ ما في حيّزه مشمو لا بالمعنى العام الذي عبّرت عنه الأداة (٣). ويساعد استعمال هذه الأدوات على «كفاءة القالب اللغوي لدى المرسل إليه على فهم القصد، ومن ثم، فإنّ ما يساعد على أدائها لأفعال الإنجاز هو هذا الفهم المفترض، كما أنَّ استعمالها يُزيل شبهة الخلط بين الصيغ الخبرية والإنشائية، وهذا عامل مساعد أيضاً على إزالة اللبس وإدراك القصد توّاً» (٤)، وتكمن أهميتها أيضاً بوصفها بديلة أو مختزلة للفعل المعجمى استفهم في سهولة استعمالها؛ وذلك لخفة بديلة أو مختزلة للفعل المعجمى استفهم في سهولة استعمالها؛ وذلك لخفة

<sup>(</sup>١) ظافر الشهري، استراتيجيات الخطاب: ١٢٣، وظ: محمود أحمد نحلة، آفاق جديدة في البحث اللغوى المعاصر: ٧٩.

<sup>(</sup>۲) لمّا كان الاستفهام موضوعاً من الموضوعات النحوية، لمس عناية النحاة في دراسته والتفصيل لإبراز أشكاله وأدواته وأغراضه، وقد زخرت مصادرهم بالحديث عنه وعن أدواته؛ لأنها عندهم وسيلة تؤدي إلى فهم كلام العرب، ومثلهم المفسرين والبلاغيين، الذين فصلوا القول في أقسامه: (الحقيقي والمجازي)، وفي ضوء خروج الاستفهام من الحقيقة إلى المجاز، أدى أغراض بلاغية: كرالإنكار، والتقرير، والتعجب، والتوبيخ...). للاستزادة في هذا الأمر يراجع على سبيل المثال: الكتاب: ١/ ٩٨، وما بعدها، و: أبو عبيدة، مجاز القرآن: ١/ ٣١-٣٦، و: الباقلاني، إعجاز القرآن: ٢/ ٣٢٧، و: المبرد، الكامل:

<sup>(</sup>٣) ظ: تمام حسان: البيان في روائع القرآن: ١٣٦.

<sup>(</sup>٤) ظافر الشهرى، استراتيجيات الخطاب: ١٣٩.

٢٧٢ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة لفظها، وقلة مكونات الخطاب الواردة فيه (١٠).

إنّ أداة الاستفهام بوصفها قرينة لفظية، ترمي لمعرفة مقصد المتكلّم في خطابه، ما يضطر المتلقي إلى تنشيط ذهنه وانسجامه مع المتكلّم، ومن ثم تسويغ أقواله؛ «فبدون معرفة المقاصد لا يمكن أن يُستدل بكلام المتكلّم على ما يُريد؛ لأنّ المواضعة وإن كانت ضرورية لجعل الكلام مفيداً، فهي غير كافية، إذ لابد من اعتبار المتكلّم أي قصده» (٢).

وتتجلّى تلك الصفات الاستفهامية في خطابه الاستفهامي عن طريق «الهمزة» التي أدت معناها الحواري في قوله المنيخ:

«أَمَا وَاللهِ مَا أَتَيْتُكُمُ اخْتِيَاراً، وَلكِنْ جَئْتُ إِلَيْكُمْ سَوْقاً، وَلَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّكُمْ تَقُولُونَ: [عَلِيٌ ] يَكْذِبُ، قَاتَلَكُمُ اللهُ! فَعَلَى مَنْ أَكْذِبُ؟ أَعَلَى الله؟ فَأَنَا أَوَّلُ مَنْ مَتْ أَكْذِبُ؟ أَعَلَى الله؟ فَأَنَا أَوَّلُ مَنْ مَدَّقَهُ! كَلاَّ وَاللهِ، ولكِنَّهَا لُهُجَةٌ غِبْتُمْ عَنْهَا، وَلَمْ تَكُونُوا مِنْ أَهْلِهَا... (٣).

الغرض من هذا الخطاب المباشر هو ذمّ المتلقين وتوبيخهم؛ لتركهم القتال، وتضمّن هذا الجزء من الخطبة توبيخهم على ما بلغه من تكذيبهم له، فجاء حديثه بأسلوب الاستفهام الإنكاري إنكاراً منه على أوهامهم الفاسدة في حقّه، وذمّهم بجهلهم وقصور أفهامهم عما يفيده من الحكمة (٤)، مبيناً ذلك بأسلوب خبري استفتحه بالقسم بـ «الله» تعالى أنّه معرض عنهم وعن أكاذيبهم.

<sup>(</sup>١) ظ:م.ن:١٤٠.

<sup>(</sup>۲)م.ن:۱۹۷.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ١٠٠، خطبة: ٧١.

<sup>(</sup>٤) ظ: ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ١٩٦.

وقد تكرر الاستفهام في النّصّ ثلاث مرات؛ «فَعَلَى مَنْ أَكْذِبُ؟ أَعَلَى الله؟ فَأَنَا أَوَّلُ مَنْ صَدَّقَهُ»، فجاءت متعالقة مع فأنَا أَوَّلُ مَنْ صَدَّقَهُ»، فجاءت متعالقة مع بعضها البعض، ما أدى إلى تعالقها في ذهن المتلقي (١)، فلو حذفت أحدى هذه التراكيب الاستفهامية، لاختل الربط النّصِّي، والتبس المعنى على المتلقي مثلاً قوله: «فعلى من أكذب، فأنَا أوَّلُ مَنْ آمَنَ بِهِ!»، فيؤدي إلى استبدال دلالته في الربط والإيضاح إلى التفكك النّصيّ واللبس والغموض التلقائي؛ وعليه دلّت أدوات الاستفهام متضامة مع «الفاء» الرابطة على مقصد المتكلّم في سياق إنكاره، وتعجّبه من أكاذيبهم عليه.

وقد استعانت هذه الأدوات (من، والهمزة) (٢) في أداء وظيفتها السياقية على الربط والإيضاح باقترانها بالفعل المضارع «أكذبه الذي يدل على إنكار الخبر -سواء أذكر في النّصِّ أم حُذف-، فذكره في التركيب الأول من السياق الاستفهامي؛ لاستلزام الحوار الإنكاري له؛ كونه يمثل الدعامة الأساسية في البُنيّة الخطابية «فَعَلَى مَنْ أَكْذِبُ؟ وحذفه من التراكيب التالية له «أَعَلَى الله؟ فَأَنَا أَوَّلُ مَنْ آمَنَ بِهِ! أَمْ عَلَى نَبِيّهِ؟»؛ لدلالة السابق عليه، والتقدير: (أُ [أكذب] على الله، أم

<sup>(</sup>۱) فمن آليات الاستفهام «ألا يفرض المتكلّم نفسه على المخاطب، وأن يجعله يختار...أو التمثل لعلى المخاطب يبادر إلى الإقناع» آمنة بلعلي، الإقناع: المنهج الأمثل للتواصل والحوار، (بحث) في مجلة التراث العربي، دمشق، مارس، ع٢٨٩، سنة: ٢٠٠٠م،: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) همزة الاستفهام: أداة تستعمل لطلب التصور (التعيين) نحو قولك: أنجح محمد أم خالد؟ أو طلب التصديق نحو قولك: أنجح محمد؟ وقد سهاها «سيبويه» الهمزة ألفاً ويرى أنها هي أصل أحرف الاستفهام، كها أنّ الهمزة تؤدي معنى التقرير أو التوقيف (الإنكار)، وتنفرد بهذه الخاصية دون غيرها من الأدوات. ظ: سيبويه، الكتاب: ١/ ٩٩، و: المرادي، الجنى الداني في حروف المعنى: ٩٧.

٢٧٤ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصّ في نهج البلاغة

[أكْذبُ ]على نبيِّه)؛ وذلك لإثارة انتباه المتلقي، ما يُزيد في عملية التواصل.

ومن مواضع الربط بالاستفهام أيضاً قوله المليخ:

«لاَ يَمنَعُ الضَّيْمَ الذَّلِيلُ! وَلاَ يُدْرَكُ الْحُقُّ إِلاَ بِالْجِدِّ! أَيَّ دَار بَعْدَ دَارِكُمْ مَّنَعُونَ؟ وَمَعَ أَيِّ إِمَام بَعْدِي تُقَاتِلُونَ؟ المَغْرُورُ وَالله مَنْ غَرَرْ مُّوهُ، وَمْنْ فَازَ بِكُمْ فَازَ بِكُمْ فَازَ بِاللهِّهِمِ الاْخْيَبِ، وَمَنْ رَمَى بِكُمْ فَقَدْ رَمَى بِأَفُوقَ نَاصِل. أَصْبَحْتُ وَاللهِ فَازَ بَالسَّهْمِ الاْخْيَبِ، وَمَنْ رَمَى بِكُمْ فَقَدْ رَمَى بِأَفُوقَ نَاصِل. أَصْبَحْتُ وَاللهِ لَا أُصَدِّقُ قَوْلَكُمْ، وَلاَ أُوعِدُ العَدُوَّ بِكُم. مَا بَالْكُم؟ مَا لاَ أُصَدِّقُ قَوْلَكُمْ، وَلاَ أُوعِدُ العَدُوَّ بِكُم. مَا بَالْكُم؟ مَا دَوَاؤُكُمْ؟ مَا طِبُّكُمْ؟ القَوْمُ رِجَالٌ أَمْثَالُكُمْ، أَقَوْلاً بَغَيْرِ عِلْم! وَغَفْلَةً مِنْ غَيْرِ وَلَا أَوْعَدُ العَدُو وَعَفْلَةً مِنْ غَيْرِ وَلَا أَوْدِدُ الْعَدُولَ وَعَفْلَةً مِنْ غَيْرِ وَوَلَا أَوْدِهُ اللهَوْمُ وَجَالٌ أَمْثَالُكُمْ، أَقَوْلاً بَغَيْرِ عِلْم! وَغَفْلَةً مِنْ غَيْرِ وَقَ وَاللهِ مَنْ عَيْرِ حَقِّ ؟!» (١٠).

في النّصّ المتقدم ثمّة كثافة وتنوّع في استعمال أدوات الاستفهام (ما، الهمزة، أيّ)، فقد تكررت أي (٢) مرتين؛ «أيّ دَار بَعْدَ دَارِكُمْ تُمنعُونَ، وَمَعَ أَيّ إِمَام بَعْدِي تُقَاتِلُونَ؟»، ربطت بين جملتيهما أداة العطف «الواو»؛ لتقوية الربط، ولتفعيل تلقي الحوار الخطابي عند المتلقي (٣)، وإثارة انتباهه على مدى

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٧٣، خطبة: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) تأتي «أي» في العربية شرطية واستفهامية وموصولة ونكرة موصوفة ودالة على الكهال، ووصلة إلى نداء ما فيه أل، نحو: يا أيها الرجل. ظ: ابن هشام، مغني اللبيب عن كتب الأعاريب: ١/ ٧٧، ٧٧. ولا بد من إضافة «أي» تقول: جاءني رجل، وهي بمنزلة «من» أو «ما»، قال «سيبويه» «وأعلم أنَّ أيا مضافاً وغير مضاف بمنزلة من، ألا ترى أنك تقول: أي أفضل؟ وأي القوم أفضل؟ فصار المضاف وغير المضاف يجريان مجرى من». سيبويه، الكتاب: ٢ / ٣٩٨.

<sup>(</sup>٣) يرى ظافر الشهري أنّ أدوات الاستفهام تسهم في عملية التواصل؛ إذ غالباً ما تأتي لغرض تحقيق التفاعل بين المتكلّم والمتلقي حتى «يتشاركون بها في السياق التواصلي هي السياق الدافع لإنتاج الخطاب اللاحق...إذ لا يحصل التواصل، أو إدراك القصد دون تفاعل تعاوني منسق». ظافر الشهرى، استراتيجيات الخطاب: ٤٤، ٣٤.

الفصل الثالث: المبحث الثاني: الربط بالأدوات .....

قُبح الذّل والتخاذل، فقد أضيفت إلى اسم «أَيَّ دَار» إشارةً إلى بعدهم عن دار الإسلام، ومثلها الثانية «أَيَّ إِمَام»، وقد اعقبت إخبارهم ما يستقبح في الدين والعادة، فجاءت على سبيل الإنكار والتقريع والتذكير (١)، وبذا تجاوزت الربط التركيبي إلى الترابط النّصّي.

في حين تكررت «ما» ثلاث مرات لتصوّر حالهم التي توجب التخاذل والاعراض عن ندائه، والتي عبّر عنها بقوله الله المأكُم؟ مَا دَوَاؤُكُمْ؟ مَا طِبُّكُمْ؟ القَوْمُ رِجَالٌ أَمْثَالُكُمْ»، والذي ورد على سبيل الاستفهام الانكاري، والتقريع لحالهم ودوائهم الصالح، وكيفية علاجهم (٢)، فوقع اختياره على هذه الألفاظ والتراكيب المنسجمة؛ لرسم صورة واضحة للمتلقي، وعليه تتوقف فك شفرة النصّ على مدى إدراك المتلقي هذه الصورة التي تعكس حالهم، ولاسيها قد اقترنت برابط إحالي هو الضمير «كم» العائد عليهم المتلقين في أذهانهم.

استمر الاتساق حتى نهاية النّصِّ بأداة الاستفهام «الهمزة»، التي أفادت التقريع؛ لغرض إثارة انتباههم على أمور لا تنبغي؛ كونها مستقبحة في الشريعة والعادة؛ منها انعدام الصدق وجهلهم لمصالح الفضيلة والفطانة، وطمعهم في غير الحق (٣)، فجمعت متضامة مع أداة العطف «الواو» ثلاث جمل متتالية، متعلقة إحداها بالأخرى حتى تكوّنت بنية نصّية متكاملة الاتساق.

<sup>(</sup>١) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/٥٣.

<sup>(</sup>٢) ظ:م.ن: ٢/٤٥،٤٥.

<sup>(</sup>٣) ظ: ابن ميثم البحراني: ٢/ ٥٤، ٥٣.

٢٧٦ .... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة

#### أدوات القسم:

القسم: أسلوبٌ إنشائي، يُساق في الكلام؛ لغرض تأكيده وتقويته لدى السامع، وقد عَرّفهُ النحاة بأنّه يمين يُقسم بها الحالف؛ ليؤكد بها شيئاً يخبر عنه من إيجاب، أو جحد، وهو جملة يؤكد بها جملة أخرى (١)، عن طريق رابط يربطها أشدّ ارتباط «أداة القسم». ويرى بعض المحدثين أنّ القسم لا يُراد به لذاته، وإنّا «لغرض تواصلي هو دفع المخاطب إلى الوثوق بكلامه». (٢)

للقسم أدواته التي تربط بين الفعل والمقسم به، أهمها «الواو، والباء، والتاء»، وقد أكد سيبويه أهميتها بقوله: «للقسم والمقسم به أدوات في حروف الجر وأكثرها الواو ثم الباء، يدخلان على كلِّ محلوف به، ثم التاء لا تدخل إلا في واحد وذلك قولك والله لأفعلن، وبالله لأفعلن:

﴿وَتَاللَّهِ لاَّكِيدَنَّ أَصْنَامَكُمْ ﴾ [الأنبياء: ٥٧]» (٣).

شهد الربط بأدوات القسم حضوراً واضحاً في خطب الإمام الله ولاسيها في الخطب الحربية؛ لمناسبتها سياق الحال، فقد كانت أغلب خطبه الله في الخطب الحروب موجهة للأعداء، أو لأصحابه لتخاذلهم عن الجهاد؛ إذ يقف محذراً إياهم لما يصيبهم في المستقبل نتيجة تخاذلهم هذا، من ذلك قوله الله في بيان فضله، وتوبيخ الخارجين عليه:

<sup>(</sup>١) ظ: ابن الحاجب، الإيضاح في شرح المفصل: ٦١٨، و: عبد السلام هارون، الأساليب الإنشائية: ١٦٢. و: سناء البياتي، قواعد النحو العربي في ضوء نظرية النظم: ٣٩٤.

<sup>(</sup>٢) مسعود الصحراوي، التداولية عند العلماء العرب: ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) سيبويه، الكتاب: ٣/ ٤٩٦.

«أَمَا وَاللهِ إِنْ كُنْتُ لَفِي سَاقَتِهَا حَتَّى تَولَّتْ بِحَذَافِيرِهَا، مَا عَجَزْتُ، وَلاَ جَبُنْتُ، وَإِنَّ مَسِيرِي هذَا لِثْلِهَا، فَلاَنْقُبَنَّ الْبَاطِلَ حَتَّى يَخْرُجَ الْحُقُّ مِنْ جَنْبِهِ. مَالِي وَلِقُرَيْش! وَاللهِ لَقَدْ قَاتَلْتُهُمْ كَافِرِينَ، وَلأَقَاتِلَنَّهُمْ مَفْتُونِينَ، وَإِنِّي لَصَاحِبُهُمْ مَا لَيُوْمَ! (١٠). بالأمس، كَمَا أَنَا صَاحِبُهُمُ الْيَوْمَ! (١٠).

تجلّى النّصّ المتقدم بجانبين متقابلين متلاحمين في أداء المعنى العام (بؤرة النّصّ)، تمظهر الجانب الأول في بيان فضيلته: استهله بالقسم «والله» (٢) في إيضاحه سبيل الحق، الذي كان دأبه؛ «وَالله إنْ كُنْتُ لَفِي سَاقَتِهَا حَتَّى تَوَلَّتُ بِحَذَافِيرِهَا»، فجاء القسم مناسباً، والحقيقة المراد تقريرها، التي تمثلّت في مدى طرده الكتائب حتى تولّت بحذافيرها، فقد أسهمت في اتساق النّصِّ -هنا- في ضوء أدائها وظيفتين هما؛ الربط، وتأكيدها الوسيلة الإبلاغية.

وتعالق القسم الثاني «فَلأَنْقُبَنَّ» بالأول من طريق أداتين هما؛ «الفاء الرابطة» التي أفادت التعقيب والتوالي، والأداة الأخرى هي «لام القسم» في قوله التي أفادت التعقيب والتوالي، والأداة الأخرى هي الله القسم في قوله التي يثقبه «فَلأَنْقُبَنَّ الْبَاطِلَ حَتَّى يَخْرُجَ الْحُقُّ مِنْ جَنْبِهِ»، فأقسم لينقبن الباطل -أي يثقبه إلى أن يخرج الحقُّ من جانبه (٣)، وهذا من باب الاستعارة؛ «كأنه جعل الباطل كشيء قد اشتمل على الحق، واحتوى عليه، وصار الحق في طيه، كالشيء الكامن كشيء قد اشتمل على الحق، واحتوى عليه، وصار الحق في طيه، كالشيء الكامن

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة ٧٧، خطبة: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) الواو: من أدوات القسم التي تختص بالظاهر، فتجرّه ولا تجر ضميًرا وهي تتعلق بفعل محذوف، خلافاً لابن كيسان الذي يجيز إظهار الفعل المحذوف معها فيقال: حلفت والله لأقومن؛ إذ إن القسم أتى بعد كلام تام وهو (حلفت) الذي لا تتعلق به لفظة (والله). ظ: الجني الداني في حروف المعانى: ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) ظ: شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد: ٢/ ١٨٥.

المستتر فيه» (١)، فهذه الروابط التركيبية والبيانية جاءت متضامة مع أداة القسم؛ لتجعل النّصَّ - بهذا الجانب الإيجابي المتعلق ببيان فضيلته في إيضاحه الحق - كلاً متسقا منسجهاً في ذهن المتلقي.

ويقابل ذلك الجانب السلبي المتعلق بالمتلقي، فعملت أداة القسم «الواو على ربط بنيات وحدود النّصِّ؛ لربطها بين جملة القسم وجوابه من ناحية، وبينه وبين أجزاء النّصِّ من ناحية أخرى، كها في قوله: «وَالله لَقَدْ قَاتَلْتُهُمْ كَافِرِينَ، وَإِنِّي لَصَاحِبُهُمْ بالأمس، كَهَا أَنَا صَاحِبُهُمُ الْيَوْمَ!» لقد جاء ولأقاتِلنّهُمْ مَفْتُونِينَ، وَإِنِّي لَصَاحِبُهُمْ بالأمس، كَهَا أَنَا صَاحِبُهُمُ الْيَوْمَ!» لقد جاء القسم في سياق تهديد وتحذير؛ إذ يقف معبّراً عن خضم المعاناة –الأحداث التي رافقته–، والتي استحضرها اليوم؛ ليؤكد لهم أنّه لم يتغير، فكها قاتل الكفّار في طلعة الإسلام، فإنه مستعد لقتالهم اليوم (٢٠)، وفي ذلك إشارة إلى شجاعته؛ لإنكارهم إياها، فجاء القسم متوائهاً وسياق الحال والمقال. وكانت تراكيب القسم متعالقة أشد التعالق عن طريق أداة القسم «الواو» والمقسم به لفظ الجلالة «الله»؛ لإظهار قصد المتكلم بصورة واضحة وتأكيده في ذهن المتلقي.

ولم يقتصر بوسيلته هذه على أدوات القسم، وإنّما جاءت مجتمعةً مع روابط أُخر وهي: «لقد»، والضمير «هم» العائد على المتخاذلين، وأداة العطف الواو، ولام القسم، «وَلأْقَاتِلَنَّهُمْ»، والاستفهام الإنكاري «مَالي وَلِقُرَيْش» -إنكاراً منه على جحدهم فضيلته وتهربهم من الحرب- وأداة التوكيد» إنّ ولام التوكيد» في

<sup>(</sup>۱)م.ن:۲/٥٨١.

<sup>(</sup> ٢ ) أشار ابن ميثم البحراني إلى السبب الأصلي لكلام الأمام على هذا هو خروج طلحة والزبير وغيرهما من قريش عليه وهو الحسد والمنافسة، لسبب كون النبوة والخلافة في بني هاشم دونهم. ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/ ٧٥، ٧٤، ٧٦.

الفصل الثالث: المبحث الثاني: الربط بالأدوات

قوله «وَإِنِّي لَصَاحِبُهُمْ»، فتآزرت هذه الروابط، واتسقت في إخراج المعنى العام واضحاً منسجماً وسياق الموقف، هو تنبيه المتلقين وتحذيرهم من الضلال الذي هم عليه، وإغرائهم السامعين.

وغالباً ما تتآزر أداة القسم مع أداة الشرط فتزيد في تفاعل عملية الخطاب، ومن ذلك قوله الملاج:

﴿إِنَّ بَنِي أُمَيَّةَ لَيُفَوِّقُونَنِي تُرَاثَ مُحَمَّد تَفْوِيقاً، وَاللهِ لَئِنْ بَقِيتُ هُمْ لأَنْفُضَنَّهُمْ نَفْضَ اللَّحَام الْوذَامَ التَّرِبَةَ!» (١٠).

يشير النّصّ المتقدّم إلى ظلم بني أُميّة في أكلهم ميراث الرسول الله بنو يعطونه إلا القليل، مع أنّه الله أولى بهذا الميراث، وعليه أقسم بالله لئن بقي بنو أميّة، ليحرمنهم من التقدّم، ولينزعن عنهم هذه الأموال التي سلبوها من الناس (٢)؛ لذا ارتبط القسم بالشرط لارتباط كلامه الله بزمن المستقبل، فربطت أداة القسم «الواو» بين جملة القسم المتمثلة بالمقسم به «الله»، وجوابه «لَئِنْ بَقِيتُ لُمُمْ»، وما يزيد الأمر اتساقاً هو تعالق القسم اللاحق بالسابق «لأنْفُضَنّهُمْ»، وهذا يؤدي إثارة المتلقي؛ لتفاعله مع الخطاب وانسجامه.

فضلاً عن ذلك، ثمة روابط أُخر كان لها أثر واضح في تعالق أجزاء النّصّ منها؛ حرف التوكيد «لَيْفَوِّ قُونَني»، والاستعارة والتشبيه في قوله ( للا فَفُضَنَّهُمْ نَفْضَ اللَّحَام الْوِذَامَ التَّرِبَةَ!»، فقد

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٠٤، خطبة: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) ظ: ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢/٢١.

<sup>(</sup>٣) معلوم عند اجتماع القسم والشرط فإنّ الجواب للمتقدم منهما، ولدلالة السابق عليه، وهنا تقدم القسم على الشرط، فكان الجواب عائد عليه. ظ: عباس حسن، النحو الوافي: ٤٨٢/٤.

استعار لفظ النفض «لإبعادهم عن ذلك، وشبّه نفضه لهم بنفض القصّاب القطعة من الكبد، أو الكرش من التراب إذا أصابته» (١)، وذلك كلّه يقوي أواصر النّصّ، فيخرج في حلّه ملتحمة متسقة.

يتضح من كل ما تقدّم أنَّ أهم الأدوات الرابطة تمثلت في أدوات العطف والشرط، ولاسيها الأولى التي سجلّت حضورها الترابطي في أغلب الخطب، بل لا تكاد خطبة تخلو منها، ومن معانيها الوظيفية في النّصِّ، وفي مقدمتها الواو؟ لتوافق دلالتها في الاتساق والسياق.

أمّا أدوات الشرط؛ فقد تجلّت في أغلب الخطب، وأسهمت بالربط النّصّي بين التراكيب المتقاربة والمتباعدة داخل بنية نصية ملتحمة، وتمثلّت أهميتها في تحقيق التعالق السببي بين الوحدات النّصّية، وتقوية الأوصر المتباعدة لأجزاء النّصّ.

(١) ابن ميثم البحراني، شرح نهج البلاغة: ٢١٦/٢.

الخـــاتمــــ

#### السخساتسمسة

وبعد رحلة البحث في رحاب نهج البلاغة والنظرية النّصّية يخرج البحث في مجموعة من النتائج هي خلاصة لما تناوله البحث في المواطن السابقة:

يمكن عدّ التضام من أبرز القرائن العلائقية أثراً في الاتساق الدلالي للنّصّ، فهو مرآة عاكسة للعلاقات المعنوية الضميمة، التي غالباً ما تتمثّل بعلاقات الإسناد والتخصيص والتبعية، ولا سيها في الاختصاص والافتقار، كها يمكن عدّ كلا المفهومين وجهين لعملة واحدة؛ ألا وهو «التضام».

تعمل هذه القرائن -العلائقية «التضام، والرتبة، والربط» - على تعالق العناصر اللغوية دلالياً ضمن الجزئيات الصغرى وهي الأخرى تتعالق بتضام وترتيب هذه الجزئيات المترابطة سياقياً والمتمحورة دلالياً حتى تُعطي الدلالة الكلّية في وحدة نصّية متسقة، وبهذا الترابط الدائري، لا تسطيع كلُّ منها إعطاء دلالة حقيقية قائمة بنفسها؛ كونها جزء لا يتجزأ من الوحدة الكُرى.

أكثر الأدوات يظهر أثرها العلائقي في اتساق النّصِّ من تعالق تركيبين خطاً ودلالةً ضمن الوحدة النّصِّية، كراً دوات الشرط، والعطف، وما تضمّن جواباً أو تعليلاً من النهي والأمر»، وقد تمثّل عمل العطف توسّطاً ما بين الاقتصاد والتوسعة، فما يأتي على الحالة الأولى غالباً ما يكون على خطٍ مستقيم نحو قولك:

«جاء محمدٌ وعليٌ وخالد»، أمّا الحالة الأخرى «التوسعة» في جاء عليها يتضمن تفصيلاً لمجمل، وغالباً ما يرسم دائرةً دلالية؛ ليؤكد مدى تعالق المعطوفات الدلالي في أداء المعنى الكلّى والمتمثّل في «البؤرة النّصّية».

مثّل الاتساق في خطب الحروب حلقة وصل ما بين المتكلّم والمتلقي، ما أدى إلى سيطرة عنصر التفاعل بينها، ومن ثمَّ فهم النّصِّ وفكٌ شفرتهِ من لدن المتلقى.

جاء التكرار على نوعين منه ما اقتصر على نصِّ واحدٍ؛ لإظهار معانٍ دلالية يحملها العنصر المكرر، ومن ثمّ انصراف أثره في جذب انتباه المتلقى، ودفع الملل عنه والسيم في حالة التباعد الإسنادي للعنصر المكرر «بؤرة النّصِّ»، والنوع الثاني جاء موحداً دلالياً لفكرة مجموعة من الخطب ومتسلسلاً للعنصر المكرر عبر هذه النصوص كما في حال «الفتن»، وبذلك يؤكد أثرها المتدرج بدأ من كونها حربا إعلامية خلَّفتْ نوعين من الحرب القتالية «الحرب الخارجية، والحرب الداخلية » متوسطاً بالبؤرة الأساسية التي خلَّفتْ كلُّ ذلك «فتنة بني أمية»، فتدلُّ على مدى سيطرة العنصر اللغوي المُكرر «بؤرة النّصِّ» سواء مثلَّتْ تلك السيطرة الجانب الإيجابي أم السلبي، فالجانب السلبي معروف، أمَّا الإيجابي مثَّل، دوره القيادي في دحر ذلك الجانب، وكلُّ ذلك جاء في صورة متعالقةٍ منسجمة في ذهن المتلقى. وقد رسم «التضاد» صورة متقابلة متسقة التصوير منسجمة التأثير ما بين الجانب السلبي والإيجابي، وبذا جعل الخيار للمتلقى أيَّ طريق شاء سلك، وبذا يستثمر المتكلِّم طاقة التقابل للتعبير عن مقصده، والذي غالبا ما يتعلِّق بالمتلقى نفسه مما يُشر انتباهه.

الأصل في الترتيب دلالي وليس لفظيا، فمتى ما أعطي النّصُّ معنى دلالياً منسجهاً، ترتبت ألفاظه ترتيباً متسقاً، تتميز الرتبة المحفوظة بـ «الثبات الموقعي»،

أمّا الرتبة غير المحفوظة فتتميز بـ «حرية الحركة» بحسب أسلوب السياق الكلامي، ولذا يمكن العدول عن الأخرى عن طريق «التقديم والتأخير» مراعاةً للوحدة الدلالية للنّصّ، فالتقديم والتأخير أداة أسلوبية غالباً ما يتكئ عليها المتكلّم بغية إظهار المعاني بحسب ترتيبها في نفسه وشدّ انتباه المتلقى.

وُجِد في الخطب نوعان من المتلقي هما: «متلق مستمع حاضر» ألا وهو السائل، وهذا يمكن أن يُسمى خطاباً خاصاً، أمّا الآخر «مستمع حاضر» يسمع الجواب فقط من دون أن يشمله الخطاب، وإنّا مثّل حضوره بوصفه شاهد عيان، ومتى ما تحول الخطاب ليشمل العامة شمي خطاباً عاماً، وهذا النوعُ يصنع حواراً منسجاً ومتفاعلاً بين الطرفين.

لقد كان لطبيعة سياق الموقف أثر واضح في الخطب الحربية في العدول الجزئيات النّصِّية؛ إذْ لم يكن لها تحضيرٌ مسبق، وإنّا هي ارتجالية، وعلى الرغم من ذلك نجده متعلقاً بزمانٍ أو مكان، وقد غلب المتعلق الأخير على تلك الوحدات إذا ما قورن بالأول؛ لما يحمله المتعلق المكاني من تجسيد للأحداث أكثر ارتباطا بالمتلقي من غيره، فضلاً عما تضمّنه هذا العدول من الرعاية الدقيقة لذهن المتلقى ومقامه.

يمكن عدّ الإحالة من أكثر العناصر اللغوية ربطاً للوحدة النّصّية، وقد غلبت الإحالات المقامية على الخطب لربطها بسياق الموقف؛ فغالباً ما يقف المتكلّم معبراً عن خضم الأحداث التي صاحبته وهي ذاتها متعلّقة بحالة المتلقي، ويزداد الأمر اتساقاً في حالة وجود مرجعين في النّصِّ، أحدهما عائد على المتكلّم وغالباً ما يكون خارج النّصِّ، والآخر على المتلقي وعادةً ما يكون داخل النّصِّ، وأحياناً يكون خارجه، ما يعني وجود ذاتين في النّصِّ، ما يُزيد في داخل النّصِّ، وأحياناً يكون خارجه، ما يعني وجود ذاتين في النّصِّ، ما يُزيد في

٢٨٦ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة استمر ارية الحوار التواصلي في النّصِّ.

غالباً ما يستحضر المتكلّم الغائبين عن طريق الإحالة النّصّية سواء كانت الضميرية - والأغلب فيها- أم الإشارية، وسواء كانت قبلية أم بعدية، ما يُعطي صفة الاستمرارية في تأثيرها العملي، فأمثالها غالباً ما تكون عميقة الدلالة مفتوحة التبليغ أمام كلّ متلق.

الحذف هو الإحالة الصفرية المتعلّقة بالبنية العميقة في النّصِّ؛ وكثيراً ما وجد أمره متعلّقا بالمبنى العدمي العميق في دلالته والمتسق في بنيته، ولا يأتي من دون قرينة سواء كانت سابقة وهي الأغلب أم لاحقة، ويستطع المتلقي تأويل ذلك المحذوف اعتهاداً على السياق وما يحمله من قرائن، إذن هو تنشيط لذاكرة المتلقي.

من مزايا الإحالة في الخطب هو أنَّ أمرها لا يقتصر على الترابط الأفقي بل أغلبه جاء ترابطاً عمودياً، بعكس العناصر الأخر غلب عليها التلاحم الأفقي ولا سيها في أسلوب الشرط.

غلبتْ عناصر الاقتصاد على الخطب وفي مقدمتها الإحالة والعدول والحذف.

أغلب خطب الإمام الله جاءت مقامية متلائمة مع سياق الموقف؛ فهي ارتجالية حربية، ولا بد من الإشارة إلى أنّ هذه الحروب لم يكن غرضها «القتال فهذا الظاهر من اسمها، فعند قراءة تلك الخطب يتبيّن جانبها الاصلاحي في جميع جوانب الحياة ولاسيها الجانب الاخلاقي والديني، فضلاً

غلب على الخطب الاتساق التقابلي الذي جاء متناثراً في جزئيات البحث؛ إذْ تضمنت الخطب تقابلا بكلّ ما تحمله الكلمة من معنى، فقد جاء بين الشخوص والأحداث والحسيات والمعنويات، فصورة التقابل بين الشخوص

عن إخماد عيون الفتن التي أحاطت بالمسلمين من كلِّ جانب.

الخاتمة .....

جاءت أغلبها عن طريق الإحالات الضميرية، ولا سيها بين ضهائر الخطاب ( "أنا » X «أنت » ) أو ( ( هو « X «أنت » ) ، ففيه تقابل بين جانبين ( إيجابي X سلبي ) ، وكذلك الأحداث بين ( المضي X الحاضر X المستقبل ) كها في الفتنة ومسببيها، هذا بالنسبة للمتعلق الزماني، ومن ثم بين المتعلقات المكانية، وغيرها، فلم يقتصر الأمر على التقابل المعجمي، وإنّها شمل تقابلا نسقيا وسياقيا وخطابياً، وموضوعياً، وغيرها.

من مزايا خطبه الله توافر التراتبية في الأحداث النّصِّية لخطبه، و في الإحالة والإسناد النّصِّي ولا سيما الاسمي منه، فقد ترتبت عناصره عنصراً على آخر، فالمحمول يكون جديدا على موضوع راسخ في ذهن المتلقي، ومن ثم يصبح هذا المحمول موضوعا ثبت هو الآخر في ذهن المتلقي فيترتب عليه محمولٌ آخر وهكذا، ومثله في، الحال فصاحب الحال راسخ في ذهن المتلقي وترتب عليه حال جديدة، ومن ثم أصبحتْ هذه الحال هي صاحب الحال؛ ليترتب عليه حالٌ أخرى وهكذا، وفي كلِّ ذلك مراعاة لذهن المتلقي، فلم تأتي الصورة دفعة واحدة إلى ذهنه وإنها تدرجياً لفك شفرتها الدلالية.

يمكن الاستدلال على توافر النصيَّة الإمام الله وذلك عن طريق خطب الحروب، فقد جاءت على أسلوب واحد ونفس متميز ومنهج خطابي منفرد لا يمكن استبداله أو تداخله مع خطب أخر -خطب غيره -، فالمتمعن فيها يجد فيها، بل في جميع نهج البلاغة نفساً لا يجده عند غيره، ورؤية تقنية لم يجدها في غيره سواء كان نثراً أم شعراً، وما خلا القرآن الكريم فنجد فيه أكثر من ذلك.

وآخرْ دعوانا أنِ الحمدُ لله ربِّ العالمينَ والصلاةُ والسلامُ على محمدٍ وآلهِ أَجْمِعين.

# قائمة المصادر والمراجع

# أولاً۔ المصادر

القرآن الكريم

- 1. الإمام علي بن أبي طالب الله البيرة نهج البلاغة (مجموع ما اختاره الشريف الرضي من كلام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله فقل فقل في من كلام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله فقل فقارسه العلمية: د.صبحي الصالح، دار الكتاب اللبناني، بيروت لبنان، ط١، ١٢٨٧ه ١٩٦٧م.
- ١٠ الأشمونيّ (نور الدين علي بن محمَّد)؛ شرح الأشمونيّ على ألفية ابن مالك؛ تح: حسن حمد؛ بإشراف: د. أميل بديع يعقوب، دار الكتب العلمية، بيروت -لبنان، ط٢، ٢٠١٠م.
- ٣. ابن الأنباريّ (أبو البركات كهال الدين عبد الرحمن بن محمَّد بن أبي سعيد ت-٥٧٧هـ»؛ -أسرار العربية؛ تح: محمد بهجة البيطار، المجمع العلمي العربي، دمشق، (د.ط)، ١٣٧٧ه-١٩٥٧م. -الإنصاف في مسائل الخلاف؛ تح: محمد محيي الدين عبد الحميد، دار إحياء التراث

- ٤. الباقلاني(أبو بكر محمد بن الطيب الباقلاني(ت ٤٠٣ه»؛-إعجاز القرآن؛ تح: السيد أحمد صقر، دار المعارف، مصر، ط٣، (د. ت).
- ٥. السيد البطليوسي، (أبو محمد عبد الله بن محمد بن السيد البطليوسي (ت٢١٥هـ)؛ كتاب الحلل في إصلاح الخلل من كتاب الجمل؛ تح: سعيد عبد الكريم سعودي، دار الرشيد للنشر، العراق، (د.ط)، ١٤٢٩ هـ ٢٠٠٨م.
- ٦. الجرجانيّ (أبي بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن(ت٤٧١هـ»؛-أسرار البلاغة؛قرأه وعلّق عليه: محمود محمد شاكر مطبعة المدني، القاهرة، ط٢، ١٤١٢ ١٩٩١.-دلائل الاعجاز؛ تح: محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي، القاهرة، ٢٠٠٤م.-المقتصد في شرح الإيضاح؛تح: كاظم بحر المرجان، دار الرشيد للنشر، -جمهورية العراق، (د.ط)، ١٩٨٢م.
- ابن جني؛ (أبو الفتح عثمان بن جني (ت ٣٩٢هـ)؛ -الخصائص؛ تح: محمد علي النجار؛ دار الكتب المصرية، مصر (د.ط)، (د.ت). -سرُّ صناعة الإعراب؛ تح: د. حسن هنداوي، مطبعة دار القلم، دمشق، ط۲، ١٤٠٥ه ١٩٨٥م. -اللمع في العربية؛ تح: فائز فارس، دار الكتب الثقافية، الكويت، (د. ط)، ١٩٧٠م.
- ۸. ابن الحاجب؛ (جلال الدین أبو عمروا بن عثمان بن عمر ابن الحاجب؛ (ت ٦٤٦هـ)؛ -الإیضاح في شرح المفصّل، تحقیق: موسی

- ٩. ابن أبي الحديد؛ (ابن أبي الحديد (ت ٢٥٦ هـ)؛ -شرح نهج البلاغة؛ تح:
   محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، سوريا، ط١،
   ١٣٧٨، هـ ١٩٥٩م.
- ١٠. الحرّ العاملي؛ (محمد بن الحسن الحرّ العاملي، (ت١١٠٤هـ)؛ -وسائل الشيعة؛ تح: مؤسسة آل البيت «عليهم السلام» لإحياء التراث، قمّ إيران، ط٢، ١١٤٤ق.
- 11. أبو حيان الأندلسي؛ (محمد بن يوسف الأندلسي)؛ البحر المحيط، مكتبة النشر، الرياض، (د.ط)، (د.ت).
- 11. الخليل؛ (أبي عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي(ت١٧٥هـ)؛ كتاب العين، تح: د. مهدي المخزومي، و د. إبراهيم السامرائي، مؤسسة دار الهجرة، (د.م)، ط٢، ١٤١٠.
- 17. الخوئي؛ (حبيب الله الهاشمي الخوئي (ت ١٣٢٤هـ)؛ منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة؛ تح: سيد إبراهيم الميانجي، مطبعة الإسلامية دار الهجرة، قمّ إيران، ط٤، (د. ت).
- 18. الرضيّ؛ (رضي الدين محمَّد بن الحسن الاستر اباذيّ (ت٦٨٦هـ)؛ شرح الرضيّ على الكافية؛ تصحيح وتعليق: يوسف حسن عمر، جامعة قار يونس، (د.م)، (د.ط)، ١٣٩٥ه-١٩٧٥م.
- ۱۵. الزبیدی؛ (أبي فیض السید محمد مرتضی الحسیني الواسطي الزبیدي:
   (ت ۱۲۰۵هـ)؛ تاج العروس من جوهر القاموس؛ تح: علي شیري،

- ٢٩٤ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة دار الفكر، بروت، (د. ط)، ٤٠٤ه ١٩٨٤م.
- 17. الزجاجي؛ (أبو القاسم عبد الرحمن بن اسحاق الزجاجي (ت ٣٣٧هـ)، -الإيضاح في علل النحو تح: د. مازن المبارك، دار الغروب، القاهرة، ١٣٧٨ه-٩٥٩م.
- 1۷. الزركشيّ؛ (بدر الدين محمود بن عبد الله(ت٤٩٧هـ)؛ البرهان في علوم القرآن؛ تح: محمود أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ط١، ١٣٧٦ه ١٩٥٧م.
- ۱۸. الزمخشري؛ (أبي القاسم جار الله محمود بن عمر: (ت ٣٧٥هـ)؛ أساس البلاغة، دار ومطابع الشعب، القاهرة، (د ط)، ١٣٨٠ه ١٩٦٦م. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، تحقيق وتعليق ودراسة: عادل أحمد عبد الموجود، علي محمد معوض. شارك في تحقيقه د. فتحي عبد الرحمن أحمد حجازي، دار الإحياء العربي، بروت لبنان، ط١، ١٤١٧ه ١٩٩٧م.
- 19. ابن السرَّاج؛ (ابو بكر محمَّد بن سهل ابن السراج النحوي البغدادي (ت٢٦هـ)؛ الأصول في النحو؛ تح: الدكتور عبد الحسين الفتلي، مؤسسة الرسالة، بروت، ط٢، ١٤٠٧هـ، ١٩٨٧م.
- ۲۰. السكاكي؛ (أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر: (ت٦٢٦هـ)؛-مفتاح العلوم؛تح: نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٠٣هـ)٩٨٣٠م.
- ۲۱. سيبويه؛ (أبي بشر عمرو بن عثمان بن قنبر: (ت١٨٠هـ)؛ كتاب

المصادر والمراجع .....

سيبويه؛ تح: عبد السلام محمد هارون، الخانجي، مصر، ط۳، ۱٤۰۸ه - ۱۹۸۸م.

- 77. السيرافي؛ (أبو سعيد الحسن بن عبد الله بن المرزبان (ت٣٦٨هـ)؛ -شرح كتاب سيبويه؛ تح: د. فهمي أبو الفضل، مراجعة: أ. د. رمضان عبد التوّاب، و أ.د. محمود علي مكي، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط١، ٢٠٠١م.
- 77. السيوطي؛ (أبو الفضل جلال الدين عبد الرحمن: (ت٩١١هـ)؛ الإتقان في علوم القرآن؛ تحقيق طه عبد الرؤوف سعد؛ المكتبة التوفيقية؛ القاهرة مصر؛ (د.ط)؛ (د.ت). الأشباه والنظائر في النحو؛ تح: د. عبد العال سالم مكرم، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٩٨٥م. معترك الأقران في إعجاز القرآن؛ تح: أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية بيروت، ط١، ١٩٨٨.
- ٢٤. الشريف الجرجانيّ؛ (علي بن محمَّد بن علي)؛ -التعريفات؛ ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف الناشر، دار الكتب العلمية، بروت لبنان، ط۱، ۱٤۰۳ه ۱۹۸۳م.
- الصبّان؛ (الشيخ محمد بن علي بن محمد بن عيسى الأشموني (ت٩١٨هـ) حاشية الصّبّان على شرح الاشموني على ألفية ابن مالك، ضبطه وصححه وخرّج شواهده: إبراهيم شمس الدين، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط١، ١٤١٧ه ١٩٩٧م.
- ٢٦. عباس علي الموسوي؛ -شرح نهج البلاغة، دار الرسول الأكرم، بيروت

- ٢٩٦ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة لبنان، ط١، ١٤١٨ ه، ١٩٩٨م.
- ۲۷. ابو عبیدة (أبو عبیدة معمر بن المثنی: ت-۲۱۰هـ)، -مجاز القرآن، عارضه بأصوله وعلق علیه: د. محمد فؤاد سزکین، مکتبة الخانجي، مصر، ط۱، ۱۳۹۰ه-۱۹۷۰م.
- ۲۸. ابن عصفور الأشبيلي(ت٦٦٩هـ)؛ -شرح جمل الزجاجي (الشرح الكبير)؛ تح: د. صاحب أبو جناح، عالم الكتب، بيروت، ط١، ١٩٩٩م.
- ۲۹. ابن عقيل؛ (بهاء الدين عبد الله: (ت-۲۹هـ)؛ شرح ابن عقيل؛ تح:
   محمد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة التجارية، مصر، ط١٤،
   ۱۳۸٤ه ۱۹٦٤م.
- .٣٠. العلوي؛ (يحيى بن حمزة بن علي بن إبراهيم: (ت-٧٠٥هـ)؛ كتاب الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، مراجعة وضبط وتدقيق: محمد عبد السلام شاهين، دار الكتب الخديوية، مطبعة المقتضب، مصر، ١٣٣٢ه ١٩١٤م.
- ابن فارس؛ (أبي الحسن أحمد بن فارس: (ت-٣٩٥هـ)؛ -الصاحبي
   (كتاب في فقه اللغة»، تح: عمر فاروق الطباع، مكتبة المعارف، بيروت،
   ط١، ١٤١٤ه ١٩٩٣م. معجم مقاييس اللغة، تح: وضبط: عبد
   السلام محمد هارون، دار الإسلامية، لبنان، (د.ط)، ١٤١٠ه ١٩٩٠م.
- ٣٢. الفيروز آبادي؛ (مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي (ت ٨١٧ هـ)؛ -القاموس المحيط موشي الحواشي؛ إعداد وتقديم: محمد عبد الرحمن المرعشي، دار إحياء التراث العربي، بيروت - لبنان، ط٢،

- ٣٣. القرطاجني (حازم بن محمد حسن: ت- ٦٨٤هـ)، -منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تح، محمد الحبيب بن خوجة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط٣، ١٩٨٦م.
- ٣٤. القزويني؛ (محمد بن عبد الرحمن: (ت-٧٣٩هـ)؛ -الإيضاح في علوم البلاغة، تح: د. عبد الحميد هنداوي، مؤسسة المختار القاهرة، ط٣، ٢٠٠٧ ٢٠٠٧.
- ٣٥. المالقي؛ (الإمام أحمد بن عبد النور المالقي (ت٧٠٧هـ)؛ -رصف المباني في شرح حروف المعاني؛ تح: أحمد محمد الخراط، مطبوعات مجمع اللغة العربية، دمشق، (د. ط)، (د. ت).
- ٣٦. المبرّد؛ (أبو العباس محمَّد بن يزيد ت-٢٨٥هـ)؛ -الكامل في اللغة والأدب؛ تح: محمد أحمد الدالي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٣، ١٤٠٥ م. -المقتضب؛ تح: محمَّد عبد الخالق عظيمة، لجنة إحياء التراث الإسلامي، وزارة الأوقاف المصرية، القاهرة مصر، ط٣، ١٤٠٤ م ١٩٩٤ م.
- ٣٧. محمد جواد مغنية؛ في ظلال نهج البلاغة (محاولة لفهم جديد)؛ دار العلم للملايين، بيروت، ط٣، ١٩٧٩م.
- ٣٨. محمد عبده؛ -شرح نهج البلاغة، دار المعرفة بيروت (د.ط)، (د-ت).
- ٣٩. المرادي؛ (الحسين بن قاسم المرادي(ت٩٤٩هـ)؛ -الجنى الداني في حروف المعاني؛ تح: طه حسين، مؤسسة دار الكتب، جامعة الموصل،

- ٢٩٨ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة العراق، ط١، ١٣٩٦ه-١٩٧٦م.
- ٤٠. ابن منظور؛ (جمال الدین محمَّد بن مکرم(ت۱۱۷هـ)؛ -لسان العرب؛
   دار صادر، بیروت، (د.ط)، ۱۹۲۸ ۱۹۲۸.
- (ت ٦٦٩هـ)، شرح نهج البلاغة، دار الثقلين، بيروت -لبنان، ط۱، شرح نهج البلاغة، دار الثقلين، بيروت -لبنان، ط۱، مرح نهج البلاغة، دار الثقلين، بيروت -لبنان، ط۱، ۱۶۲۰هـ ۱۹۹۹م. اختيار مصباح السالكين؛ تح: د. محمد هادي الأمين، مؤسسة الطبع والنشر التابعة للآستانة الرضوية المقدّسة، ط۱، ۱۳۱۸ش.
- 23. ابن هشام الأنصاري؛ (أبو محمَّد عبد الله جمال الدين الأنصاريّ؛ (ت: ٧٦١هـ)؛ -مغني اللبيب عن كتب الأعاريب؛ تح: محمد محي الدين عبد الحميد، مطبعة المدنى، القاهرة، (د.ط)، (د.ت).
- 27. الهروي؛ (علي بن محمد النحوي الهروي)؛ -الأزهية في علم الحروف؛ تح: عبد المعين الملوحي، (د.مط)، دمشق، (د.ط)، ١٣٩١ هـ ١٩٧١ م.
- 33. أبوهلال العسكري؛ (الحسن بن عبد الله بن سهل (ت ٣٩٥هـ)؛ الفروق اللغوية؛ تح: محمد إبراهيم سليم، دار العلم والثقافة، القاهرة، (د. ط)، (د. ت). كتاب الصناعتين الكتابة والشعر، تح: د.مفيد قميحة، دار الكتب العالمية، بيروت، ط٢، ١٤٠٩ ١٩٧٩م.
- ٥٤. ابن يعيش؛ (موفق الدين ابن علي ابن يعيش النحوي (ت٦٤٣هـ)؛ شرح المفصَّل؛ عالم الكتب؛ بيروت، (د.ط)، (د.ت).

المصادر والمراجع .....

### ثانياً -المراجع:

- 23. إبراهيم أنيس؛ -من أسرار اللغة العربية، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ط٦، ١٩٧٨م.
- 28. إبراهيم محمود خليل؛ -في اللسانيات ونحو النص د.، دار المسيرة-الأردن، ط٢، ١٤٣٠- ٢٠٠٩.
- ٤٨. أحمد عبد الستار الجواري؛ -نحو المعني، دار فارس للنشر والتوزيع،
   الأردن، (د.ط)، ٢٠٠٦م.
- 29. أحمد عفيفي؛ نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، ، مكتبة زهراء الشرق القاهرة، ط١، ٢٠٠١.
- ۰۵. أحمد مختار عمر؛ -علم الدلالة، مكتبة دار العروبة للنشر والتوزيع -الكويت، ط١، ١٤٠٢ - ١٩٨٢.
- ٥١. أحمد مطلوب؛ -معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، ، مكتبة لبنان ناشر ون-بيروت، ٢٠٠٧.
- ٥٢. الأزهر الزناد؛ نسيج النصّ، بحث في ما يكون به الملفوظ نصاً؛ المركز
   الثقافي العربي؛ ط١؛ بيروت، ١٩٩٣.
- ٥٣. إلهام أبو غزالة وعلي خليل حمد؛ -مدخل إلى علم لغة النّصّ، مطبعة دار الكاتب، نابلس، ط١، ١٤١٣ه ١٩٩٢م.
- ٥٤. أمير فاضل سعد؛ -الترتيب والمتابعة» بحث في الأصول البلاغية والأبعاد الدلالية في القرآن الكريم»، عالم الكتب الحديث، أربد الأردن، ط١، ٢٠٢١ه ٢٠١١م.

- ٠٠٠.... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة
- ٥٥. أميل بديع يعقوب؛ -موسوعة النحو والصرف والإعراب، ، دار العلم للملايين ببروت (د ت).
- ٥٦. براون (ج، ب) و ج يول؛ تحليل الخطاب، تر: د. محمَّد لطفي الزليطني، و د. منير التريكي، مطابع جامعة الملك سعود، دط، الرياض، ١٤١٨هـ ١٤٩٨م.
- 00. تمام حسّان؛ اجتهادات لغوية، عالم الكتب القاهرة، ط١، ١٠٠٧ الأصول دراسة أبستمولوجية للفكر اللغوي عند العرب؛ دار الشؤون الثقافية العامة؛ بغداد؛ د.ط؛١٩٨٨ البيان في روائع القرآن؛ عالم الكتب؛ القاهرة؛ ط٢؛٠٠٠ م. الخلاصة النحوية، عالم الكتب، للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط١، ١٤٢٠ ٢٠٠٠ م. اللغة العربية بين المعيارية والوصفية، اللغة بين المعيارية والوصفية، عالم الكتب القاهرة، ط٤، ٢٠٠٠ م اللغة العربية معناها ومبناها؛ الهيئة المصرية العامة للكتاب؛ د.ط، ١٩٧٣ مقالات في اللغة والأدب، عالم الكتب القاهرة، ط١، ١٤٢٧ ٢٠٠٦ .
- ٥٨. جميل عبد المجيد؛ -البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، الهيأة المصرية العامة للكتاب -القاهرة، ١٩٩٨.
- ٥٩. جوليا كريستيفا؛ -علم النص، تر: فريد الزاهي، مراجعة: عبد الجليل ناظم، دار توبقال للنشر المغرب، ط١، ١٩٩١.
- .٦٠. جون لاينز؛ -اللغة والمعنى والسياق؛ تر: د. عباس صادق الوهاب، مراجعة د. يوئيل عزيز، دار الشؤون الثقافية، ط١، بغداد، ١٩٨٧.

- 71. حاتم صالح الضامن؛ –علم اللغة، دار الحكمة، وزارة التعليم والبحث العلمي، بغداد، (د. ط)، (د.ت).
- 77. حسام احمد فرج؛ -نظرية علم النص رؤية منهجية في بناء النص النثرى، ، مكتبة الآداب القاهرة، ط١، ١٤٢٨ ٢٠٠٧.
- 77. حسام البنهساوي؛ -أنظمة الربط في العربية دراسة في التراكيب السطحية بين النحاة ونظرية التوليد التحويلية، مكتبة الزهراء للشرق، القاهرة، ط١، ١٤٢٣ه ٢٠٠٣م.
- 37. حلمي خليل؛ الكلمة (دراسة لغوية و معجمية)، دار المعرفة الجامعية الإسكندرية، ١٩٩٨.
- خليفة الميساوي؛ -الوصائل في تحليل المحادثة -دراسة في استراتيجيات الخطاب، عالم الكتب الحديث، أربد الأردن، ط١، ٢٠١٢م.
- 77. خليل أحمد عمايرة؛ -المسافة بين التنظير اللغوي والتطبيق «بحوث في التفكير النحوي والتحليل اللغوي»، دار وائل، عمان، ط١، ٢٠٠٤م. في نحو اللغة وتراكيبها منهج وتطبيق، عالم المعرفة للنشر والتوزيع، جدّة، ط١، ٢٠٠٤ه ١٩٨٤م.
- 77. دي بوجراند (روبرت)؛ -النص والخطاب والإجراء؛ تر: د. مَام حسَّان؛ عالم الكتب، ط١، القاهرة، ١٩٩٨.
- ٦٨. ردة الله (د. ردة الله بن ردة بن ضيف الله الطلحي)؛ دلالة السياق،
   جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ط١، ١٤٢٤ه.
- ٦٩. زتسيسلاف واورزنياك؛ -مدخل إلى علم النص مشكلات بناء النص،

- ٣٠٢ ..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة ترجمه وعلق عليه: د. سعيد حسن بحيري، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع القاهرة، ط٢، ٢٠١٠.
- ٧٠. سعيد حسن بحيري؛ -إسهامات أساسية في العلاقة بين النص والنحو والدلالة (بحوث في كتاب)، نقله إلى العربية، مؤسسة المختار القاهرة، ط٢، ١٣٦١ ١٠٠١م. دراسات لغوية تطبيقية في العلاقة بين البنية والدلالة، مكتبة الآداب القاهرة، ط١، ١٢٦٦ ١٠٠٥ علم لغة النص المفاهيم والاتجاهات، ، مؤسسة المختار القاهرة، ط٢، لختار القاهرة، ط٢،
- ٧١. سناء حميد البياتي؛ -قواعد النحو العربي في ضوء نظرية النظم دار وائل
   للنشر والتوزيع، عمّان، الأردن ٢٠٠٣م.
- ٧٢. الصادق خليفة راشد؛دور الحرف في أداء معنى الجملة، منشورات جامعة قاريونس، بنغارى، (د. ط) ١٩٩٦م.
- ٧٣. صبحي إبراهيم الفقي؛ -علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق، دار
   قباء للطباعة والنشر والتوزيع؛ ط١، القاهرة، ٢٠٠٠م.
- ٧٤. صلاح الدين صالح حسنين؛ الدلالة والنحو، مكتبة الآداب، (د. م)،ط١، (د.ت).
- ٧٥. صلاح فضل؛ -بلاغة الخطاب وعلم النص، ، الشركة المصرية للنشر لونجان القاهرة، ١٩٩٦.
- ٧٦. طاهر سليان حمودة؛ -ظاهرة الحذف في الدرس اللغوي، د.، الدار
   الجامعية للطباعة والنشر والتوزيع الإسكندرية (د-ت).

- ٧٧. عباس حسن؛ -النحو الوافي، دار المعارف، القاهرة مصر، ط٣، (د.ت).
- ٧٨. عبد الحميد هنداوي؛ -الإعجاز الصرفي في القرآن الكريم، المكتبة العصرية، بيروت، (د. ط) ٢٠٠٤م.
- ٧٩. عبد السلام المسدي؛ الأسلوبية والأسلوب، الدار العربية للكتاب،
   تونس، ط٣، ١٩٨٢م.
- ٨٠. عبد السلام هارون؛ -الأساليب الإنشائية في النحو العربي، مكتبة الخانكي، القاهرة، ط٥، ١٤٢١ه- ٢٠٠١م.
- ٨١. عبد الفتّاح عبد العليم البركاوي؛ -دلالة السياق بين التراث وعلم اللغة الحديث» دراسة تحليلية للوظائف الصوتية والبنيوية والتركيبية في ضوء نظرية السياق» أم القرى، السعودية، ١٩٨٩ م-١٩٨٩م.
- ۸۲. عبد الهادي بن ظافر الشهري؛ -استراتيجيات الخطاب مقاربة لغوية تداولية، دار الكتاب الجديد ليبيا، ط۱، ۲۰۰٤.
- ٨٣. عزّام محمد ذيب إشريده؛ -دور الرتبة في الظاهرة النحوية -المنزلة والموقع، دار الفرقان للنشر والتوزيع، عمان، ط١، ٢٠٠٤.
- ٨٤. عزة شبل محمد؛ -علم لغة النص النظرية والتطبيق، ، مكتبة الآداب القاهرة، ط١، ١٤٢٨ ٢٠٠٧.
- مارم؛ التراكيب الإسنادية، الجمل: الوصفية الظرفية الشرطية، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، القاهرة، ط١،
   ١٤٢٨ ٢٠٠٧م. الظواهر اللغوية في التُراث النحوي، دار غريب

- ٣٠٤..... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة للطباعة و النشر ، القاهرة ، ط١، ٢٠٠٧م.
- ٨٦. عمر أبو خرمة؛ -نحو النّصِّ نقد نظرية وبناء أخرى سورة البقرة إنموذجاً، عالم الكتب الحديث، أربد الأردن، ط١، ١٤٢٥ ٢٠٠٤م.
- ۸۷. فاضل صالح السامرائي؛ -الجملة العربية تأليفها وأقسامها: فاضل صالح السامرائي، منشورات المجمع العلمي، بغداد. -الجملة العربية والمعنى: فاضل صالح السامرائي، دار ابن حزم، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ۲۲۱هـ ۲۰۰۱م. معاني النحو، دار إحياء التراث العربي، القاهرة مصم، ط۱، ۲۲۸ ۲۰۰۷م.
- ٨٨. فاضل مصطفى الساقي؛ -أقسام الكلام العربي من حيث الشكل
   والوظيفة، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٢، ١٤٢٩ه.
- ۸۹. فان دایك؛ علم النص مدخل متداخل الاختصاصات، تر: د. سعید حسن بحیری، دار القاهرة للکتاب القاهرة، ط۲، ۲۰۰۵م.
- ٩٠. فندريس؛ اللغة، تر: عبد الحميد الدواخلي، و محمد القصاص، مكتبة الانجلو المصرية، مطبعة لجنة البيان العربي مصر (د-ت).
- 91. كلاوس برينكر؛ -التحليل اللغوي للنص مدخل إلى المفاهيم الأساسية والمناهج، تر: د. سعيد حسن بحيري، مؤسسة المختار القاهرة، ط١، والمناهج، تر: د. سعيد حسن بحيري، مؤسسة المختار القاهرة، ط١،
- 97. كوليزار كاكل عزيز؛ القرينة في اللغة العربية: دار دجلة، بغداد العراق، ط١، ٢٠٠٩م.
- ٩٣. ليث أسعد عبد الحميد؛ الجملة الوصفية في النحو العربي، دار الضياء

- 98. مالك يوسف المطلبي؛ في التركيب اللغوي للشعر العراقي المعاصر، (دراسة لغوية في شعر السياب، نازك، البياتي)، دار الرشيد للنشر، منشورات وزارة الثقافة والاعلام (د. ط)، ١٩٨١م.
- ٩٥. مجيد عبد الحميد ناجي؛ الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية،
   مطبعة المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع بيروت، ط١،
   ١٤٠٤ .
- 97. محمد هماسة عبد اللطيف؛ -بناء الجملة العربية، دار غريب -مصر، ٢٠٠٣م. -العلامة الإعرابية، في الجملة بين القديم والحديث، يخلو من المعلوم؛ لاعتبادي على نسخة (word)، فلم أحصل سوى على هذه النسخة. -لغة الشعر دراسة في الضرورة الشعرية، دار الشروق، القاهرة، ط١، ١٤١٦ه ١٩٩٦م. -النحو والدلالة مدخل لدراسة المعنى النحوي الدلالي، د.، دار الشروق -القاهرة، ط١، ١٤٢٠ه ٢٠٠٠م.
- 9۷. محمد خطابي؛ -لسانيات النصّ، مدخل إلى انسجام الخطاب، المركز الثقافي العربي، ط۱، بيروت، ۱۹۹۱م.
- 94. محمد سمير نجيب اللبدي؛ -معجم المصطلحات النحوية والصرفية، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر، بيروت -لبنان، ط١، ٥٠٤ ١٥ ١٩٨٥ م. -البلاغة والأسلوبية، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجهان، القاهرة، ط١، ١٩٩٤ م.

- ٣٠٦....أثر القرائن العلائقية في اتساق النَّصِّ في نهج البلاغة
- 99. محمد عبد المطلب؛ -البلاغة العربية قراءة أخرى، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجهان، ط١، ١٩٦٤م.
- ۱۰۰ . محمد محمد يونس علي؛ المعنى وظلال المعنى أنظمة الدلالة في العربية، دار المدار الإسلامي، بيروت لبنان، ط۲، ۲۰۰۷م.
- ١٠١. محمود أحمد نحلة؛ آفاق جديدة في البحث اللغوي المعاصر، ، دار المعرفة الجامعية الإسكندرية مصر، ٢٠٠٢م.
- ۱۰۲. مسعود صحراوي؛ -التداولية عند العلماء العرب، دراسة تداولية لظاهرة «الأفعال الكلامية» في التراث اللساني العربي، دار الطليعة بروت، ط۱، ۲۰۰۵م.
- ١٠٣. مصطفى جمال الدين؛ -البحث النحوي عند الأصوليين، وزارة الثقافة والإعلام، دار الهجرة، قم ايران، ط٢، ٥٠٥٠.
- 10.8. مصطفى حميدة؛ -نظام الارتباط والربط في تركيب الجملة العربية، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجهان مصر، ط١، ١٩٩٧.
- ۱۰۵. المنصف عاشور؛ بنية الجملة العربية بين التحليل والنظرية، منشورات كلية الآداب، منوية، جامعة توس، تونس، (د.ط)، ١٩٩١م.
- ١٠٦. مهدي المخزومي؛ في النحو العربي نقد وتوجيه، المكتبة العصرية، صيدا ببروت، ط١، ١٩٦٤م.
- ۱۰۷. مؤید عبید آل صوینت؛ الخطاب القرآنی، دراسة فی البعد التداولی، مکتبة الحضارات، ببروت لبنان، ط ۱، ۱۶۳۱ه ۲۰۱۰م.
- ١٠٨. موسى بن مصطفى الأعبدان؛ دلالات تراكيب الجمل عند الأصوليين،

۱۰۹. نوم جومسكي؛ - البنى النحوية، تر: د. يؤيل يوسف عزيز، مراجعة: مجيد الماشطة، ط۱، ۱۹۸۷م.

# ثالثاً ـ الرسائل الجامعية:

- ۱۱۰. جبّار سويس الذهبي؛ الاتساق في العربية دراسة في ضوء علم اللغة الحديث، رسالة ماجستير، كلية الآداب، جامعة المستنصرية، ۲۰۰٥م.
- ۱۱۱. شريفة بلحوت؛ الإحالة دراسة نظرية مع ترجمة الفصلين من كتاب الاتساق في الإنكليزية، رسالة ماجستير، كلية الآداب واللغات، جامعة الجزائر، ۲۰۰٦م.
- ١١٢. عبد الخالق زغير عدل؛ الربط في الجملة العربية، (رسالة ماجستير) كلية الآداب، جامعة بغداد، ١٩٨٨م.
- 11۳. عثمان أبو زنيد؛ نحو النص إطار نظري ودراسات تطبيقية، رسالة ماجستير، كلية الدراسات العليا، الجامعة الأردنية، ٢٠٠٤م.
- 118. عيسى جواد الوداعي؛ -التهاسك النصي دراسة تطبيقية في نهج البلاغة، أطروحة دكتوراه، كلية الدراسات العليا، الجامعة الأردنية، ٢٠٠٥م.

# رابعاً \_ البحوث والدوريات:

- 110. إبراهيم البب؛ دلالة أدوات الشرط، مجلة جامعة تشرين الأول، الآداب والعلوم الإسلامية، مجلد ٣٠، ع٢.
- ١١٦. آمنة بلعلي؛ -الإقناع: المنهج الأمثل للتواصل والحوار (نهاذج من القرآن والحديث) مجلة التراث العربي، دمشق، مارس، ع٢٨٩، ٢٨٩م.

- ٣٠٨ .... أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصّ في نهج البلاغة
- ۱۱۷. تمام حسان؛ -التضام وقيود التوارد، مجلة المناهل، ع٦، السنة٣، ١١٧. تمام حسان؛ -التضام وقيود التوارد، مجمع اللغة العربية، الجزء٥٨، ١٩٨٦ م.
- ١١٨. جون سيرل؛ -تشومسكي والثورة اللغوية، مجلة الفكر العربي، ع ٨-٩،
   بيروت، السنة الأولى، ١٩٧٩م.
- ۱۱۹. سعد مصلوح؛ نحو أجرومية للنّصِّ الشعري» دراسة في قصيدة جاهلية»، فصول مجلة النقد الأدبي، مج١، ع ١-٢، ١٩٩١م.
- ۱۲۰. سلطانة الجابر؛ الجوانب النفسية، المنتدى التعليمي، شبكة المعلومات العالمة (الأنترنت).
- ۱۲۱. عواطف كنوش؛ -مراتب التفضيل في القرآن الكريم، مجلة الدراسات الإيرانية، ع٦، ٢٠٠٢م.
- 17۲. محمد محمد يونس علي؛ -الإحالة وأثرها في دلالة النّصِّ وتماسكه، مجلة الدراسات اللغوية، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، مج٦، ١٠٠٤م.
- 1۲۳. مليود نزار؛ -نحو نظرية عربية للإحالة الضميرية -دراسة تأصيلية تداولية، مجلة علو إنسانية، السنة السابعة، ع٤٢، صيف، ٢٠٠٩م.
- ۱۲٤. منذر عياشي؛ -النّص ممارساته وتجلياته، مجلة الفكر العربي المعاصر، عام. ٩٦٥. ٩٦٠ م.
- ۱۲٥. نادية النجّار؛ -التضام والتعاقب، مجلة علوم اللغة العربية، ع١٢، ٢٠٠٠م.

# المحستسويسات

# المحتويات

| V         | الإهداء                       |
|-----------|-------------------------------|
| ٩         | مقدمة المؤسسة                 |
| ١٥        | المقدّمة                      |
| ۲۳        | التّمهيد                      |
| سل الأول  | الفص                          |
| ٤٥        | توطئة                         |
| 01        | المبحث الأول: التضام النحوي   |
| ٩٧        | المبحث الثاني: التضام المعجمي |
| بل الثاني | الفص                          |
| وأنواعها) | المبحث الأول: الرتبة (مفهومها |
| الرتبةا   | المبحث الثاني: العدول عن أصل  |

| ٣١٢ أثر القرائن العلائقية في اتساق النّصِّ في نهج البلاغة | 2 |  |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------|---|--|--|--|--|--|--|
| الفصل الثالث                                              |   |  |  |  |  |  |  |
| توطئــة                                                   |   |  |  |  |  |  |  |
| المبحث الأول: الربط بالإحالة                              |   |  |  |  |  |  |  |
| المبحث الثاني: الربط بالأدوات                             |   |  |  |  |  |  |  |
| الخاتمة                                                   |   |  |  |  |  |  |  |
| المصادر                                                   |   |  |  |  |  |  |  |
| المحتويات                                                 |   |  |  |  |  |  |  |