





#### رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق العراقية ببغداد 3012 لسنة 2018

مصدر الفهرسة: : IQ-KaPLI ara IQ-KaPLI rda

رقم تصنیف LC : LC دقم تصنیف

المؤلف الشخصي: الخفاجي، محمد حمزة \_ مؤلف.

العنسوان: الشجرة النبوية في نهج البلاغة /

بيان المسؤولية: تأليف محمد حمزة الخفاجي ؛ تقديم السيد نبيل الحسني الكربلاني.

بيانات الطبع: الطبعة الاولى.

بيانات النشر: كربلاء، العراق: العتبة الحسينية المقدسة، مؤسسة علوم نهج البلاغة،

2019/ 1440 للهجرة.

الوصف السمادي: ١٥٩ صفحة ؛ ٢٤ سم.

سلسلة النشر: (العتبة الحسينية المقدسة ؛ ٢١٤).

سلسلة النشر: (مؤسسة علوم نهج البلاغة ؛ ١٧٠).

سلسلة النشر: (سلسلة السيرة النبوية ؛ ١).

تبصرة ببليوجرافية: يتضمن هوامش، لانحة المصادر (الصفحات ١٥٩–١٥٨).

موضوع شخصي: الشريف الرضي، محمد بن الحسين، ٥٩-٢٠١ للهجرة \_ نهج البلاغة.

موضوع شخصي: محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)، النبي، ٥٣ قبل الهجرة - ١١ للهجرة.

موضوع شخصي: محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)، النبي، ٥٣ قبل الهجرة - ١١ للهجرة -

فضائل.

مصطلح موضوعي: أهل البيت (عليهم السلام) - فضائل - احاديث.

مصطلح موضوعي: السيرة النبوية \_ أحاديث.

مؤلف اضافى: الشريف الرضى، محمد بن الحسين، ٩٥٩-٢٠١ للهجرة.

مؤلف اضافي: الحسني، نبيل قدوري، ١٩٦٥ ، مقدم.

اسم هيئة اضافي: العتبة الحسينية المقدسة (كربلاء، العراق). مؤسسة علوم نهج البلاغة

تمت الفهرسة قبل النشر في مكتبة العتبة الحسينية

# سلسلة السيرة النبوية (١)



# تَأْلِيْفَ عَلَيْ الْجَمْرَةُ الْجَفَاجِيْ عَلَيْ الْجَمْرَةُ الْجَفَاجِيْ عَلَيْ الْجَمْرَةُ الْجَفَاجِيْ



جميع الحقوق محفوظة للعتبة الحسينية المقدسة

الطبعة الأولى ١٤٤٠هـ - ٢٠١٩م



العراق: كربلاء المقدسة - شارع السدرة - مجاور مقام علي الأكبر طلي المعرفة مقام على الأكبر المعام الم

هاتف: ۲۰۱۰،۱۲۲۷۰ – ۳۳۲۲،۰۰۱۸۷۰

الموقع: www.inahj.org

Email: Inahj.org@gmail.com

#### تنویه:

إن الأفكار والآراء المذكورة في هذا الكتاب تعبر عن وجهة نظر كاتبها، ولا تعبر بالضرورة عن وجهة نظر العتبة الحسينية المقدسة تخلى العتبة الحسينية المقدسة مسؤوليتها عن أي انتهاك لحقوق الملكية الفكرية

## مقدمة المؤسسة

الحمد لله على ما أنعم وله الشكر بها ألهم والثناء بها قدم، من عموم نعم ابتدأها وسبوغ آلاء أسداها، وتمام منن والاها، والصلاة والسلام على خير الخلق أجمعين محمد وآله الطاهرين.

أما بعد:

فلم يزل كلام أمير المؤمنين (إلله منهالاً للعلوم من حيث التأسيس والتبيين ولم يقتصر الأمر على علوم اللغة العربية أو العلوم الإنسانية فحسب، بل شمل غيرها من العلوم التي تسير بها منظومة الحياة وإن تعددت المعطيات الفكرية، إلا أن التأصيل مثلها يجري في القرآن الكريم الذي ما فرط الله فيه من شيء كها جاء في قوله تعالى: ﴿مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ﴾، كذا نجد يجري مجراه في قوله تعالى: ﴿وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾، غاية ما في الأمر أن أهل الاختصاصات في العلوم كافة حينها يوفقون للنظر في نصوص الثقلين يجدون ما تخصصوا فيه حاضراً وشاهداً فيهها، أي في القرآن الكريم وحديث العترة النبوية (إلله في في القرآن الكريم وحديث العترة النبوية (الله في في القرآن الكريم والعترة النبوية والقوانين والقواعد والمفاهيم والدلالات في القرآن الكريم والعترة النبوية.

من هنا ارتأت مؤسسة علوم نهج البلاغة أن تتناول تلك الدراسات العلمية المختصة بعلوم نهج البلاغة وبسيرة أمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالب (المللة المختصة بعلوم نهج البلاغة وبسيرة أمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالب (المللة وفكره ضمن سلسلة علمية وفكرية موسومة بـ (سلسلة السيرة النبوية) التي يتم عبرها طباعة هذه الكتب وإصدارها ونشرها في داخل العراق وخارجه بغية إيصال هذه العلوم إلى الباحثين والدارسين وإعانتهم على تبين هذا العطاء الفكري والانتهال من علوم أمير المؤمنين علي (المللة) والسير على هديه وتقديم رؤى علمية جديدة تسهم في إثراء المعرفة وحقولها المتعددة.

وما هذه الدراسة التي بين أيدينا إلا واحدة من تلك الدراسات التي وفق صاحبها للغوص في بحر علم أمير المؤمنين ( الله فقد أذن له بالدخول إلى مدينة علم النبوة والتزود منها بغية بيان أثر تلك النصوص العلوية في الإثراء المعرفي والتأصيل العلمي، إذ تناول الباحث السلالة الطاهرة لسيد الخلق نبينا الكريم ( الله عثلة بآبائه وذريته ( الله ) معتمدًا على ما ورد في نهج البلاغة من نصوص تتحدث في هذه المسألة.

فجزى الله الباحث خير الجزاء فقد بذل جهده وعلى الله أجره والحمد لله ربّ العالمين

السيد نبيل الحسني الكربلائي رئيس مؤسسة علوم نهج البلاغة

# مقدمة بسم الله الرحمن الرحيم

الحُمْدُ لله الَّذِي عَلَا بِحَوْلِه ودَنَا بِطَوْلِه، مَانِحِ كُلِّ غَنِيمَةٍ وفَضْلٍ وكَاشِفِ كُلِّ عَظِيمَةٍ وأَزْلٍ، أَحْمَدُه عَلَى عَوَاطِفِ كَرَمِه وسَوَابِغ نِعَمِه، وأُومِنُ بِه أُوَّلًا بَادِياً وأَسْتَهْدِيه قَرِيباً هَادِياً، وأَسْتَعِينُه قَاهِراً قَادِراً وأَتَوَكَّلُ عَلَيْه كَافِياً نَاصِراً، وأَشْهَدُ وأَسْتَهْدِيه قَرِيباً هَادِياً، وأَسْتَعِينُه قَاهِراً قَادِراً وأَتَوكَّلُ عَلَيْه كَافِياً نَاصِراً، وأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً مِنْ فَادِيه وَرَسُولُه، أَرْسَلَه لإِنْفَاذِ أَمْرِه وإِنْهَاءِ عُذْرِه وتَقْدِيمٍ نُذُرِه ...

أما بعد ...

الشجرة النبوية شجرة مباركة حوت أعظم الخلق منذ أن خلق الله وكا آدم الله النبي الخاتم الله عنه تفرعت هذه الشجرة إلى فروع طوال حتى أثمرت آل محمد النبي فالشجرة النبوية تنقسم على قسمين: آبائه وعترته (صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين)، فأصلها محمد وفرعها الأئمة وأغصانها ذريتهم وثهارها العلم، فهذه الشجرة جمعت كرام الخلق من الأولين والأخرين، فمنهم الأنبياء والأولياء والأوصياء والحجج الأطهار الله الذين اصطفاهم الله وكل وطهرهم على سائر خلقه، وقد اعتمدت في الأصل على خطب أمير المؤمنين الله التي ذكر فيها هذه الشجرة المباركة.

والغاية من هذا البحث بيان عظيم قدر هذه الشجرة من حيث النسل

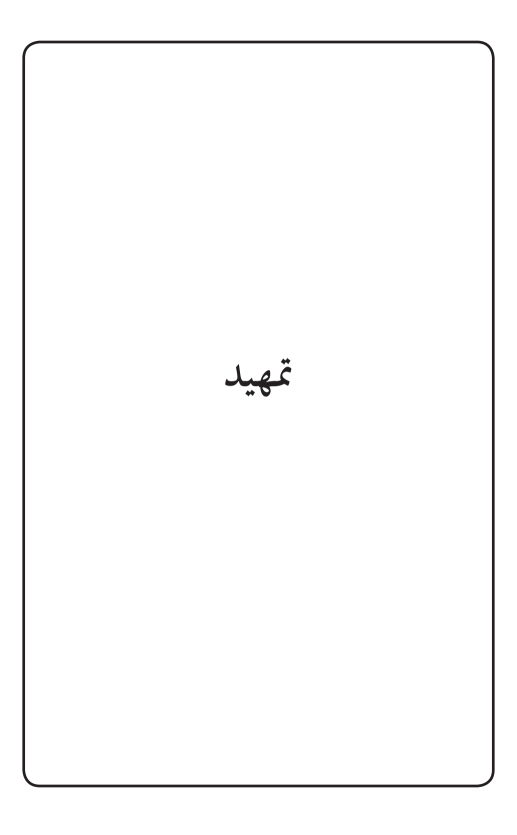
السامي وما حوته من علوم ومعارف وعلو قدر، فمن الواجب معرفة هذه السلالة الطاهرة ومعرفة آبائه (صلوات الله وسلامه عليه) كي ننزههم عن كل عيب وعن كل ما لا يليق بهم، بوصفهم سادات الكون، فمن المحال أن يضع سبحانه خاتم رسله وسيد خلقه في صلب كافر أو فاجر وحاشا لمثل محمد أن يكون في مستقر غير طاهر، بل العكس من ذلك فقد وضعه الله وسيد فلا أشرف الأصلاب والأرحام وأطهرها، كذلك أهل بيته في فمن خلال هذا البحث سنين ذلك إن شاء الله.

وقد قسم الكتاب على ثلاثة فصول تسبقها مقدمة وتمهيد حيث بيّنا في المقدمة أقسام الشجرة ومن ثم بيّنا أهمية هذا البحث وقد تلاها تمهيد حول مفهوم الشجرة في اللغة والقرآن والسنة المطهرة.

أما الفصل الأول: تناولنا فيه طهارة أصل الشجرة وما حوت هذه الشجرة من كرام الخلق، وفي الفصل الثاني: بيّنا سبب تفضيله واختياره (صلوات الله وسلامه عليه) من تلك الشجرة المباركة، أما الفصل الثالث: فقد بيّنا فيه أغصان هذه الشجرة وثهارها، ومن ثم ختمنا بخاتمة إذ بيّنا فيها أبرز النتائج التي توصل اليها البحث.

فنسأل الله أن نكون قد وفقنا في خدمة سيد الرسل وتلك السلالة الطاهرة.

#### الباحث



# تمهيد: (مفهوم الشجرة)

## أولاً: الشجرة في اللغة:

جاء للفظ الشجرة في اللغة معاني عدّة منها حقيقي والآخر مجازي سنذكرها مثلها وردت في المعاجم اللغوية:

فالشجرة: مفرد الشجر، (وهي لا تخلو من ارتفاع وتداخل أغصان، وواد شَجِر كثير الشجر ويقال هذه الأرض أشجر من غيرها أي أكثر شجرا) (١)، وتجمع على (الشَّجَرَات والأَشْجارِ، والمُجْتَمِعُ الكثيرُ منه في مَنْبِتِه: شَجْرَاءُ، الشَّجَر والشَّجَر من النبات: ما قام على ساق؛ وقيل: الشَّجَر كل ما سا بنفسه) (٢)، والشجر كل نبت له ساق قال الله تعالى:

# ﴿ وَالنَّجْمُ وَالشَّجَرُ يَسْجُدَانِ ﴾ ( " ).

ومن المجاز: (هو من شجرة النبوّة، ومن شجرة طيبة، وما أحسن شجرة

<sup>(</sup>١) أساس البلاغة، الزمخشري، ص٤٧٩.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، ابن منظور، ج٤، ص٤٩٩ - ٣٩٥.

<sup>(</sup>٣) الرحمن: ٦.

ضرعها أي شكله وهيئته) (<sup>۱)</sup>، ويقال: (فلان من شجرة مباركة أي من أصل مبارك) (<sup>۲)</sup>.

والشجرة هي الأصل الذي يعود إليه الإنسان، وتشمل جميع آبائه، وأبنائه، وأبنائه، وهي من باب التشبيه بالشجرة النبات لتفرعها من أصل واحد إلى أغصان وأوراق وثهار.

## ثانياً: الشجرة في القرآن:

ورد في القرآن الكريم لفظ الشجرة ومن المواضع التي ورد فيها قوله تعالى: ﴿ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ (٣).

الشجرة المباركة: إبراهيم (٤)، وكل شيء يَتَلْأُلُا فهو يَقِدُ (٥). ولعل سبب تسميتها بالمباركة لأنه تعالى بارك فيها من حيث النسل، كذلك بارك في ثهارها؛ والمقصود بالثهار العلم الذي هو سبيل الهداية.

جاء في تفسير علي بن ابراهيم القمي، عن صالح بن سهل الهمداني قال: (سمعت أبا عبد الله على يقول في قول الله تعالى:

﴿.. يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ ﴾ يكاد العلم يتفجر منها ﴿وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارُ اللهُ عَلَى نُورٍ ﴾ إمام منها بعد إمام ﴿ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ يهدي الله عِن اللهُ عَلَى نُورٍ ﴾ إمام منها بعد إمام ﴿ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ يهدي الله عِن اللهُ الل

<sup>(</sup>١) أساس البلاغة، الزمخشري، ص٤٧٩.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، ابن منظور ج٤ ص٣٩٨.

<sup>(</sup>٣) النور: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) خصائص الوحى، ابن بطريق، ص١٥١.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب، ابن منظور، ج٣، ص٤٦٦.

تمهيد ......

## وَاللّٰهُ يِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (١).

فمن نسل إبراهيم الله هذه الذرية الطاهرة التي حوت أعظم الرجال والنساء، فكان منهم خاتم الرسل وسيد الخلق من الأولين والأخرين.

وقوله تعالى:

﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللّٰهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ \* تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ \* وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ اجْتُثَتْ مِنْ فَوْقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِنْ قَرَالٍ (٢٠).

جاء في تفسير العياشي، عن أبي جعفر وأبي عبدالله الله في قول الله تعالى:

(ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ﴾، قال يعني النبي النبي والأئمة من بعده هم الأصل الثابت، والفرع الولاية لمن دخل فيها) (٣).

وكذلك فإن الشجرة الطيبة لها أساس طيب إذ أن طينتها خصبة طاهرة وجذورها قوية ثابته، كذلك الأنبياء والأوصياء أصلهم قوي وطيب والطيب لا يخرج منه إلا الطيب، قال تعالى:

﴿ وَالْبَلَدُ الطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) تفسير القمي، علي بن ابراهيم القمي، ج٢، ص١٠٣.

<sup>(</sup>٢) ابراهيم: ٢٤ – ٢٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير العيشي، ج٢، ص٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ٥٨.

وعكسها الشجرة الخبيثة التي لا أساس لها فمثل هذه ليس فيها فائدة ولا ثمر، لذا شبه سبحانه بني امية بهذه الشجرة، قال تعالى:

# ﴿ وَالَّذِي خَبُثَ لَا يَغْرُجُ إِلَّا نَكِدًا ﴾ (١).

وسُئل أبو جعفر عن قول الله تعالى: ﴿ مَثَلًا كُلِمَةً طَيِّبَةً ﴾، الآية قال: الشجر رسول الله على، ونسبه ثابت في بني هاشم وفرع الشجرة على بن أبي طالب وغصن الشجرة فاطمة على، وثمرتها الأئمة من ولد على وفاطمة على والأئمة من أولادها أغصانها، وشيعتها ورقها، وان المؤمن من شيعتنا ليموت فتسقط من الشجرة ورقة، وان المؤمن ليولد فتورق الشجرة، قلت: أرأيت قوله: «تؤتي الكها كل حين بإذن ربها»؟ قال: يعني بذلك ما يفتون به الأئمة شيعتهم في كل حج وعمرة من الحلال والحرام ثم ضرب الله مين لأعداء آل محمد على فقال:

﴿ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ اجْتُثَتْ مِنْ فَوْقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِنْ قَرَارِ ﴾ (٢).

جاء في التفاسير إن الشجرة الخبيثة كل شجرة لا يطيب ثمرها (٣) كشجرة الحنظل والكشوث (٤) وعن الباقر هيري: (بنو أمية) (٥).

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٥٨.

<sup>(</sup>۲) تفسير القمى، ج١، ص٣٦٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير جوامع الجامع، الشيخ الطبرسي، ج٢، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٤) الكَشُوثُ نبتٌ يَتَعلَّقُ بأَغصانِ الشجرِ من غير أَن يَضِّر بَ بعِرْقٍ فِي الأرض، قال الشاعر: هو الكَشُوثُ فلا أَصلٌ ولا وَرَقٌ ولا نَسيمٌ ولا ظِلٌ ولا ثَمَرُ

<sup>(</sup>لسان العرب، ج٢، ص١٨١).

<sup>(</sup>٥) تفسير نور الثقلين، الشيخ الحويزي، ج٢، ص٥٣٨.

وقوله تعالى:

﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرُّؤْيَا الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرْآنِ وَنُخَوِّفُهُمْ فَمَا يَزيدُهُمْ إِلَّا طُغْيَانًا كَبِيرًا ﴾ (١).

قال علي بن إبراهيم في قوله:

﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرُّؤْيَا الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرْآنِ ﴾، قال نزلت لما رأى النبي في نومه كأن قرودا تصعد منبره فساءه ذلك وغمه غما شديدا فأنزل الله تعالى:

﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرُّؤْيَا الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرْآنِ ﴾، كذا نزلت وهم بنو أمية (٢٠).

وقد وصف سبحانه نبيه بالشجرة لما للشجرة من فوائد ومن فوائدها:

أولاً: إنها تفيء للناس وتظلهم من حرارة الشمس، أي انها مأوى لهم، ورسول الله على كان مأوى للسائل والمحروم لذا شبه بالشجرة.

ثانياً: فيها غذاء وهذا الغذاء فيه فائدة جسدية وفائدة روحية، كذلك رسول الله على كان كالشجرة المشمرة، وعلى بن ابي طالب الله أكثر إنسان أخذ من هذه الشجرة لذا صار كنفسه، ومن خطبة له الله قال فيها:

«وَضَعَنِي فِي حِجْرِه وأَنَا وَلَدٌ يَضُمُّنِي إِلَى صَدْرِه، ويَكْنُفُنِي فِي فِرَاشِه ويُمِسُّنِي جَسَدَه، ويُشِمُنِي عَرْفَه، وكَانَ يَمْضَغُ الشَّيْءَ ثُمَّ يُلْقِمُنِيه» (٣).

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي، علي بن إبراهيم القمي، ج٢، ص٢١.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: الخطبة: ١٩٢، المعروفة بالقاصعة، تـ (صبحى الصالح).

وهذه اللقمة التي كان يلقمه إياها فيها غذاء مادي وغذاء معنوي، فمن فوائدها المعنوية علمه وما خصه رسول الله من حكمة وبلاغة وفهم وكان أمير المؤمنين الم

«هذا ما زقني رسول الله على زقا زقا» (١)، اما الفائدة المادية فكان على فحل الفحول وهو قالع تلك الباب وقاصم شوكة الجبارين بقوته التي عرف بها.

ثالثاً: فيها شفاء من الداء، وكما أن الشجرة فيها غذاء ودواء وفيها خيرات كثيرة كذلك النبي الأكرم على كان عنده علاج لجميع الأسقام المادية والمعنوية، وقد تعلم أمير المؤمنين منه هذه العلوم حتى صار باب علم رسول الله على، فمن خطبة له ليا قال فيها:

"طَبِيبٌ دَوَّارٌ بِطِبِّه قَدْ أَحْكَمَ مَرَاهِمَه، وأَحْمَى مَوَاسِمَه يَضَعُ ذَلِكَ حَيْثُ الْحَاجَةُ إِلَيْه، مِنْ قُلُوبٍ عُمْيٍ وآذَانٍ صُمِّ، وأَلْسِنَةٍ بُكْمٍ، مُتَتَبِّعٌ بِدَوَائِه مَوَاضِعَ الْحَاجَةُ إِلَيْه، مِنْ قُلُوبٍ عُمْيٍ وآذَانٍ صُمِّ، وأَلْسِنَةٍ بُكْمٍ، مُتَتَبِّعٌ بِدَوَائِه مَوَاضِعَ الْخَاجَةُ إِلَيْه، مِنْ قُلُوبٍ عُمْيٍ وآذَانٍ صُمِّ وأَلْسِنَةٍ بُكْمٍ، مُتَتَبِعٌ بِدَوَائِه مَوَاضِعَ الْخَافَةِ، ومَوَاطِنَ الحُيْرَةِ لَمْ يَسْتَضِيئُوا بِأَضْوَاءِ الْحِكْمَةِ، ولَمْ يَقْدَحُوا بِزِنَادِ الْعُلُومِ الثَّاقِيَة» (٢).

فكان الله يدور بين الناس ويقول سلوني قبل ان تفقدوني.

رابعاً: كل شجرة مثمرة وطيبة تسر الناظر، فالنبي كهذه الشجرة العظيمة فكل من نظر إليه زاد حباً به لما له من وصف جميل وكان أمير المؤمنين الميلا يقول لم أرّ مثله ولا بعده، وكان البدوي يرى وجهه الكريم فيقول: والله ما هذا وجه كذاب (٣).

<sup>(</sup>١) الأمالي، الشيخ الصدوق، ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة: ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر مناقب آل أبي طالب، ابن شهراشوب، ج١، ص١٠٧.

تمهيد ......

#### ثالثاً: الشجرة في السنة.

وردت لفظة الشجرة في السنة المطهرة ومنها:

«يا علي الناس من شجر شتى وأنا وأنت من شجرة واحدة»، ثم قرأ رسول الله عليه :

﴿ وَجَنَّاتُ مِنْ أَعْنَابِ وَزَرْعُ وَنَخِيلٌ صِنْوَانُ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْقَى بِمَاءٍ وَاحِدٍ ﴾ (١)، (١).

قال علي بن ابراهيم: ..الصنوان الفتالة التي نبتت من أصل الشجرة (وغير صنوان يسقى بهاء واحد ونفضل بعضها على بعض في الاكل فمنه حلو ومنه حامض ومنه مريسقى بهاء واحد (٣).

فمن أُسس على الطهر لا يستوي مع من أُسس على النجاسة فشتان ما بين الأثنين، قال رسول الله على:

ومعنى أكل من فرعها، أي: أخذ، والأخذ يراد به العلم، فهذه الشجرة

<sup>(</sup>١) الرعد: ٤.

<sup>(</sup>۲) المستدرك، الحاكم النيسابوري، ج٢، ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمي، ج١، ص٥٩٥.

<sup>(</sup>٤) الأمالي، الشيخ الطوسي، ص٠٦١.

فيها غذاء مادي ومعنوي فطوبي لمن أكل منها، وطوبى لمن تمسك بغصن من اغصانها.

#### قال رسول الله بيالية:

«يا علي خلق الناس من شجر شتى، وخلقت أنا وأنت من شجرة واحدة، أنا أصلها وأنت فرعها والحسن والحسين أغصانها، وشيعتنا أوراقها، فمن تعلق بغصن من أغصانها أدخله الله الجنة» (١٠).

ومعنى قوله (فمن تعلق بغصن من أغصانها) المراد بالأغصان الحجج الأطهار من ذرية فاطمة (عليها وعليهم السلام)، فكل زمان وفيه حجة فمن تمسك بحجة زمانه نجا وهذا تصريح من نبى الرحمة.

## قال أمير المؤمنين المين المينا:

«وَإِنِّي لَعَلَى بَيِّنَة مِنْ رَبِّي، وَمِنْهَاجِ مِنْ نَبِيِّي، وَإِنِّي لَعَلَى الطَّرِيقِ الْوَاضِحِ أَلْقُطُهُ لَقُطْهُ، انْظُرُوا أَهْلُ بَيْتِ نَبِيِّكُمْ فَالْزَمُوا سَمْتَهُمْ، وَاتَّبِعُوا أَثَرَهُمْ فَلَنْ يُخْرِجُوكُمْ فَلْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ هُدىً، وَلَا يَعْدُوكُمْ فِي رَدىً، فَإِنْ لَبَدُوا فَالْبُدُوا، وَإِنْ نَهَضُوا فَانْهَضُوا، وَلاَ تَسْبقُوهُمْ فَتَضِلُوا، وَلاَ تَتَأَخَّرُوا عَنْهُمْ فَتَهْلِكُوا» (٢).

#### وعن النبي ليسله قال:

"إن الله خلق الأنبياء من أشجار شتى وخلقت أنا وعلي من شجرة واحدة فأنا أصلها وعلي فرعها وفاطمة لقاحها والحسن والحسين الله ثمارها وأشياعنا أوراقها فمن تعلق بغصن من أغصانها نجا ومن زاغ هوى ولو أن عبداً عبد الله بين الصفا والمروة ألف عام ثم ألف عام ثم ألف عام حتى يصير كالشن البالي ثم

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا (عليه السلام)، الشيخ الصدوق، ج٢، ص٧٨.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة: ٩٧.

غهيد ......

لم يدرك محبتنا أكبه الله على منخريه ثم تلا قل لا أسئلكم... "(١).

فهذا القول واضح في أن محبي أهل بيت النبي هم الناجون فقط، أما مبغضهم فلو صلى الدهر وعبد طوال حياته لم ينل رضا الله.

وعن رسول الله بيالي يقول:

«خلقت من نور الله عرق ، وخلق أهل بيتي من نوري، وخلق محبوهم من نورهم، وسائر الخلق في النار» (۲).

من خلال استعراضنا لهذه الأحاديث الشريفة التي تتحدث عن هذه الشجرة يتوضح لنا أن النبي محمد يتحدث تارةً عن طهر هذه الشجرة من حيث المنبت والمغرس أي طهارة الأصلاب والأرحام، ويتحدث تارةً عن أنها شجرة تحوي العلوم والمعارف، فتهار هذه الشجرة هي علوم آل البيت التي ورثوها عن الحبيب المصطفى الله المعلقية التي الحبيب المصطفى المنابقة الم

<sup>(</sup>١) تفسير الصافي، ج٤، ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٢) الأمالي، الشيخ الطوسي، ص٥٥٥.

الفصل الأول

طهارة أصل الشجرة

# الفصل الأول (طهارة أصل الشجرة)

قوله الله الله الله الله الله المُسْتَقَرُّه خَيْرُ مُسْتَقَرِّ، ومَنْبِتُه أَشْرَفُ مَنْبِتٍ، فِي مَعَادِنِ الْكَرَامَةِ، وَمَنْبِتُه أَشْرَفُ مَنْبِتٍ، فِي مَعَادِنِ الْكَرَامَةِ، وَمَاهِدِ السَّلَامَةِ» (١).

#### المبحث الأول

#### (مستقره ومنبته (صلوات الله وسلامه عليه))

تعددت وجهات النظر بين الشراح في مستقره (صلوات الله وسلامه عليه)، كما تعددت وجهات النظر عند اللغويين، فمنهم من قال أن المراد بمستقره مكة ومنهم من قال المدينة ومنهم من قال مستقره في الأصلاب والأرحام وقد ذهب البعض إلى ان مستقره مدفنه (صلوات الله وسلامه عليه)، أو مستقره عند الله سبحانه في الجنان، ونستطيع أن نجمع هذه الآراء ونقول لعل الإمام لين أراد بمستقره في جميع العوالم.

وهنا لا بد من الإشارة لما جاءت به اللغة:

جاء في لسان العرب (مَقَرُّ الرحم: آخِرُها، ومُسْتَقَرُّ الحَمْل منه، وقوله تعالى: (فمستقِرُّ ومُسْتَوْدَعُ)؛ أي فلكم في الأرحام مستقر ولكم في الأصلاب مستودع، وقرئ:

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، من الخطبة: ٩٦، ص١٤١.

﴿ فَمستقِرٌ وَمُسْتَوْدَعُ ﴾؛ أي مستقر في الرحم، وقيل: مستقر في الدنيا موجود، ومستودع في الأصلاب لم يخلق بَعْدُ؛ وقال الليث: المستقر ما ولد من الخلق وظهر على الأرض، والمستودّع ما في الأرحام، وقيل: مستقرّها في الأصلاب ومستودعها في الأرحام، وقيل: مُسْتَقِرُّ في الأحياء ومستودّع في الثّرى) (١).

أما المنبت فقد جاء في اللغة: (من مصدر (نبت)، النون والباء والتاء أصل واحد يدل على نهاء في مزروع ثم يستعار، فالنبت معروف يقال نبت، وأنبتت الأرض، ونبت الشجر غرسته، ويقال إن في بني فلان لنابتة شر، ونبت لبني فلان نابتة إذا نشأ لهم نشء صغار من الولد، والنبيت حي من اليمن، وما أحسن نبتة هذا الشجر، وهو في منبت صدق أي أصل كريم) (٢).

فمن خلال المعنى اللغوي نفهم إن المراد بالمستقر الأصلاب والأرحام الطاهرة، ويمكن أن يراد بالمستقر في القبر، أو عند الله في الأخرة.

أما المنبت: يراد به الأصل والنشأة.

#### المسألة الأولى

#### (مستقره في عالم الأرواح)

قال الشيخ المحمودي: ((المقر) على صيغة المفعول، و(خير مستقر) المراد به إما عالم الأرواح أو الأصلاب الطاهرة أو أعلى عليين بعد الوفاة) (٣).

<sup>(</sup>١) لسان العرب، ابن منظور، ج٥، ص٨٧.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكريا ( ابن فارس )، ج٥، ص٣٧٨.

<sup>(</sup>٣) نهج السعادة في مستدرك نهج البلاغة، الشيخ المحمودي، ج٢، هامش ص١٥.

ففي عالم الأرواح كان (صلوات الله وسلامه عليه) في أعلى عليين حيث مستقره في أظلة العرش يسبح الله ويقدسه وقد حدث رسول الله عن ذلك في الكثير من الروايات، قال رسول الله عليه:

(أول ما خلق الله نوري ابتدعه من نوره واشتقه من جلال عظمته، فأقبل يطوف بالقدرة حتى وصل إلى جلال العظمة في ثانين ألف سنة، ثم سجد لله تعظيما ففتق منه نور على اللي فكان نورى محيطا بالعظمة ونور على محيطا بالقدرة، ثم خلق العرش واللوح والشمس وضوء النهار ونور الأبصار والعقل والمعرفة وأبصار العباد وأسماعهم وقلوبهم من نوري ونوري مشتق من نوره، فنحن الأولون ونحن الآخرون ونحن السابقون ونحن المسبحون ونحن الشافعون ونحن كلمة الله، ونحن خاصة الله، ونحن أحباء الله، ونحن وجه الله، ونحن جنب الله ونحن يمين الله ونحن أمناء الله، ونحن خزنة وحى الله وسدنة غيب الله ونحن معدن التنزيل ومعنى التأويل، وفي أبياتنا هبط جبرئيل، ونحن محال قدس الله، ونحن مصابيح الحكمة ونحن مفاتيح الرحمة ونحن ينابيع النعمة ونحن شرف الأمة، ونحن سادة الأئمة ونحن نواميس العصر وأحبار الدهر ونحن سادة لعباد ونحن ساسة البلاد ونحن الكفاة والولاة والحاة والسقاة والرعاة وطريق النجاة، ونحن السبيل والسلسبيل، ونحن النهج القويم والطريق المستقيم، من آمن بنا آمن بالله، ومن رد علينا رد على الله، ومن شك فينا شك في الله، ومن عرفنا عرف الله، ومن تولى عنا تولى عن الله، ومن أطاعنا أطاع الله، ونحن الوسيلة إلى الله والوصلة إلى رضوان الله، ولنا العصمة والخلافة والهداية، وفينا النبوة والولاية والإمامة، ونحن معدن الحكمة وباب الرحمة وشجرة العصمة، ونحن كلمة التقوى والمثل الاعلى والحجة العظمي والعروة الوثقى التي من تمسك بها نجا) (١).

فلعظمة هذا النبي خلق الله روحه قبل أن يخلق آدم والملائكة والسهاوات والأرضين، وكل هذا يبرهن على قداسة هذه الروح، ولصفائها وطاعتها والمتثالها لله صارت هذه الروح من أقدس الموجودات ثم خلق الله من نور النبي كل خير.

عن جابر بن عبد الله قال: قلت لرسول الله عنه:

«أول شيء خلق الله تعالى ما هو؟ فقال: نور نبيك يا جابر، خلقه الله ثم خلق منه كل خير» (٢٠).

فمنذ النشأة الأولى كان النبي مصدر الأنوار وأساس كل خير، ومن نوره خلق الله العرش والكرسي والقلم ومن خلال النبي علم سبحانه ملائكته التسبيح والتهليل، فمنذ ذلك العالم ورسول الله على هو القدوة والأسوة للعباد.

وفي رواية قال رسول الله عليه المؤمنين المؤمنين الميلا:

«... يا علي لولا نحن ما خلق الله آدم ولا حواء ولا الجنة ولا النار، ولا السهاء ولا الأرض، فكيف لا نكون أفضل من الملائكة، وقد سبقناهم إلى معرفة ربنا وتسبيحه وتهليله وتقديسه، لأن أول ما خلق الله خلق أرواحنا فانطقنا بتوحيده وتحميده، ثم خلق الملائكة فلما شاهدوا أرواحنا نورا واحدا استعظموا أمرنا فسبحنا لتعلم الملائكة إنا خلق مخلوقون، وانه منزه عن صفاتنا، فسبحت الملائكة بتسبيحنا ونزهته عن صفاتنا...» (٣).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج٢٥، ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج١٥، ص٢٤.

<sup>(</sup>٣) علل الشرائع، ج١، ص٥.

وإن من أوصلهم إلى هذه المكانة والقربى من الله هي المعرفة به سبحانه، وتوضح الرواية السابقة انهم مذ أن خلقوا كانوا يسبحون الله ويقدسونه وهذا ما ميزهم عن سائر الخلق فهم معصومون منذ النشأة الأولى.

والله سبحانه وتعالى حينها ابتدأ بخلق محمد على وعترته الله على انهم سادات الخلائق مذ كانوا نورا، ولقداسة هذه الأرواح وعظيم مكانتها عنده سبحانه جعلها في أعلى عليين، ثم أودعها في أصلاب شامخة وأرحام مطهرة.

عن قبيصة بن يزيد الجعفي قال: (دخلت على الصادق الله وعنده ابن ظبيان والقاسم الصيرفي، فسلمت وجلست وقلت: يا بن رسول الله أين كنتم قبل أن يخلق الله سهاء مبنية، وأرضا مدحية أو ظلمة أو نورا قال:

«كنا أشباح نور حول العرش، نسبح الله قبل أن يخلق آدم الله بخمسة عشر ألف عام، فلم خلق الله آدم الله فرغنا في صلبه، فلم يزل ينقلنا من صلب طاهر إلى رحم مطهر حتى بعث الله محمد الله عمد الله على الخبر) (١٠).

ومن الادلة الواضحة التي تبين أنه خلق من نور عظمة الله وصوله إلى قاب قوسين بل أدنى، وقد قال له جبرائيل حين وصولهم إلى سدرة المنتهى: (تقدم يا رسول الله ليس لي أجوز هذا المكان ولو دنوت أنملة لاحترقت) (٢).

فلو لا انه مخلوق من نور العظمة لما جاز له التقدم وهذا الحديث يبين لنا قربه ومكانته عند الله، قال الإمام الصادق الله:

(.. وكان بالمكان الذي قال له جبرئيل الله لل أسرى به إلى السهاء: «تقدم يا محمد فقد وطئت موطئا لم يطأه (أحد قبلك) لا ملك مقرب، ولا نبي مرسل»

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج١٥، ص٦.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ج١، ص٥٥١.

٢٨ .....الشجرة النبوية في نهج البلاغة

ولولا أن روحه ونفسه كانت من ذلك المكان لما قدر أن يبلغه، فكان من الله ويه، كما قال الله:

﴿ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ (١) (٢).

#### المسألة الثانية

#### (عالم الطينة)

قوله ١

«أخرجه مِنْ أَفْضَلِ المُعَادِنِ مَنْبِتاً، وأَعَزِّ الأَرُومَاتِ مَغْرِساً مِنَ الشَّجَرَةِ الَّتِي صَدَعَ مِنْهَا أَنْبِيَاءَه، وانْتَجَبَ مِنْهَا أُمَنَاءَه» (٣).

قال الشارح البحراني: (استعار لفظ المعدن والمغرس والمنبت: لطينة النبوّة وهي مادّته القريبة التي استعدّت لقبول مثله) (٤٠).

فالطينة هي الأصل الذي خُلق منها الإنسان ومن طابت روحه طابت طينته، ومن فسدت روحه فسدت طينته، وبها إن أرواح الأنبياء والحجج والأولياء والصديقين والمؤمنين أطيب الأرواح لذا اختار لهم سبحانه هذه الطينة الطيبة الطاهرة.

ومن المؤكد إن طينة الأنبياء والحجج هي الأصل ومن ثم يخلق الله من تلك الطينة بقية الصالحين.

## 

<sup>(</sup>١) النجم: ٩.

<sup>(</sup>٢) مدينة المعاجز، السيد هاشم البحراني، ج١، ص٥٩.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، من الخطبة: ٩٤، ص١٣٩.

<sup>(</sup>٤) اختيار مصباح السالكين، ابن ميثم البحراني، ص٢٣٥.

«إِنَّ الله عَزَّ وجَلَّ خَلَقَ الْمُؤْمِنَ مِنْ طِينَةِ الجُنَّةِ وَحَلَقَ الْكَافِرَ مِنْ طِينَةِ النَّارِ وقَالَ إِذَا أَرَادَ الله عَزَّ وجَلَّ بِعَبْدٍ خَيْراً طَيَّبَ رُوحَه وجَسَدَه فَلَا يَسْمَعُ شَيْئاً مِنَ الخُيْرِ إِلَّا عَرَفَه ولَا يَسْمَعُ شَيْئاً مِنَ المُنْكَرِ إِلَّا أَنْكَرَه قَالَ وسَمِعْتُه يَقُولُ: الطِّينَاتُ ثَلَاثٌ إِلَّا عَرَفَه ولَا يَسْمَعُ شَيْئاً مِنَ المُنْكَرِ إِلَّا أَنْكَرَه قَالَ وسَمِعْتُه يَقُولُ: الطِّينَاتُ ثَلَاثٌ طِينَةُ الأَنْبِيَاءَ هُمْ مِنْ صَفْوَتِهَا هُمُ الأَصْلُ ولَينَةُ الأَنْبِيَاءَ هُمْ مِنْ صَفْوَتِهَا هُمُ الأَصْلُ ولَمُ فَضْلُهُمْ والمُؤْمِنُونَ الْفَرْعُ مِنْ طِينٍ لَازِبٍ كَذَلِكَ لَا يُفَرِّقُ الله عَزَّ وجَلَّ بَيْنَهُمْ ولَمُ شَعْتِهِمْ وقَالَ طِينَةُ النَّاصِبِ مِنْ حَمَا مَسْنُونٍ وأَمَّا المُسْتَضْعَفُونَ فَمِنْ تُرَابٍ وَيَنْ شِيعَتِهِمْ وقَالَ طِينَةُ النَّاصِبِ مِنْ حَمَا مَسْنُونٍ وأَمَّا المُسْتَضْعَفُونَ فَمِنْ تُرَابٍ لَا يَتَحَوَّلُ مُؤْمِنٌ عَنْ إِيهَانِه ولَا نَاصِبُ عَنْ نَصْبِه ولله المُشِيئَةُ فِيهِمْ "(١).

وكان أول من خلقه الله من الخلق هو النبي الأكرم بين قال رسول الله بين «كنت أول الأنبياء خلقا وآخرهم بعثا» (٢٠) ، فلعظيم منزلته عند الله خلقه سبحان قبل الوجود، كي لا يسبقه بالفضل أحد من البشر.

عن ابي عبد الله الله قال:

(... إن الله تبارك وتعالى لما أراد أن يخلق آدم خلق تلك الطينتين، ثم فرقها فرقتين، فقال لأصحاب اليمين كونوا خلقا بإذني، فكانوا خلقا بمنزلة الذر، الذر يسعى، وقال لأهل الشهال: كونوا خلقا بإذني، فكانوا خلقا بمنزلة الذر، يدرج، ثم رفع لهم نارا فقال: ادخلوها باذني، فكان أول من دخلها محمد أتبعه أولو العزم من الرسل وأوصياؤهم وأتباعهم، ثم قال لأصحاب الشهال: ادخلوها بإذني، فقالوا: ربنا خلقتنا لتحرقنا؟ فعصوا، فقال لأصحاب اليمين اخرجوا بإذني من النار، لم تكلم النار منهم كلها، ولم تؤثر فيهم أثرا، فلها رآهم

<sup>(</sup>١) مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول، العلامة المجلسي، ج٧، ص٥.

<sup>(</sup>۲) سبل الهدى والرشاد، الصالحي الشامي، ج١، ص٦٨.

أصحاب الشهال، قالوا: ربنا نرى أصحابنا قد سلموا فأقلنا ومرنا بالدخول، قال: قد أقلتكم فادخلوها، فلها دنوا وأصابهم الوهج رجعوا فقالوا: يا ربنا لا صبر لنا على الاحتراق فعصوا، فأمرهم بالدخول ثلاثا، كل ذلك يعصون ويرجعون وأمر أولئك ثلاثا، كل ذلك يطيعون ويخرجون، فقال لهم: كونوا طينا بإذني فخلق منه آدم، قال: فمن كان من هؤلاء لا يكون من هؤلاء ومن كان من هؤلاء لا يكون من هؤلاء د.)(١).

نفهم من الرواية السابقة إن من خلال الطاعة والامتثال لله سبحانه صار خلق الإنسان، فمن حسنت نيته خلقه الله من طينة الجنة، ومن فسدت نيته خلقه الله من طينة النار، ومن ثم يرجع كل مخلوق إلى أصله، وكون رسول الله على السباق بالتلبية لله الواحد صار خلقه مختلفاً، كذلك أهل بيته ومن سار على هداهم.

عن الأصبغ بن نباتة (إن أمير المؤمنين الملا صعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه ثم قال:

(يا أيها الناس إن شيعتنا من طينة مخزونة قبل أن يخلق الله آدم بألفي عام، لا يشذ منها شاذ، ولا يدخل فيها داخل وإني لأعرفهم حين أنظر إليهم لأن رسول الله عنه الخر والبرد وبصره الله في عيني وكنت أرمد قال: اللهم أذهب عنه الحر والبرد وبصره صديقه من عدوه فلم يصبني رمد ولا حر ولا برد، وإني لأعرف صديقي من عدوي، فقام رجل من الملأ فسلم، ثم قال: والله يا أمير المؤمنين إني لأدين الله بولايتك، وإني لأحبك في السركا أظهر لك في العلانية، فقال له علي الله على الأسماء ولا وجهك في الوجوه، وإن طينتك لمن غير فوالله ما أعرف اسمك في الأسماء ولا وجهك في الوجوه، وإن طينتك لمن غير

<sup>(</sup>١) الكافي، الشيخ الكليني، ج٢، ص١١.

الفصل الأول: طهارة أصل الشجرة ......................٣١

تلك الطينة، فجلس الرجل قد فضحه الله وأظهر عليه، ثم قام آخر فقال: يا أمير المؤمنين إني لأدين الله بو لايتك وإني لأحبك في السر كما أحبك في العلانية، فقال له: صدقت طينتك من تلك الطينة وعلى و لايتنا أخذ ميثاقك وإن روحك من أرواح المؤمنين ..» (١).

فحب على ليس بكلام وإنها حقيقة تكمن بالقلب كالإيهان فكل من قال إن الإيهان كلام هو مخطأ؛ كذلك حب الإمام؛ لذا يقول المناخ:

«لَوْ ضَرَبْتُ خَيْشُومَ الْمُؤْمِنِ بِسَيْفِي هَذَا، عَلَى أَنْ يُبْغِضَنِي مَا أَبْغَضَنِي ولَوْ صَرَبْتُ الدُّنْيَا بِجَمَّاتِهَا عَلَى الْمُنَافِقِ، عَلَى أَنْ يُحِبَّنِي مَا أَحَبَّنِي، وذَلِكَ أَنَّه قُضِيَ فَانْقَضَى صَبَبْتُ الدُّنْيَا بِجَمَّاتِهَا عَلَى المُنافِقِ، عَلَى أَنْ يُحِبَّنِي مَا أَحَبَّنِي، وذَلِكَ أَنَّه قُطْقَى عَلَى لِسَانِ النَّبِيِّ الأُمِّيِّ اللَّهُ قَالَ يَا عَلِيُّ لَا يُبْغِضُكَ مُؤْمِنٌ ولَا يُحِبُّكَ مُنَافِقٌ) (٢٠)، عَلَى لِسَانِ النَّبِيِّ الأُمِّيِّ اللَّهُ قَالَ يَا عَلِيُّ لَا يُبْغِضُكَ مُؤْمِنٌ ولَا يُحِبَّكَ مُنَافِقٌ) فمن جبل على محبته هي لا يقدر على بغضه إذ أن طينته طاهرة مطهرة.

## المسألة الثالثة (عالم الأصلاب والأرحام)

قبل ان يخلقنا الله بهذه الخلقة جعل مستقرنا في اصلاب الآباء وأرحام الأمهات قال تعالى:

﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرٌّ وَمُسْتَوْدَعٌ ﴾ (٣).

قال الشيخ ناصر مكارم الشيرازي: (المراد بالمستقر والمنبت الأرحام المطهرة للأمهات والأصلاب الموحدة والمؤمنة للآباء; الأمر الذي ورد في زيارة

<sup>(</sup>١) الإختصاص، الشيخ المفيد، ص١٣١٣١.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الحكمة: ٥٤، ت صبحي الصالح.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ٩٨.

المعصومين الله، ومنها زيارة الإمام الحسين الله المعروفة بزيارة وارث:

«أشهد أنك كنت نورا في الاصلاب الشامخة، والأرحام المطهرة») ( $^{(1)}$ .

إن الله سبحانه وتعالى طهرهم من جميع العيوب والأرجاس والأدناس، فكل آباءه (صلوات الله وسلامه عليهم) كانوا طاهرين، فلم يضع سبحانه نور نبيه الله في الأصلاب الشامخة والأرحام المطهرة.

قال رسول الله بيالية:

«لم يزل ينقلني اللهُ من أصلاب الطاهرين إلى أرحام المطهّرات، حتى أخرجني في عالمكم، ولم يدنسني بدنس الجاهلية» (٢٠).

ومن خطبة له الله قال فيها:

«وأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُه ورَسُولُه وسَيِّدُ عِبَادِه، كُلَّمَا نَسَخَ الله الخُلْقَ فِرْقَتَيْنِ جَعَلَه فِي خَيْرِهِمَا، لَمْ يُسْهِمْ فِيه عَاهِرٌ ولَا ضَرَبَ فِيه فَاجِرٌ » (٣).

قال الشارح البحراني في قوله الماليا:

«لَمُ يُسْهِمْ فِيه عَاهِرٌ ولَا ضَرَبَ فِيه فَاجِرٌ»، أي: لم يضرب فيه العاهر بسهم ولم يكن للفجور في أصله شركة، يقال: ضرب في كذا بنصيب إذا كان له فيه شرك، وهو إشارة إلى طهارته من قبل أصله عن الزنا كما روي عنه على لم يزل ينقلني الله تعالى من أصلاب الطاهرين إلى أرحام الطاهرات، وقال على: لمّا خلق الله آدم أودع نوري في جبينه فما زال ينقله من الآباء الأخاير إلى الأُمّهات الطواهر حتى انتهى إلى عبد المطّلب، وقال على:

<sup>(</sup>١) نفحات الولاية، ج٤، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج١٥، ص١١٧.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ٢١٤.

الفصل الأول: طهارة أصل الشجرة .....

«ولدت من نكاح لا من سفاح» (١).

وقال رسول الله عِلَيْنَالَهِ:

«أنا ابن العواتك من قريش» ( ٢ ).

عن هشام بن محمد بن السائب الكلبي عن أبيه قال: (كتبت للنبي (صلى الله عليه [وآله] وسلم) خمسائة أم فما وجدت فيهن سفاحا ولا شيئا مما كان من أمر الجاهلية) (٣).

وجاء في أحد خطبه الله واصفا فيها طهر هذه السلالة:

﴿ فَاسْتَوْدَعَهُمْ فِي أَفْضَلِ مُسْتَوْدَعٍ، وأَقَرَّهُمْ فِي خَيْرِ مُسْتَقَرِّ، تَنَاسَخَتْهُمْ كَرَائِمُ اللهَ الأَصْلَابِ إِلَى مُطَهَّرَاتِ الأَرْحَامِ، كُلَّمَا مَضَى مِنْهُمْ سَلَفٌ، قَامَ مِنْهُمْ بِدِينِ الله خَلَفٌ» (٤)

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة، ابن ميثم البحراني، ج٤، ص٣٢.

<sup>(</sup>٢) قال المحقق البحراني في كتاب الحدائق الناظرة، ج٢٢، ص٣٥٧، (أنا ابن العواتك «هو جمع عاتكة وهي المرأة المجمرة بالطيب، وكان هذا الاسم لثلاث نسوة من أمهاته و المحادهن عاتكة بنت هلال أم عبد مناف بن قصي، والثانية عاتكة بنت مرة بن هلال أم هاشم بن عبد مناف، والثالثة عاتكة بنت الأوقص بن مرة بن هلال أم وهب أبي آمنة أم النبي في فالأولى من العواتك عمة الثانية ، والثانية عمة الثالثة ، قيل: وبنوا سليم كانوا يفتخرون بهذه الولادة، وقيل العواتك في جدات النبي في تسع ثلاث من بني سليم، وهن المذكورات ، والبواقي من غيرهم.

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى، ابن سعد، ج١، ص ٢٠، وعن جعفر بن محمد عن أبيه محمد بن علي بن الحسين أن النبي (صلى الله عليه [وآله] وسلم) قال «إنها خرجت من نكاح ولم أخرج من سفاح من لدن آدم لم يصبني من سفاح أهل الجاهلية شيء لم أخرج إلا من طهره»، المصدر نفسه، ص ٦١.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة، الخطبة: ٩٤.

معنى تَنَاسَخَتْهُمْ أي تناقلتهم (١)، فلم يزل سبحانه ينقل نبيه بين كرائم الأصلاب إلى مطهرات الأرحام حتى قذفه في صلب عبد الله، ثم استقر في رحم امنة بنت وهب وبلا شك أن هذه السيدة كانت ذات حياء وعفة وجمال خَلقي وخُلقي لذا صارت وعاء لهذا السيد الهاشمي كي يرث من هذا البيت الطاهر جميع الكمالات الهاشمية.

جاء في الصحيح من سيرة الامام ما روي عن ابن عباس، وأبي جعفر، وأبي عبد الله عن قول الله عن أخرجه من صلب أبيه، من نكاح غير في أصلاب النبيين من نبي إلى نبي حتى أخرجه من صلب أبيه، من نكاح غير سفاح من لدن آدم هيلا.

وقال المجلسي عن آباء النبي الله: (بل كانوا من الصديقين، إما أنبياء مرسلين، أو أوصياء معصومين) (٢).

وكان سبحانه قبل أن ينقل نور نبيه في أصلاب الطاهرين يأخذ عليهم الميثاق بأن لا يضعوا هذا النور إلا في أطهر الأرحام (٣)، لأن الرسالة السهاوية

قال: أبو الحسن البكري: حدثنا أشياخنا وأسلافنا الرواة لهذا الحديث أنه لما تزوج هاشم بن عبد مناف بسلمي بنت عمرو النجارية ودخل بها حملت بعبد المطلب جد رسول الله صلى الله عليه وآله، وانتقل النور الذي كان في وجهه إلى سلمي زادها حسنا «وجمالا وبهجة وكهالا حتى شاع حسنها في الآفاق، وكان يناديها الشجر والحجر والمدر بالتحية والاكرام، وتسمع قائلا يقول عن يمينها: السلام عليك يا خير البشر، ولم تزل تحدث بها ترى حتى حذرها هاشم فكانت تكتم أمرها عن قومها حتى إذا كان ذات ليلة سمعت قائلا يقول:

<sup>(</sup>١) ينظر، منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، حبيب الله الخوئي الهاشمي، ج٧، ص١٠٧.

<sup>(</sup>٢) الصحيح من سيرة الامام على - ج٦ ص١٨ - ١٩.

<sup>(</sup>٣) راجع كتاب بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج١٥، ص٢٤.

تحتاج إلى بيوتات طاهرة كي لا يعابوا بنسبهم، فالمغرضون يتربصون بالأنبياء والأولياء فمجرد أن يجدوا فرصة للطعن يشهروا بها وخير دليل على ما نقول ما حدث للسيدة مريم على حينها جاءتهم بعيسى فقد عيروها في بادئ الأمر ولكن سرعان ما تكلم النبي عيسى الملح فأثبت صدق دعواها وبرئها مما يقولون، فسبحانه وتعالى أنبتها في نبات حسن وجعلها في أطهر الأصلاب كذلك النبي وسائر الرسل (صلوات الله عليهم أجمعين)، فكلهم يعودون إلى أصل واحد، قال تعالى:

## ﴿ ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ ﴾ (١).

كذلك جعل محبيهم من أطهر البيوت وجعل أعداءهم من أدنى البيوتات وأقلها شم فا.

«إذا كان يوم القيامة دعي الخلائق بأمهاتهم ما خلانا وشيعتنا فإنا لا سفاح بيننا» (۲).

لك البشر إذ أوتيت أكرم من مشى وخيـر النـاس من حضر وبـادي

وقال: لما سمعت ذلك لم تدع هاشها « يلامسها بعد ذلك. قال : ثم إن هاشها « أقام في المدينة أياما « حتى اشتهر حمل سلمى ، فقال لها : يا سلمى إني أو دعتك الو ديعة التي أو دعها الله تعالى آدم عليه السلام، وأو دعها آدم عليه السلام ، ولدها شيئا « عليه السلام ، ولم يزالوا يتوارثونها من واحد إلى واحد إلى أن وصلت إلينا ، وشرفنا الله بهذا النور ، وقد أو دعته إياك ، وها أنا آخذ عليك العهد والميثاق بأن تقيه وتحفظيه ، وإن أتيت به وأنا غائب عنك فليكن عندك بمنزلة الحدقة من العين ، والروح بين الجنبين ، وإن قدرت على أن لا تراه العيون فافعلي ، فإن له حسادا «وأضدادا»، وأشد الناس عليه اليهو د (بحار الأنوار، ج ١٥ ، ص ٥١).

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) صفات الشيعة - الشيخ الصدوق - ص١٦٠.

٣٠ .....الشجرة النبوية في نهج البلاغة و قال الإمام الصادق اللله:

«لا يبغضنا إلا من خبثت ولادته أو حملت به أمه في طمثها» (1).

وهذه العناية الربانية لسيد الخلق وأهل بيته دليل كافٍ على طهرهم وأنهم يستحقون هذا اللطف الإلهي، فعن جابر بن عبد الله الأنصاري، قال: (سئل رسول الله عليه: أين كنت وآدم في الجنة؟ قال:

«كنت في صلبه، وهبط إلى الأرض وأنا في صلبه، وركبت السفينة في صلب أبي نوح الله وقذف بي في النار في صلب أبي إبراهيم، لم يلتق لي أبوان على سفاح قط، لم يزل الله وقل ينقلني من الأصلاب الطيبة، إلى الأرحام الطاهرة، هاديا مهديا، حتى أخذ الله بالنبوة عهدي، وبالإسلام ميثاقي، وبيّن كل شيء من صفتي، وأثبت في التوراة والإنجيل ذكري، ورقى بي إلى سمائه، وشق لي اسما من أسمائه، امتى الحامدون، وذو العرش محمود، وأنا محمد» (٢).

فسبحانه وتعالى لم يضعه في صلب كافر قط، وفي هذا الخبر تزكية لجميع آبائه (صلوات الله وسلامه عليه وعليهم)، وعن أبي جعفر ( عليه عليه وعليهم )

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة، السيد البروجردي، ج٢، ص٥٢٨.

<sup>(</sup>٢) البرهان في تفسير القرآن، السيد هاشم البحراني، ج٤، ص١٩١. قال جابر بن عبد الله الأنصاري: ((.... فقلت: يا رسول الله! هذه حالنا فكيف حالك وحال الأوصياء بعدك في الولادة؟ فسكت رسول الله عليه مليا ثم قال: يا جابر! لقد سألت عن أمر جسيم لا يحتمله إلا ذو حظ عظيم، إن الأنبياء والأوصياء مخلوقون من نور عظمة الله جل ثناؤه يودع الله أنوارهم أصلابا طيبة وأرحاما طاهرة، يحفظها بملائكته، ويربيها بحكمته، ويغذوها بعلمه، فأمرهم يجل عن أن يوصف، وأحوالهم تدق عن أن تعلم، لأنهم نجوم الله في أرضه، وأعلامه في بريته، وخلفاؤه على عباده، وأنواره في بلاده، وحججه على خلقه، يا جابر! هذا من مكنون العلم وخزونه، فاكتمه إلا من أهله)).

﴿ الَّذِي يَراكَ حِينَ تَقُومُ ﴾ في النبوة ﴿ وتَقَلُّبَكَ فِي السَّاجِدِينَ ﴾، قال: في أصلاب النبين ) (١٠).

من خلال هذه الآية نستدل أن آزر لم يكن أباً لإبراهيم الخليل الله ففي رواية عن الإمام الصادق الله نأخذ منها موضع الشاهد تُؤكد أن آزر هو عم النبي ابراهيم وليس أباه، قال الإمام الصادق الله:

«... فالتفت نمرود إلى آزر فقال: ما أكرم ابنك على الله! والعرب تسمي العم أبا، قال تعالى في قصة يعقوب: ﴿قَالُوا نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ﴾، وإسماعيل كان عم يعقوب وقد سماه أبا في هذه الآية) (٢).

وقال ابن ابي الحديد في قوله ١١٤٪:

«فِي مَعَادِنِ الْكَرَامَةِ وَمَمَاهِدِ السَّلَامَةِ»، هاهنا البراءة من العيوب، أي في نسب طاهر غير مأفون ولا معيب) (٣).

وليس سلامتهم من أدناس الشيطان فقط، بل أكملهم الله وجعلهم أفضل خلقه بكل شيء من حيث الصور والطهارة فها أرسل الله نبياً إلا طيب الولادة طاهرا مطهرا مكملاً من النواقص ومنزها من كل عيب (٤).

<sup>(</sup>١) تفسير القمى، على بن ابراهيم القمى، ج١، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٢) قصص الأنبياء، قطب الدين الراوندي، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر، شرح نهج البلاغة لابن ابي الحديد، ج٧، ص٦٨.

<sup>(</sup>٤) ومن دعاء له الله يوضح فيه طهارة أصل الشجرة ويبين إن نور النبي لا يتقبله الا طاهر مطهر قال الله وسند الله على من سلك من الحاملين، لقد جعلت له دليلا من كتابك إذ سميته صديقا نبيا «ورفعته مكانا عليا وأنعمت عليه نعمة حرمتها على خلقك

إلا من نقلت إليه نور الهاشميين، وجعلته أول منذر من أنبيائك، ثم أذنت في انتقال محمديث من القابلين له متوشلخ ولمك المفضيين إلى نوح، فأى آلائك يا رب على ذلك لم توله؟ وأى خواص كرامتك لم تعطه؟ ثم أذنت في إيداعه ساما دون حام ويافث، فضرب لهم بسهم في الذلة، وجعلت ما أخرجت من بينها لنسل سام خولا.

ثم تتابع عليه القابلون من حامل إلى حامل، ومودع إلى مستودع من عترته في فترات الدهور حتى قبله تارخ أطهر الأجسام وأشر ف الاجرام، ونقلته منه إلى إبراهيم فأسعدت بذلك جده، وأعظمت به مجده، وقدسته في الأصفياء، وسميته دون رسلك خليلا، ثم خصصت به إسماعيل دون ولد إبراهيم، فأنطقت لسانه بالعربية التي فضلتها على سائر اللغات، فلم تزل تنقله محظورا عن الانتقال في كل مقذوف من أب إلى أب حتى قبله كنانة عن مدركة، فأخذت له مجامع الكرامة ومواطن السلامة وأجللت له البلدة التي قضيت فيها مخرجه، فسبحانك لا إله إلا أنت، أي صلب أسكنته فيه لم ترفع ذكره؟ وأي نبي بشر به فلم يتقدم في الأسماء اسمه؟ وأي ساحة من الأرض سلكت به لم تظهر بها قدسه؟ حتى الكعبة التي جعلت منها مخرجه غرست أساسها بياقوتة من جنات عدن، وأمرت الملكين المطهرين: جبرئيل وميكائيل فتوسطا بها أرضك، وسميتها بيتك، واتخذتها معمدا لنبيك، وحرمت وحشها وشجرها وقدست حجرها ومدرها، وجعلتها مسلكا لوحيك، ومنسكا لخلقك، ومأمن المأكو لات وحجابا للآكلات العاديات، تحرم على أنفسها إذعار من أجرت، ثم أذنت للنضر في قبوله وإيداعه مالكا، ثم من بعد مالك فهرا، ثم خصصت من ولد فهر غالبا، وجعلت كل من تنقله إليه أمينا لحرمك حتى إذا قبله لؤى بن غالب آن له حركة تقديس، فلم تودعه من بعده صلبا إلا جللته نورا تأنس به الابصار وتطمئن إليه القلوب، فأنا يا إلهي وسيدي ومو لاي المقر لك بأنك الفرد الذي لا ينازع ولا يغالب ولا يشارك «سبحانك لا إله إلا أنت ما لعقل مولود وفهم مفقود مدحق من ظهر مريج نبع من عين مشيج بمحيض لحم وعلق ودر إلى فضالة الحيض وعلالات الطعم، وشاركته الأسقام والتحقت عليه الآلام، لا يقدر على فعل ولا يمتنع من علة، ضعيف التركيب والبينة؟ ماله والاقتحام على قدرتك، والهجوم على إرادتك، وتفتيش مالا يعلمه غيرك؟ سبحانك أي عين تقوم نصب بهاء نورك، وترقى إلى نور ضياء قدرتك؟ وأي فهم يفهم ما دون ذلك إلا أبصار كشفت عنها الأغطية، وهتكت عنها الحجب العمية فرقت أرواحها إلى أطراف أجنحة الأرواح فناجوك في أركانك، وألحوا بين أنوار بهائك، ونظروا من مرتقى التربة إلى مستوى كبريائك، فسماهم أهل الملكوت زوارا ودعاهم أهل الجبروت عمارا، فسبحانك يامن ليس في البحار

## المسألة الرابعة

#### (عالم الدنيا)

وفي مستقره في عالم الدنيا ثلاثة أقوال: القول الأول: (مستقره بمكة).

قال ابن ميثم البحراني في مستقره (صلوات الله وسلامه عليه): (أشار بمستقرّه

قطرات ولا في متون الأرض جنبات ولا في رتاج الرياح حركات ولا في قلوب العباد خطرات ولا في الابصار لمحات ولا على متون السحاب نفحات إلا وهي في قدرتك متحرات، أما السياء فتخر عن عجائبك، وأما الأرض فتدل على مدائحك، وأما الرياح فتنشر فوائدك، وأما السحاب فتهطل مواهبك، وكل ذلك يحدث بتحننك ويخبر أفهام العارفين بشفقتك وأنا المقربا أنزلت على ألسن أصفيائك أن أبانا آدم عند اعتدال نفسه و فراغك من خلقه رفع وجهه فواجهه من عرشك وسم فيه: لا إله إلا الله، محمد رسول الله، فقال: إلهي من المقرون باسمك؟ فقلت: محمد خبر من أخرجته من صلبك، واصطفيته بعدك من ولدك، ولو لاه ما خلقتك، فسبحانك لك العلم النافذ والقدر الغالب، لم تزل الآباء تحمله، والأصلاب تنقله كلمات أنزلته ساحة صلب جعلت له فيها صنعا يحث العقول على طاعته، ويدعوها إلى متابعته، حتى نقلته إلى هاشم خبر آبائه بعد إسماعيل، فأي أب وجد ووالد أسرة ومجتمع عترة ومخرج طهر ومرجع فخر جعلت يا رب هاشما؟ لقد أقمته لدن بيتك، وجعلت له المشاعر والمتاجر، ثم نقلته من هاشم إلى عبد المطلب فأنهجته سبيل إبراهيم، وألهمته رشدا للتأويل وتفصيل الحق، ووهبت له عبدالله وأبا طالب وحمزة، وفديته في القربان بعبدالله، كسمتك في إبراهيم بإسماعيل، ووسمت بأبي طالب في ولده كسمتك في إسحاق بتقديسك عليهم وتقديم الصفوة لهم، فلقد بلغت إلهي ببني أبي طالب الدرجة التي رفعت إليها فضلهم في الشرف الذي مددت به أعناقهم، والذكر الذي حليت به أسهاءهم، وجعلتهم معدن النور وجنته، وصفوة الدين وذروته، وفريضة الوحي وسنته، ثم أذنت لعبد الله في نبذه عند ميقات تطهير أرضك من كفار الأمم الذين نسوا عبادتك، وجهلوا معرفتك، واتخذوا أندادا، وجحدوا ربوبيتك، وأنكروا وحدانيتك، وجعلوا لك شركاء وأولادا، وصبوا إلى عبادة الأوثان وطاعة الشيطان، فدعاك نبينا (صلوات الله عليه) بنصرته فنصرته بي وبجعفر وحمزة، فنحن الذين اخترتنا له وسميتنا في دينك لدعوتك أنصارا لنبيك، قائدنا إلى الجنة ...) (بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج٢٥، ص٢٨ - ٣٢).

٠٤ ......الشجرة النبوية في نهج البلاغة

إلى مكّة وكونها خير مستقر لكونها أمّ القرى ومقصد خلق الله ومحلّ كعبته) (١). بعد خروجه (صلوات الله وسلامه عليه) من عالم الأصلاب والأرحام استقر النبي في هذه البقعة الطيبة الطاهرة، التي اختارها الله وجعل فيها بيته الحرام ومسكن أنبيائه ومهبط وحيه ثم جعلها مقر نبيه الله وهذا كاشف عن قداستها واختلافها عن سائر البقاع.

قال رسول الله سيالية:

(إن الله تعالى خلق خلقه فجعلهم فريقين فجعلني في خير الفريقين، ثم جعلهم قبائل فجعلني في خير قبيلة، ثم جعلهم بيوتا فجعلني في خيرهم بيتا، فأنا خيركم قبيلة وخيركم بيتا»(٢).

القول الثاني: (مستقره بالمدينة)

قال العلامة التستري: (الظاهر أنّ مراده الله بمستقرّه المدينة، وقد سمّاها النبيّ الطيّبة، ووصفها بأمّا تنفي خبثها كما ينفي الكير (٣)، خبث الحديد) (٤). ومن خطبة له ليه قال فيها:

(وهِجْرَتُه بِطَيْبَةَ، عَلَا بِهَا ذِكْرُه وامْتَدَّ مِنْهَا صَوْتُه» (٥٠).

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة، ابن ميثم البحراني، ج٢، ص٢٠، ينظر في ظلال نهج البلاغة، محمد جواد مغنية، ج٢، ص٦٩.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال، المتقى الهندي، ج١١، ص٥١٥.

<sup>(</sup>٣) الكِيرُ : كِيرُ الحدّاد ، الكِير الزِّقِّ الذي يَنْفُخ فيه الحدّاد ، والجمع أَكْيارٌ وكِيرَة، (لسان العرب، ج٥، ص١٥٧).

<sup>(</sup>٤) بهج الصباغة، ج٢، ص١٤٧.

<sup>(</sup>٥) الخطبة: ١٦١.

قال ابن أبي الحديد: (طيبة اسم المدينة، كان اسمها يثرب، فسهاها رسول الله على طيبة ومما أكفر الناس به يزيد بن معاوية أنه سهاها «خبيثة» مراغمة لرسول الله على (١٠).

وقد اسست دولته المسلمين بطيبة، فمن هذه الأرض امتد صوته وعلا ذكره وصارت الملوك والجبابرة تتحدث به وتشهد بأنه قائد عظيم لم يشهد التاريخ مثيله.

#### القول الثالث: (مستقره في قبره)

من المؤكد أن التربة التي ضمت جسد النبي الله وكذلك أهل بيته الله ختلفة عن سائر الترب، ومن المؤكد أن الله حينها يودع تلك الأجساد الطاهرة في ملحودها يكون ذلك المكان خير الأماكن فمن تلك الأضرحة يستجاب الدعاء وفيها مختلف الملائكة ومنها تعلو القبب الزاهرة.

روي أنه ليلي لما أتم تغسيله قال:

«بأبي أنت وأمي طبت حيا وطبت ميتا..» (٢)، فرسول الله بين طاب وطابت الأرض التي ضمته، فهذه البقعة التي حوت ذلك الجسد صارت مستقره حتى يبعثه الله في أعلى علين.

#### المسألة الخامسة

#### (مستقره في الجنان)

قال تعالى:

﴿ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ يَوْمَئِذٍ خَيْرٌ مُسْتَقَرًّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج٩، ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) الأمالي، الشيخ المفيد، ص١٠٣.

<sup>(</sup>٣) الفرقان: ٢٤.

وتلك الدار التي اعدها الله للمتقين هي مستقرهم ودار خلودهم التي وعد الله بها عباده المخلصين، ونحن نعلم ان رسول الله الله عباده المخلصين، ونحن نعلم ان رسول الله الله عنهم الرجس فلا يداني منزلته أحد من الخلق سوى أهل بيته الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، فهم يتلونه في الرتبة والشرف لذا صار مستقرهم خير مستقر. عن الإمام على المنه قال:

«كان لي عشر من رسول الله بين لم يعطهن أحد قبلي ولا يعطاهن أحد بعدي، قال لي: يا علي، أنت أخي في الدنيا وفي الآخرة، وأنت أقرب الناس مني موقفا يوم القيامة، ومنزلي ومنزلك في الجنة متواجهان كمنزل الأخوين..»(١).

وعنه سياله قال:

«يا عليّ، يدك في يدي يوم القيامة، تدخل معي حيث أدخل» ( $^{(\Upsilon)}$ ).

فكلما كان الإنسان أقرب إلى النبي كان الاقرب إلى الله وهذا أمير المؤمنين قد نال شرف القربي من النبي ألى في الدنيا والآخرة، ففي الدنيا تربى بحجره ولم يفارقه حتى ارتحل النبي إلى جوار ربه، فهذه الخصوصية لم يحظ بها سوى امير المؤمنين وفاطمة والحسنين (سلام الله عليهم أجمعين).

أما في الأخرة فإنهم مع رسول الله عليه يوم القيامة.

قال الإمام على الله

(دخل عليَّ رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم) وأنا نائم على المنامة فاستسقى الحسن أو الحسين، قال فقام النبي (صلى الله عليه [وآله] وسلم) إلى

<sup>(</sup>١) الأمالي، الشيخ الصدوق، ص١٣٦.

<sup>(</sup>۲) كنز العمال، المتقى الهندي، ج١١، ص٦٢٧، ح ٣٣٠٥٦.

شاة لنا بكىء (١) فحلبها فدرت فجاءه الحسن فنحاه النبي (صلى الله عليه [وآله] وسلم) فقالت فاطمة يا رسول الله كأنه أحبهما إليك قال لا ولكنه استسقى قبله ثم قال إني وإياك وهذين وهذا الراقد في مكان واحد يوم القيامة) ( $^{(7)}$ .

فالذي جمعهم في كساء واحد لا بد وأن يحشرهم في مكان واحد في الجنة.

وخلاصة المبحث: إن الله سبحانه وتعالى جعل مستقره (صلوات الله وسلامه عليه) في خير مستقر منذ نشأته الأولى إلى أن يسكنه جنة الخلد التي هي مقره وخلوده.

فكما كان في أعلى عليين لا بد وأن يرجع إلى مكانه وأصله الذي خلق منه كذلك أهل بيته وعترته (صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين) لهم الخصوصية نفسها.

<sup>(</sup>١) (بكيء) قليلة اللبن ينظر: القاموس المحيط، ج١، ص٩.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد، ج١، ص١٠١. عن جابر: قال رسول الله على: أنا وهذا - يعني عليًا - نجيء يوم القيامة كهاتين - وجمع بين إصبعيه السبّابتين).

# المبحث الثاني (شجرة النبي (صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين))

## المسألة الأولى (أسرة النبي)

قوله ١

«أُسْرَتُهُ خَيْرُ أُسْرَةٍ» (١).

ذكر الإمام عبرة النبي قبل اسرته ذلك لأن العبرة أخص ولكنا أفردنا للعبرة فصلاً خاصاً بوصفهم فروع الشجرة النبوية لذا قبل أن نشرع بذكر الفروع لا بد وأن نتحدث قبلها عن الأصول.

قال ابن منظور (الأَسْرُ: القوة والحبس، وأُسْرَةُ الرجل: عشيرته ورهطُه الأَدْنَوْنَ لأَنه يتقوى بهم، والأُسْرَةُ: عشيرة الرجل وأهل بيته) (٢).

الأسرة المكان الأول الذي ينشأ به الإنسان بعد خروجه من ذلك العالم، أعني عالم الأصلاب والأرحام، فيكتسب منهم جميع العادات والتقاليد، لذا اختار سبحانه لأنبيائه وأوليائه أعظم الأسر ليكونوا أحجى لهم أمام خصومهم.

ومن خطبة له الله قال فيها:

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، من الخطبة: ١٦١، ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، ج٤، ص٢٠.

«وأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُه ورَسُولُه وسَيِّدُ عِبَادِه، كُلَّمَا نَسَخَ الله الخُلْقَ فِرْقَتَيْنِ جَعَلَه فِي خَيْرِهِمَا» (١٠).

قال الراوندي: (يعني أن محمدالي كان في ظهر ابراهيم، فلما ولد لإبراهيم اسماعيل واسحاق كان محمد في فهر أفضلهما وهو اسماعيل أبو العرب، [ثم كان في قريش دون الآخرين من العرب]، ثم كان في هاشم أفضل الاخوة، إلى ان كان في ظهر عبد الله خير اخوته) (٢).

وكلام الإمام الله مستنبط من حديث النبي محمد الله على

"إن الله خلق الخلق ففرقهم فرقتين فجعلني من خير الفرقتين، ثم جعلهم شعوبا فجعلني في خير شعبة، ثم جعلهم قبائل فجعلني في خير قبيلة، ثم جعلهم بيوتا فجعلني في خير بيت، ثم اختار من أهل بيتي أنا وعليا وجعفر فجعلني خيرهم» (٣).

وهذه الرواية تكفي لبيان عظيم منزلة آبائه وأسرته (صلوات الله عليهم أجمعين)، وكان ين يفتخر بنسبه، وقيل انه قال هذا الكلام حيث بلغه بعض ما يقوله الناس ف (قال من أنا؟ قالوا أنت رسول الله، قال أنا محمد بن عبد الله بن عبد المطّلب، ان الله خلق الخلق فجعلني في خير خلقه ..الخ الحديث) (٤).

وفي رواية أخرى أن بعض أصحابه تكلم بشيء يمس اسرته على فلم اسمع النبي ذلك نادى في الصلاة جماعة فقال: (...لا يسألني اليوم أحد: من أبواه؟

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة: ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، قطب الدين الراوندي، ج٢، ص٣٤٣.

<sup>(</sup>٣) الخصال، الشيخ الصدوق، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور في التفسير بالمأثور، جلال الدين السيوطي، ج٣، ص٢٩٥.

إلا أخبرته، فقام إليه رجل فقال: من أبي يا رسول الله؟ فقال: أبوك غير الذي تدعى له، أبوك فلان بن فلان، فقام آخر فقال: من أبي يا رسول الله؟ قال: أبوك الذي تدعى له، ثم قال رسول الله على الله على عن أبيه؟ فقام إليه عمر فقال: أعوذ بالله يا رسول الله من غضب الله وغضب رسوله، اعف عني عفا الله عنك) (١).

فهذه الأسر العريقة كان لها مجد عظيم وشرف وسؤدد لذا حسدهم الناس على هذه النعمة، وأراد بعض أصحاب النسب الخبيث أن يعيبهم أو يقذفهم بشيء من الجاهلية لكن الله حفظهم من كل رجس وطهرهم تطهيرا.

#### قال رسول الله ﷺ:

«أتاني جبريل الله فقال يا محمد ان الله وكل بعثني فطفت شرق الأرض وغربها وسهلها وجبلها فلم أجد حيا خيرا من العرب ثم أمرني فطفت في العرب فلم أجد حيا خيرا من مضر، ثم أمرني فطفت في مضر فلم أجد حيا خيرا من كنانة، ثم أمرني فطفت في كنانة فلم أجد حيا خيرا من قريش، ثم أمرني فطفت في قريش فلم أجد حيا خيرا من بني هاشم، ثم أمرني ان اختار من أنفسهم فلم أجد فيهم نفسا خيرا من نفسك» (٢).

فمن بين مشارق الأرض ومغاربها اختار سبحانه لنبيه وخاتم رسله هذه الأسرة الطيبة الطاهرة كي تكون مأوى له وسنداً للدين.

ومن خطبة له طبيع بين فيها أهمية العشيرة وإنه لا بد للإنسان من التمسك بعشيرته وأهل بيته، قال طبيع:

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج٩٣، ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج٣، ص ٢٩٥.

«أَلَا لَا يَعْدِلَنَّ أَحَدُكُمْ عَنِ الْقَرَابَةِ يَرَى بِهَا الْخَصَاصَةَ، أَنْ يَسُدَّهَا بِالَّذِي لَا يَزِيدُه إِنْ أَمْسَكَه، ولَا يَنْقُصُه إِنْ أَهْلَكَه، ومَنْ يَقْبِضْ يَدَه عَنْ عَشِيرَتِه، فَإِنَّمَا لَا يَزِيدُه إِنْ أَمْسَكَه، ولَا يَنْقُصُه إِنْ أَهْلَكَه، ومَنْ يَقْبِضْ يَدَه عَنْ عَشِيرَتِه، فَإِنَّمَ تُقْبَضُ مِنْهُمْ عَنْه أَيْدٍ كَثِيرَةٌ - ومَنْ تَلِنْ حَاشِيتُه يَشْبَضُ مِنْهُمْ عَنْه أَيْدٍ كَثِيرَةٌ - ومَنْ تَلِنْ حَاشِيتُه يَسْتَدِمْ مِنْ قَوْمِه المُودَّةَ» (١).

العشيرة هي السند والمعتمد، ومن لا عشيرة له لا سند له، روي عن أمير المؤمنين عليم أنه خطب فقال:

"عشيرة الرجل للرجل خير من الرجل لعشيرته، إنه ان كف يده عنهم كف يدا واحدة وكفوا عنه أيدي كثيرة مع مودتهم وحفاظهم ونصرتهم، حتى لربها غضب الرجل للرجل وما يعرفه الا بحسبه، وسأتلو عليكم بذلك آيات من كتاب الله، فتلا هذه الآية:

﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ آوِي إِلَى رُكْنِ شَدِيدٍ ﴾ (٢).

قال علي [هين]: والركن الشديد العشيرة، فلم تكن للوط عشيرة فوالذي لا إله الا هو، ما بعث الله نبيا قط بعد لوط الا ثروة من قومه وتلا هذه الآية في شعيب:

﴿إِنَّا لَنَرَاكَ فِينَا ضَعِيفًا وَلَوْلَا رَهْطُكَ لَرَجَمْنَاكَ﴾ (٣)، قال: كان مكفوفا فنسبوه إلى الضعف، (وَلَوْلَا رَهْطُكَ لَرَجَمْنَاكَ) قال علي: فوالذي لا إله غيره، ما هابوا جلال رجم الا العشيرة) (٤)، لذا وضع سبحانه نبيه وخاتم رُسُله في خير

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة: ٢٣.

<sup>(</sup>۲) هود: ۸۰.

<sup>(</sup>٣) هود: ٩١.

<sup>(</sup>٤) كنز العمال، المتقى الهندي، ج١، ص٤٣٧، ح٤٤٣٦.

اسرة وخير عشيرة كي يهابوه.

«نزل جبرئيل على النبي على النبي فقال: يا محمد إن ربك يقرئك السلام ويقول: إني قد حرمت النار على صلب أنزلك وبطن حملك وحجر كفلك، فالصلب صلب أبيك عبد الله بن عبد المطلب والبطن الذي حملك فآمنة بنت وهب وأما حجر كفلك فحجر أبي طالب، وفي رواية ابن فضال وفاطمة بنت أسد» (١).

يقول العلامة المجلسي: (وهذا الخبر يدل على إيهان هؤلاء، فإن الله تعالى أوجب النار على جميع المشركين والكفار كها دلت عليه الآيات والأخبار) (٢).

عاش (صلوات الله وسلامه عليه) بين احضان هؤلاء الأطهار وقد (توفي أبوه عبد الله بن عبد المطلب بالمدينة عند أخواله وهو ابن شهرين وماتت أمه آمنة بنت وهب وهو ابن أربع سنين ومات عبد المطلب وللنبي المعنه عنه سنين و تزوج خديجة وهو ابن بضع وعشرين سنة فولد له منها قبل مبعثه القاسم ورقية وزينب وأم كلثوم وولد له بعد المبعث الطيب والطاهر وفاطمة المعنى وروي أيضا أنه لم يولد له بعد المبعث إلا فاطمة الله وأن الطيب والطاهر ولدا قبل مبعثه) قبل مبعثه) قبل مبعثه)

وكان لخديجة الله مواقف كثيرة دلت على انها من السيدات الفاضلات ويكفي في شأنها وعلو قدرها أنها أم الزهراء الله فهذا كافٍ في بيان فضلها، ولولا أموالها وسيف على لما قام الإسلام.

<sup>(</sup>١) الكافي، الشيخ الكليني، ج١، ص٤٤٦.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج١٥، ص٦٢.

<sup>(</sup>٣) الوافي، الفيض الكاشاني، ج٣، ص٧٢٢.

كذلك حمزة عم النبي الله له مواقف كثيرة ومشرفة ويكفيه فخرا انه حاز لقب سيد الشهداء وهذا كافٍ في بيان منزلته ومكانته عند الله ورسوله.

أما أم الإمام علي الله فاطمة بنت أسد فإن لها منزلة عظيمة وقد افتخرت على مريم وباقي السيدات اللواتي مضين قبلها ذلك في بيت الله الحرام حينها ولدت الإمام علياً في الله الله السيدة كانت لرسول الله بمثابة الأم وقد قال عنها الله عنها الله يا أمى ! كنت أمى بعد أمى) (٢).

(١) قال العباس بن عبد المطلب ويزيد بن قعنب، (لما تكلمت فاطمة بنت أسد ودعت هذا الدعاء، رأينا البيت قد انفتح من ظهره، ودخلت فاطمة فيه، وغابت عن أبصارنا ، ثم عادت الفتحة والتزقت بأذن الله (تعالى)، فرمنا أن نفتح الباب ليصل إليها بعض نسائنا ، فلم ينفتح الباب، فعلمنا أن ذلك أمر من أمر الله (تعالى)، وبقيت فاطمة في البيت ثلاثة أيام. قال: وأهل مكة يتحدثون بذلك في أفواه السكك، وتتحدث المخدرات في خدورهن، قال: فلم كان بعد ثلاثة أيام انفتح البيت من الموضع الذي كانت دخلت فيه، فخرجت فاطمة وعلى إلى على يديها، ثم قالت: معاشر الناس، إن الله عرز اختارني من خلقه ، وفضلني على المختارات ممن مضي قبلي ، وقد اختار الله آسية بنت مزاحم فإنها عبدت الله سرا في موضع لا يحب أن يعبد الله فيه إلا اضطرارا، ومريم بنت عمران حيث اختارها الله، ويسر عليها ولادة عيسى ، فهزت الجذع اليابس من النخلة في فلاة من الأرض حتى تساقط عليها رطبا جنيا، وإن الله (تعالى) اختارني وفضلني عليهما ، وعلى كل من مضى قبلي من نساء العالمين، لأني ولدت في بيته العتيق، وبقيت فيه ثلاثة أيام آكل من ثهار الجنة وأوراقها، فلما أردت أن أخرج وولدي على يدى هتف بي هاتف وقال: يا فاطمة، سميه عليا، فأنا العلى الأعلى، وإني خلقته من قدرتي، وعز جلالي، وقسط عدلي، واشتققت اسمه من اسمى، وأدبته بأدبي، وفوضت إليه أمرى، ووقفته على غامض علمي، وولد في بيتي، وهو أول من يؤذن فوق بيتي ، ويكسر الأصنام ويرميها على وجهها، ويعظمني ويمجدني ويهللني، وهو الامام بعد حبيبي ونبيي وخيرتي من خلقي) الأمالي الشيخ الطوسي، ج٤، ص٣١.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال، ج١٢، ص١٤٧.

كذلك أبو طالب نال من الفضل والعظمة ما لا يصل إليه إلا المقربون من الصديقين والصالحين وقد وردت أحاديث كثيرة توضح انه من الأولياء وان منزلته أعظم من أن يتصورها أحد من الخلق ما سوى النبي والعترة الطاهرة.

وفي رواية توضح أن النبي محمداً على هو من اختار أبا طالب في تولي رعايته، فعن فاطمة بنت أسديك قالت:

«... قال عبد المطلب: يا محمد جدك على جناح السفر إلى القيامة، أي عمومتك وعهاتك تريد أن يكفلك؟ فنظر في وجوههم، ثم زحف إلى عند أبي طالب، فقال له عبد المطلب: يا أبا طالب، إني قد عرفت ديانتك وأمانتك، فكن له كها كنت له...» (١٠).

فكان سبب اختياره (صلوات الله وسلامه عليه) لعمه أبي طالب لعدة أوجه:

الوجه الأول: كان أبو طالب أخاً لعبد الله والد النبي من الأب والأم وبذلك يكون أكثر رأفةً وأقرب إلى النبي من غيره.

الوجه الثاني: معرفته بعمه أنه صاحب ذلك النور العظيم الذي اودعه الله اليه فهو ابو الوصي، فكما كان نور النبي الله فهو ابو الوصي، فكما كان نور النبي الله فقد كان نور الوصي الله يشرق في وجه أبي طالب، لذا لم يخف ذلك النور عن النبي محمد الله فكلاهما من نور واحد لذا اختاره.

الوجه الثالث: أمانته وديانته فأبو طالب مشهور بالأمانة والديانة بين أهل بيته وذلك لا يخفى عليهم وإنها أسر إيهانه عن قريش لحفظ رسالة النبي.

قال جابر لرسول الله سينالية:

<sup>(</sup>١) الخرائج والجرائح، قطب الدين الراوندي، ج١، ص١٣٨.

«يا رسول الله أكثر الناس يقولون: إن أبا طالب مات كافرا، قال يا جابر: ربك أعلم بالغيب، إنه لما كانت الليلة التي أسري بي فيها إلى السماء انتهيت إلى العرش، فرأيت أربعة أنوار فقلت: إلهي ما هذه الأنوار، فقال يا محمد هذا عبد المطلب، وهذا عمك أبو طالب، وهذا أبوك عبد الله، وهذا أخوك طالب فقلت: إلهي وسيدي فبهاذا نالوا هذه الدرجة؟ قال: بكتهانهم الإيهان، وإظهارهم الكفر وصبرهم على ذلك حتى ماتوا عليه، سلام الله عليهم أجمعين» (١٠).

لم يظهر هؤلاء الأطهار إيهانهم للناس حتى ماتوا، لكن من تتبع اخبارهم ونظر إلى فعالهم أيقن أنهم ليسوا بالعباد العاديين وإنها هم من الأولياء الصالحين، والمواقف المشرفة لأبي طالب وحفظه لرسول الله على ودفاعه عنه خير دليل على ايهانه وعظيم منزلته عند الله.

روى الشارح المعتزلي عن النبي الله في فضل قريش وبني هاشم الكثير المستفيض، نحو قوله المله:

«قدموا قريشا ولا تقدموها»، وقوله:

«الأئمة من قريش»، وقوله:

«إن الله اصطفى من العرب معدا، واصطفى من معد بني النضر بن كنانة، واصطفى هاشما من بني النضر، واصطفاني من بني هاشم»، وقوله:

"إن جبرائيل المنه قال لي: يا محمد قد طفت الأرض شرقا وغربا فلم أجد فيها أكرم منك، ولا بيتا أكرم من بني هاشم»، وقوله:

«نقلنا من الأصلاب الطاهرة إلى الأرحام الزكية»، وقوله المالي :

<sup>(</sup>١) روضة الواعظين، الفتال النيسابوري، ص٠٨.

«إن الله تعالى لم يمسسني بسفاح في أرومتي منذ إسهاعيل بن إبراهيم إلى عبد الله بن عبد المطلب»، وقوله سلطيني:

«سادة أهل المحشر، سادة أهل الدنيا: أنا وعلي وحسن وحسين وحمزة وجعفر» (١٠).

وهذه الشواهد خير دليل على ان أسرة النبي خير الأسر.

#### المسألة الثانية

#### (شجرته صلوات الله وسلامه عليه)

قوله الله المالية:

«وشَجَرَتُه خَيْرُ الشَّجِرِ، نَبَتَتْ فِي حَرَم وبَسَقَتْ فِي كَرَمِ» (٢).

معنى قوله: «شَجَرَتُه خَيْرُ الشَّجَرِ»، أي أصله خير أصل ودليل ذلك قوله (صلوات الله وسلامه عليه):

«خلقت انا وعلي من شجرة واحدة وباقي الناس من اشجار شتى»، فهذه الشجرة مميزة عن باقي الأشجار كونها ضمت الأنبياء والصديقين والصالحين من الناس.

وفي هذا الحديث بيان مهم وهو أنه (صلوات الله وسلامه عليه) أراد أن يبين لعلي الله قرابته المادية والمعنوية، فعلي كمحمد، كلاهما من شجرة واحدة وأصل واحد ومعدن واحد، كما أنهم خلقوا من نور واحد.

وكان (صلوات الله وسلامه عليه) يقول: (الحمد لله الذي أخرجني من

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج٧، ص٦٤.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، من الخطبة ٩٤، ص١٣٩.

أفضل نبات، من الشجرة التي خلق منها الأنبياء) (١).

وقوله ١

«نَبَتَتْ فِي حَرَمٍ».

احتمل بعض الشراح مكة المكرمة (٢) قال محمد تقي التستري («نبتت في حرم» أي: عزّ ومنعة، وليس المراد مكّة كما احتمله ابن أبي الحديد، فلو كانت مراده لقال: في الحرم لا في حرم) (٣).

وقوله للبيخ:

«وبَسَقَتْ فِي كَرَمِ».

(بسق: الباء والسين والقاف أصل واحد وهو ارتفاع الشيء وعلوه، يقال بسقت النخلة بسوقا إذا طالت وكملت) (٤٠).

وهي (إشارة إلى أنّ النبي الله لم يولد في أرض وأسرة عزيزة كريمة فحسب، بل ترعرع وتربى في بيئة مفعمة بالكرامة والشموخ (لأن البسوق في الأصل تعنى ارتفاع وطول فروع وأغصان النخل)) (٥).

وبعد هذا البيان الواضح والصريح في عظيم قدر هذه الشجرة وما حوت من كرام الخلق فهل من الممكن أن ننسب بني أُمية إلى هذه الشجرة المباركة؟!! والجواب على هذا السؤال يوضحه كتابه الله لمعاوية، فمن كتاب الأمبر

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج١٥، ص٧٦..

<sup>(</sup>۲) ينظر، شرح ابن أبي الحديد، ج٧، ص٦٢.

<sup>(</sup>٣) بهج الصباغة، محمد تقي التستري، ج٢، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٤) معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكريا (ابن فارس)، ج١، ص٢٤٧.

<sup>(</sup>٥) نفحات الولاية، ج٤، ص١٦٣.

المؤمنين الله أرسله لمعاوية بيّن فيه أن بني أمية لصقاء ببني هاشم قال المله:

«أَمَّا قَوْلُكَ: إِنَّا بَنُو عَبْدِ مَنَاف، فَكَذلِكَ نَحْنُ، وَلكِنْ لَيْسَ أُمَيَّةُ كَهَاشِمَ، وَلاَ حَرْبٌ كَعَبْدِ الْمُطَّلِب، وَلاَ أَبُو سُفْيَانَ كَأَبِي طَالِب، وَلاَ الْمَهَاجِرُ كَالطَّلِيق، وَلاَ الصَّريحُ كَاللَّصِيقِ، وَلاَ المُحِتُّ كَالمُبطِل، وَلاَ المُؤْمِنُ كَالمُدْغِل، ولَبنْسَ الخُلْفُ خَلْفٌ يَتْبَعُ سَلَفاً هَوَى فِي نَارِ جَهَنَّمَ، وفِي أَيْدِينَا بَعْدُ فَضْلُ النُّبُوَّةِ الَّتِي أَذْلَلْنَا بَهَا الْعَزِيزَ، ونَعَشْنَا بَهَا الذَّلِيلَ، ولَّما أَدْخَلَ الله الْعَرَبَ فِي دِينِه أَفْوَاجاً، وأَسْلَمَتْ لَه هَذِه الْأُمَّةُ طَوْعاً وكَرْهاً، كُنتُمْ مِكَّنْ دَخَلَ فِي الدِّينِ إِمَّا رَغْبَةً وإِمَّا رَهْبَةً، عَلَى حِينَ فَازَ أَهْلُ السَّبْقِ بِسَبْقِهِمْ، وذَهَبَ الْمُهَاجِرُونَ الأَوَّلُونَ بِفَصْلِهِمْ، فَلَا تَجْعَلَنَّ لِلشَّيْطَانِ فِيكَ نَصِيباً، ولَا عَلَى نَفْسِكَ سَبيلًا والسَّلَامُ» (١).

يفتخر الإمام ﷺ بشرف آبائه ونسبهم كما كان رسول الله ﷺ يفتخر بهذا النسب الطاهر وهذه الأسرة الطيبة، فبنو هاشم من نسل الأكارم لذا خصهم الله بعنايته، وكان أهل العناد من قريش ينسبون أنفسهم إلى تلك البطن من هاشم، لما للهاشميين من قدر بين الناس وذلك النسل السامي.

روى العلامة المجلسي (رحمه الله): (لما انتهى كتاب على الله إلى معاوية كتمه عمر ثم دعاه فأقرأه فشمت به عمرو وقد كان نهاه ولم يكن أحد من قريش أشد تعظيها لعلى الله من عمرو بعد اليوم الذي صرعه عن دابته فقال عمرو:

ألا لله درك يـا بن هـنـد

ودر المسردى الحسال المسود أتطمع لا أبالك في علي وقد قرع الحديد على الحديد

(١) نهج البلاغة، الكتاب: ١٧.

وترجو أن تخادعه بشك

وتسرجو أن يهابك بالوعيد

وقد كشف القناع وجر حربا

يشيب لهولها رأس الوليد

له جاواه مظلمة طحون

فوارسها تلهب كالاسود

يقول لها إذا رجعت إليه

بقتل بالطعان اليوم عودي

فإن وردت فأولها ورودا

وإن صدرت فليس بذى ورود

وما هي من أبي حسن بنكر

وما هي من مساتك بالبعيد

وقلت له مقالة مستكين

ضعيف القلب منقطع الوريد

طلبت الشام حسبك يا بن هند

من السوآت والسرأى الزهيد

ولن أعطاكها ما ازددت عزا

ومالك في استزادك من مزيد

فلم تكسر بهذا الرأي عودا

سوى ما كان لا بل رق عود

فقال معاوية: والله لقد علمت ما أردت بهذا، قال عمرو: وما أردت به؟ قال عيبك رأيي في خلافك ومعصيتك والعجب لك تفيل رأيي وتعظم عليا

وقد فضحك (۱)، فقال (۲): أما تفييلي رأيك فقد كان وأما إعظامي عليا فإنك بإعظامه أشد معرفة مني ولكنك تطويه وأنشره وأما فضيحتي فلن يفتضح رجل بارز عليا فإن شئت أن تبلوها أنت منه فافعل فسكت معاوية وفشا أمرهما في أهل الشام) (۳).

#### وقوله ١

«أَمَّا قَوْلُكَ: إِنَّا بَنُو عَبْدِ مَنَاف، فَكَذَلِكَ نَحْنُ»، لم يكن بنو امية صحيحي النسب إلى عبد مناف، ولكنه الله ساير معاوية ولم يرد عليه في بادئ الكتاب ولم ينكر له ذلك بقوله: «فَكَذَلِكَ نَحْنُ» لأن الإمام أراد أن يقول له لو افترضنا اننا نرجع إلى عبد مناف، لكن هنالك فرق كبير بين آبائي وآبائك (٤).

قال حبيب الله الخوئي: (وإن كان منتسبا إلى عبد مناف بحسب الظاهر لكنّ دنيّات أموره ورذيلات صفاته قد أخرجته من بيت الشّرف حقيقة وكم من فعال خبيثة وأعمال غير صالحة أوجبت القطع عن بيت ورحم وفي القرآن الكريم قال:

﴿ قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ ﴾ ( ٥ )، ولا يخفى عليك أنّ الورد والشّوك من أصل واحد ولكن أين هذا من ذاك) ( ٦ ).

<sup>(</sup>١) لما فضحك يوم بارزته، هكذا في بعض النسخ.

<sup>(</sup>٢) فضحك عمرو وقال، هكذا في بعض النسخ.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار، ج٣٢، ص٦١٢-٦١٣، التأكد من رقم الصفحة.

<sup>(</sup>٤) وسيأتي الحديث في التفرقة بين أمية وهاشم اعتمادا على قول الإمام إلى في المسألة الثالثة.

<sup>(</sup>٥)هود:٥٠.

<sup>(</sup>٦) منهاج البراعة، السيد حبيب الله الخوئي، ج١٨، ص٢٥٨.

لو رجعنا إلى الأصل فكلنا من آدم الله ولكن هنالك عوائل بقت على طهرها والتزامها وعرفها، أما الكثير من العوائل قد شذوا لذا كان من الواجب تمييز الخبيث من الطيب، وعلى هذا الاساس جعل الله سبحانه أنبياءه في أرقى البيوتات شرفا وطهراً ومكانة وجعل أصلهم طاهراً كي لا يعابوا من هذا الجانب، فبيوتات الرسالة يجب ان تتميز عن سائر الناس بالكثير من المزايا ومن أهمها طيب الولادة.

نقل المجلسي عن الكامل البهائي (۱): (إن أمية كان غلاما روميا لعبد الشمس، فلم ألقاه كيسا فطنا أعتقه وتبناه، فقيل أمية بن عبد الشمس كم كانوا يقولون قبل نزول الآية زيد بن محمد، ولذا روي عن الصادِقَين الله في قوله تعالى:

﴿ أَلَم \* غُلِبَتِ الرُّومُ. ﴾ ( ٢ )، إنهم بنو أمية، ومن هنا يظهر نسب عثمان ومعاوية وحسبهما، وأنهما لا يصلحان للخلافة لقوله على الأئمة من قريش (٣).

فبنو أمية روميو الأصل وبهذا يكونون لصقاء وقد جاء في تفسير البرهان أيضاً عن أمير المؤمنين الله قال:

« قوله عَنْ: ﴿ أَلَم \* غُلِبَتِ الرُّومُ ﴾ هي فينا، وفي بني أمية » ( ٤ ). وقد نقل العلامة المجلسي ايضا عن كتاب إلزام النواصب ( ٥ ): (أمية لم

<sup>(</sup>١) كامل البهائي - فارسي - ( للحسن بن علي بن محمد الطبري - عهاد الدين الطبري - ) ١ / ٢٦٩ .

<sup>(</sup>٢) الروم: ١ - ٢.

<sup>(</sup>٣) بحارالأنوار، ج٣١، ص٥٤٣.

<sup>(</sup>٤) البرهان في تفسير القرآن، ج٤، ص٥٣٥.

<sup>(</sup>٥) إلزام النواصب: ١٠٥ - ١٠٥.

يكن من صلب عبد شمس وإنها هو من الروم فاستلحقه عبد شمس فنسب إليه، فبنو أمية كلهم ليسوا من صميم قريش، وإنها هم يلحقون بهم، ويصدق ذلك قول أمير المؤمنين المنه أن بني أمية لصاق وليسوا صحيحي النسب إلى عبد مناف، ولم يستطع معاوية إنكار ذلك) (١).

وقد أكد أمير المؤمنين المين أن بني أمية لصقاء على بني هاشم بقوله المير الم

«ولَا الْمُهَاجِرُ كَالطَّلِيقِ ولَا الصَّرِيحُ كَاللَّصِيقِ، ولَا المُّحِقُّ كَالمُبْطِلِ ولَا المُؤْمِنُ كَالْمُدْغِل».

قال السيد محمد الحسيني الشيرازي: (ولا اللهاجِرُ) يعني نفسه الكريمة (كَالطَّلِيقِ) أي الذي أطلق، حيث إن معاوية اسلم عام الفتح، وأطلقهم الرسول على منّا عليهم حيث قال لهم اذهبوا فأنتم الطلقاء، (ولا الصَّرِيحُ) يعني نفسه الزكية حيث إن نسبه صحيح لا مغمز فيه (كَاللَّصِيقِ) أي كالذي ألصق بالقبيلة وليس منهم، فإنّ أمية كها يذكر أهل التواريخ كان عبدا روميّا تبناه عبد الشمس ويقال ان بينها كان اتصالاً محرّماً، وهذا ليس بعيدا من سيرة آل أمية فإن أخلاقهم لا تشبه أخلاق العرب، فضلا عن قريش والهاشميين (٢).

ومن كتاب له الله إلى معاوية جوابا قال فيه:

«أَمَّا بَعْدُ فَقَدْ أَتَانِي كِتَابُكَ، تَذْكُرُ فِيه اصْطِفَاءَ الله مُحَمَّداً الله لِدِينِه، وتأْيِيدَه إِيَّاه لَنْ أَيَّدَه مِنْ أَصْحَابِه، فَلَقَدْ خَبَّا لَنَا الدَّهْرُ مِنْكَ عَجَباً، إِذْ طَفِقْتَ تُخْبِرُنَا بِبَلَاءِ اللهُ تَعَالَى عِنْدَنَا، ونِعْمَتِه عَلَيْنَا فِي نَبِيِّنَا، فَكُنْتَ فِي ذَلِكَ كَنَاقِلِ التَّمْرِ إِلَى هَجَرَ، أَوْ دَاعِي مُسَدِّدِه إِلَى النَّصَالِ، وزَعَمْتَ أَنَّ أَفْضَلَ النَّاسِ فِي الإِسْلَامِ فُلَانٌ وفُلَانٌ،

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج٣١، ص٥٤٤.

<sup>(</sup>٢) توضيح نهج البلاغة، السيد محمد الحسيني الشيرازي، ج٣، شرح هامش، ص٥٥٩،

فَذَكُرْتَ أَمْراً إِنْ تَمَّ اعْتَزَلَكَ كُلُّه، وإِنْ نَقَصَ لَمْ يَلْحَقْكَ ثَلْمُه، ومَا أَنْتَ والْفَاضِلَ والمُفْضُولَ والسَّائِسَ والمُسُوسَ، ومَا لِلطُّلَقَاءِ وأَبْنَاءِ الطُّلَقَاءِ، والتَّمْيِيزَ بَيْنَ المُفْضُولَ والسَّائِسَ والمُسُوسَ، ومَا لِلطُّلَقَاءِ وأَبْنَاءِ الطُّلُقَاءِ، والتَّمْيِيزَ بَيْنَ المُفْضُولَ والسَّائِسَ والمُسُوسَ، ومَا لِلطُّلَقَاءِ وأَبْنَاءِ الطُّلُقَاءِ، والتَّمْيِيزَ بَيْنَ المُفَاجِرِينَ الأَوَّلِينَ، وتَرْتِيبَ دَرَجَاتِهِمْ وتَعْرِيفَ طَبَقَاتِهِمْ، هَيْهَاتَ لَقَدْ حَنَّ قِدْحُ لَيْسَ مِنْهَا» (١).

جاء في كتاب جمهرة الأمثال لأبي هلال، في قولهم (حن قدح ليس منها):

قال: (يضرب مثلا للرجل يدخل نفسه في القوم ليس منهم و لما قال عقبة بن أبي معيط يوم بدر حين أراد النبي (صلى الله عليه [وآله] وسلم) قتله أأقتل من بين قريش قال عمر (حن قدح ليس منها) (٢).

وقد نقل ابن ابي الحديد من كتاب ابن أبي رؤبة .

قال: ومما يصدق قول من روى أن أمية بن عبد شمس استعبده عبد المطلب شعر أبي طالب بن عبد المطلب حين تظاهرت عبد شمس ونوفل عليه وعلى رسول الله عليه وحصر وهما في الشعب، فقال أبو طالب: ....

قديها أبوهم كان عبدا لجدنا

بني أمَةٍ شهلاء جاش بها البحر (٣).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، رقم الكتاب: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) جمهرة الأمثال، أبو هلال العسكري، ج١، ص٣٧٠. ولمن أراد الاستزادة فليراجع، شرح نهج البلاغة، لابن ابي الحديد، ج١، ص١٩٨، (فضل بني هاشم على بني عبد شمس).

كذلك بنو أمية في نهج البلاغة، اطروحة ماجستير. قسم التاريخ جامعة ذي قار، المبحث الأول، ص ١١: (نسب بني امية وصورتهم بالقرآن والأحاديث النبوية الشريفة)، للطالب، على حسين عودة الموسوي، إشراف الدكتور رائد حمود الحصونة.

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة، ابن ابي الحديد، ج١٥، ص٢٣٣.

قال الحاج حسن الشاكري: ((لصيق) في اللغة العربية على انتحال أمية نسبه إلى عبد شمس، وأما قول أبي طالب فلا يقل دلالة عن قول ابنه بل يزيده تفصيلا لما أجمل أمير المؤمنين، وتبيينا لما أبهم، فإذا كان الإلصاق ملتبس الكيفية في قول أمير المؤمنين فقد أوضحه أبوه بقوله: (بني أمة شهلاء جاش بها البحر).

فالأبيات التي أنشأها أبو طالب صريحة بأن أمية شيء قذفه البحر إلى الحجاز مع التجارة التي كانت ترد إلى مكة من الروم وغيرها، وهل يجيش البحر بشيء من السلع الآدمية غير الرقيق والإماء؟ ولعل اختيار كلمة (شهلاء) في وصفه يدل على ما نفهمه، يعني الروم، فالشهل زرقة العيون يشاب بها سواد العين، وهي صفة لا تعرفها العين العربية. وهاتان الشهادتان صدرتا من أبي طالب وابنه علي، كما عرفناهما وعرفتهما الدنيا رجلان بران تقيان يتحرجان من القول في غير علم، ويأنفان من الاعتباد على الهجاء، وإذا قالا لم يرجما بالغيب وإذا أخبرا لم يصدرا إلا عن الصدق والإنصاف والحق، لا تأخذهما في الله لومة لائم، ولا عداوة أو صداقة، ولا ينحرف بها رضي أو سخط) (١).

#### السألة الثالثة

#### (التفرقة بين بني أمية وبني هاشم)

قوله ١

«لَيْسَ أُمَيَّةُ كَهَاشِمَ، وَلاَ حَرْبٌ كَعَبْدِ الْمُطَّلِبِ، وَلاَ أَبُو سُفْيَانَ كَأَبِي طَالِب (٢). بيّن الإمام عليه في هذه الخطبة الفرق بين آباء معاوية (لعنة الله عليهم) وبين آباء النبي (صلوات الله وسلامه عليهم) فكانت المقارنة بين:

<sup>(</sup>١) هشام وعبد شمس، الحاج حسين الشاكري، ص١٣٣ - ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الكتاب: ١٧، من كتاب له (عليه السلام) إلى معاوية - جوابا)، ص ٣٧٤

الفصل الأول: طهارة أصل الشجرة .....

أولاً: (أمية ـ هاشم).

قوله المايع:

«لَيْسَ أُمَيَّةُ كَهَاشِمٍ».

فلا قياس بين البخيل والكريم ولا القبيح والجميل ولا تقاس الظلمات بالنور، ولا يقاس نسل الحرام مع الأصلاب الشامخة فهذا معنى كلامه هيلا.

قال الشيخ محمد عبده في تعليقه: (صفات الخير كلها لبني هاشم، وصفات الشر لبني أمية) (١).

وفي رواية أن معاوية قال لابن عباس: (ما نرى لكم علينا من فضل، ألسنا فروع دوحة يجمعنا عبد مناف، قال ابن عباس: هيهات يا معاوية! حدت عن الصواب، وتركت الجواب، بيننا وبينكم برزخ وحجاب، أنتم الحثالة، ونحن اللباب، ولشتان ما بين العبيد والأرباب! أتجعل أمية كهاشم؟ إن هاشها كان صميها كريها، ولم يكن لئيها، ولا زنيها، أول من هشم الثريد وسن الرحلتين...)(٢).

فقول ابن عباس (رضوان الله عليه): (أنتم الحثالة) يكفي في بيان خبث وفساد الأصل، وقوله (رضوان الله عليه): (ولشتان ما بين العبيد والأرباب)، دليل واضح على ان أمية كان عبداً لبني هاشم.

وكان أمية رجلا مقيتا فاحشا، وقد ذكر المقريزي في كتاب النزاع والتخاصم: (صنع أمية في الجاهلية شيئا لم يصنعه أحد من العرب: زوج ابنه أبا عمرو ابن

<sup>(</sup>١) في ظلال نهج البلاغة، ج٣، ص٤٢٦.

<sup>(</sup>٢) أخبار الدولة العباسية، ص٠٥.

أمية امرأته في حياة منه، والمقيتون في الإسلام هم الذين أولدوا نساء آبائهم واستنكحوهن من بعد موتهم، وأما أن يتزوجها في حياته ويبني عليها وهو يراه فإن هذا لم يكن قط، وأمية قد جاوز هذا المعنى ولم يرض بهذا المقدار حتى نزل عنها له وزوّجها منه، وأبو معيط بن أبي عمرو بن أمية قد زاد في المقت درجتين...)(١).

وفي كتاب النزاع والتخاصم أيضا نقل: (ان أمية كان صاحب عهار يدل على ذلك قول نفيل بن عبد العزى جد عمر بن الخطاب حين تنافر إليه حرب بن أمية وعبد المطلب بن هاشم فنفر عبد المطلب وتعجب من إقدامه عليه وقال:

أبوك معاهر وأبوه عف وذاد الفيل عن بلد حرام) $\binom{(7)}{}$ .

فكيف يقاس هذا المقيت مع العفيف الطاهر صاحب المجد والشرف الملقب (بعمر العلي).

ثانياً: (حرب - عبد المطلب)

قوله الليانا:

«وَلاَ حَرْبٌ كَعَبْدِ المُطَّلِبِ».

كان عبد المطلب سيدا هاشميا ذا مكانة عريقة وقد ساد مكة وكانت بيده السقاية والرفادة والسدانة، وكان موصوفاً بالكرم والشجاعة، وكانت الملوك تجله وتحترمه لما له من هيبة وجمال عجيب، أما حرب فكان عكس صفاته.

عن هشام بن محمد قال: (أخبرني رجل من بني كنانة يقال له ابن أبي صالح ورجل من أهل الرقة مولى لبني أسد وكان عالما قالا تنافر عبد المطلب بن هاشم

<sup>(</sup>١) النزاع والتخاصم، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) النزاع والتخاصم، المقريزي، ص٠٥.

وحرب ابن أمية إلى النجاشي الحبشي فأبى أن ينفر بينهما فجعل بينهما نفيل ابن عبد العزى بن رياح بن عبد الله بن قرط بن رزاح بن عدي بن كعب فقال لحرب يا أبا عمرو أتنافر رجلا هو أطول منك قامة وأعظم منك هامة وأوسم منك وسامة وأقل منك لامة وأكثر منك ولدا وأجزل منك صفدا وأطول منك مذودا فنفره عليه فقال حرب إن من انتكاث الزمان أن جعلناك حكما) (١).

وروي عن رسول الله بَيْكِيُّهُ أَنه قال:

«إن الله يبعث جدي عبد المطلب أمة واحدة في هيئة الأنبياء وزي الملوك» (٢). ويكفي موقفه مع أبرهة، فهذا الموقف خير دليل على انه من الموحدين بل هو من الأولياء الصالحين الذين او دعهم الله هذا النور.

ولم يكن في العرب من يضاهي اجداد النبي وأهل بيته وعشيرته فلكرمهم وشجاعتهم وزهدهم وما فيهم من وصف جميل أكرمهم الله على بنور محمد وركان لكل واحد من ولد عبد المطلب شرف وذكر وفضل وقدر ومجد، وحج عامر بن مالك ملاعب الأسنة البيت فقال: رجال كأنهم جمال جون، فقال: بهؤلاء تمنع مكة، وحج أكثم بن صيفي في ناس من بني تميم فرآهم يخترقون البطحاء كأنهم أبرجة الفضة يلحقون الأرض جيرانهم، فقال: يا بني تميم إذا أحب الله أن ينشئ دولة نبت لها مثل هؤلاء، هؤلاء غرس الله لا غرس الرجال، وكان يفرش لعبد المطلب بفناء الكعبة، فلا يقرب فراشه حتى يأتي رسول الله، وهو غلام، فيتخطى رقاب عمومته، فيقول لهم عبد المطلب: دعوا ابنى، إن لابنى هذا لشأنا... وكان أصحاب الكتاب لا يزالون يقولون لعبد

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري، ج٢، ص١٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ اليعقوبي، ج٢، ص١٤.

المطلب في رسول الله منذ ولد فيعظم بذلك ابتهاج عبد المطلب، فقال: أما والله لئن نفستني قريش الماء، يعني ماء سقاه الله من زمزم وذي الهرم، لتنفسني غدا الشرف العظيم والبناء الكريم والعز الباقي والسناء العالي إلى آخر الدهر ويوم الحشر) (١).

ثالثاً: (أبو سفيان - أبو طالب).

قوله الماليان:

«ولَا أَبُو سُفْيَانَ كَأَبِي طَالِبِ».

لا قياس بين الكافر والمؤمن ولا قياس بين عدو رسول الله بين وجامع الأحزاب، مع ناصر رسول الله بين وكافله وحاميه.

قال السيد جعفر مرتضى العاملي: (فإذا كان أبو طالب الله كافراً وأبو سفيان مسلماً، فكيف يفضل الكافر على المسلم، ثم لا يرد عليه ذلك معاوية بن أبي سفيان؟ ولكن الحقيقة هي عكس ذلك تماماً؛ فإن أبا سفيان هو الذي قال: "إنه لا يدري ما جنة و لا نار") (٢)، أما أبو طالب فكان متيقنا أنه على الدين الحنيف والصراط المستقيم، قال تعالى:

﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ \* وَلَا الظُّلُمَاتُ وَلَا النُّورُ \* وَلَا الظِّلُ وَلَا الْخُرُورُ \* وَمَا يَسْتَوِي الْأَحْيَاءُ وَلَا الْأَمْوَاتُ ﴾ (٣).

وجاء في تفسير قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) تاريخ اليعقوبي، ج٢، ص١٢.

<sup>(</sup>٢) الصحيح من سيرة النبي الأعظم (عليه)، السيد جعفر مرتضى العاملي، ج٤، ص٢٢.

<sup>(</sup>٣) فاطر: ١٩ - ٢٢.

﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ ﴾: الكافر والمؤمن ﴿ وَلَا الظُّلُمَاتُ وَلَا النُّورُ ﴾: ولا النُواب ولا النُّورُ ﴾: ولا الباطل ولا الحق ﴿ وَلَا الظِّلُّ وَلَا الْحَرُورُ ﴾: ولا النواب ولا العقاب ﴿ وَمَا يَسْتَوِي الْأَحْيَاءُ وَلَا الْأَمْوَاتُ ﴾: العلماء والجهلاء (١٠).

قال الإمام الباقر المالية:

«مات أبو طالب بن عبد المطلب مسلما مؤمنا [وشعره في ديوانه يدل على إيهانه، ثم محبته وتربيته ونصرته ومعاداة أعداء رسول الله وموالاة أوليائه، وتصديقه إياه بها جاء به من ربه، وأمره لولديه: على وجعفر بأن يسلما ويؤمنا بها يدعو إليه، وأنه خير الخلق، وأنه يدعو إلى الحق والمنهاج المستقيم، وأنه رسول الله رب العالمين، فثبت ذلك في قلوبهما، فحين دعاهما رسول الله و أجاباه في الحال، وما تلبثا لما قد قرره أبوهما عندهما من أمره، وكانا يتأملان أفعال رسول الله في فيجدانها كلها حسنة يدعو إلى سداد واستناد، فحسبك إن كنت منصفا منه هذا أن يسمح بمثل على وجعفر ولديه – وكانا من قلبه بالمنزلة المعروفة المشهورة لما يأخذان به أنفسهما من الطاعة له، والشجاعة وقلة النظير لها – أن يطيعا رسول الله في فيها يدعوهما إليه من دين وجهاد، وبذل أنفسهما، ومعاداة من عاداه، وموالاة من والاه من غير حاجة إليه لا في مال و لا في جاه و لا غيره، لأن عشيرته أعداؤه، وأما المال فليس له، فلم يبق إلا الرغبة فيها جاء به من ربه» (٢).

وأبو طالب (رضوان الله تعالى عليه) أسرَّ الإيهان وأظهر الكفر كي يحمي رسول الله على من آل أبي سفيان، قال الإمام الصادق الله على:

<sup>(</sup>١) التفسير الأصفى، الفيض الكاشاني، ج٢، ص١٠٢٤

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج٣٥، ص١١٧.

«... إن أبا طالب أسر الإيمان وأظهر الشرك فآتاه الله أجره مرتين» (١).

ولما مات الله تطاولوا على نبي الرحمة، (وفي الحديث الصحيح المشهور أن جبرئيل قال له ليلة مات أبو طالب: اخرج منها فقد مات ناصرك) (٢).

ولا معاوية كعلي فشتان ما بين الظلمات والنور، وكيف يقاس صاحب العهار وابن الزنا مع من شهد له الباري بالطهر من الرجس وحديث الكساء خير دليل على ما نقول، فنفس على لا تقاس إلا بنفس محمد وآية المباهلة خير شاهد.

روي في كتاب الغارات (كان معاوية لعمارة بن الوليد المخزومي ولمسافر بن أبي عمرو ولأبي سفيان ولرجل آخر سماه، وكانت هند أمه من المعلمات وكان أحب الرجال إليها السودان، وكانت إذا ولدت أسود دفنته، وكانت حمامة إحدى جدات معاوية لها راية في ذي المجاز) (٣).

#### والخلاصة:

بعد هذه القراءة والتمحيص في نسب أمية نثبت أن لبني أمية عِرقاً دساساً في الزنا والفجور، فمن المستحيل ان ننسب بني امية إلى نسل الاكارم الذي شهد لهم الله بالطهارة من الرجس.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج١٤، ص٧٠.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه، ج۳۵، ص۱٥۸.

<sup>(</sup>٣) الغارات، الثقفي، ج٢، ص٩٣٨.

الفصل الثاني

اختياره من شجرة النبوة

# الفصل الثاني اختياره من شجرة النبوة

#### المحث الأول

#### سبب اختياره وتفضيله على سائر الرسل

من المؤكد أن رسول الله عنه فاق الأنبياء فضلا وشرفاً حتى صار حبيب الله، قال تعالى:

﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ (١)، فمن بين أهل الجود وأهل الفضل وأهل الكرم والحكمة اختاره الله وقد بيّن الإمام ﷺ ذلك في بعض كلامه، فمن خطبة له ولي قال فيها:

«إِخْتَارَهُ مِنْ شَجَرَةِ ٱلْأَنْبِيَاءِ وَمِشْكَاةِ ٱلضِّيَاءِ وَذُوَّابَةِ ٱلْعَلْيَاءِ وَسُرَّةِ ٱلْبَطْحَاء وَمَصَابِيحِ اَلظُّلْمَةِ وَيَنَابِيعِ اَلْحِكْمَةِ» (٢). فمن خلال هذا البحث سنبين سبب تفضيله (صلوات الله عليه) على جميع الرسل.

#### السألة الأولى

(اصطفاءه من شحرة الأنساء)

قال يبيع:

«إِخْتَارَهُ مِنْ شَجَرَةِ ٱلْأَنْبِيَاءِ».

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة: ١٠٨.

هنالك تساؤلات كثيرة حول سبب اختياره (صلوات الله وسلامه عليه) على سائر الرسل بل على جميع الخلائق فهل اختاره سبحانه في عالم الدنيا فقط؟ أم وقع الاختيار عليه في جميع العوالم؟.

فهذه التساؤلات سنجيب عليها إن شاء الله من خلال هذا البحث. قال تعالى:

﴿ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ (١).

اصطفى سبحانه هؤلاء الأطهار وفضلهم على سائر خلقه، وجعل بيوتهم مهبط وحيه ثم اختار منهم محمداً على خاتم الرسل وسيد الخلق من الأولين والآخرين، قال أمير المؤمنين المؤلفين المؤلفي

«وأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُه ورَسُولُه الْمُجُتْبَى مِنْ خَلَائِقِه.. والْمُصْطَفَى لِكَرَائِمِ رِسَالَاتِه» (۲٪.

ومعنى اجتباه أي اختاره واصطفاه على جميع الرسل، قال تعالى:

﴿ وَكَذَلِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ ﴾ (٣)، ومن كتاب له الله لأهل مصر قال فيه: «بَعَثَ مُحَمَّداً عِنْ نَذِيراً لِلْعَالَمِينَ ومُهَيْمِناً عَلَى الْمُرْسَلِينَ » (٤).

ورد في اللغة (المُهَيْمنُ اسم من أسماء الله تعالى، وفي التنزيل: ومُهَيْمِناً عليه؛ قال بعضهم: معناه الشاهد، وقيل بمعنى مُؤتَكن، وأما قول عباس بن عبد المطلب في شعره يمدح النبي عليه:

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٣٣.

<sup>(</sup>۲) الخطبة: ۱۷۸، ص۲۵۷.

<sup>(</sup>٣) يوسف: ٦.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة، الكتاب: ٦٢.

### حتى احْتَوَى بَيْتُكَ الْمُهَيْمِنُ من خِنْدِفَ، عَلْياءَ تحتَها النُّطُقُ

فإن القتيبي قال: معناه حتى احتويتَ يا مُهَيْمِنُ من خِنْدِفَ علياء؛ يريد به النبي، على الله المكان فقد حَلَ به النبي، على المناه المكان فقد حَلَ به صاحبُه؛ قال الأزهري: وأراد ببيته شَرَفَه، والمهيمن من نعته كأنه قال: حتى احْتَوى شَرَفُك الشاهدُ على فضلك علياءَ الشَّرَفِ من نسب ذوي خِنْدِف أي ذِرْوَةَ الشَّرَف من نسبهم التي تحتها النَّطُق، وهي أوساطُ الجبال العالية) (١).

#### قال رسول الله بيالية:

(إنّ الله اصطفى من ولد إبراهيم إسماعيل، واصطفى من ولد إسماعيل بني كنانة، واصطفى من بني كنانة قريشا واصطفى من قريش بني هاشم واصطفاني من بنى هاشم» (۲).

فمن ذرية ابراهيم اختار سبحانه اسماعيل الله وهو الابن الأكبر لإبراهيم الخليل الله وأمه هاجر، أما اسحاق فأمه سارة، قال تعالى حاكيا عن نبي الله ابراهيم بقوله:

«الحُمْدُ للهِ الَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبَرِ إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاءِ» (٣).

وكان رسول الله على يقول انا ابن الذبيحين، يعني اسهاعيل وعبد الله وفي خبر طويل عن الإمام الرضائي ان العلة في دفع الله الذبح عن اسهاعيل وعبد

<sup>(</sup>١) لسان العرب، ج١٣، ص٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة السيد حبيب الله الخوئي - ج٧ ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) ابراهيم: ٣٩.

الله كون النبي والعترة في صلبهم فببركة النبي والأئمة دفع الله الذبح عنهما (١). وقد ورث اسماعيل من أبيه ابراهيم ميراث النبوة وآثار علمه ثم لا زالت تنتقل في ابناء اسماعيل المنه حتى انتقلت في بني هاشم، عن أبي عبد الله المنه على قال:

«ان إسهاعيل صلوات الله عليه توفي، وهو ابن مائة وثلاثين سنة، ودفن بالحجر مع أمه، فلم يزل بنو إسهاعيل ولاة الأمر يقيمون للناس حجهم وأمر دينهم يتوارثونها كابرا عن كابر حتى كان زمن عدنان بن أدد» ( $^{(7)}$ ).

وهذه السلسلة في الاصطفاء توضح عظيم منزلته عند الله؛ فمن بين الأكرمين والطيبين من الخلق اختاره الله؛ وكان هذا الاختيار قبل عالم الدنيا ومن الروايات التي تؤكد ذلك ما روي في الخصال، عن على بن أبي طالب، الله قال:

"إن الله تبارك وتعالى خلق نور محمد قبل أن خلق السهاوات والأرض والعرش والكرسي واللوح والقلم والجنة والنار، وقبل أن خلق آدم ونوحا وإبراهيم وإسهاعيل وإسحاق ويعقوب وموسى وعيسى وداود وسليهان، وكل من قال الله في قوله (ووهبنا له إسحاق ويعقوب - إلى قوله - وهديناهم إلى صراط مستقيم)، وقبل أن خلق الأنبياء كلهم بأربع مائة ألف وأربع وعشرين ألف سنة .....

توضح الرواية أفضليته (صلوات الله عليه) على سائر الرسل وفضله عليهم، كذلك توضح عظيم قدره فلا يوجد مخلوق اقدس من النبي وأعظم منه عند الله، وكان سبب تفضيله على سائر الخلق أنه (صلوات الله وسلامه عليه) كان

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير نور الثقلين، ج٤، ص٤٣١.

<sup>(</sup>٢) قصص الانبياء، الراوندي، ص١١٦.

<sup>(</sup>٣) الخصال، الشيخ الصدوق، ص٤٨٢.

جاء في كتاب الاحتجاج في خطبة الزهراء عليها السلام في المسجد النبوي: (وأشهد أن أبي محمدا عبده ورسوله اختاره قبل أن أرسله، وسهاه قبل أن اجتباه، واصطفاه قبل أن ابتعثه) (١٠).

وقال أمير المؤمنين الليابية:

فكما عرفنا طاعته في عالم الدنيا وامتثاله لأوامر الله كذلك في تلك العوالم كان مطيعا، لذا نال الأولوية والأفضلية والقربى حتى صار الأقرب إلى الله روحاً وجسداً.

وقبل أن يخلقنا الله و بهذا الخلق وكنا ذراً أخذ سبحانه علينا الميثاق وأشهدنا بوحدانيته فأقررنا جميعنا فميز الله الرسل والأنبياء والأوصياء وبقية العباد، ثم ميز سبحانه محمد على سائر الخلق كونه السابق بالتلبية لله الواحد الأحد، يروى أنه (أتاه ابن الكواء فقال: يا أمير المؤمنين أخبرني عن الله تبارك وتعالى هل كلم أحدا من ولد آدم قبل موسى ؟ فقال على [المنه]: قد كلم الله جميع خلقه برهم وفاجرهم، وردوا عليه الجواب، فثقل ذلك على ابن الكواء ولم يعرفه، فقال له:

<sup>(</sup>١) الاحتجاج الشيخ الطبرسي، ج١، ص١٣٣٠..

<sup>(</sup>٢) بحار الانوار العلامة المجلسي . ج١٥ ، ص١٣٠ ، ح٢١ .

كيف كان ذلك يا أمير المؤمنين؟ فقال له: أوما تقرأ كتاب الله اذ يقول لنبيه:

﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى ﴾ (١)، فقد أسمعهم كلامه وردوا عليه الجواب كما تسمع في قول الله يابن الكواء (قالوا بلى) فقال لهم: إني أنا الله لا إله إلا أنا وأنا الرحمن الرحيم ـ فأقروا له بالطاعة والربوبية، وميز الرسل والأنبياء والأوصياء، وأمر الخلق بطاعتهم فأقروا بذلك في الميثاق، فقالت الملائكة عند إقرارهم بذلك: شهدنا عليكم يا بني آدم أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين) (٢).

ظاهر الرواية تبين أن جميع الناس أقروا لله بالربوبية وللأنبياء والحجج بالطاعة ولكن الله بعلمه علم ان أكثر الناس أقروا بالظاهر ولكنهم اخفوا ما كانوا يضمرون لذا اشهد عليهم الملائكة، ومن كلام للإمام يوضح فيه ان العباد بدلوا ذلك العهد المأخوذ منهم في السابق قوله المله:

«لَّا بَدَّلَ أَكْثَرُ خَلْقِه عَهْدَ الله إِلَيْهِمْ، فَجَهِلُوا حَقَّه واتَّخَذُوا الأَنْدَادَ مَعَه».

و(المراد بعهد الله هنا ميثاق الفطرة الذي أشار اليه الإمام اللي بقوله:

«ليستأدوهم ميثاق فطرته») (۳). فذلك العهد الذي أُخذ منهم هو حجة عليهم يوم القيامة، فمن بقي ووفى بعهده سيدخله الله فسيح جناته، أما من بدل وكفر بعد ذلك سيعذبه الله عذابا أليها.

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٧٢.

<sup>(</sup>۲) تفسير العياشي، ج٢، ص٤٢..

<sup>(</sup>٣) في ظلال نهج البلاغة، ج١، ص٥٨.

الفصل الثاني: اختياره من شجرة النبوة .......٧٥

## السألة الثانية

## (اختياره من مشكاة الضياء وذوابة العلياء وسرة البطحاء)

أولاً: قوله ١٤٠٤:

«وَمِشْكَاةِ اَلضِّيَاءِ».

جاء في لسان العرب، المشْكاةُ: الكَوَّةُ غير النافذة (١)، فمن بين الأنوار الساطعة والشهب اللامعة اختاره الله لكرائم رسالاته.

قال الشارح البحراني: (استعار الله لفظة المشكاة لآل إبراهيم، ووجه المشابهة أنّ هؤلاء قد ظهرت منهم الأنبياء وسطع من بيتهم ضياء النبوّة ونور الهداية كما يظهر من نور المصباح من المشكاة) (٢).

وفي التنزيل قال تعالى:

﴿ اللّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحُ الْمِصْبَاحُ فِي رُجَاجَةٍ الرُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارُ نُورُ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارُ نُورُ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَصْرِبُ اللهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٣٥) فِي بُيُوتٍ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٣٥) فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُو ّ وَالْآصَالِ ﴾ (٣٠).

جاء في تفسير الصافي ((في بيوت) أي: كمشكاة في بعض بيوت، أو توقد

<sup>(</sup>١) لسان العرب - ابن منظور / ج١٤ ص١٤٤

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة ابن ميثم البحراني ، ج٣، ص٣٩.

<sup>(</sup>٣) النور: ٣٥ – ٣٦.

في بيوت. قال: (هي بيوت النبي). وفي رواية: (هي بيوتات الأنبياء والرسل والحكماء وأئمة الهدى) (١٠).

وتشبيه الأنبياء بالمشكاة إذ أنهم حفظوا نور الله كما تحفظ هذه المشكاة النار من الريح ثم اختاره (صلوات الله وسلامه عليه) من بين حفظة الوحي كي يكمل الدين ويتمم النعم به، ومن خطبة له ولي يذكر فيها اصطفاء الله لأنبيائه عامة ولرسوله خاصة قال ولي:

«... واصْطَفَى سُبْحَانَه مِنْ وَلَدِه أَنْبِيَاءَ، أَخَذَ عَلَى الْوَحْيِ مِيثَاقَهُمْ، وعَلَى تَبْلِيغِ الرِّسَالَةِ أَمَانَتَهُمْ، لَّا بَدَّلَ أَكْثَرُ خَلْقِه عَهْدَ الله إلَيْهِمْ... ولَمْ يُخْلِ الله سُبْحَانَه خَلْقَه مِنْ نَبِيٍّ مُرْسَلٍ، أَوْ كِتَابٍ مُنْزَلٍ أَوْ حُجَّةٍ لَازِمَةٍ أَوْ مَحَجَّةٍ قَائِمَةٍ، رُسُلُ لَا تُقَصِّرُ بِهِمْ قِلَّةُ عَدَدِهِمْ، ولَا كَثْرَةُ اللَّكَذَّبِينَ لَهُمْ، مِنْ سَابِقٍ سُمِّي لَه مَنْ بَعْدَه أَوْ غَابِرِ عَرَّفَه مَنْ قَبْلَه عَلَى ذَلِكَ نَسَلَتِ الْقُرُونُ ومَضَتِ الدُّهُورُ، وسَلَفَتِ الآبَاءُ وخَلَفَتِ الأَبْنَاءُ إِلَى أَنْ بَعَثَ الله سُبْحَانَه مُحَمَّداً، رَسُولَ الله ﷺ لِإِنْجَازِ عِدَتِه وإِثْمَام نُبُوّتِهِ» (٢).

النبوة كرامة من الله يهبها الله لأحب خلقه، فكان محمد على خاتم رسله وأمين وحيه ومتمم رسالاته اصطفاه الله على سائر خلقه وجعله سيد الرسل وخاتمهم، فحلال محمد حلال إلى يوم القيامة، وحرام محمد حرام إلى يوم القيامة.

روي عن أنس عن النبي على: (أن جبريل حدثه قال: مضى من الدنيا ستة آلاف سنة وسبعائة سنة قال وكل قطرة مطر تنزل من السماء موكل بها ملك من الملائكة يضعها موضعها قال ونبأ في الأرض من الأنبياء مائة ألف وأربعة وعشرين وأربعين ألفا وثلاثهائة من المرسلين حتى جاء محمد الشائلة عن المرسلين حتى جاء محمد المنائلة عن المرسلين على المنائلة عن المرسلين على على المنائلة عن المرسلين على المنائلة عن المرسلين عنى جاء محمد المنائلة عن المرسلين عنى جاء محمد المنائلة عن المرسلين عنى جاء على المنائلة عن المرسلين عنى جاء على المنائلة عن المرسلين عنى جاء على المنائلة عن المنائلة عن

<sup>(</sup>١) التفسير الأصفى، الفيض الكاشاني، ج٢، ص٨٤٩...

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة الخطبة الأولى. ص٤٣.

الفصل الثاني: اختياره من شجرة النبوة .....

لانبى بعده) (١).

ثانياً: قوله ١٤٠٤:

«وذؤابة العلياء».

تستعار الذوابة للعز والشرف والمرتبة (<sup>۲</sup>)، فمن بين أهل العز والشرف اختاره سبحانه، فأي مجد هذا وأي مكرمة ودرجة نالها نبي الرحمة حتى صار حبيب الله ونجيبه وصفيه.

ولمن أراد أن يعرف عظيم منزلته وعظيم قدره (صلوات الله وسلامه عليه) عند الله فليطّلع على حياة الأنبياء وما وصلوا له من مجد، كنوح وإبراهيم وموسى وعيسى الله فهؤلاء الأطهار أطاعوا الله حق طاعته وعملوا بأمره وبلغوا رسالته فصاروا من أولي العزم الذين فضلهم الله على سائر الرسل فذاك خليل الله وذاك كليم الله وذاك روح الله؛ فالنبي الأكرم بيس لم يسبق أناساً عاديين بل سبق العليين من الأنبياء والمرسلين والحجج الصالحين.

وكان لآبائه (صلوات الله وسلامه عليهم) مجد عريق وهم أهل السيادة والرياسة والسقاية والسدانة، فلا يوجد بالعرب أكرم وأطهر وأقدس من بني هاشم، فسبحانه وتعالى اختاره من بين هؤلاء الطاهرين، فالحديث عن هذه الشخصية العظيمة رغم وضوحها صعب، إذ لا يدرك النبي إلا الله وعلي الله ولا يعرف فضله سوى الله ووصيه.

ثالثاً: قوله ١٤٠٤:

«وَسُرَّةِ اَلْبَطْحَاءِ».

<sup>(</sup>۱) تاریخ مدینة دمشق، ابن عساکر – ج۱ ص۲۸.

<sup>(</sup>٢) ينظر، لسان العرب، ج١، ص٩٧٩.

قال السيد محمد الحسيني الشيرازي: (البطحاء الأرض المستوية والمراد هنا مكة والسرة يراد بها الوسط أي انه المنظم من أفضل بيت في مكة) (١).

كما ان الله سبحانه اختاره من بين الأنبياء والرسل فقد اختاره سبحانه من بين أهالي مكة؛ فمكة فيها أفضل البيوت منهم هاشم وعبد المطلب وأبو طالب وحمزة وجعفر فهؤلاء الطيبون لهم فضلهم ومكانتهم عند الله فهم سادات البرايا، فمن بين الأطائب اختاره سبحانه ان يكون سيدهم وقائدهم.

قال الله عشر، سادة أهل محشر، سادة أهل الدنيا: أنا وعلي وحسن وحسين وحمزة وجعفر» (٢).

وهذه الرواية توضح عظيم منزلتهم وأنهم أمراء الخلق وليس في مشارق الأرض ومغاربها بيت أفضل من هذه البيوت الطاهرة.

وخطب أبو طالب الله لما تزوج النبي الله بخديجة بنت خويلد فقال:

«الحمد لله الذي جعلنا من زرع إبراهيم الخليل ومن ذرية الصفي وضئضئ معد وعنصر مُضر  $\binom{7}{}$ , وجعلنا حضنة بيته وسواس حرمه وجعل مسكننا بيتا محجوجا وحرما آمنا وجعلنا الحكام على الناس ثم ابن أخي هذا محمد بن عبد الله لا يوازن برجل من قريش إلا رجح به ولا يقاس بأحد منهم إلا عظم عنه وإن كان في المال مقلا فإن المال ورق حائل وظل زائل، وله والله خطب عظيم ونبأ شائع، وله رغبة في خديجة ولها فيه رغبة فزوجوه، والصداق ما سألتموه من مالي عاجله وآجله، فقال خويلد: زوجناه ورضينا به»  $\binom{1}{3}$ .

<sup>(</sup>١) توضيح نهج البلاغة، السيد محمد الحسيني الشيرازي، ج٢، هامش، ص١٦٥.

 <sup>(</sup>۲) المصدر نفسه – ج۷ ص ٦٤.

<sup>(</sup>٣) أي من أصلهم، تاج العروس، ج١، ص١٩٤.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب، ج١، ص٣٩.

الفصل الثاني: اختياره من شجرة النبوة .................. ٧٩

#### السألة الثالثة

## (اختياره من بين أهل النور والحكمة)

أولاً: قوله ١٤٠٤:

«ومَصَابِيحِ الظُّلْمَةِ».

لا تزال الدنيا في ظلمات الجهل حتى يبعث الله أحد أنبيائه ليضيء به الدنيا، فهؤلاء الطيبون هم نور الله في أرضه لذا شبههم للله بالمصابيح، فكما أن المصباح يضيء ويهدي الناس إلى الطريق، كذلك الأنبياء والأولياء يهدون الناس إلى الحق، فهم نجوم الأرض.

روي عن الصادق الله عن قول الله عن قول الله عن الصادق الله عن الساء

«﴿ اللّٰهُ نُورُ السّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ فقال: هو مثل ضربه الله لنا، فالنبي على والأئمة صلوات الله عليهم أجمعين من دلالات الله وآياته التي يهتدى بها إلى التوحيد ومصالح الدين وشرائع الإسلام والفرائض والسنن، ولا قوة إلا بالله العلى العظيم » (١).

ولكي نعرف أهمية هذا المبعوث يجب علينا أن نطلع على أحوال العرب قبل مبعثه، فالناس قبل البعثة كانوا يعيشون بظلمات الجهل فلا يوجد مرشد يرشدهم وقد وصف أمير المؤمنين الملا حال الدنيا قبل مبعثه (صلوات الله وسلامه عليه) كيف كانت كاسفة عابسة في وجه طالبها بلا ماء ولا طعام صالح. قال أمير المؤمنين الملا في ال

«أَرْسَلَهُ عَلَى حِينِ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ، وطُولِ هَجْعَةٍ مِنَ الأُمَمِ، واعْتِزَامٍ مِنَ

<sup>(</sup>١) التوحيد، الشيخ الصدوق، ص١٥٧.

الْفِتَنِ، وانْتِشَارٍ مِنَ الأُمُورِ، وتَلَظُّ مِنَ الْحُرُوبِ، والدُّنْيَا كَاسِفَةُ النُّورِ، ظَاهِرَةُ الْغُرُورِ عَلَى حِينِ اصْفِرَارٍ مِنْ وَرَقِهَا، وإِيَاسٍ مِنْ ثَمَرِهَا، واغْورَارٍ مِنْ مَائِهَا، وَلَيَاسٍ مِنْ ثَمَرِهَا، واغْورَارٍ مِنْ مَائِهَا، قَدْ دَرَسَتْ مَنَارُ الْهُدَى، وظَهَرَتْ أَعْلَامُ الرَّدَى، فَهِيَ مُتَجَهِّمَةٌ لأَهْلِهَا، عَابِسَةٌ فَيْ وَجْهِ طَالِبِهَا، ثَمَرُهَا الْفِتْنَةُ، وطَعَامُهَا الْجِيفَةُ، وشِعَارُهَا الْخُوْفُ، ودِثَارُهَا الْسَيْفُ» (١).

يروى في تاريخ الطبري أن المغيرة بن شعبة قال ليزدجر: (..فأما ما ذكرت من سوء الحال فها كان أسوأ حالا منا وأما جوعنا فلم يكن يشبه الجوع كنا نأكل الحنافس والجعلان والعقارب والحيات فنرى ذلك طعامنا وأما المنازل فإنها هي ظهر الأرض ولا نلبس إلا ما غزلنا من أوبار الإبل وأشعار الغنم ديننا أن يقتل بعضنا بعضا ويغير بعضنا على بعض وإن كان أحدنا ليدفن ابنته وهي حية كراهية أن تأكل من طعامنا فكانت حالنا قبل اليوم على ما ذكرت لك، فبعث الله إلينا رجلا معروفا نعرف نسبه ونعرف وجهه ومولده فأرضه خير أحسابنا وبيته أعظم بيوتنا وقبيلته خير قبيلتنا وهو بنفسه كان خيرنا في الحال التي كان فيها أصدقنا وأحلمنا) (٢).

منذ ان رفع عيسى الله إلى السماء لم يبعث الله نبياً حتى بُعث هذا النبي العربي فكان كالسراج المنير فمن نوره ازدانت الدنيا وظهر العدل، قال أمير المؤمنين الله في بعض خطبه واصفا فيها نبى الرحمة:

«سِرَاجٌ لَمَعَ ضَوْقُه وشِهَابٌ سَطَعَ نُورُه وزَنْدٌ بَرَقَ لَمُعُه سِيرَتُه الْقَصْدُ، وسُنَّتُه الرُّشْدُ وكَلَامُه الْفَصْلُ وحُكْمُه الْعَدْلُ، أَرْسَلَه عَلَى حِينِ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُل، وهَفْوَةٍ الرُّشْدُ وكَلَامُه الْفَصْلُ وحُكْمُه الْعَدْلُ، أَرْسَلَه عَلَى حِينِ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُل، وهَفْوَةٍ

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة الخطبة: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الطبري، محمد بن جرير الطبري، ج٣، ص١٨.

قال السيد الهاشمي: (شبهه الله السراج والشهاب والزند في كونه سبب هداية الخلق كما أنّ هذه الثلاثة كذلك، ورشح التشبيه الأول بلمعان الضوء، والثّاني بارتفاع النّور، والثالث ببروق اللَّمع، ويحتمل أن يكون وجه الشبه في الثالث إثارة أنوار الهداية) (٢).

وعنه ﷺ في وصف النبي ايضاً:

«حَتَّى أَوْرَى قَبَسَ الْقَابِسِ، وأَضَاءَ الطَّرِيقَ لِلْخَابِطِ، وهُدِيَتْ بِه الْقُلُوبُ بَعْدَ خَوْضَاتِ الْفِتَنِ والآثَام، وأَقَامَ بِمُوضِحَاتِ الأَعْلَام ونَيِّرَاتِ الأَحْكَام».

قال ابن منظور: (القبَس النار والقبَس الشُّعْلة من النار وفي التهذيب القبَس شُعلة من نار تَقْتَبِسها من مُعْظَم واقْتِباسها الأَخذ منها وقوله تعالى: {بشهاب قبَس} القبَس الجَذْوَة وهي النار التي تأخذها في طَرَف عُود وفي حديث عليّ (رِضوان الله عليه) (حتى أَوْرى قبَساً لِقابِس) أي أظهر نُوراً من الحق لطالبه) (٣).

(الخابط) الذي يتخبط وكأنه في ظلمات لا يكاد يرى شيئا وقد ضرب لنا الله ذلك في قوله:

﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِي جَعْرٍ لُجِّيِّ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكَدْ يَرَاهَا وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللهُ لَهُ لَهُ

<sup>(</sup>١) الخطبة: ٩٤، منها في وصف رسول الله واهل بيته.

<sup>(</sup>٢) منهاج البراعة، حبيب الله الخوئي الهاشمي، ج٧، ص١١١.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، ج٦، ص٦٦.

٨٢ ......الشجرة النبوية في نهج البلاغة

# نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ (١).

فالنبي محمد الله كالشعلة أضاء لهؤلاء المتخبطين، إذ نصب لهم علامات ودلائل يهتدون بها الطريق الصحيح قال تعالى:

﴿ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ﴾ (٢).

ثانياً: قوله الله

«ويَنَابِيعِ الْحِكْمَةِ».

فكل الأنبياء والأوصياء والصديقين (صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين) كانوا حكماء علماء قضاة، وهؤلاء الصفوة منهم تتفجر الحكمة كما يتفجر الماء من ينبوعه، قال تعالى:

﴿ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا ﴾ ٣٠.

عن الإمام الباقر الله قال:

«... إنما الحجة في آل إبراهيم الله على الله على:

﴿ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا ﴾ ( أ أ )، فالحجة الأنبياء إلى وأهل بيوتات الأنبياء إلى حتى تقوم الساعة، لأن كتاب الله ينطق بذلك ووصية الله جرت بذلك في العقب من البيوت بعضها من التي رفعها تبارك وتعالى على الناس فقال:

<sup>(</sup>١) النور: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ١٥.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٤٥.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٤٥.

﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ ﴾ (١)، وهي بيوت الأنبياء والرسل والحكماء وأئمة الهدى (٢).

والحكمة كما وصفها لنا الإمام الصادق الملين:

«.. ضياء المعرفة وميزان التقوى وثمرة الصدق، ولو قلت ما أنعم الله على عباده بنعمة أنعم وأعظم وأرفع وأجزل وأبهى من الحكمة، لقلت قال الله عن الحكمة المعالمة الله عن الحكمة القلت قال الله عن الحكمة المعالمة الله عن الحكمة المعالمة الله عن المعالمة المعالمة الله عن المعالمة الله عن الله عن المعالمة المعالمة الله عن المعالمة المعا

﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَّكُّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ (٣)، (٤).

وقد ورد عن النبي محمد الله في بعض الأخبار:

«ان الله تعالى آتاني القرآن وآتاني من الحكمة مثل القرآن وما من بيت ليس فيه شيء من الحكمة الاكان خرابا» (٥٠).

«قال الغلمان ليحيى بن زكريا: اذهب بنا نلعب، فقال يحيى: ما للعب خلقنا! اذهبوا نصلى، فهو قول الله:

﴿ وَآتَيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبِيًّا ﴾ (٦).

<sup>(</sup>١) النور: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) الكافي، الشيخ الكليني، ج٨، ص١١٩.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٤) مصباح الشريعة ومفتاح الحقيقة، المنسوب للإمام الصادق الله الممام ١٩٨٠.

<sup>(</sup>٥) التفسير الصافي، ج١، ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٦) العلم والحكمة في الكتاب والسنة، محمد الريشهري، ص ٤٣١.

«سأل داود النبي سليهان الله وأراد علم ما بلغ من الحكمة، قال: يا بني أخبرني أي شيء أبرد؟ قال: عفو الله عن الناس، وعفو الناس بعضهم عن بعض لا شيء أبرد منه، قال: فأي شيء أحلى؟ قال: المحبة، هي روح الله بين عباده حتى أن الفرس ليرفع حافره عن ولده، فضحك داود عند إجابة سليهان الله.

والنبي فاق هؤلاء الحكماء فهماً وعلماً وكيف لا يكون أحكم الخلق وهو الذي فتح لعلي ألف باب من العلم من كل باب يفتح ألف باب، حتى صار أمير المؤمنين أعلم الخلق بعد النبى الأكرم المناقية.

# قال أمير المؤمنين المين المينا:

«بعثني رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم) إلى اليمن قاضيا فقلت: يا رسول الله إنك ترسلني إلى قوم يسألونني ولا علم لي بالقضاء فوضع يده على صدري وقال إن الله سيهدي قلبك ويثبت لسانك، فإذا قعد الخصان بين يديك فلا تقض حتى تسمع من الآخر كما سمعت من الأول فإنه أحرى أن يتبين لك القضاء فما زلت قاضيا أو ما شككت في قضاء بعد» (١١).

وسبحانه وتعالى حينها آتاهم الحكمة ذلك لما لهم من صفات تميزهم عن سائر الخلق فلا يكون الإنسان حكيهاً إلا وفيه الكثير من الخير، فعن حماد بن عيسى قال:

«سألت أبا عبد الله الله عن لقيان وحكمته، فقال: اما والله ما أوتي الحكمة لحسب ولا أهل ولا مال ولا بسطةٍ في الجسم ولا جمال، ولكنه كان رجلا قويا في امر الله، متورعا في دينه، ساكتا سكينا، عميق النظر، طويل التفكر، حديد البصر،

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكبرى، ابن سعد، ج٢، ص٣٣٧.

لم ينم نهارا قط، ولم ينم في محفل قوم قط، ولم ينقل في مجلس قط ولم يعب أحدا بشيء قط، ولم يره أحد من الناس على بول ولا غائط قط، ولا اغتسال، لشدة تستره وعمق نظره وتحفظ لذنوبه، ولم يضحك من شيء قط، ولم يغضب قط مخافة الاثم في دينه، ولم يهازح إنسانا قط، ولم يفرح لشيء أوتيه من الدنيا، ولا حزن على ما فاته منها قط، وقد نكح النساء وولد له الأولاد الكثيرة وقدم أكثرهم افراطا له، فها بكى عند موت واحد منهم، ولم يمر برجلين يختصهان أو يقتتلان الا أصلح بينها، ولم يسمع قولا من أحد استحسنه إلا سأل عن تفسيره وخبره عمن اخذه. وكان يكثر مجالسه الحكماء والاختلاف إلى أهلها، ويتواضع لهم ويغشى القضاة والملوك والسلاطين، فيرثى للقضاة بها ابتلوا به، ويرحم الملوك والسلاطين لعدتهم واغترارهم بالله وطمأنينتهم إلى الدنيا وميلهم إليها وإلى زهرتها، فيتفكر في ذلك ويعتبر به ويتسلم ما يغلب به نفسه و يجاهد به هواه و يحترز به من الشيطان، وكان يداري نفسه بالعبر وكان لا يظعن الا فيها ينفعه، ولا ينطق الا فيها يعنيه فبذلك اوتى الحكمة ومنح العصمة. . . وكان لقان يكثر زيارة داود الله وكان داود يقول: يا لقان أوتيت الحكمة وصرفت عنك البلية» (١٠).

فإن كان لقمان بهذه الصفات الطيبة فكيف بنبي الرحمة وهو الجامع لجميع الفضائل والمكرامات التي حوتها الرسل لذا صار رسول الله الله المالية أحكم الناس.

<sup>(</sup>١) قصص الأنبياء، قطب الدين الراوندي، ص١٩٤ - ١٩٦.

# المبحث الثاني خير البرية طفلاً وكهلا وأجود أهل الأرض

قو له اللياني:

«خَيْرَ الْبَرِيَّةِ طِفْلًا، وأَنْجَبَهَا كَهْلًا، وأَطْهَرَ الْمُطَهَّرِينَ شِيمَةً، وأَجْوَدَ الْمُسْتَمْطَرِينَ دِيمَةً» (١).

# المسألة الأولى المولود العظيم

قال المليخ:

«خَيْرَ الْبَرِيَّةِ طِفْلًا».

فرسول الله و منذ طفولته هو خير خلق الله وهذا دليل على انه ليس كسائر الناس من حيث الفهم والادراك والطهارة، وقبل أن يبعثه سبحانه إلى الخلق كان الأنبياء والرسل الله يبشرون به، قال تعالى:

﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، من الخطبة ١٠٥، ص١٥١.

<sup>(</sup>٢) الصف: ٦.

وما من نبي إلا وبشر به وحدث عنه، وإن الله سبحانه قد أخذ الميثاق من جميع الأنبياء والرسل في تلك العوالم التي سبقت عالم الدنيا، أن يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً خاتم الرسل وسيد الخلائق من الأولين والآخرين، فكل هذه دلائل على أنه خير البرية وانه سيد الأولين والآخرين منذ الأزل.

قال أمير المؤمنين الله في بعض خطبه:

«.. إِلَى أَنْ بَعَثَ الله سُبْحَانَه مُحَمَّداً، رَسُولَ الله بَيْكَ لإِنْجَازِ عِدَتِه وإِثْمَامِ نُبُوَّتِه، مَأْخُوذاً عَلَى النَّبِيِّينَ مِيثَاقُه، مَشْهُورَةً سِمَاتُه كَرِيهاً مِيلَادُه» (١).

قوله ١

«مَأْخُوذاً عَلَى النَّبِيِّنَ مِيثَاقُه».

جاء في تفسير مجمع البيان، روي عن أمير المؤمنين الله وابن عباس وقتادة: (إن الله أخذ ميثاقاً على الأنبياء قبل نبينا الله أن يخبروا أممهم بمبعثه ونعته، ويبشرهم به، ويأمرهم بتصديقه) (٢).

وقوله للبيخ:

«مَشْهُورَةً سِمَاتُه».

السمة: العلامة (۳)، فكان أهل الكتاب يعرفون العلامات في مولده ويعرفون سهاته، فهذا المولود مشهور ومذكور في كتبهم قبل ان يولد لذا كانوا يترقبون مولده الكريم، قال تعالى:

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة الأولى، ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجمع البيان، الشيخ الطبرسي، ج٢، ص٣٣٤.

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط، الفيروز آبادي، ج١، ص١٨.

﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (١).

قال أبو حمزة الثمالي: (لما قدم النبي المدينة، قال عمر لعبد الله بن سلام: إن الله تعالى أنزل على نبيه الله الكتاب: (يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ)، كيف هذه المعرفة؟ قال عبد الله بن سلام: نعرف نبي الله بالنعت الذي نعته الله إذا رأيناه فيكم، كما يعرف أحدنا ابنه إذا رآه بين الغلمان، وأيم الله الذي يحلف به ابن سلام، لأنا بمحمد أشد معرفة مني بابني! فقال له: كيف؟ قال عبد الله: عرفته بها نعته الله لنا في كتابنا، فأشهد أنه هو، فأما ابني فإني لا أدري ما أحدثت أمه، فقال: قد وفقت، وصدقت، وأصبت) (٢).

والنبي الأكرم على منذ طفولته وهو مختلف عن الناس بالكثير من الصفات والمزايا الحسنة.

قال الواقدي: قالت حليمة والله ما غسلت لمحمد وبا من بول و لا غائط بل كان إذا جاء وقت حاجته ينقلب من جنب إلى جنب حتى تعلم حليمة بذلك وتأخذه وتخدمه حتى يقضي حاجته ولا شممت ورب السهاء من محمد رائحة نتنة قط ولا شممت منه شيئا أبدا بل كان يفوح منه رائحة المسك والكافور قالت حليمة فلها أتى على النبي الله تسعة أشهر ما رأيت ما يخرج منه البتة لأن الأرض تبتلع ما يخرج منه فلهذا لم أرً.

(قال الواقدي) وكان من حليمة ان تحمل محمدالي حين كملت له عشرة أشهر فقامت حليمة يوم الخميس وقعدت على باب الخيمة منتظرة لانتباه

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجمع البيان، الشيخ الطبرسي، ج٤، ص٢٣.

النبي التزينه وتحمله إلى جده عبد المطّلب، قال فلم ينتبه النبي التزينه وتحمله إلى حليمة فلم يخرج إلا بعد أربع ساعات فخرج رسول الخروج عن الخيمة إلى حليمة فلم يخرج إلا بعد أربع ساعات فخرج رسول الله مسرح الذوائب وقد زرق جبينه وذقنه وعليه ألوان الثياب من السندس والإستبرق، فتعجبت حليمة من زينة النبي الله ومن لباسه عما رأت عليه فقالت يا ولدي من أين لك هذه الثياب الفاخرة والزينة الكاملة؟ فقال لها محمد في: أما الثياب فمن الجنة وأما الزينة فمن أفعال الملائكة، قال فتعجبت حليمة من ذلك عجبا شديدا ثم حملته إلى عند جده في يوم الجمعة فلما نظر إليه عبد المطلب قام إليه واعتنقه وأخذه إلى حجره، فقال يا ولدي من أين لك هذه الثياب الفاخرة والزينة الكاملة؟ فقال له النبي في يا جد فاستخبر أين لك هذه الثياب الفاخرة والزينة الكاملة؟ فقال له النبي في يا جد فاستخبر ذلك من حليمة فكلمته حليمة وقالت ليس ذلك من أفعالنا فأمر عبد المطلب حليمة ان تكتم ذلك وأمر لها بألف درهم بيض وعشرة دسوت ثياب وجارية رومية فخرجت حليمة من عنده فرحة مسرورة إلى حيها (١).

وقوله ١

«كَرِياً مِيلَادُه».

لم يأتِ مولود أكرم من هذا المولود اطلاقاً، وقد خصه الله بكرامات كثيرة، وكان يوم مولده أعظم يوم شهده العالم، فعن أبان بن عثمان رفعه بإسناده قال: (لما بلغ عبد الله بن عبد المطلب زوّجه عبد المطلب آمنة بنت وهب الزهري فلما تزوج بها حملت برسول الله ين فروي عنها أنها قالت: لما حملت به لم أشعر بالحمل ولم يصبني ما يصيب النساء من ثقل الحمل، فرأيت في نومي كأن آت أتاني فقال لي: قد حملت بخير الأنام، فلما حان وقت الولادة خف على ذلك حتى

<sup>(</sup>۱) الفضائل، شاذان بن جبرئيل القمى (ابن شاذان)، ص٢٩ – ٣٠.

وضعته، وهو يتقي الأرض بيده وركبتيه، وسمعت قائلا يقول: وضعت خير البشر فعوذيه بالواحد الصمد من شر كل باغ وحاسد، «فولد رسول الله علم عام الفيل لاثنتي عشرة ليلة مضت من ربيع الأول يوم الاثنين»، فقالت آمنة: لما سقط إلى الأرض اتقى الأرض بيديه وركبتيه ورفع رأسه إلى السماء، وخرج مني نور أضاء ما بين السماء والأرض، ورميت الشياطين بالنجوم وحجبوا عن السماء...) (١).

فرسول الله حجة الخلائق مذ كان نورا في العرش، وقبل ان يولد النبي الأكرم الله كان نبياً، ويؤيد ذلك قوله الله الله عليه الأكرم الله عليه المالية على المالية الم

«كنت نبيّاً وآدم بين الماء والطّين» (٢).

وكذلك قول الولى الله إلى الله المالية المالة المالة

«كنت وليّا وآدم بين الماء والطين» (٣). فكلاهما من نور واحد.

ولمن أراد أن يعرف عظيم منزلة النبي ومكانته عند الله يكفي حديث الكساء فهو خير شاهد على ان الله لم يخلق هذا الخلق إلا لأجله وأهل بيته.

<sup>(</sup>١) كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص١٩٦، ح٣٩.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب، ابن شهراشوب، ج١، ص١٨٣، وروي في البحار عنه على: «كنت نبيا وآدم بين الماء والطين» أو «بين الروح والجسد»، بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج٨١، ص٢٧٨، وفي كنز العمال، ج١١، ص٤٠٩، (كنت نبيا وآدم بين الروح والجسد). وفي القمي: (وعن الاصبغ انه سأل أمير المؤمنين عن قول الله ﴿ نسبح اسم ربك الاعلى، فقال: مكتوب على قائمة العرش قبل أن يخلق الله السهاوات والارضين بألفي عام « لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدا عبده ورسوله فاشهدوا بها وأن عليا وصي محمد المسالية).

<sup>(</sup>٣) تفسير المحيط الأعظم والبحر الخظم في تأويل كتاب الله العزيز المحكم، السيد حيدر الآملي، ص٢٦٧.

الحمد لله الماني أعطاني

هـذا العلم الطيب الأردان

قد ساد في المهد على الغلمان..) (٢٠).

## المسألة الثانية

(انتجابه من بن أهل الطهر والخُلق الحسن)

أولاً: قوله ١

«وأَنْجَبَهَا كَهْلًا».

جاء في اللغة: (النَّجِيبَ: الفاضل الكريم السَّخِيَّ، ومنه حديث ابن مسعود:

<sup>(</sup>۱) وهي التي تتعلق بالأمور التكوينية كهدايته كل نوع من أنواع المصنوعات إلى كهاله الذي خلق لأجله وإلى أفعاله التي كتبت له، وهدايته كل شخص من أشخاص الخليقة إلى الامر المقدر له والأجل المضروب لوجوده قال تعالى: ﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾ (طه: ٥٠) وقال: {الذي خلق فسوى \* والذي قدر فهدى}. تفسير الميزان، السيد الطباطبائي، ج٧، ص٣٤٦.

<sup>(</sup>٢) الأمالي، الشيخ الصدوق، ص٢٦٠ - ٢٦٢.

الأَنعامُ من نَجائبِ القُرانِ، أَو نواجِبِ القرآن أَي من أَفاضل سُوَره، والنَّجِيبُ من الرجال الكريمُ الحَسِيبُ، والمُنتَجَبُ: المُختارُ من كل شيءٍ؛ وقد انْتَجَبَ فلانٌ فلاناً إِذا اسْتَخْلَصَه، واصْطَفاه اخْتياراً على غيره) (١).

والكَهْلُ في اللغة: (الرجل إِذا وَخَطه الشيب ورأيت له بَجالةً، وفي الصحاح: الكَهْلُ من الرجال الذي جاوز الثلاثين ووَخَطَه الشيبُ) (٢).

كما كان رسول الله على مميزاً ومختلفا عن سائر الناس في طفولته، فقد كان موصوفا بالصدق والأمانة وجميع الخصال الطيبة في كهولته، وكان (صلوات الله وسلامه عليه) يلقب بالصادق الأمين بشهادة قريش.

جاء في السيرة النبوية: (إن القبائل من قريش جمعت الحجارة لبنائها، كل قبيلة تجمع على حدة، ثم بنوها، حتى بلغ البنيان موضع الركن، فاختصموا فيه، كل قبيلة تريد أن ترفعه إلى موضعه دون الأخرى، حتى تحاوروا وتحالفوا وأعدوا للقتال، فقربت بنو عبد الدار جفنة مملوءة دما ثم تعاقدوا هم وبنو عدي بن كعب بن لؤي على الموت، وأدخلوا أيديهم في ذلك الدم في تلك الجفنة، فسموا «لعقة الدم» فمكثت قريش على ذلك أربع ليال أو خمسا، ثم إنهم اجتمعوا في المسجد وتشاوروا وتناصفوا، فزعم بعض أهل الرواية: أن أبا أمية بن المغيرة بن عبد الله بن عمر بن مخزوم – وكان عامئذ أسن قريش كلها – قال: يا معشر قريش، اجعلوا بينكم فيها تختلفون فيه أول من يدخل من باب هذا يا معشر قريش، اجعلوا بينكم فيها فعلوا، فكان أول داخل عليهم رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم)، فلما رأوه قالوا: هذا الأمين، رضينا، هذا محمد، فلما انتهى عليه [وآله] وسلم)، فلما رأوه قالوا: هذا الأمين، رضينا، هذا محمد، فلما انتهى

<sup>(</sup>١) لسان العرب، ج٤، ص٧٤٨.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، ج١١، ص٠٠٠.

إليهم وأخبروه الخبر، قال (صلى الله عليه [وآله] وسلم): هلم إلي ثوبا، فأتي به، فأخذ الركن فوضعه فيه بيده، ثم قال: لتأخذ كل قبيلة بناحية من الثوب، ثم ارفعوه جميعا، ففعلوا، حتى إذا بلغوا به موضعه وضعه هو بيده، ثم بنى عليه، وكانت قريش تسمي رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم)، قبل أن ينزل عليه الوحي «الأمين») (١).

وقد جمع سبحانه في رسوله عليه جميع خصال الأنبياء وقد زاده الله عليهم فضلا وشرفاً إذ كان (صلوات الله وسلامه عليه) عابداً زاهداً صادقا نقيا تقيا عاقلا فصيحا نبيها امينا جوادا كريها صبورا شكورا غيورا فاضلا. وكان (صلوات الله وسلامه عليه) يتيها فقيرا ضعيفا وحيدا غريبا كثير الأعداء، ومع ذلك ارتفع شأنه فدل على نبوته، وكان البدوي يرى وجهه الكريم فيقول والله ما هذا وجه كذاب، وكان ثابتا في الشدائد وهو مطلوب، وصابرا على البأساء والضراء وهو مكروب محروب، فثبت له الملك (٢).

ثانياً: قوله ١٤٠٤:

«وأَطْهَرَ المُطَهَّرِينَ شِيمَةً».

أما طُهره (صلوات الله وسلامه عليه) فقد حدث سبحانه عن ذلك في آية التطهير بقوله:

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (٣)،

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية، ابن هشام الحميري، ج١، ص١٢٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مناقب آل أبي طالب، ابن شهر آشوب، ج١، ص١٠٧.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٣٣.

٩٤ .....الشجرة النبوية في نهج البلاغة

وهذه الآية خاصة برسول الله وعلي وفاطمة والحسنين (١).

قال النبي بياتية:

«إنا [ أول ] أهل بيت قد أذهب الله عنا الفواحش ما ظهر منها وما بطن» (٢). وأما الشِّيمةُ: تعنى الخُلُقُ، والطبيعة (٣).

إن أحب العباد إلى الله أحسنهم خُلقا، وبها أن النبي على صاحب الخلق العظيم فقد صار رسول الله عليه الله، وخاتم رسله وسيد ولد آدم من الأولين والآخرين، وكان (صلوات الله عليه) يقول: (إن المؤمن ليدرك بحسن خلقه درجة قائم الليل وصائم النهار) (٤).

وقد سمي بصاحب الخلق العظيم ذلك لأنه (صلوات الله وسلامه عليه) كان صاحب خلق مع الله، فعن أبي إسحاق النحوي قال: (دخلت على أبي عبد الله الله الله فلي فسمعته يقول: إن الله على أدب نبيه على محبته فقال:

﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (٥) (٢).

فمن بين أصحاب الخلق اختاره سبحانه كي يتمم به مكارم الأخلاق، عن أبي جعفر الله في قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) ينظر تفسير القمي، ج٢، ص١٩٣.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج٣٨، ص٦٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر لسان العرب، ج١٢، ص٣٢٩.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار، ج٨٦، ص٣٨٢.

<sup>(</sup>٥) القلم: ٤.

<sup>(</sup>٦) الكافي، ج١، ص٢٦٥.

# ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (١)، يقول على دين عظيم (٢).

وعلى الرغم من أن جميع الأنبياء (صلوات الله وسلامه عليهم) اتصفوا بهذه الصفة إلا أن الله تعالى لم يخاطب أي نبي بهذا الخطاب إلا حبيبه المصطفى فشهادة الله لرسوله بهذا الخلق العظيم تعطيه الأولوية والأسبقية على جميع الخلق بأنه أعظمهم خلقاً وأصبرهم على تحمل الأذى في سبيله.

عن رسول الله بيالية قال:

«عَلَيكُم بِمَكَارِمِ الأَخْلَاقِ، فإنّ اللهَ عزّ وجلّ بَعثَني بها، وإنَّ مِن مَكَارِمِ الأَخْلَاقِ أَنْ يَعْفُو الرَّجُلُ عَمَّنْ ظَلَمَهُ، ويُعْطِيَ مَن حَرِمَهُ، ويَصِلَ مَن قَطعَهُ، وأَنْ يَعودُهُ» (٣).

فالعفو والكرم وصلة الرحم كلها من مكارم أخلاقه وخلقه وعظيم وصفه كانوا يتسابقون على خدمته، فقد لفت النبي أنظار المؤمنين إليه ذلك خلقه الذي شهد له الباري المؤمنين.

قال أمير المؤمنين المين الميناة

«قَدْ صُرِفَتْ نَحْوَهُ أَفْتِدَةُ الأَبْرَارِ، وَثُنِيَتْ إِلَيْهِ أَزِمَّةُ الأَبْصَارِ، دَفَنَ اللهُ بِهِ الضَّغَائِنَ، وَأَطْفَأَ بِهِ الثَّوَائِرَ، أَلَّفَ بِهِ إِخْوَاناً.. كَلَامُهُ بَيانٌ، وَصَمْتُهُ لِسَانٌ» (٤٠).

وقال الإمام الصادق الميرية:

«إِنَّ اللهَ تباركَ وتعالى خَصَّ رسولَ الله عِنْ بمَكارِم الأَخْلاقِ، فامْتَحِنوا

<sup>(</sup>١) القلم: ٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي، ج٢، ص٣٨٢.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسى: ص٤٧٨، ح١٠٤٢.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة، الخطبة: ٩٦، ص١٤١.

أَنفَسَكُم؛ فإن كانتْ فِيكُم فاحْمَدوا الله عز وجل وارغَبوا إلَيهِ في الزّيادَةِ مِنها، فذكرَها عَشرَةٌ: اليَقينُ، والقَناعَةُ، والصَّبرُ، والشُّكرُ، والحِلْمُ، وحُسنُ الْحُلقِ، والسَّخاءُ، والغَيرَةُ، والشَّجاعَةُ، والمُروءَةُ» (١٠).

وكما نعته الله في القرآن الكريم وذكر عظيم خلقه فقد ذكره سبحانه في الكتب السماوية السالفة، وكان اليهود يعرفونه من نعته، وهذا الخلق العظيم كان أحد العوامل المؤثرة في هداية الناس، فعن أمير المؤمنين الميليم، قال:

"إن يهوديا كان له على رسول الله الله عندي ما عندي ما أعطيك، قال: فإني لا أفارقك - يا محمد - حتى تقضيني، فقال في: إذن عندي ما أعطيك، قال: فإني لا أفارقك - يا محمد - حتى تقضيني، فقال أجلس معك، فجلس هعه حتى صلى في ذلك الموضع الظهر والعصر والمغرب والعشاء الآخرة والغداة، وكان أصحاب رسول الله يتهددونه ويتواعدونه، فنظر رسول الله يتهددونه ويتواعدونه، فنظر رسول الله يهودي إليهم فقال: ما الذي تصنعون به؟ فقالوا: يا رسول الله، يهودي يجسك! فقال فقال عند بيعثني ربي من بأن أظلم معاهدا ولا غيره.

فلما علا النهار قال اليهودي: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، وشطر ما لي في سبيل الله، أما والله ما فعلت بك الذي فعلت إلا لأنظر إلى نعتك في التوراة: محمد بن عبد الله، مولده بمكة، ومهاجره بطيبة، وليس بفظ ولا غليظ ولا صخاب، ولا متزين بالفحش ولا قول الخنا، وأنا أشهد أن لا إله إلا الله، وأنك رسول الله، وهذا مالي فاحكم فيه با أنزل الله، وكان اليهودي كثير المال» (٢).

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق، ص٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) الأمالي، الشيخ الصدوق، ص٥٥٥.

وكم من يهودي غير هذا أسلم على يده، فلذلك الخلق صار محمد حبيب

(١) وقد جمع بعض العلماء آدابه من خلال الأخبار قالوا: (كان النبي الله أحكم الناس وأحلمهم وأشجعهم وأعدلهم وأعطفهم، لم تمس يده يد امرأة لا تحل، وأسخى الناس لا يثبت عنده دينار ولا درهم فإن فضل ولم يجد من يعطيه ويجنه الليل لم يأو إلى منزله حتى يتبرأ منه إلى من يحتاج إليه، لا يأخذ مما أتاه الله إلا قوت عامه فقط من يسبر ما يجد من التمر والشعبر ويضع سائر ذلك في سبيل الله، ولا يسأل شيئا إلا أعطاه ثم يعود إلى قوت عامه فيؤثر منه حتى ربها احتاج قبل انقضاء العام إن لم يأته شيء، وكان يجلس على الأرض وينام عليها ويأكل عليها، وكان يخصف النعل، ويرقع الثوب، ويفتح الباب، ويحلب الشاة، ويعقل البعر ويحله، ويطحن مع الخادم إذا أعيا، ويضع طهوره بالليل بيده ولا يتقدمه مطرق، ولا يجلس متكئا، ويخدم في مهته أهله، ويقطع اللحم، وإذا جلس على الطعام جلس محقرا، وكان يلطع أصابعه، ولم يتجشأ قط، ويجيب دعوة الحر والعبد ولو على ذراع أو كراع ويقبل الهدية ولو أنها جرعة لبن ويأكلها ولا يأكل الصدقة، ولا يثبت بصره في وجه أحد، يغضب لربه ولا يغضب لنفسه، وكان يعصب الحجر على بطنه من الجوع، يأكل ما حضر ولا يردما وجد، لا يلبس ثوبين، يلبس بردا حبرة يمنية وشملة جبة صوف والغليظ من القطن والكتان، وأكثر ثيابه البياض ويلبس العمامة تحت العمامة، يلبس القميص من قبل ميامنه، وكان له ثوب للجمعة خاصة، وكان إذا لبس جديدا أعطى خلق ثيابه مسكينا، وكان له عباء يفرش له حيث ما ينقل تثني ثنيتين، يلبس خاتم فضة في خنصره الأيمن، يجب البطيخ، ويكره الريح الردية ويستاك عند الوضوء، ويردف خلفه عبده أو غيره، ويركب ما أمكنه من فرس أو بغلة أو حمار، ويركب الحمار بلا سرج وعليه العذار، ويمشى راجلا وحافيا بلا رداء ولا عمامة ولا قلنسوة، ويشيع الجنائز ويعود المرضى في أقصى المدينة، يجالس الفقراء ويواكل المساكين ويناولهم بيده، ويكرم أهل الفضل في أخلاقهم، ويتألف أهل الشرف بالبر لهم، يصل ذوي رحمه من غير أن يؤثرهم على غيرهم إلا بها أمر الله، ولا يجفو على أحد، يقبل معذرة المعتذر إليه، وكان أكثر الناس تبسما ما لم ينزل عليه قرآن ولم تجر عظة، وربما ضحك من غير قهقهة، لا يرتفع على عبيده وإمائه في مأكل ولا في ملبس، ما شتم أحدا بشتمة ولا لعن امرأة ولا خادما بلعنة ولا لاموا أحدا إلا قال دعوه، ولا يأتيه أحد حرا وعبدا وأمة إلا قام معه في حاجته، لا فظ ولا غليظ ولا صخاب في الأسواق، ولا يجزي بالسيئة السيئة ولكن يغفر ويصفح، ويبدأ من لقيه بالسلام، ومن رامه بحاجة

#### السألة الثالثة

## (أجود المستمطرين وأدومهم في العطاء)

قوله الليانا:

«وأَجْوَدَ الْمُسْتَمْطَرِينَ دِيمَةً».

(الجواد بمعنى السخي (١)، المُسْتَمطِر: الطالب للخير والمعروف (٢)، المُسْتَمطِر: الطالب للخير والمعروف (٢)، الديمةُ: (المطر الذي ليس فيه رَعْد ولا برق، وسئلت عائشة عن عمل سيدنا رسول الله، الله، الله، الله، الله، الله، عمله في معالم في سكون، شَبَّهَتْ عمله في دوامه مع الاقتصاد بديمة المطر الدائم) (٣).

فرسول الله عِنْ الله عَنْ أكرم الأكرمين، عن أنس قال: (ما سئل رسول الله عِنْ شيئاً

صابره حتى يكون هو المنصرف، وما أخذ أحد يده فيرسل يده حتى يرسلها وإذا لقي مسلما بدأه بالمصافحة، وكان لا يقوم ولا يجلس إلا على ذكر الله ، وكان لا يجلس إليه أحد وهو يصلي إلا خفف صلاته وأقبل عليه وقال: ألك حاجة؟ وكان أكثر جلوسه أن ينصب ساقيه جميعا، وكان يجلس حيث ينتهي به المجلس، وكان أكثر ما يجلس مستقبل القبلة، وكان يكرم من يدخل عليه حتى ربها بسط ثوبه ويؤثر الداخل بالوسادة التي تحته، وكان في الرضا والغضب لا يقول إلا حقا، وكان يأكل القثاء بالرطب وبالملح، وكان أحب الفواكه الرطبة إليه البطيخ والعنب وأكثر طعامه الماء والتمر وكان يتمجع اللبن بالتمر ويسميهما الأطبين، وكان أحب الطعام إليه اللحم ويأكل الثريد باللحم، وكان يحب القرع، وكان يأكل لحم الصيد ولا يصيده، وكان يأكل الخبز والسمن، وكان يحب من الشاة الذراع والكتف ومن القدر الدبا ومن الصباغ الخل ومن التمر العجوة ومن البقول الهندبا والبادروج والبقلة اللينة، وكان يمزح ولا يقول إلا حقا) مناقب آل أبي طالب، ابن شهراشوب، ج١، ص١٢٨.

<sup>(</sup>١) لسان العرب، ج٣، ص١٠٨.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس، الزبيدي، ج٧، ص٤٨٧.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، ابن منظور، ج١٢، ص٢١٩.

الفصل الثاني: اختياره من شجرة النبوة .....

على الإسلام إلا أعطاه قال فجاءه رجل فأعطاه غنها بين جبلين فرجع إلى قومه فقال يا قوم أسلموا فإن محمداً يعطى عطاءً لا يخشى الفاقة) (١).

قال المازري: معنى فأعطاه غنماً بين جبلين أي غنها يملأ ما بين جبلين (٢).

والنبي بشخصه يجسد الإسلام فإن أحبوا صفاته أحبوا الإسلام لذا لم يبعث سبحانه وتعالى نبياً أو وصياً إلا كريهاً، والنبي الأكرم فاق الأنبياء سخاءً، لذا كان أقرب الخلق إلى الله.

عن الإمام الصادق الله قال:

«جاء رجل إلى النبي الله قال: يا رسول الله أفي المال حق سوى الزكاة؟ قال: نعم، على المسلم أن يطعم الجائع إذا سأله ويكسو العاري إذا سأله، قال: إنه يخاف أن يكون كاذبا، قال: أفلا يخاف صدقه؟!» (٣).

ولكي نصل إلى عظيم وصفه (صلوات الله وسلامه عليه) وبيان جوده وكرمه لا بد من ذكر بعض الأنبياء والأولياء الذين اشتهروا بالجود، كي نصل إلى معنى قوله الله (وأجود المستمطرين ديمة)، فمن أهل الجود:

نبي الله ابراهيم ١١١٤:

كان نبي الله ابراهيم الله من أجود الناس وأكرمهم وكان لا يأكل إلا مع ضيف، ولجوده وكرمه كان يلقب أبا الضيفان، فعن عكرمة، قال: (كان إبراهيم يكنى أبا الضيفان وكان لقصره أربعة أبواب) (٤).

<sup>(</sup>١) شرح أصول الكافي، ج١٢، ص٩٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص٩٣.

<sup>(</sup>٣) ميزان الحكمة، ج٢، ص١٢٢٨..

<sup>(</sup> ٤ ) تاریخ مدینة دمشق، ابن عساکر،

وقد جعل (صلوات الله عليه) لقصره أربعة أبواب من كل جهة باب كي لا يفوته الضيف، فمن اعتاد على بذل المال واكرام الضيف لا يستطيع أن يغير هذه العادة، قال رسول الله عليه:

# $(3)^{(1)}$ وكان أول من أضاف الضيف إبراهيم

وروى الفيض الكاشاني: (كان إبراهيم الخليل الله إذا أراد أن يأكل خرج ميلا أو ميلين يلتمس من يتغدّى معه وكان يكنّى أبا الضيفان ولصدق نيّته فيه، دامت ضيافته في مشهده إلى يومنا هذا فلا ينقضي ليله إلا ويأكل عنده جماعة من بين ثلاثة إلى عشرة إلى مائة) (٢).

وقد حكى سبحانه عن كرمه في كتابه الكريم، قال تعالى:

﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكْرَمِينَ \* إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَامًا قَالَ سَلَامًا قَالَ سَلَامً قَوْمٌ مُنْكَرُونَ \* فَرَاغَ إِلَى أَهْلِهِ فَجَاءَ بِعِجْلٍ سَمِينٍ \* فَقَرَّبَهُ إِلَى أَهْلِهِ فَاللَّ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ (٣).

قال الرازي: (وإما لإكرام إبراهيم الله إياهم، فإن قيل: بهاذا أكرمهم؟ قلنا ببشاشة الوجه أولاً، وبالإجلاس في أحسن المواضع وألطفها ثانياً، وتعجيل القرى ثالثاً، وبعد التكليف للضيف بالأكل والجلوس وكانوا عدة من الملائكة في قول ثلاثة جبريل وميكائيل وثالث، وفي قول عشرة، وفي آخر اثنا عشر)(٤).

فكرمهم لا يقتصر على الطعام وإنها كانوا كرماء في قولهم وابتسامتهم

<sup>(</sup>١) سبل الهدى والرشاد، الصالحي الشامي، ج١، ص٩٠٩.

<sup>(</sup>٢) المحجة البيضاء في تهذيب الأحياء، الفيض الكاشاني، ج٣، ص٣٢.

<sup>(</sup>٣) الذاريات: ٢٤ – ٢٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير الرازي، فخر الدين الرازي، ج٨٨، ص٢١٠.

الفصل الثاني: اختياره من شجرة النبوة .....

وعطائهم، أي أنهم جمعوا الكرم حتى كان عدوهم يشهد لهم بالضيافة وحسن المعاملة.

ومن اجداد النبي الذين امتازوا بالكرم (عمر العلي):

جاء في بحار الأنوار: (هاشم هو عمرو بن عبد مناف، ولقب بذلك لأن قومه أصابتهم مجاعة فبعث عيرا إلى الشام وحملها كعكا ونحر جزورا وطحنها وأطعم الناس الثريد، وقيل في مدح هاشم:

# عمرو العلى هشم الثريد لقومه

ورجال مكة مسنتون عجاف)<sup>(۱)</sup>.

فبنو هاشم امتازوا بالكرم والجود وكانوا يبتدئون العطاء قبل ان يُسألوا، وكان السائل يقصدهم في طلب الحاجة دون غيرهم.

عن الإمام الصادق المناه

«إذا طلبت الجود فعليك بمعادنه، فإن للجود معادن، وللمعادن أصولا، وللأصول فروعا، وللفروع ثمرا، ولا يطيب ثمر إلا بفرع، ولا فرع إلا بأصل، ولا أصل إلا بمعدن طيب» (٢٠).

ورد باللغة: (المَعْدِنُ مكان كل شيء يكون فيه أَصله ومَبْدَؤه نحو مَعْدِنِ النهب والفضة والأَشياء، وفي الحديث: فَعَنْ معادِنِ العرب تسأَلوني؟ قالوا: نعم، أَي أُصولها التي ينسبون إليها ويتفاخرون بها، وفلان مَعْدِنٌ للخير والكرم إذا جُبِل عليها، على المَثَل) (٣).

<sup>(</sup>١) بحار الانوار، العلامة المجلسي، ج٦٣، ص٨٠.

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة، محمد الريشهري، ج١، ص٤٨٣.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب، ج١٣، ص٢٧٩.

والمقصود من كلام الإمام الصادق الله أن الأنبياء وذراري الأنبياء وهذه السلالة الطاهرة خلقوا من معدن أصله الكرم، وقد ورد عن الإمام علي في النهج في وصف النبي محمد الله قال:

«مَنْبِتُه أَشْرَفُ مَنْبِتٍ، فِي مَعَادِنِ الْكَرَامَةِ، ومَمَاهِدِ السَّلَامَةِ» (١).

قال رسول الله بيالية.

«الثريد طعام العرب، وأول من ثرد الثريد إبراهيم المسلم» وأول من هشمه من العرب، هاشم» (۲).

وعن الإمام الصادق الله قال:

وكان سخاؤه (صلوات الله وسلامه عليه) سببا في هداية الناس، فعن صفوان بن أمية قال: (لقد أعطاني رسول الله عليه يوم حنين وإنه لمن أبغض الناس إلي فها زال يعطيني حتى أنه لأحب الخلق إلي) (٤).

والسخاء من أشرف الغرائز ومن خلق الأنبياء والمرسلين وأصحاب اليقين. قال الإمام الصادق المالي:

«السخاء من أخلاق الأنبياء، وهو عماد الإيمان، ولا يكون مؤمن إلا سخيا، ولا يكون سخيا إلا ذو يقين وهمة عالية، لأن السخاء شعاع نور اليقين، ومن

<sup>(</sup>١) الخطبة: ٩٦.

<sup>(</sup>٢) دعائم الإسلام، القاضي النعماني المغربي، ج٢، ص١١٠.

<sup>(</sup>٣) الكافي، الشيخ الكليني،

<sup>(</sup> ٤ ) تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج٢٤، ص١١٦.

والمتيقن بالله لا يخشى الفاقة لذا كان (صلوات الله عليه) يتصدق بكل ما لديه في سبيل الله، وكان ابو طالب سخيا كريها وقد ساد البلاد بكرمه وجوده، وكان يلقب بسيد البطحاء، فرسول الله عليه جاء من أكرم المعادن وأجودها وقد اختاره الله من بين هؤلاء الكرام.

في رواية إن إعرابياً جاء إلى رسول الله على يشكو قلة المطر وقحطاً شديد فصعد رسول الله المنبر وقال: (الحمد لله الذي علا في السماء وكان عاليا، وفي الأرض قريبا دانيا أقرب إلينا من حبل الوريد؟ ورفع يديه إلى السماء وقال: اللهم اسقنا غيثا مغيثا، مريئا، مريعا، غدقا، طبقا، عاجلا غير رائث، نافعا غير ضار، تملأ به الزرع، وتنبت الزرع، وتحيي به الأرض بعد موتها. في رد يده إلى نحره حتى أحدق السحاب بالمدينة كالإكليل، والتقت السماء بأرواقها، وجاءه أهل البطاح يضجون: يا رسول الله، الغرق الغرق، فقال رسول الله اللهم حوالينا ولا علينا، فانجاب السحاب عن السماء، فضحك رسول الله وقال: لله در أبي طالب لو كان حيا لقرت عيناه، من ينشدنا قوله؟ فقام عمر بن الخطاب، فقال: عسى أردت، يا رسول الله:

وما حملت من ناقة فوق ظهرها

أبر وأوفى ذمة من محمد

فقال رسول الله سيالية:

«ليس هذا من قول أبي طالب، هذا من قول حسان بن ثابت».

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج٨٦، ص٥٥٥.

١٠٤....الشجرة النبوية في نهج البلاغة

فقام على بن أبي طالب الله وقال: كأنك أردت، يا رسول الله:

وأبيض يستسقى الغهام بوجهه

ربيع اليتامى عصمة للأرامل تلوذ به الهُللاك من آل هاشم

فهم عنده في نعمة وفواضل

كذبتم وبيت الله يبزى محمد

ولما نهاصع (۱) دونه ونقاتل

ونسلمه حتى نصرع حوله

ونذهل عن أبنائنا والحلائل

فقال رسول الله بَيْنَاتِهِ:

«أجل» (۲).

<sup>(</sup>١) المصع: الضرب بالسيف، والماصعة: المجالدة بالسيف. العين، ج١، ص٣١٧.

<sup>(</sup>٢) الأمالي، الشيخ الطوسي، ص٧٥ - ٧٦.

# الفصل الثالث

أغصان الشجرة النبوية

# الفصل الثالث أغصان الشجرة النبوية

# المبحث الأول

#### عترة النبي محمد سيالي

(... فأنتم قادة الهدى والتقى والشجرة التي أنا أصلها وأنتم فرعها، فمن تمسك بها فقد نجا ومن تخلف عنها فقد هلك وهوى (1).

وعترة النبي هم أهل بيته الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، وهم علي وفاطمة والحسن والحسين والمعصومون من ذريته (عليهم أفضل الصلاة والسلام)، فهؤلاء الأطهار فاقوا جميع المنازل حتى صاروا سادة الخلائق بعد نبى الرحمة، فهم حجج الله وورثة النبى ومستودع علمه.

## المسألة الأولى

(خير العتر)

قوله الله : «عِتْرَتُهُ خَيْرُ ٱلْعِتَر».

<sup>(</sup>١) المسترشد، محمد بن جرير الطبري، (الشيعي)، هامش، ص٦١١.

تكلمنا في المباحث السابقة عن أسرته وشجرته الله وهنا نتكلم عن عترته بوصفهم سلالة النبوة ومعدن الوحي والتنزيل.

قال ابن منظور: (عِثْرةُ الرجل أَخَصُّ أَقارِبه، والعِثْرة ولدُ الرجل وذريته وعِقْبُه من صُلْبه، قال: فعِثْرةُ النبي، عَلَيْه، وولدُ فاطمة البَتُول، ها، والمشهور المعروف أَن عَثْرتَه أَهلُ بيته، وهم الذين حُرِّمَت عليهم الزكاة والصدقة المفروضة، وهم ذوو القربى الذين لهم خُمُسُ الخُمُسِ المذكور في سورة الأنفال) (١).

وقال الشارح البحراني: (بدء بالعترة لما عرفت أنّها أخصّ وأقرب من الأسرة، ومصداق أفضليّة عترته قوله على: سادة أهل المحشر سادة أهل الدنيا أنا وعلي وحسن وحسين وحمزة وجعفر، ووجه أفضليّة أسرته قوله على: إنّ الله اصطفى من العرب معدا) (٢).

وكما أن الشجرة تتفرع وتورق وتثمر وتفيء للناس كذلك أهل بيت النبي، فقد تفرعوا إلى فروع طوال وصارت بيوتهم ملاذ الناس ومأوى للسائل والمحروم.

وفي حديث الكساء الذي يروى عن جابر عن فاطمة فيه بيان عظيم منزلتهم، ومضمون حديث الكساء ان الله سبحانه لم يخلق الخلق إلا لأجلهم وفي محبتهم فثبت بذلك انهم خيرة خلقه بعد نبيه وخاتم رسله.

<sup>(</sup>١) لسان العرب، ابن منظور، ج٤ ص٥٣٨

<sup>(</sup>٢) ينظر شرح نهج البلاغة، ابن ميثم البحراني، ج٢، ص٣٩٧.

«إني تارك فيكم الثقلين ما إن تمسكتم بهم لن تضلوا: كتاب الله وعترتي أهل بيتى وانهم لن يفترقا حتى يردا على الحوض» ( ١ ).

ومن خطبة له بيّن فيها فضل العترة قال المالين المالية

«... وبَيْنَكُمْ عِتْرَةُ نَبِيِّكُمْ، وهُمْ أَزِمَّةُ الْحُقِّ وأَعْلَامُ الدِّينِ وأَلْسِنَةُ الصِّدْقِ، فَأَنْزِلُوهُمْ بِأَحْسَنِ مَنَازِلِ الْقُرْآنِ...» (٢).

قال ابن أبي الحديد: (قد بين رسول الله على عترته من هي، لما قال: (إني تارك فيكم الثقلين)، فقال: (عترتي أهل بيتي)، وبيّن في مقام آخر مَنْ أهلُ بيته حيث طرح عليهم كساءً، وقال حين نزلت:

(إِنَّمَا يُرِيدُ اللّٰهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (٣): «اللهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب الرجس عنهم»، فإن قلت: فمن هي العترة التي عناها أمير المؤمنين المنه بهذا الكلام؟ قلت: نفسه وولديه، والأصل في الحقيقة نفسه، لأن ولديه تابعان له، ونسبتها إليه مع وجوده كنسبة الكواكب المضيئة مع طلوع الشمس المشرقة، وقد نبه النبي المنه على ذلك بقوله: «وأبوكما خير منكما» (٤).

وعن أبي جعفر الله في قوله:

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (٥). «قال: نزلت هذه الآية في رسول الله ﷺ وعلى بن أبي طالب وفاطمة والحسن

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة (آل البيت) الحر العاملي - ج٧٧ ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) الخطبة: ٨٧.، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٣٣.

<sup>(</sup>٤) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج٦، ص٥٧٥.

<sup>(</sup>٥) الأحزاب: ٣٣.

والحسين وذلك في بيت أم سلمة زوجة النبي في فدعا رسول الله عليا والحسين والحسين ثم ألبسهم كساءاً خيبريا ودخل معهم فيه ثم قال:

«اللهم هؤ لاء أهل بيتي الذين وعدتني فيهم ما وعدتني اللهم أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا» نزلت هذه الآية، فقالت ام سلمة وأنا معهم يا رسول الله؟، قال أبشري يا أم سلمة إنك إلى خير» (١).

كذلك في مباهلته مع نصارى نجران قد بيّن رسول الله على من هم عترته وقد حدث سبحانه وتعالى عن ذلك بقوله:

﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ (٢٠).

والعترة هم الخاصة من أهل بيته قال رسول الله عليه:

«اللَّهُمَّ إِنَّ هؤُلاءِ أَهْلُ بَيْتِي وَخاصَّتِي وَحامَّتِي لَحْمُهُمْ لَحْمِي وَدَمُهُمْ دَمِي اللَّهُمَّ المَّنِي وَدَمُهُمْ دَمِي (٣).

فهؤلاء الطيبون خلقوا من جوهر واحد وطينة واحدة لذا خصهم الله دون غيرهم، وهم أهل الحق وأهل الصدق وحديث الثقلين كافٍ في بيان احقيتهم إذ قرنهم رسول الله الله القرآن، فهما حبل الله الممدود من السماء إلى الأرض.

<sup>(</sup>۱) قال أبو الجارود قال زيد بن علي بن الحسين المسين المسين الناس يزعمون إنها أراد بهذه الآية أزواج النبي وقد كذبوا وأتموا لو عنى بها أزواج النبي لقال: ليذهب عنكن الرجس ويطهركن تطهيرا، ولكان الكلام مؤنثا كها قال واذكرن ما يتلى في بيوتكن ولا تبرجن ولستن كأحد من النساء) تفسير القمى، ج٢، ص١٩٣٠.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ٦١.

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الجنان (عربي) الشيخ عباس القمى (مترجم: نجفى)، ص٨٦٩.

«فَأَنْزِلُوهُمْ بِأَحْسَنِ مَنَازِلِ الْقُرْآنِ» أي كما نعظم القرآن كونه كتاب الله، كذلك علينا تعظيمهم كونهم القرآن الناطق بالحق، وكما أن القرآن:

﴿ لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ
حَمِيدٍ ﴾ (١)، كذلك أهل البيت لا يأتيهم الباطل لا عن يمينهم ولا عن شالهم
فهم معصومون وإلا لما قرنوا بالقرآن، قال الإمام الصادق الله:

«سئل أمير المؤمنين عن معنى قول رسول الله على: إنّى مخلف فيكم الثقلين كتاب الله وعتري، من العترة؟ فقال: أنا والحسن والحسين والأئمة التسعة من ولد الحسين عاسعهم مهديهم وقائمهم لا يفارقون كتاب الله ولا يفارقهم حتى يردوا على رسول الله على حوضه» (٢).

ومن أقرب عترته وهذه الخصوصية ومن أقرب عترته وهذه الخصوصية قد بيّنها أمير المؤمنين في أحد خطبه إذ قال المالية

«وقَدْ عَلِمْتُمْ مَوْضِعِي مِنْ رَسُولِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وفي رواية قال المأمون يوما للرضاهيج:

«أخبرني بأكبر فضيلة لأمير المؤمنين الله يدل عليها القرآن قال: فقال له الرضاطية: فضيلته في المباهلة قال الله جل جلاله:

<sup>(</sup>١) فصلت: ٤٢.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا (عليه السلام)، ج١، ص٠٦.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، من الخطبة: ١٩٢، ص١٨٤.

﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَتَ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ (١)، فدعا رسول الله على الحسن والحسين الله فكانا ابنيه ودعا فاطمة الله فكانت في هذا الموضع نساءه ودعا أمير المؤمنين الله فكان نفسه بحكم الله ١١٥ وقد ثبت أنه ليس أحد من خلق الله سبحانه أجل من رسول الله على وأفضل فوجب أن لا يكون أحد أفضل من نفس رسول الله على بحكم الله على ، قال: فقال له المأمون: أليس قد ذكر الله الأبناء بلفظ الجمع وإنها دعا رسول الله على ابنيه خاصة وذكر النساء بلفظ الجمع وإنها دعا رسول الله على ابنته وحدها، فلم لا جاز أن يذكر الدعاء لمن هو نفسه ويكون المراد نفسه في الحقيقة دون غيره فلا يكون لأمير المؤمنين الله من الفضل؟ قال: فقال له الرضائي: ليس بصحيح ما ذكرت.. وذلك أن الداعي إنا يكون داعيا لغره كما يكون الآمر آمرا لغيره ولا يصح أن يكون داعيا لنفسه في الحقيقة كما لا يكون آمرا لها في الحقيقة، وإذا لم يدع رسول الله على رجلا في المباهلة إلا أمير المؤمنين الله المراها في الحقيقة، فقد ثبت أنه نفسه التي عناها الله تعالى في كتابه وجعل حكمة ذلك في تنزيله، قال، فقال المأمون، إذا ورد الجواب سقط السؤال $^{(7)}$ .

وكان لفاطمة والحسنين خصوصية عجيبة عند رسول الله يلك فهؤلاء الأطهار كان الله يلك يزقهم العلم زقا وقد نبت لحمهم من لسانه وإبهامه الطاهرين. عن رسول الله قال:

(إن الله عن قسم الخلق قسمين فجعلني في خيرهما قسماً وذلك قوله:

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٦١.

<sup>(</sup>٢) (الفصول المختارة، الشيخ المفيد، ص)٨٨.

﴿ وَأَصْحَابُ الْيَمِينِ ﴾ و﴿ وَأَصْحَابُ الشِّمَالِ ﴾ فأنا من أصحاب اليمين وأنا خير أصحاب اليمين ثم جعل القسمين أثلاثا فجعلني في خيرها ثلثاً فذلك قوله تعالى: ﴿ فَأَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ﴾ و﴿ وَالسّابِقُونَ السّابِقُونَ ﴾ فأنا من السابقين وأنا خير السابقين ثم جعل الأثلاث قبائل فجعلني في خيرها قبيلة وذلك قول الله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللّهِ أَتْقَاكُمْ عِنْدَ اللّهِ أَتْقَاكُمْ اللّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ وأنا أتقى ولد آدم وأكرمهم على الله ولا فخر ثم جعل القبائل بيوتاً فجعلني في خيرها بيتاً وذلك قوله ﴿ وَأَن اللّهُ لِيُذْهِبَ اللّهُ لِينَةُ مِطْهِرُونَ مِن اللّهُ لِينُونَ مَا اللهُ ولا فَحْر ثم على الله ولا في خيرها بيتاً وذلك قوله ﴿ وَأَن اللّهُ لِينُونَ مَا اللهُ اللهُ لِينُونَ مَا اللهُ اللهُ لِينُونَ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لِينُونَ مَا اللهُ اللهُ

والطهارة من الذنوب اشارة إلى عصمتهم الله وهذا لا شك فيه فكل الأنبياء والحجج معصومون من الذنوب وهذا اعتقادنا فيهم، ولعصمتهم اختارهم الله ان يكونوا عترة نبيه وخزان علمه.

### المسألة الثانية

## (آل البيت امتداد الرسالة السماوية)

قوله على «نَحْنُ شَجَرَةُ النُّبُوَّةِ، ومَحَطُّ الرِّسَالَةِ، ومُخْتَلَفُ الْمَلائِكَةِ».

أُولاً: قوله ﴿ لِللَّهِ: ﴿ نَحْنُ شَجَرَةُ النُّبُوَّةِ ﴾.

أي المتفرعون منها والوارثون محاسنها وما حوته من كمالات، فهذه الشجرة جمعت العظماء من الخلق وقد زادها الله شرفاً وتفضيلاً حينها جعل فروعها الأئمة المعصومين.

<sup>(</sup>١) دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، أحمد بن الحسين البهيقي، ج١ ص١٧٠.

قال السيد حبيب الله الخوئي الهاشمي في قوله:

«نَحْنُ شَجَرَةُ النَّبُوَّةِ»: (أراد به رسول الله عليه ونفسه الشريف وزوجته الصديقة وأولاده الطّيبين الطّاهرين سلام الله عليهم أجمعين) (١).

وقال الشيخ ناصر مكارم الشيرازي: (فالتعبير بالشجرة يفيد أنّ النبوة كالشجرة المثمرة التي لها فروع وأغصان مختلفة، جذرها وساقها النبي الأكرم الله وأوراقها أولاده، وثمرتها هداية الناس إلى الله) (٢).

فآل البيت هم فروع الشجرة النبوية وهم ذرية السلالة الطاهرة الذي أكرمهم الله وفضلهم على سائر خلقه وهم كالنجوم المضيئة كلما أفل منهم نجم سطع آخر، عن أبي رجاء العطاردي قال: (لما بايع الناس لأبي بكر دخل أبو ذر [الغفاري رضى الله عنه] المسجد فقال: أيها الناس:

﴿إِنّ اللّهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ \* ذُرّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ وَاللّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾، فأهل بيت نبيكم هم الآل من أل إبراهيم، والصفوة والسلالة من إسهاعيل، والعترة الهادية من محمد على فبمحمد شرف شريفهم فاستوجبوا حقهم ونالوا الفضيلة من ربهم، [فأهل بيت محمد فينا] كالسهاء المبنية والارض المدحية والجبال المنصوبة والكعبة) (٣).

<sup>(</sup>١) منهاج البراعة، حبيب الله الخوئي، ج٧، ص٥٣٧.

<sup>(</sup>۲) الخطبة: ۱۰۹، ص۳۹۲.

<sup>(</sup>٣) تفسير فرات الكوفي، ص٨١.

الأرض بغير إمام؟ قال: لو بقيت الأرض بغير إمام لساخت)(١).

ومن خطبة له الله بين فيها علو نسب الهاشميين قال الله:

«نَحْنُ ٱلْأَعْلَوْنَ نَسَباً وَٱلْأَشَدُّونَ بِالرَّسُولِ بَيْنَ يَوْطاً» (٢).

لا يوجد أعلى من نسب أمير المؤمنين وفاطمة الزهراء والحجج الأطهار (عليهم أفضل الصلاة والسلام) بوصفهم من سلالة النبي وقد بيّن الإمام الحسين المي في مفاخرته مع أبيه أمير المؤمنين المي علو شرفه وعظيم قدره من حيث النسل السامي، وقد افتخر على والده (٣). وبهذه المفاخرة بيّن الإمام الحسين الميلية

<sup>(</sup>١) الكافي، ج١، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٢) ١٦٢ ومن كلام له (﴿ ﴿ ﴾ البعض أصحابه وقد سأله: كيف دفعكم قومكم عن هذا المقام وأنتم أحق به فقال: (يَا أَخَا بَنِي أَسَدٍ إِنَّكَ لَقَلِقُ الْوَضِينِ، تُرْسِلُ فِي غَيْرِ سَدَدٍ، ولَكَ بَعْدُ ذِمَامَةُ الصَّهْرِ وحَقُّ المُسْأَلَةِ، وقَدِ اسْتَعْلَمْتَ فَاعْلَمْ، أَمَّا الإسْتِبْدَادُ عَلَيْنَا بِهَذَا المُقَامِ، ونَحْنُ الأَعْلَوْنَ نَسَباً والأَشَدُّونَ بِالرَّسُولِ ( ﴿ لِللَّهُ اللهُ والمُعْوَدُ إِلَيْهِ الْقِيَامَةُ ...). نهج البلاغة، ص٢٣١.

منزلة جده وأبيه وأمه الزهراء (صلوات الله وسلامه عليهم) بأنهم فاقوا جميع المنازل والمراتب وعلو الأنبياء والآباء شرفاً ورتبةً ومكانةً، حتى صاروا الأقرب إلى الله فلولاهم لما خلق الله السموات والأرضين وبقية الموجودات.

# وقوله تعالى:

﴿ ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ ﴾، أي من نسل بعض (١) ، عن أبي جعفر الله قال: «ان الله اصطفى آدم ونوحا وآل ابراهيم وآل عمران على العالمين ذرية بعضها من بعض قال: نحن منهم ونحن بقية تلك العترة »(٢).

فمن نسل فاطمة تفرع الحجج، لذا كان أمير المؤمنين الله حريصاً عليهم أشد الحرص لكي لا ينقطع نسل رسول الله ولا تخلو الأرض من حجة، فمن كلام له الحرص لكي لا ينقطع نسل رسول الله ولا تخلو الأرض من حجة، فمن كلام له الحرف أيام صفين، (وقد رأى الحسن ابنه الله يتسرع إلى الحرب [فقال]: «امْلِكُوا عَنِّي هَذَا الْغُلَامَ لَا يَهُدَّنِي، فَإِنَّنِي أَنْفَسُ بِهَذَيْنِ يَعْنِي الحُسَنَ

جبرئيل و جعلنا خيار من اصطفاه الجليل ورفعنا على الخلق أجمعين ثم قال الحسين إلى اما ما ذكرت يا أمير المؤمنين فأنت فيه صادق أمين، فقال النبي و أمي فاطمة الزهراء سيدة نساء العالمين الحسين الله يا أبت انا الحسين بن علي بن أبي طالب الله وأمي فاطمة الزهراء سيدة نساء العالمين وجدي محمد المصطفى و عند الله وعند الناس أجمعين و جدي خير من جدك وأفضل عند الله وعند الناس أجمعين وانا في المهد ناغاني وعند الناس أجمعين و با علي أنت عند الله تعالى أفضل مني وانا أفخر منك بالآباء والأمهات والأجداد، قال ثم إن الحسين الله اعتنق أباه و جعل يقبله واقبل علي الله يقبل ولده الحسين وهو يقول زادك الله تعالى شرفا و فخرا و علما و حلما ولعن الله تعالى ظالميك يا أبا عبد الله ثم رجع الحسين الحسين الله إلى النبي الله النبي الله الفضائل، شاذان بن جبرئيل القمي (ابن شاذان)، ص ٨٣ – ٨٥).

<sup>(</sup>١) التفسير الأصفى، ج١، ص١٤٧ والحديث. عن أبي عبد الله عليه السلام.

<sup>(</sup>۲) تفسير العياشي، ج۱، ص١٦٨.

والحُسَيْنَ اللهِ عَلَى المُوْتِ لِئَلَّا يَنْقَطِعَ بِهَا نَسْلُ رَسُولِ اللهِ عَلَى المُوْتِ لِئَلَّا يَنْقَطِعَ بِهَا نَسْلُ رَسُولِ اللهِ عِلَى اللهِ عَلَى المُوتِ

ومن وصية له كتبها لولده الحسن بن على الله قال له:

«.. ووَجَدْتُكَ بَعْضِي، بَلْ وَجَدْتُكَ كُلِّي، حَتَّى كَأَنَّ شَيْئاً لَوْ أَصَابَكَ أَصَابَنِي،
 وكَأَنَّ المُوْتَ لَوْ أَتَاكَ أَتَانِي، فَعَنَانِي مِنْ أَمْرِكَ مَا يَعْنِينِي مِنْ أَمْرِ نَفْسِي..» (٢).

فقوله ليليج:

«وَجَدْتُكَ كُلِّي» أي نفسي وبهذا الكلام نستدل على ان الحسن والحسين كنفس رسول الله الله الله وكذلك بقية الحجج.

عن شهاب بن عبد ربه قال: (سمعت الصادق الم يقول:

«يا شهاب نحن شجرة النبوة ومعدن الرسالة ومختلف الملائكة، ونحن عهد الله وذمته، ونحن ود الله وحجته، كنا أنوارا صفوفا حول العرش نسبح، فسبح أهل السهاء بتسبيحنا إلى ان هبطنا إلى الارض، فسبحنا فسبح أهل الأرض بتسبيحنا وإنا لنحن المسبحون فمن وفى بذمتنا فقد وفى بعهد الله و وذمته، ومن خفر ذمتنا فقد خفر ذمة الله و عهده») (٣).

ثانياً: قوله ١٤٠٤:

(و مَحَطُّ الرِّسَالَةِ و ثُخْتَلَفُ اللَّلائِكَةِ».

معناه أن الأئمة من قريش هم المؤدون عن النبي أحكام الدين وإليهم تتنزل الملائكة في عرض صحائف العباد في ليلة القدر، فهؤلاء الطيبون هم سفراء الله

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، من كلام له الله قاله في صفين، ص٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، من وصية له الله للحسن بن علي الله ، كتبها إليه بحاضرين عند انصر افه من صفين، ص٩١٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمى، ج٢، ص٢٢٨.

فكما كان سبحانه يوحي إلى نبي من أنبيائه قبل أن يتم أجله ويستوفي مدته أن يعطي ميراث النبوة وآثار العلم للنبي الذي يليه كذلك أوصى سبحانه نبي الرحمة أن يجعل العلم الذي عنده وميراث النبوة في أهل بيته (صلوات الله وسلامه عليهم).

عن أبي جعفر الله قال:

«لما قضى محمد الله نبوته واستكملت ايامه أوحى الله يا محمد قد قضيت نبوتك واستكملت أيامك، فاجعل العلم الذى عندك من الايهان والاسم الاكبر وميراث العلم وآثار علم النبوة في العقب في ذريتك فإني لم اقطع العلم والايهان والاسم الاكبر وميراث العلم وآثار علم النبوة من العقب من ذريتك كها لم أقطعها من بيوتات الانبياء الذين كانوا بينك وبين أبيك آدم، وذلك قول الله:

﴿إِنَّ اللهُ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ \* ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (١)، وإن الله جل وتعالى لم يجعل العلم جهلا ولم يكل أمره إلى أحد من خلقه لا إلى ملك مقرب ولا إلى نبي مرسل، ولكنه ارسل رسلا من ملائكة فقال له كذا وكذا فأمرهم بها يجب ونهاهم عها يكره فقص عليه أمر خلقه بعلمه فعلم ذلك العلم وعلم انبياءه وأصفياءه من الانبياء والاعوان والذرية التي بعضها من بعض فذلك قوله:

﴿ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا ﴾ (٢)، فأما الكتاب فهو النبوة، واما الحكمة فهم الحكهاء من الانبياء في الصفوة واما

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٣٣ – ٣٤.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٤٥.

الملك العظيم فهم الائمة الهداة في الصفوة، وكل هؤلاء من الذرية التي بعضها من بعض التي جعل فيهم البقية، وفيهم العاقبة وحفظ الميثاق، حتى تنقضي الدنيا، وللعلماء وبولاة الامر الاستنباط للعلم والهداية» (١٠).

خص سبحانه أهل بيت النبي بحفظ الميثاق، فلا تصلح الدنيا إلا بهم ولا تنكشف الظلمات إلا بنورهم فهم الحجج والذرية الطيبة التي اختارها الله وخصها بالولاية دون الناس، قال امير المؤمنين المئين:

«إِنَّ ٱلْأَئِمَّةَ مِنْ قُرَيْشٍ غُرِسُوا فِي هَذَا ٱلْبَطْنِ مِنْ هَاشِمٍ لاَ تَصْلُحُ عَلَى سِوَاهُمْ
 وَلاَ تَصْلُحُ ٱلْوُلاَةُ مِنْ غَيْرِهِمْ

وبهذا الكلام أبطل الإمام على خلافة السابقين الذين غصبوا حق الولاية، فالخلافة اقتصرت على بني هاشم دون سواهم.

وقد روى الخطيب البغدادي، عن الكلبي عن أبي صالح في قول الله عِن :

﴿ الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَالَّذِينَ إِنْ مَكَّنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَلَهُوْا عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾ ( ٣ )، قال: هم بنو هاشم، ثم قلت: من مضى منهم أم من

<sup>(</sup>۱) العياشي، ج۱، ص١٦٨، عن عبدالرحمن بن كثير قال: (قلت لأبي عبدالله على الله الله بقوله تعالى: (انها يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا) قال: نزلت هذه الآية في النبي وأمير المؤمنين والحسن والحسين وفاطمة الله فلها قبض الله فله نبيه فله كان أمير المؤمنين ثم الحسين أم الحسين أم وقع تأويل هذه الآية: (واولوا الارحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله) وكان علي بن الحسين عليهما السلام، ثم جرت في الائمة من ولده الاوصياء عليهم السلام فطاعتهم طاعة الله ومعصيتهم معصية الله فله)، (علل الشرائع، الشيخ الصدوق، ج١، ص ٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) من الخطبة: ١٤٤، ص٢٠١.

<sup>(</sup>٣) الحج: ٤١.

بقي؟ قال: من مضى منهم ومن بقي) (١).

ومنها: قوله المليخ:

«لَا يُقَاسُ بِآلِ مُحَمَّدٍ عِنَّ مِنْ هَذِه الأُمَّةِ أَحَدُّ، ... وهُمْ خَصَائِصُ حَقِّ الْوِلَايَةِ، وفِيهِمُ الْوَصِيَّةُ والْوِرَاثَةُ» (٢٠).

وقوله ١

«إِنَّمَا الأَئِمَّةُ قُوَّامُ اللهِ عَلَى خَلْقِهِ، وعُرَفَاؤُهُ عَلَى عِبَادِهِ ولَا يَدْخُلُ الجُنَّةَ إِلَّا مَنْ عَرَفَهُمْ وعَرَفُوهُ، ولَا يَدْخُلُ النَّارَ إِلَّا مَنْ أَنْكَرَهُمْ وأَنْكَرُوهُ» (٣).

وقوله: الله الله المالية:

«هُمْ مَوْضِعُ سِرِّهِ، ولَجَأُ أَمْرِهِ، وعَيْبَةُ عِلْمِهِ، ومَوْئِلُ حُكْمِهِ، وكُهُوفُ كُتُبِهِ، ومَوْئِلُ حُكْمِهِ، وكُهُوفُ كُتُبِهِ، وجَبَالُ دِينِهِ» (٤٠).

وفي التنزيل قال تعالى:

﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكَتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا ﴾ (٥).

عن بريد قال: كنت عند أبي جعفر للله فسألته عن قول الله تعالى:

﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ

<sup>(</sup>١) تاريخ بغداد، الخطيب البغدادي، ج١٤، ص٧٠.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، رقم الخطبة: ٢، ص٤٧.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، الخطبة: ١٥٢، ص٢١٢.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة، الخطبة: ٢، ص٤٧.

<sup>(</sup>٥) النساء: ٤٥.

الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا ﴾ (١)، قال: فنحن الناس ونحن المحسودون على ما آتانا الله من الامامة دون خلق الله جميعا:

﴿ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا ﴾ جعلنا منهم الرسل والأنبياء والائمة (عليهم الصلاة والسلام) فكيف يقرون بها في آل إبراهيم ويكذبون بها في آل محمد عليهم الصلاة والسلام:

﴿ فَمِنْهُمْ مَنْ آمَنَ بِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ صَدَّ عَنْهُ وَكَفَى جِجَهَنَّمَ سَعِيرًا ﴾ (٢)، (٣).

وقد حدّث رسول الله على الخاصة والعامة عن الأئمة الإثني عشر، وقد ورد عنه (صلوات الله وسلامه عليه) الكثير من الروايات التي تؤكد أن الأئمة من قريش هم خلفاؤه من بعده، ففي رواية عن رسول على قال:

«الأئمة من بعدي اثني عشر أولهم أنت يا علي وآخرهم القائم الذي يفتح الله على يديه مشارق الأرض ومغاربها» ( $^{(2)}$ ).

فرسول الله على حدد الأئمة وذكر أسهاءهم وبيّن صفاتهم، وعلى الرغم من ذلك إلا أن شرار الخلق من الأمويين والعباسيين غصبوا حق الأئمة ونكروا أحاديث النبي وكل هذا لم يخف على رسول الله على وقد حدث نبي الرحمة عن هذه الزمر، ففي رواية نأخذ منها موضع الشاهد أنه على قال:

«... أوحى الله إلي: يا محمد إني اطلعت إلى الأرض اطلاعة فاخترتك منها فجعلتك نبيا، ثم اطلعت ثانيا فاخترت منها عليا فجعلته وصيك ووارث

<sup>(</sup>١) النساء: ٤٥.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) عيون اخبار الرضا، ج١، ص٦٧.

<sup>(</sup>٤) كشف الغمة في معرفة الأئمة، على بن أبي الفتح الإربلي، ج٣، ص٣١٢.

علمك والإمام بعدك، وأخرج من أصلابكما الذرية الطاهرة والأئمة المعصومين خزان علمي، فلولاكم ما خلقت الدنيا ولا الآخرة ولا الجنة ولا النار. يا محمد أتحب أن تراهم؟ قلت: نعم يا رب. فنوديت: يا محمد إرفع رأسك، فرفعت رأسي فإذا أنا بأنوار علي والحسن والحسين وعلي بن الحسين ومحمد بن علي وجعفر بن محمد وموسى بن جعفر وعلي بن موسى ومحمد بن علي وعلي بن محمد والحسن بن علي والحجة يتلألأ من بينهم كأنه كوكب دري، فقلت: يا رب من هؤلاء ومن هذا؟ قال: يا محمد هم الأئمة بعدك المطهرون من صلبك، وهو الحجة الذي يملأ الأرض قسطا وعدلا ويشفي صدور قوم مؤمنين، قلنا: بآبائنا وأمهاتنا أنت يا رسول الله لقد قلت عجبا، فقال الله ويؤذوني فيهم، يسمعون مني هذا ثم يرجعون على أعقابهم بعد إذ هداهم الله، ويؤذوني فيهم، لا أنالهم الله شفاعتى» (١٠).

ومثلها حدث أمير المؤمنين الله عن الأئمة الإثني عشر كما حدث النبي عنهم بل زاد الإمام تفصيلا عن هؤلاء الطاهرين ففي رواية أنه الله قال لابن قدامة:

«.... يا بن قدامة أنا وابناي شبرا وشبيرا وأمها الزهراء بنت خديجة الكبرى الأئمة فيها واحدا واحدا إلى القائم اثنا عشر إماما، من عين شربنا وإليها رددنا، قال ابن قدامة قد عرفنا شبرا وشبيرا والزهراء والكبرى فها أسهاء الباقي؟ قال: تسع آيات بينات كها أعطى الله موسى تسع آيات، الأول علموثا علي بن الحسين والثاني طيموثا الباقر والثالث دينوتا الصادق والرابع بجبوثا الكاظم والخامس هيملوثا الرضا والسادس أعلوثا التقي والسابع ريبوثا النقي والثامن علبوثا العسكري والتاسع ريبوثا وهو النذير الأكبر، قال ابن قدامة: ما هذه اللغة يا

<sup>(</sup>١) كفاية الأثر، الخراز القمى، ص٧٢.

أمير المؤمنين؟ فقال على: أسماء الأئمة بالسريانية واليونانية التي نطق بها عيسى وأحيى بها الموتى والروح وأبرأ الأكمه والأبرص، فسجد ابن قدامة شكرا لله رب العالمين، نتوسل به إلى الله تعالى نكن من المقربين.

أيها الناس قد سمعتم خيرا فقولوا خيرا واسألوا تعلموا وكونوا للعلم حملة ولا تخرجوه إلى غير أهله فتهلكوا، فقال جابر: فقلت: يا أمير المؤمنين فيا وجه استكشاف؟ فقال: اسألوني واسألوا الأئمة من بعدي، الأئمة الذين سميتهم فلم يخل منهم عصر من الأعصار حتى قيام القائم فاسألوا من وجدتم منهم وانقلوا عنهم كتابي، والمنافقون يقولون علي نص على نفسه بالربوبية فاشهدوا شهادة أسألكم عند الحاجة، إن علي بن أبي طالب نور مخلوق وعبد مرزوق ، من قال غير هذا لعنه الله، من كذب علي، ونزل المنبر وهو يقول: «تحصنت بالحي الذي لا يموت ذي العز والجبروت والقدرة والملكوت من كل ما أخاف وأحذر «فأيها عبد قالها عند نازلة به إلا وكشفها عنه، قال ابن قدامة: نقول هذه الكلمات وحدها؟ فقال عند نازلة به إلا وكشفها الإثني عشر إماما وتدعو بها أردت وأحببت يستجيب الله دعاك» (١٠).

فسبحانه وتعالى خلقنا لأجلهم، لذا حينها ندعوا بهذه الأسهاء لا شك أن الله سيقضي حوائجنا وينجينا من أهوال الدنيا كها سينجينا من هول القيامة بفضلهم وفضل شفاعتهم.

<sup>(</sup>۱) إلزام الناصب في إثبات الحجة الغائب: على اليزدي الحائري، ج٢، ص٢١٨ – ٢١٨. وقد (سأل هشام بن الحكم جماعة من المتكلمين فقال: أخبروني حين بعث الله محمدا بعثه بنعمة تامة أو بنعمة ناقصة؟ قالوا بنعمة تامة، قال: فأيّها أتم أن يكون في أهل بيت واحد نبوة وخلافة أو يكون نبوة بلا خلافة؟ قالوا: بل يكون نبوة وخلافة قال: فلهاذا جعلتموها في غيرها فإذا صارت في بني هاشم ضربتم وجوههم بالسيوف، فأفحموا). مناقب آل أبي طالب، ابن شهراشوب، ج١، ص٢٣٧.

# المبحث الثاني خصائص الشجرة النبوية

قوله ١

« لَهَا فُرُوعٌ طِوَالٌ و ثَمَرٌ لَا يُنَالُ».

المسألة الأولى (امتداد ذرية النبي)

قوله اللياني:

«لَهَا فُرُوعٌ طِوَالٌ».

قال السيد حبيب الله الخوئي (لها فروع طوال، إن كان المراد بالشجرة إبراهيم أو إسهاعيل فالمراد بالفروع الأنبياء من ذرّيتها، وإن كان المراد بها هاشم أو النبيّ بين فأراد بها الأئمة في ووصفها بالطول إشارة إلى بلوغها في الشّرف والكهال منتهى النّهاية) (١).

تفرعت هذه الشجرة إلى فروع وهذه الفروع امتدت إلى عنان السهاء، فالله سبحانه وتعالى زاد في بركتها رغم أعدائها، قال تعالى:

﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ

<sup>(</sup>١) منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، ج٧، ص١١٠.

جاء في تفسير مقتنيات الدرر: (وهذه الصفة تدلّ على قوّتها من التصاعد مرتفعة وبعيدة عن عفونات الأرض وقاذورات الأبنية فحينئذ ثمرتها نقيّة طاهرة عن جميع الشوائب) (٢٠).

وقال السيد محمد الحسيني الشيرازي: (لها فروع طوال) الامتداد ذرية الرسول (صلى الله عليه وآله) (٣).

وفي التنزيل قال تعالى لرسوله الكريم:

﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ \* فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ \* إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الْأَبْتَرُ ﴾ ( 3 ).

الكوثر الخير الكثير ومن أبرز تجلياتهِ فاطمة الزهراء، فمن هذه السيدة تفرع نسل النبي وكان منها أئمة الهدى الذي بهم حفظ الله شريعة المصطفى.

قال الشيخ ناصر مكارم الشيرازي (إن أكثر علماء الشيعة ذهبوا إلى أنّ «فاطمة الزهراء ٤٤) من أوضح مصاديق الكوثر، لأنّ رواية سبب النزول تقول: إنّ المشركين وصفوا النّبي بالأبتر، أي بالشخص المعدوم العقب، وجاءت الآية لتقول:

﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوْتَرَ ﴾، ومن هنا نستنتج أن الخير الكثير أو الكوثر هي فاطمة الزهراء ١٤٤٤، لأن نسل الرسول الله انتشر في العالم بواسطة هذه البنت

<sup>(</sup>۱) ابراهیم: ۲٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقتنيات الدرر، مير سيد علي الحائري الطهراني ( المفسر )، ج٦، ص١١٤.

<sup>(</sup>٣) توضيح نهج البلاغة، السيد محمد الحسيني الشيرازي، ج٢، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الكوثر.

الكريمة... وذرية الرسول من فاطمة لم يكونوا امتداداً جسمياً للرسول فل فحسب، بل كانوا امتداداً رسالياً صانوا الإسلام وضحوا من أجل المحافظة عليه وكان منهم أئمة الدين الإثني عشر، أو الخلفاء الإثني عشر بعد النبي كما أخبر عنهم رسول الله في الأحاديث المتواترة بين السنة والشيعة، وكان منهم أيضاً الآلاف المؤلفة من كبار العلماء والفقهاء والمحدثين والمفسّرين وقادة الأمّة، والفخر الرازي في استعراضه لتفاسير معنى الكوثر يقول: القول النّالث «الكوثر» أولاده، قالوا لأنّ هذه السّورة إنّما نزلت ردّاً على من عابه إلى امتلاكه الأولاد فالمعنى أنّه يعطيه نسلاً يبقون على مرّ الزمان، فانظر كم قتل من أهل البيت ثمّ العالم ممتلئ منهم ولم يبق من بني أمية في الدنيا أحد يعبأ به، ثمّ انظر كم كان فيهم من الأكابر من العلماء كالباقر والصادق والكاظم والرضائل والنفس الزكية وأمثالهم) (١).

ومن وصية لأمير المؤمنين للله أوصى بها الناس لما ثقل من الضربة قال الله:

"وفيكم من يخلف من نبيكم على ما إن تمسكتم بهم لن تضلوا، وهم الدعاة وهم النجاة، وهم أركان الأرض وهم النجوم بهم يستضاء، من شجرة طاب فرعها وزيتونة طاب [بورك ظ] أصلها، نبتت في الحرم، وسقيت من كرم، من خير مستقر إلى خير مستودع، من مبارك إلى مبارك، صفت من الأقذار والأدناس، ومن قبيح مأنبة شرار الناس لها فروع طوال لا تنال، حسرت عن صفاتها الألسن، وقصرت عن بلوغها الأعناق، فهم الدعاة وبهم النجاة، وبالناس إليهم حاجة، فأخلفوا رسول الله [على] فيهم بأحسن الخلافة فقد أخبركم أنهم والقرآن الثقلان، وأنها لن يفترقا حتى يردا على الحوض فالزموهم

<sup>(</sup>١) تفسير الأمثل، ناصر مكارم الشيرازي، ج٠٢، ص٤٩٩.

 $(1)^{(1)}$  تتفرقوا عنهم و $(1)^{(1)}$  تتركوهم فتفرقوا وتمرقوا»

بيّن الإمام اصالة هذه الشجرة وطيب فروعها بقوله المين:

«من شجرة طاب فرعها وزيتونة طاب [بورك ظ] أصلها، نبتت في الحرم، وسقيت من كرم».

ثم ذكر الله مستقر الحجج الطاهرين بقوله:

«من خير مستقر إلى خير مستودع، من مبارك إلى مبارك، صفت من الأقذار والأدناس».

وقد تحدثنا في الفصل الأول عن مستقره (صلوات الله وسلامه عليه) في جميع العوالم كذلك أهل بيته لهم الخصوصية نفسها، فقد وضعهم الله في خير مستقر ذلك في جميع العوالم، فهذه الأرواح الطاهرة منزهة عن الخطأ لذا جعلهم سبحانه يتقلبون في أقدس الأماكن، ففي عالم الأرواح كانوا في أظلة عرشه، اما في عالم الطينة فهم معجونون من طينة الولاية وفي عالم الاصلاب والارحام فهم في خير مستقر كذلك عالم الدنيا إلى أن يضعهم الله في اعلى منازل جنانه وهي مستقرهم الأبدي.

عن أبي عبد الله الله قال:

«قال الله تبارك وتعالى: يا محمد، إنّي خلقتك وعليّاً نوراً، يعني روحاً بلا بدن، قبل أن أخلق سهاواتي وأرضي وعرشي وبحري، فلم تزل تهلّلني وتمجّدني، ثمّ جمعت روحيكها فجعلتهها واحدة، فكانت تمجّدني وتقدّسني وتهلّلني، ثمّ قسّمتها ثنتين، وقسّمت الثنتين ثنتين فصارت أربعة: محمّد واحد، وعليّ واحد،

<sup>(</sup>١) نهج السعادة في مستدرك نهج البلاغة، الشيخ المحمودي، ج٨، ص٩٤.

والحسن والحسين ثنتان، ثمّ خلق الله فاطمة من نور إبتدأها روحاً بلا بدن، ثمّ مسحنا بيمينه فأفضى نوره فينا» (١٠).

وجاء في كتاب من لا يحضره الفقيه في رواية عن جابر عن رسول الله عليه، فبعد تلاوته (صلوات الله وسلامه عليه) لقوله تعالى:

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلَالَةٍ مِنْ طِينٍ \* ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينٍ \* ثُمَّ خَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عَظَامًا مَكِينٍ \* ثُمَّ خَلَقْنَا النُطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحُمَّا النُّطْفَةَ مَضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحُمَّا اللَّهُ أَخْسَنُ الْخَالِقِينَ \* ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تُبْعَثُونَ ﴾ (٢ ).

قال جابر بن عبد الله الأنصاري (فقلت: يا رسول الله هذه حالنا فكيف حالك وحال الأوصياء بعدك في الولادة؟ فسكت رسول الله بين مليا، ثم قال: يا جابر لقد سألت عن أمر جسيم لا يحتمله إلا ذو حظ عظيم، إن الأنبياء والأوصياء مخلوقون من نور عظمة الله جل ثناؤه، يودع الله أنوارهم أصلابا طيبة، وأرحاما طاهرة، يحفظها بملائكته، ويربيها بحكمته، ويغذوها بعلمه، فأمرهم يجل عن أن يوصف وأحوالهم تدق عن أن تعلم، لأنهم نجوم الله في أرضه، وأعلامه في بريته، وخلفاؤه على عباده، وأنواره في بلاده، وحججه على خلفه، يا جابر: هذا من مكنون العلم ومخزونه فاكتمه إلا من أهله (٣).

إن الكثير من الناس لا يستوعبون هذه الأسرار ومدى طهر هؤلاء الطيبين الذين اختارهم الله وفضلهم على سائر خلقه لذا كان (صلوات الله عليه) يأمر

<sup>(</sup>١) الكافي، الشيخ الكليني، ج١، ص٠٤٤.

<sup>(</sup>٢) المؤمنون: ١٦ – ١٦.

<sup>(</sup>٣) من لا يحضره الفقيه، الشيخ الصدوق، ج٤، ص٤١٤.

أصحابه المقربين بالكتمان لمثل هذه الأحاديث، وقد بيّن النبي الأكرم بيُّك كيف يرعى الله على حججه:

أولاً: إنه تعالى خلقهم من نور عظمته، فتلك الأرواح قدسية ليس فيها شرك.

ثانياً: إنه تعالى جعلهم يتقلبون في أكرم الأصلاب والأرحام وأطهرها وبهذا قد حفظهم من جميع الأرجاس.

عن أبي عبد الله الله قال:

"إن نطفة الإمام من الجنة، وإذا وقع من بطن أمه إلى الأرض وقع وهو واضع يده إلى الأرض رافع رأسه إلى السياء، قلت جعلت فداك ولم ذاك قال إلى الأرض رافع رأسه إلى السياء، قلت جعلت فداك ولم ذاك قال إلى الناديا يناديه من جو السياء من بطنان العرش من الأفق الاعلى: يا فلان بن فلان اثبت فإنك صفوتي من خلقي، وعيبة علمي ولك ولمن تولاك أوجبت رحمتي، ومنحت جناني، وأحلك جواري، ثم وعزتي وجلالي لأصلين من عاداك أشد عذابي، وإن أوسعت عليهم في دنياي من سعة رزقي، قال: فإذا انقضى صوت النادي، أجابه هو: "شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائيا بالقسط لا إله إلا هو العزيز الحكيم" فإذا قالها أعطاه الله العلم الأول والعلم الاخر واستحق زيادة الروح في ليلة القدر" (١).

ثالثاً: إنه تعالى يحفظ هؤلاء الطيبين بملائكته ويعلمهم الكتاب والحكمة، ويتلطف عليهم منذ الصغر، قال أمر المؤمنين الله في خطبة القاصعة:

«.. ولَقَدْ قَرَنَ الله به عِلَيْهِ مِنْ لَدُنْ أَنْ كَانَ فَطِيهاً أَعْظَمَ مَلَكٍ مِنْ مَلائِكَتِه،

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج٢٥، ص٣٨.

يَسْلُكُ بِه طَرِيقَ الْمُكَارِمِ، ونَحَاسِنَ أَخْلَاقِ الْعَالَمِ لَيْلَه ونَهَارَه ..» (١).

روي أن بعض أصحاب أبي جعفر محمد بن علي الباقر الله عن قول الله عن الله

﴿إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِنْ رَسُولٍ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا﴾ (٢). فقال طبح:

"يوكل الله تعالى بأنبيائه ملائكة يحصون أعمالهم، ويؤدون إليه تبليغهم الرسالة، ووكل بمحمد ملكا عظيما منذ فصل عن الرضاع يرشده إلى الخيرات ومكارم الأخلاق، ويصده عن الشر ومساوئ الأخلاق، وهو الذي كان يناديه السلام عليك يا محمد يا رسول الله وهو شاب لم يبلغ درجة الرسالة بعد، فيظن أن ذلك من الحجر والأرض، فيتأمل فلا يرى شيئا» ("").

ومن خصائص النبي الأكرم الله أنه تعالى وكل به هذا الملك العظيم يسلك به طريق المكارم ومحاسن الصفات، وهذه الخصوصية كانت عند الأئمة المعصومين أيضاً.

روى الكليني عن أبي بصير قال: «سمعت أبا عبدالله الله يقول:

﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي ﴾ ( ٤ ) قال: خلق أعظم من جبرئيل وميكائيل، لم يكن مع أحد ممن مضى، غير محمد على وهو مع الائمة

<sup>(</sup>١) الخطبة: ١٩٢، المعروفة بالقاصعة.

<sup>(</sup>٢) الجن: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج١٣، ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ٨٥.

وقد يشتبه البعض وتلتبس عليه الأمور حول هذه الروح التي تسدد النبي والأئمة هل هي أعظم منهم.

الجواب: لا يوجد مخلوق أعظم من النبي والأئمة (صلوات الله عليهم أجمعين) ولا يوجد مخلوق أعلم منهم ولكن شاء الله أن يجعل لكل سبب مسببات والملائكة تعد من المسببات مثلها ان الله سبحانه أنزل القرآن على صدر النبي من خلال جبرائيل المنه وكان بالإمكان أن يخاطب النبي بدون واسطة وقد حدث ذلك مع النبي وسائر الرسل (٢).

ومما يزيد ذلك وضوحاً قوله تعالى:

﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوجِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيَّ حَكِيمٌ ﴾ (٣).

#### السألة الثانية

# (مكانة آل البيت)

قوله اللياني:

«وثَمَرُ لَا يُنَالُ».

ليس المراد بأن ثمار هذه الشجرة صعبة الالتقاط، بل العكس إن ثمار هذه

<sup>(</sup>١) الكافي، ج١، ص٢٧٣.

<sup>(</sup> ٢ ) أراد الله بذلك أن يثبت للخلق أنه سبحانه هو الذي أنشأ الأسباب والمسببات ويمكن له أن يستغنى عنها متى شاء.

<sup>(</sup>٣) الشورى: ٥١.

الشجرة متهدلة:

﴿ تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾ (١). وإنها قوله (وثَمَرُ لَا يُنَالُ) إشارة إلى عظيم منزلتها وما تحوي هذه الشجرة من علوم ومعارف وكرامات وفضائل، فمن الصعب نيلها أو الوصول إلى دقيق اسرارها (٢).

وللتوضيح أكثر سنبين ذلك في عدة نقاط:

أولاً: اشارة إلى علوم هذه الشجرة.

خص الله أنبياءه وأولياءه وحججه بالعلم دون غيرهم، والسبب أن هؤلاء الأطهار لهم عقول تعي كلام الله، وصدور تحفظ العلم، لذا جعل سبحانه قلوب هؤلاء الأطهار وعقولهم مستودع علمه وقد ورد في النهج خطب كثيرة تتحدث عن علمهم منها.

قوله ١

«أَيْنَ الَّذِينَ زَعَمُوا أَنَّهُمُ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ دُونَنَا، كَذِباً وبَغْياً عَلَيْنَا أَنْ رَفَعَنَا الله ووَضَعَهُمْ، وأَعْطَانَا وحَرَمَهُمْ وأَدْخَلَنَا وأَخْرَجَهُمْ، بِنَا يُسْتَعْطَى الْهُدَى ويُسْتَجْلَى الْعَمَى» (٣).

وقوله ١

«هُمْ عَيْشُ الْعِلْمِ، ومَوْتُ الجُهْلِ، يُغْبِرُكُمْ حِلْمُهُمْ عَنْ عِلْمِهِمْ وظَاهِرُهُمْ عَنْ بَاطِنِهِمْ، وصَمْتُهُمْ عَنْ حِكَمِ مَنْطِقِهِمْ، لا يخالفون الحق ولا يختلفون فيه، وهم ما يُطِنِهِمْ، وصَمْتُهُمْ عَنْ حِكَمِ مَنْطِقِهِمْ، لا يخالفون الحق ولا يختلفون فيه، وهم دعائم الإسلام، وولائح الإعتصام، بِهِمْ عَادَ الحُقُّ إِلَى نِصَابِهِ، وانْزَاحَ الْبَاطِلُ عَنْ دعائم الإسلام، وولائح الإعتصام، بِهِمْ عَادَ الحُقُّ إِلَى نِصَابِهِ، وانْزَاحَ الْبَاطِلُ عَنْ

<sup>(</sup>۱) ابراهیم: ۲۵.

<sup>(</sup>٢) ينظر منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، ج٧، ص١١٠.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، الخطبة: ١٤٤.

فخاتم الرسل الذي هو أعلم الخلق قد أودع ذلك العلم لآل البيت الله وخصهم دون الناس، قال المليم:

«نَحْنُ الشِّعَارُ وَالأَصْحَابُ وَالْحُزَنَةُ وَالأَبْوَابُ، وَلَا تُؤْتَى الْبُيُوتُ إِلَّا مِنْ أَبْوَابِهَا» (٢٠).

«يا أبا محمد إن عندنا والله سرا من سر الله، وعلما من علم الله، والله ما كلف الله ملك مقرب ولا نبي مرسل ولا مؤمن امتحن الله قلبه للإيهان والله ما كلف الله ذلك أحدا غيرنا وإن عندنا سرا من سر الله وعلما ذلك أحدا غيرنا وإن عندنا سرا من سر الله وعلما من علم الله، أمرنا الله بتبليغه، فبلغنا عن الله و أمرنا بتبليغه، فلم نجد له موضعا ولا أهلا ولا حمالة يحتملونه حتى خلق الله لذلك أقواما، خلقوا من طينة خلق منها محمد وآله وذريته ومن نور خلق الله منه محمدا وذريته وصنعهم بفضل صنع رحمته التي صنع منها محمدا وذريته، فبلغنا عن الله ما امرنا بتبليغه، فقبلوه واحتملوا ذلك [فبلغهم ذلك عنا فقبلوه واحتملوه] وبلغهم ذكرنا فالله معرفتنا وحديثنا، فلولا أنهم خلقوا من هذا لما كانوا كذلك،

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة: ٢٣٧، ص٥٥٧.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة: ١٥٤، ص٢١٥.

١٣٤ ..... الشجرة النبوية في نهج البلاغة لا والله ما احتملوه.... » (١٠).

فلا يعي حديث أهل البيت الله إلا الراسخون في العلم ومن كانت له إذن واعية وقلب حفيظ ونفس مطمئنة لأن حديثهم صعب مستصعب لذا لم يستوعب أهل البيت إلا القلائل من الصحابة والناس، فعن أبي عبد الله الله قال:

«ذُكرت التقية يوما عند علي بن الحسين فقال: والله لو علم أبو ذر ما في قلب سلمان لقتله، ولقد آخى رسول الله على بينها، فما ظنكم بسائر الخلق، إن علم العلماء صعب مستصعب، لا يحتمله إلا نبي مرسل أو ملك مقرب أو عبد مؤمن امتحن الله قلبه للإيمان، فقال: وإنها صار سلمان من العلماء لأنه امرؤ منا أهل البيت فلذلك نسبته إلى العلماء» (٢).

ثانياً: اشارة إلى إنها لا تنال من حيث المنزلة والمكانة عند الله.

فلا يصل لمنزلة النبي والعترة أي مخلوق وهذا ما وضحته الكثير من الروايات، فلا يقاس بآل البيت أحد، هذا ما قاله أمير المؤمنين في بعض خطبه، فالله سبحانه وتعالى زادهم فضلا على العالمين، وقد شهد بذلك أعداؤهم.

قال العلامة الحلي: (لم يلحق أحد أمير المؤمنين الله في شرف النسب، كما قال الله:

«نحن أهل البيت لا يقاس بنا أحد»، قال الجاحظ: وهو من أعظم الناس

<sup>(</sup>١) الكافي، الشيخ الكليني، ج١، ص٤٠٢.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات، محمد بن الحسن بن فروخ ( الصفار )، ص٥٥.

الفصل الثالث: فروع الشجرة النبوية وأغصانها .....عداوة لأمر المؤمنين المناخذ صدق على في قوله:

«نحن أهل البيت لا يقاس بنا أحد»، كيف يقاس بقوم منهم رسول الله على والأطيبان على وفاطمة، والسبطان الحسن والحسين، والشهيدان حمزة، وذو الجناحين جعفر، وسيد الوادي عبد المطلب، وساقي الحجيج عباس، وحليم البطحاء أبو طالب؟، والنجدة والخيرة فيهم؟، والأنصار من نصرهم، والمهاجرون من هاجر إليهم ومعهم، والصديق من صدقهم، والفاروق من فرق الحق والباطل فيهم، والحواري حواريهم، وذو الشهادتين لأنه شهد لهم، ولا خير إلا فيهم، ولهم، ومنهم، وأبان رسول الله على أهل بيته بقوله:

"إني تارك فيكم الخليفتين: كتاب الله، حبل ممدود من السماء إلى أهل الأرض، وعترتي وأهل بيتي، نبأني اللطيف الخبير: أنهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض»، ولو كانوا كغيرهم لما قال عمر، لما طلب مصاهرة علي: إني سمعت رسول الله على يقول:

«كل سبب ونسب منقطع يوم القيامة إلا سببي ونسبي، فأما على فلو أوردنا لأيامه الشريفة، ومقاماته الكريمة، ومناقبه السنية، لأفنينا في ذلك الطوامير الطوال، العرق صحيح، والمنشأ كريم، والشأن عظيم، والعمل جسيم، والعلم كثير، والبيان عجيب، واللسان خطيب، والصدر رحيب، وأخلاقه وفق أعراقه، وحديثه يشهد لقديمه» (١).

وقد تمنى بعض الصحابة الذين ضلوا عن الحق ان تكون لهم منقبة من مناقب أمير المؤمنين ( الله شاء ان يرفع الحق ويزهق الباطل.

<sup>(</sup>١) نهج الحق وكشف الصدق، العلامة الحلي، ص٢٥٣.

«... فلها أراد الله و أن يتوب عليها جاءهما جبرئيل فقال لهما: إنكما إنها ظلمتها أنفسكها بتمني منزلة من فضل عليكها فجزاؤكها ما قد عوقبتها به من الهبوط من جوار الله و إلى أرضه فسلا ربكها بحق الأسهاء التي رأيتموها على ساق العرش حتى يتوب عليكها ، فقالا ، اللهم إنا نسألك بحق الأكرمين عليك محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين والأئمة عليهم السلام إلا تبت علينا ورحمتنا فتاب الله عليهها إنه هو التواب الرحيم فلم يزل أنبياء الله بعد ذلك يحفظون هذه الأمانة ويخبرون بها أوصياءهم والمخلصين من أممهم فيأبون حملها ويشفقون من ادعائها وحملها الإنسان الذي قد عرف، فأصل كل ظلم منه إلى يوم القيامة، وذلك قول الله و التهوئ :

﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ (١).

هذه هي المكانة التي لا يصل لها ملك مقرب ولا نبي مرسل ولا أي مخلوق، فقد رفعهم الله في أعلى عليين، وجعل الوصول إلى منزلتهم من المحال، وكل ذلك يعود إلى طاعتهم وقربهم منه تعالى.

إن أول مخلوق حسد محمداً وآل محمد لمنزلتهم ومكانتهم عند الله هو إبليس اللعين، والذي سبق علمه كل شيء عَلم أن من البشر من يحسد هؤلاء الأطهار

<sup>(</sup>١) معاني الأخبار، الشيخ الصدوق، ص١٠٨- ١١٠، البرهان في تفسير القرآن، السيد هاشم البحراني، ج١، ص١٨٣.

كما حسدهم ابليس (عليه اللعنة)، لذا أقسم سبحانه أن يملأ جهنم من أعدائهم من الجن والإنس، وأن يجعل محبيهم في أعلى عليين.

ثالثاً: إشارة إلى انها لا تنال من حيث علو القدر.

فكم أرادوا أن يقللوا من قدر هذه العترة وبالخصوص سيد الأوصياء لكن الله سبحانه أعزه وأعز أبناءه (عليه وعليهم السلام)، وأذل أعداءهم، قال تعالى: ﴿ وَللّٰهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١٠).

قال أمير المؤمنين المين المين المين المينانين المينانين

«أُولَئِكَ والله الأَقَلُّونَ عَدَداً والأَعْظَمُونَ عِنْدَ الله قَدْراً» (٢).

والسبب في تعظيمه سبحانه لعترة النبي هو أنهم لله أطاعوه حق طاعته وعملوا بكتابه وضحوا لأجله فصار لهم هذا القدر العظيم والمكانة السامية. ولهذه المكانة حسدهم الناس على ما أتاهم الله من فضله.

عن ابن عباس: (أنه مر بمجلس من مجالس قريش وهم يسبون علي بن أبي طالب إلله فقال لقائده: ما يقول هؤلاء؟ قال: يسبون عليا، قال: قربني إليهم، فلما أن أوقف عليهم، قال: أيكم الساب الله؟ قالوا: سبحان الله! من يسب الله فقد أشرك بالله، قال: فأيكم الساب رسول الله والوا: من يسب رسول الله فقد كفر، قال: فأيكم الساب علي بن أبي طالب؟ قالوا: قد كان ذلك، قال: فأشهد بالله وأشهد لله، لقد سمعت رسول الله وفي يقول: من سب عليا فقد سبني، ومن سبني فقد سب الله وسمى، فقال لقائده: فهل قالوا شيئا حين قلت لهم ما قلت؟ قال: ما قالوا شيئا، قال: كيف رأيت

<sup>(</sup>١) المنافقون: ٨.

<sup>(</sup>٢) الحكمة: ١٤٧.

١٣٨ ...... الشجرة النبوية في نهج البلاغة و جوههم؟ قال:

نظروا إليك بأعين محمرة نظر التيوس إلى شفار الجازر قال: زدنى فداك أبوك، قال:

خزر الحواجب، ناكسو أذقانهم نظر الذليل إلى العزيز القاهر قال: زدنى فداك أبوك، قال: ما عندى غير هذا، قال: لكن عندى .

أحياؤهم خزي على أمواتهم والميتون فضيحة للغابر) (١).

لم يجد هؤلاء الأرجاس أي نقيصة في أمير المؤمنين المن لينتقصوه بها، لذا اضطروا إلى سبه وشتمه، وهذه من شيمهم، فقد تربوا على أساس خبيث. فبشتمهم ولي الله بانوا على حقيقتهم لأن السب ليس من شيم المسلم وكان أمير المؤمنين الله يوصي المقاتلين أن لا يسبوا القوم وهذه من اخلاقه المحب ذلك البطل الذي تربى بحجر رسول الله بيسي، وتأدب بأدبه وقد شهد له المحب والعدو بأنه نفس محمد الله.

ومن كلام له ولي وقد سمع قوما من أصحابه يسبون أهل الشام أيام حربهم بصفين قال لهم ولي:

﴿ إِنِّي أَكْرَه لَكُمْ أَنْ تَكُونُوا سَبَّابِينَ، ولَكِنَّكُمْ لَوْ وَصَفْتُمْ أَعْهَاهُمْ وذَكَرْتُمْ حَالْهُمْ، كَانَ أَصْوَبَ فِي الْقَوْلِ وأَبْلَغَ فِي الْعُذْرِ، وقُلْتُمْ مَكَانَ سَبِّكُمْ إِيَّاهُمْ، اللهُمَّ احْقِنْ دِمَاءَنَا ودِمَاءَهُمْ، وأَصْلِحْ ذَاتَ بَيْنِنَا وبَيْنِهِمْ واهْدِهِمْ مِنْ

<sup>(</sup>١) الأمالي، الشيخ الصدوق، ص١٥٨.

وجاء في امالي الطوسي ص٨٦: (عن أبي عبد الله الجدلي ، قال : دخلت على أم سلمة زوجة النبي بي في فقالت : أيسب رسول الله في فيكم؟ فقلت : معاذ الله ! قالت : سمعت رسول الله في يقول: من سب عليا فقد سبني).

هذا هو منطق الإمام ومبدؤه الذي تربى عليه مذكان طفلا بين احضان سيد الخلق لذا زاده الله قدراً، ففي رواية إنّ أبا الهيثم بن التيهان قام خطيبا بين يدي أمير المؤمنين المؤلمة فقال: إنّ حسد قريش إيّاك على وجهين: أمّا خيارهم فتمنوا أن يكونوا مثلك منافسة في البلاء، وارتفاع الدّرجة، وأمّا شرارهم فحسدوا حسدا أثقل القلوب، وأحبط الأعمال، وذلك أنّهم رأوا عليك نعمة قدّمها إليك الحظّ وأخّرهم عنها الحرمان، فلم يرضوا أن يلحقوا حتّى طلبوا أن يسبقوك، فبعدت والله عليهم الغاية، وقطعت المضار، فلمّا تقدّمتهم بالسّبق وعجزوا عن اللحاق، بلغوا منك ما رأيت، وكنت والله أحق قريش بشكر قريش، نصرت نبيّهم حيّا وقضيت عنه الحقوق ميّتا، والله، بغيهم إلاّ على أنفسهم، ولا نكثوا إلاّ بيعة الله، يد الله فوق أيديهم (٢).

#### السألة الثالثة

#### اعتدال اغصانها وتهدل ثـمارها

أولاً: قوله اللبيخ:

«أغصانها معتدلة».

اشار إلى عصمتهم الله فأغصان هذه الشجرة ليس فيها عوج أو زيغ أو ميل عن الحق، فمن تمسك بغصن من أغصان هذه الشجرة النبوية فقد اهتدى إلى الرشاد، والأغصان هم الأئمة من ذرية على وفاطمة الله الذي نص عليهم

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، من كلام له (الله عنه) قاله في صفين، ص٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) الأمالي، الشيخ المفيد، ص٥٥١.

رسول الله يالي بالعصمة والطهارة من الرجس.

قال السيد حبيب الله الخوئي عن قوله: (المراد بها الأغصان المعهودة أعني أهل بيت العصمة والطَّهارة فإنّ الجمع المضاف إنّا يفيد العموم حيث لا عهد، والقرينة على إرادة الخصوص هنا قائمة وهي قوله معتدلة فإنّ الظَّاهر أنّ المراد به اعتدالها في الكمالات النّفسانيّة وكونها مصونة من التفريط والافراط كما قال تعالى:

﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً ﴾، روى بريد العجلي في هذه الآية عن أبي جعفر ليل أنَّه قال:

«نحن الأمّة الوسط»، وفي رواية حمران عنه إلى إنّم انزل الله:

﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً ﴾، يعني عدلا ﴿ لِتَكُونُوا شُهَداءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونُ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾ (١٠).

قال رسول الله عليالية:

«أنا سيد الأولين والآخرين، وأنت يا علي سيد الخلائق بعدي، وأولنا كآخرنا، وآخرنا كأولنا» (٢).

فعلي نفس محمد والمعصومون من ذريته هم كذلك، وإلا لما قال «أولنا كأخرنا، وأخرنا كأولنا»، فهؤلاء الطيبون ورثوا من رسول الله والعلم والحكمة والمعرفة وجميع الكهالات التي كانت متواجدة في شخص رسول الله والله الما الما الما عليهم في قيادة الأئمة فهم الصراط المستقيم، قال

<sup>(</sup>١) منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، ج٩، ص٧٠٤.

<sup>(</sup>٢) مائة منقبة، محمد بن أحمد بن على بن الحسن القمى ( ابن شاذان )، ص١٨٠.

«نحن الصراط المستقيم» (١١).

وعن ابن عباس (رضي الله عنه) قال: (دخلت على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله فقلت: يا أبا الحسن أخبرني بها أوصى إليك رسول الله يهلي فقال: سأخبركم، إن الله اصطفى لكم الدين وارتضاه وأتم عليكم نعمته، وكنتم أحق بها وأهلها، وأن الله أوحى إلى نبيه أن يوصي إلي، فقال النبي يهلي: يا علي احفظ وصيتي وارفع ذمامي وأوف بعهدي وأنجز عداتي [واقض ديني] وقومها وأحيي سنتي وادع إلى ملتي، لأن الله تعالى اصطفاني واختارني، فذكرت دعوة أخي موسى الله فقلت: اللهم اجعل لي وزيرا من أهلي كها جعلت هارون من موسى، فأوحى الله في إلي أن عليا وزيرك وناصرك والخليفة من بعدك، ثم يا علي أنت من أئمة الهدى وأولادك منك، فأنتم قادة الهدى والتقى والشجرة التي أنا أصلها وأنتم فرعها، فمن تمسك بها فقد نجا ومن تخلف عنها فقد هلك وهوى، وأنتم الذين أوجب الله تعالى مودتكم وولايتكم والذين ذكرهم الله في كتابه ووصفهم لعباده، فقال من قائل:

﴿ إِنَّ اللهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ \* ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ وَاللهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ (٢)، فأنتم صفوة الله من آدم ونوح وآل إبراهيم وآل عمران، وأنتم الاسرة من إسهاعيل والعترة الهادية من محمد (صلوات الله عليهم أجمعين) (٣).

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمة، محمد الريشهري، ج٢، ص١٦٠٩.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: ٣٣ – ٣٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير كنز الدقائق، الميرزا محمد المشهدي، ج٣، ص٧٣.

١٤٢ ..... الشجرة النبوية في نهج البلاغة

ثانياً: قوله ١٠٠٠

«وثهارها متهدّلة».

قال الشيخ محمد جواد مغنية: معنى (ثمارها متهدّلة) كناية عن العلم والهداية، والخلق والاستقامة (١).

فهذه الشجرة لا تمنع الناس من كرمها، قال تعالى:

﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ \* تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ ﴾ (٢٠).

قوله تعالى:

﴿ كُلَّ حِينٍ ﴾، أي انها معطاة بلا انقطاع ولا فتور، فعن سلام بن المستنير قال سئلت أبا جعفر الله عن قول الله تعالى:

﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا قَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾، فقال الشجرة رسول الله، نسبه ثابت في بني هاشم وفرع الشجرة على وعنصر الشجرة فاطمة وأغصانها الأئمة وورقها الشيعة، وإن الرجل منهم ليموت فتسقط منها ورقة وإن المولود منهم ليولد فتورق ورقة، قال قلت له جعلت فداك قوله تعالى:

﴿ تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾، قال هو ما يخرج من الامام من الحلال والحرام في كل سنة إلى شيعته ) (٣).

<sup>(</sup>١) في ظلال نهج البلاغة، ج٢، ص٤٤١.

<sup>(</sup>٢) ابراهيم: ٢٤ - ٢٥.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات، ص٧٩.

فمن أراد العلم فهم أهله ولم يقتصر عطاؤهم على العلم فقط، بل يأتي من باب كرمهم أيضا وجودهم.

روي عن أبي الحسن موسى الله قال:

«السخي الحسن الخلق في كنف الله لا يستخلي الله منه حتى يدخله الجنة، وما بعث الله رضي الحسن الخلق في كنف الله وما كان أحد من الصالحين إلا سخيا وما زال أبي يوصينى بالسخاء حتى مضي» (١).

والسخاء شجرة في الجنة من تعلق بغصن منها دخل الجنة (٢)، وأكثر الناس إيهانا أبسطهم كفا، لذا صار الاختيار لهؤلاء الأطهار فهم أشبه الناس خلقا ومنطقا ووصفاً بالنبي.

قال أنس: (جاءت جارية للحسن الله بطاق ريحان، فقال لها: أنت حرة لوجه الله، فقيل له في ذلك، فقال الله تعالى فقال:

﴿ إِذَا حُيِّيتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا ﴾ وكان أحسن منها إعتاقها) (٣).

وروي أنه (وجد على ظهر الحسين الله يوم الطف أثر فسألوا زين العابدين الله عن ذلك فقال هذا مما كان ينقل الجراب على ظهره إلى منازل الأرامل واليتامى والمساكين، وعلم عبد الرحمن السلمى ولدا للحسين الله الحمد فلما قرأها على

<sup>.</sup> ۲) الكافي، الشيخ الكليني، ج ٤، ص ٣٩ ، ح ٤ .

<sup>(</sup>٢) ينظر وسائل الشيعة، ج٢١، ص٥٤٥. عن الإمام أبي الحسن الله.

<sup>(</sup>٣) الميزان، السيد الطبطبائي، ج٥، ص٥٥ وجاء مثله عن الإمام الحسين انه (دخلت على الحسين ( عليه السيام ) جارية فحيته بطاقة ريحان فقال لها أنت حرة لوجه الله تعالى فقيل له تجيئك بطاقة ريحان لا خطر لها فتعتقها قال كذا أدبنا الله قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا حُيِّيتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا وَكَان أُحسن منها عتقها)، لواعج الأشجان، السيد محسن الامين، ص١٦.

أبيه أعطاه ألف دينار وألف حلة وحشا فاه درا فقيل له في ذلك فقال وأين يقع هذا من عطائه يعني تعليمه وأنشد الحسين المالي:

إذا جادت الدنيا عليك فجد بها

على الناس طرا قبل ان تتفلت فلا الجود يفنيها إذا هي أقبلت

ولا البخل يبقيها إذا ما تولت) (١١).

وقد ذكر سبحانه وتعالى هذه الشجرة المباركة في كتابه الكريم لكرمها فهي مختلفة في عطائها، اذ أنها جمعت أكرم الناس وأجود الناس وأبسط الناس كفا، الذين ينفقون في السراء والضراء وقد حكى سبحانه وتعالى عنهم في كتابه الكريم بقوله:

﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرًا ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) لواعج الأشجان، السيد محسن الأمين، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) الإنسان: ٨.

## نتائج البحث

الحمد لله الذي جعل مستقر نبيه وأهل بيته (صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين) في خير مستقر ومنبتهم أشرف منبت وجعلهم يتقلبون بين الساجدين والعابدين حتى أخرجهم من أطهر الأصلاب وأشرف الأرحام..

أما بعد...

فتبين من خلال هذا البحث عدة نتائج منها:

أولاً: النبوة شجرة جذورها الأنبياء وساقها رسول الله الله وفروعها الأئمة وثهارها العلم وأوراقها شيعتهم.

ثانياً: لو كان في آباء النبي على مشرك واحد لما قال تعالى لنبيه في قوله تعالى:

﴿ وَتَقَلَّبَكَ فِي السَّاجِدِينَ ﴾، فهذه الآية تنفي وجود أي مشرك في آباء النبي الله ونثبت بهذه الآية ان آزر ليس والد نبينا ابراهيم الله.

**ثاثاً**: كشف البحث ان بني امية لصقاء على بني هاشم، وانهم ليسوا قريشيي الأصل بل هم من اصول رومية.

رابعاً: إن كل ما ترتب على رسول الله على من طهر وأصالة في الحسب والنسب كل هذه الكرامات قد حازها أمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين وذريتهم المعصومين الله فهم من سلالة واحدة وأصل واحد.

**خامساً**: ان طيب الولادة أول نعم الله وأعظمها، فإن أحب الله عبداً جعله في خير مستقر وخير مستودع.

سادساً: إن الله سبحانه ذكر هذه الشجرة النبوية في كتابه الكريم ومدحها إذ انها تحوي الخير الكثير، كذلك ذكر سبحانه شجرة بني امية في القرآن وقد ذمها ولعنها لما تحوي هذه الشجرة من خبث، فهذه الشجرة ليس لها اصل ولا قرار.

سابعاً: كان اختياره وتفضيله (صلوات الله وسلامه عليه) من قبله تعالى قبل ان يخلق آدم والسهاوات والأرضين بآلاف السنين كذلك نال أهل بيته هذه الخصوصية.

ثامناً: إن الفروع والأغصان المعتدلة التي أشار اليها أمير المؤمنين الله هم أهل بيت النبي وعترته (صلوات الله عليهم أجمعين) الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا.

تاسعاً: ليس كل من نسب إلى هذه الشجرة كان من المصطفين وقد بين الله سبحانه لنبيه ابراهيم ذلك وقد حكى سبحانه عن ذلك بقوله:

﴿ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ (١).

فمن هذه الذرية ظالم لنفسه لذا وقع الاصطفاء على هؤلاء الأطهار الذين اذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا.

(١) البقرة: ١٢٤.



## المصادر

## القرآن الكريم

- الاختصاص، الشيخ المفيد، (الوفاة: ١٣٤)، تحقيق: علي أكبر الغفاري، السيد محمود الزرندي، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤١٤ ١٩٩٣ م، الناشر: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان.
- ٢. اختيار مصباح السالكين، ابن ميثم البحراني، (الوفاة: ٢٧٩)، تحقيق وتقديم وتعليق: الدكتور شيخ محمد هادي الأميني، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤٠٨
   ١٣٦٦ ش، المطبعة: مؤسسة الطبع والنشر التابعة للآستانة الرضوية المقدسة، الناشر: مجمع البحوث الاسلامية ص. ب ٣٦٦٣ ٩١٣٧٥ مشهد ايران.
- ٣. أساس البلاغة، الزنخشري، (الوفاة: ٥٣٨)، سنة الطبع: ١٩٦٠، دار ومطابع
   الشعب القاهرة.
- ٤. الأمالي، الشيخ الطوسي، (الوفاة: ٤٦٠)، تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية مؤسسة البعثة، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٤، الناشر: دار الثقافة للطباعة والنشر والتوزيع قم.
  - ٥. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي.
- ٦. بصائر الدرجات، محمد بن الحسن بن فروخ (الصفار)، (الوفاة: ٢٩٠)، تصحيح وتعليق وتقديم: الحاج ميرزا حسن كوچه باغي، سنة الطبع: ١٤٠٤ ١٣٦٢ ش، المطبعة: مطبعة الأحمدي طهران، الناشر: منشورات الأعلمي طهران.
- ٧. بهج الصباغة في شرح نهج البلاغة، محمد تقي التستري، الطبعة الأولى، ١٤٣٢ –
   ١١٠، مؤسسة التاريخ العربي، لبنان.
- ١٤١٤ علي شيري، سنة الطبع: ١٢٠٥)، تحقيق: علي شيري، سنة الطبع: ١٤١٤

- ١٩٩٤م، المطبعة: دار الفكر بيروت الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع بيروت.
- ٩. تاريخ بغداد، الخطيب البغدادي، (الوفاة: ٣٦٤)، تحقيق: دراسة وتحقيق: مصطفى
   عبد القادر عطا، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٧ ١٩٩٧ م، الناشر: دار
   الكتب العلمية ببروت لبنان.
- ۱۰. تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، (الوفاة: ۷۷۱)، سنة الطبع: ۱۵، ۱۵، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت - لبنان.
- 11. التفسير الأصفى، الفيض الكاشاني، (الوفاة: ١٠٩١)، تحقيق: مركز الأبحاث والدراسات الإسلامية، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٨ ١٣٧٦ ش، مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي، الناشر: مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي.
- 11. بحار الأنوار العلامة المجلسي، تحقيق: الشيخ عبد الزهراء العلوي الطبعة: سنة الطبع: ١٤٠٣ المطبعة: الناشر: دار الرضا بيروت لبنان.
  - ١٣. تفسير الرازي: فخر الدين الرازي، (الوفاة : ٢٠٦)، الطبعة: الثالثة.
- ١٤. التفسير الصافي، الفيض الكاشاني، (الوفاة: ١٠٩١)، صححه وقدم له وعلق عليه العلامة الشيخ حسين الأعلمي، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: رمضان ١٤١٦ ١٣٧٤ ش، المطبعة: مؤسسة الهادى قم المقدسة.
- ١٥. تفسير العياشي، محمد بن مسعود العياشي، (الوفاة: ٣٢٠)، تحقيق: الحاج السيد هاشم الرسولي المحلاتي، الناشر: المكتبة العلمية الإسلامية طهران.
- 11. تفسير جوامع الجامع، الشيخ الطبرسي، (الوفاة: ٥٤٨)، حقيق: مؤسسة النشر الإسلامي، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١١٨، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة.
- ۱۷. التفسير الكاشف، محمد جواد مغنية، (الوفاة: ١٤٠٠)، الطبعة: الثالثة، سنة الطبع: آذار (مارس) ١٩٨١،المطبعة: الناشر: دار العلم للملايين بيروت -

المصادر .....١٥١

لبنان، ملاحظات: دار العلم للملايين ص . ب: ١٠٨٥ - بيروت - تلكس : ٢٣١٦٦ - لبنان.

- ۱۸. تاريخ الطبري، محمد بن جرير الطبري، (الوفاة: ۳۱۰)، تحقيق: مراجعة وتصحيح وضبط: نخبة من العلماء الأجلاء، الطبعة: الرابعة، سنة الطبع: ۳۰ ۱۹۸۳ ۱۹۸۳ م، الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت لبنان.
- 19. تفسير الميزان، السيد الطبطبائي، (الوفاة ٢٠٤١)، مؤسسة النشر الاسلامي جماعة المدرسين بقم المشرفة .
- ٢. تفسير فرات الكوفي، فرات بن إبراهيم الكوفي، (الوفاة: ٣٥٢)، تحقيق: محمد الكاظم، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٠ ١٩٩٠ م، الناشر: مؤسسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي طهران.
- 11. تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، الشيخ محمد بن محمد رضا القمي المشهدي، (الوفاة: ١٤٠٧)، تحقيق: حسين درگاهي، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤٠٧ ١٣٦٦ هـ. ش، الناشر: مؤسسة الطبع والنشر وزارة الثقافة والارشاد الاسلامي.
- ٢٢. تفسير مجمع البيان، الشيخ الطبرسي، (الوفاة: ٥٤٨)، تحقيق وتعليق: لجنة من العلماء والمحققين الأخصائيين، الطبعة: الأولى سنة الطبع: ١٤١٥ ١٩٩٥ م، الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت لبنان.
- ٢٣. تفسير مقتنيات الدرر، مير سيد علي الحائري الطهراني (المفسر) (الوفاة: ١٣٥٣)، سنة الطبع: ١٣٣٧ ش، المطبعة: الحيدري بطهران، الناشر: الشيخ محمد الآخوندي مدير دار الكتب الإسلامية.
- ٢٤. تفسير نور الثقلين، الشيخ الحويزي، (الوفاة: ١١١٢)، تصحيح وتعليق: السيد هاشم الرسولي المحلاتي، الطبعة: الرابعة، سنة الطبع: ١٤١٢ ١٣٧٠، مؤسسة إسماعيليان.
- ٢٥. توضيح نهج البلاغة، السيد محمد الحسيني الشير ازي، (الوفاة: ١٤٢٢)، الناشر:
   دار تراث الشيعة طهران ايران.

- ٢٦. جمهرة الأمثال، أبي هلال العسكري، (الوفاة: ٣٩٥)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم عبد المجيد قطامش، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: صفر ١٣٨٤ يونيه ١٩٦٤، الناشر: دار الجيل بيروت لبنان.
- ٢٧. تاريخ اليعقوبي، اليعقوبي، (الوفاة : ٢٨٤)، الناشر : دار صادر بيروت لبنان.
- ٢٨. الحدائق الناضرة، المحقق البحراني، (الوفاة: ١١٨٦)، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.
- 79. الخصال: الشيخ الصدوق، (الوفاة: ٣٨١)، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، سنة الطبع: ١٨ ذي القعدة الحرام ١٤٠٣ ١٣٦٢ ش، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.
- ٠٣. خصائص الوحي المبين، ابن بطريق، (الوفاة: ٠٠٠)، الطبعة: الأولى، سنة الطبع : ١٠٠)، الناشر: دار القرآن الكريم.
- ٣١. تفسير القمي، علي بن إبراهيم القمي، الوفاة: نحو(٣٢٩)، تحقيق: تصحيح وتعليق وتقديم: السيد طيب الموسوي الجزائري، الطبعة: الثالثة، سنة الطبع: صفر ٤٠٤، الناشر: مؤسسة دار الكتاب للطباعة والنشر قم ايران.
- ٣٢. الدر المنثور في التفسير بالمأثور، جلال الدين السيوطي، (الوفاة: ٩١١)، الناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر بيروت لبنان.
- ٣٣. دعائم الإسلام، القاضي النعمان المغربي، (الوفاة: ٣٦٣)، تحقيق: آصف بن علي أصغر فيضي، الطبعة: سنة الطبع: ١٣٨٣ ١٩٦٣ م، الناشر: دار المعارف القاهرة.
- ٣٤. دلائل النبوة: إسماعيل الأصبهاني، (الوفاة: ٥٣٥)، تحقيق: أبو عبد الرحمن مساعد بن سليمان الراشد الحميد، الناشر: دار العاصمة للنشر والتوزيع.
- ٣٥. روضة الواعظين، الفتال النيسابوري، تقديم: السيد محمد مهدي السيد حسن الخرسان، الناشر: منشورات الشريف الرضي قم.

المصادر ......ا

- ٣٦. السيرة النبوية، ابن هشام الحميري، (الوفاة: ٢١٨)، تحقيق وضبط وتعليق: محمد محيي الدين عبد الحميد، سنة الطبع: ١٣٨٣ ١٩٦٣ م، المطبعة: المدني القاهرة، الناشر: مكتبة محمد على صبيح وأولاده بمصر.
- ٣٧. شرح أصول الكافي: مولي محمد صالح المازندراني، الوفاة: ١٠٨١، تحقيق: مع تعليقات: الميرزا أبو الحسن الشعراني / ضبط وتصحيح: السيد علي عاشور، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤٢١ ٢٠٠٠ م، المطبعة: دار إحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع، الناشر: دار إحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان.
- ٣٨. شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، (الوفاة: ٢٥٦)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٣٧٨ ١٩٥٩ م، الناشر: دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبى وشركاه.
- ۳۹. صحیح مسلم، مسلم النیسابوري، (الوفاة: ۲۲۱)، الناشر: دار الفكر بیروت لنان.
- ٤. صفات الشيعة، الشيخ الصدوق، (الوفاة: ٣٨١)، المطبعة: كانون انتشارات عابدي تهران، الناشر: كانون انتشارات عابدي تهران.
- ١٤. جامع أحاديث الشيعة، السيد البروجردي، (الوفاة: ١٣٨٣)، سنة الطبع: ١٣٩٩
   المطبعة: المطبعة العلمية قم.
- ٤٢. البرهان في تفسير القرآن، السيد هاشم البحراني، (الوفاة: ١١٠٧)، تحقيق: قسم الدراسات الاسلامية، مؤسسة البعثة قم.
  - ٤٣. الطبقات الكبرى، ابن سعد، (الوفاة: ٢٣٠)، المطبعة: دار صادر بيروت.
- ٤٤. منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة، حبيب الله الهاشمي الخوئي، (الوفاة: ١٣٢٤)،
   تحقيق: سيد إبراهيم الميانجي، الطبعة: الرابعة، المطبعة: مطبعة الاسلامية بطهران.
- ٥٥. الصحيح من سيرة الإمام علي (عليه السلام): السيد جعفر مرتضى العاملي،

- ١٥٤ ..... الشجرة النبوية في نهج البلاغة
- الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤٣٠ ١٣٨٨ ه، المطبعة: دفتر تبليغات اسلامي.
- 23. علل الشرائع، الشيخ الصدوق، (الوفاة: ٣٨١)، تقديم: السيد محمد صادق بحر العلوم، سنة الطبع: ١٣٨٥ ١٩٦٦ م، الناشر: منشورات المكتبة الحيدرية ومطبعتها النجف الأشرف.
- 28. عيون أخبار الرضا (عليه السلام)، الشيخ الصدوق، (الوفاة: ٣٨١)، تصحيح وتعليق وتقديم: الشيخ حسين الأعلمي، سنة الطبع: ١٤٠٤ ١٩٨٤ م، المطبعة: مطابع مؤسسة الأعلمي بيروت لبنان، الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت لبنان.
- ٤٨. الغارات، إبراهيم بن محمد الثقفي الكوفي، (الوفاة: ٢٨٣)، تحقيق: السيد جلال الدين الحسيني الأرموى المحدث.
- 93. الفصول المختارة، الشيخ المفيد، (الوفاة: ١٣ ٤)، تحقيق: السيد نور الدين جعفريان الاصبهاني، الشيخ يعقوب الجعفري، الشيخ محسن الأحمدي، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤١٤ ١٩٩٣ م، الناشر: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لينان.
  - ٥. زينب الكبري، الشيخ جعفر النقدي، الناشر: منشورات مكتبة المفيد.
- ١٥. الفضائل، شاذان بن جبرئيل القمي (ابن شاذان)، الوفاة: نحو ٦٦٠، سنة الطبع:
   ١٣٨١ ١٩٦٢ م، المطبعة: الحيدرية النجف الأشرف، الناشر: منشورات المطبعة الحيدرية ومكتبتها النجف الأشرف.
- ٥٢. في ظلال نهج البلاغة، محمد جواد مغنية، (الوفاة: ١٤٠٠)، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤٢٧هـ، المطبعة: مطبعة ستار، الناشر: انتشارات كلمة الحق.
  - ٥٣. القاموس المحيط، الفيروز آبادي، (الوفاة: ١١٨)،
- ٥٤. قصص الأنبياء، قطب الدين الراوندي، (الوفاة: ٥٧٣)، تحقيق: الميرزا غلام
   رضا عرفانيان اليزدي الخراساني، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٨ ١٣٧٦،

المصادر ......

مؤسسة الهادي.

- ٥٥. الكافي، الشيخ الكليني، (الوفاة: ٣٢٩)، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، الطبعة: الخامسة، سنة الطبع: ١٣٦٣ ش المطبعة: حيدري: دار الكتب الإسلامية طهران.
- ٥٦. كتاب الأربعين، محمد طاهر القمي الشيرازي، (الوفاة: ١٠٩٨)، تحقيق: السيد مهدي الرجائي، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٨، المطبعة: أمير.
- ٥٧. كفاية الأثر، الخزاز القمي، (الوفاة: ٠٠٤)، تحقيق: السيد عبد اللطيف الحسيني الكوهكمري الخوئي، سنة الطبع: ١٤٠١، المطبعة : الخيام قم.
- ٥٨. كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، (الوفاة: ٣٨١)، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، سنة الطبع: محرم الحرام ١٤٠٥ ١٣٦٣ ش، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشر فة.
- 90. كنز العمال، المتقي الهندي، (الوفاة: ٩٧٥)، ضبط وتفسير: الشيخ بكري حياني، تصحيح وفهرسة: الشيخ صفوة السقا، سنة الطبع: ١٤٠٩ ١٩٨٩ م، الناشر: مؤسسة الرسالة بيروت لبنان.
- ١٠. الأمالي، الشيخ المفيد، (الوفاة: ٤١٣)، تحقيق: حسين الأستاد ولي، على أكبر الغفاري، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤١٤ ١٩٩٣ م، الناشر: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان.
- 71. لسان العرب، ابن منظور (الوفاة: ٧١١)، سنة الطبع: محرم ١٤٠٥، الناشر: نشر أدب الحوزة.
- 77. الصحيح من سيرة الإمام علي (عليه السلام)، السيد جعفر مرتضى العاملي، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤٣٠ ١٣٨٨، المطبعة: دفتر تبليغات اسلامي، الناشر: ولاء المنتظر (عجل الله فرجه).
- ٦٣. لواعج الأشجان، السيد محسن الأمين، (الوفاة: ١٣٧١)، سنة الطبع: ١٣٣١،

- مطبعة العرفان صيدا، الناشر: منشورات مكتبة بصيرتى قم.
- ٦٤. مجمع البحرين، الشيخ فخر الدين الطريحي، (الوفاة: ١٠٨٥)، الطبعة: الثانية سنة الطبع: شهريور ماه ١٣٦٢ ش.
- ٦٥. المحجة البيضاء في تهذيب الأحياء، الفيض الكاشاني، الوفاة: ١٠٩١، تحقيق:
   صححه وعلق عليه: على أكبر الغفاري، الطبعة: الثانية، المطبعة: مهر قم.
- 77. مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول، العلامة المجلسي، (الوفاة: ١١١١)، قدّم له: العلم الحجّة السيّد مرتضى العسكري إخراج ومقابلة وتصحيح السيد هاشم الرّسولي، الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤٠٤ ١٣٦٣ ش، الناشر: دار الكتب الإسلامية.
- 77. سبل الهدى والرشاد، الصالحي الشامي، (الوفاة: ٩٤٢)، تحقيق وتعليق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معوض، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٤ ١٩٩٣ م، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت لبنان.
- ١٨. المسترشد، محمد بن جرير الطبري (الشيعي)، (الوفاة: ق ٤)، تحقيق: الشيخ أحمد المحمودي، الطبعة: سلمان الفارسي
   قم، الناشر: مؤسسة الثقافة الإسلامية لكوشانبور.
- ٦٩. مسند أحمد: الإمام أحمد بن حنبل، (الوفاة: ٢٤١)، الناشر: دار صادر بيروت لينان.
- ٧٠. مشكاة الأنوار في غرر الأخبار، على الطبرسي، (الوفاة: ق٧) تحقيق: مهدي هوشمند، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٨، المطبعة: دار الحديث.
- ١٧. معاني الأخبار، الشيخ الصدوق، (الوفاة: ٣٨١)، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، سنة الطبع: ١٣٧٩ ١٣٣٨ ش، الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.
- ٧٢. معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس بن زكريا (ابن فارس) (الوفاة: ٣٩٥)،

المصادر ......ا۱۵۷

- تحقيق : عبد السلام محمد هارون، سنة الطبع : ١٤٠٤، الناشر: مكتبة الإعلام الإسلامي.
- ٧٧. مفاتيح الجنان (عربي)، الشيخ عباس القمي (مترجم: نجفي)، (الوفاة: ١٣٥)، تحقيق: تعريب: السيد محمد رضا النوري النجفي، الطبعة: الثالثة، سنة الطبع: ١٣٨٥ ش ٢٠٠٦ م، المطبعة: البعثة قم، الناشر: مكتبة العزيزي قم.
- ٧٤. مناقب آل أبي طالب: ابن شهر آشوب، (الوفاة: ٥٨٨)، تحقيق: تصحيح وشرح ومقابلة: لجنة من أساتذة النجف الأشرف، الطبعة: سنة الطبع: ١٣٧٦ ١٣٧٦ م، المطبعة: الحيدرية النجف الأشرف الناشر: المكتبة الحيدرية النجف الأشر ف.
- ٧٥. مناقب علي بن أبي طالب (عليه السلام): ابن المغازلي، (الوفاة: ٤٨٣)، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤٢٦ ١٣٨٤ ش، المطبعة: سبحان، الناشر: انتشارات سبط النبي (صلى الله عليه وآله).
- ٧٦. ميزان الحكمة، محمد الريشهري، تحقيق: دار الحديث، الطبعة: الأولى، الناشر: دار الحديث.
  - ٧٧. النزاع والتخاصم، المقريزي، (الوفاة : ٥٤٥) تحقيق : السيد على عاشور.
- ٧٨. إلزام النواصب، الشيخ مفلح بن الحسن الصيمري البحراني (ابن صلاح البحراني) (الوفاة: ق٩)، تحقيق: الشيخ عبد الرضا النجفي، الطبعة : الأولى سنة الطبع: ١٤٢٠.
- ٧٩. نفحات الولاية، آية الله الشيخ ناصر مكارم الشيرازي، بمساعدة مجموعة من الفضلاء اعداد: عبد الرحيم الحمداني، الطبعة الثانية: ١٤٣٠ ٢٠٠٩، الناشر: دار الجواد، بروت لبنان.
- ٠٨. نهج البلاغة: خطب الإمام على (عليه السلام): ما أختاره وجمعه الشريف الرضي، ضبط نصه وابتكر فهارسه العلمية: الدكتور صبحي صالح، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٣٨٧ ١٩٦٧ م.

- ٨١. الأمالي، الشيخ الصدوق، (الوفاة: ٣٨١)، تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية مؤسسة البعثة قم، الطبعة: الأولى، سنة الطبع: ١٤١٧ الناشر: مركز الطباعة والنشر في مؤسسة البعثة.
- ٨٢. نهج الحق وكشف الصدق، العلامة الحلي، (الوفاة: ٧٢٦)، تقديم: السيد رضا الصدر، تعليق: الشيخ عين الله الحسني الأرموي، سنة الطبع: ذي الحجة ١٤٢١، المطبعة: ستارة قم الناشر: مؤسسة الطباعة والنشر دار الهجرة قم.
- ٨٣. نهج السعادة في مستدرك نهج البلاغة، الشيخ المحمودي، الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت لبنان.
- ٨٤. الوافي، الفيض الكاشاني، (الوفاة: ١٠٩١) تحقيق: عني بالتحقيق والتصحيح والتعليق عليه والمقابلة مع الأصل ضياء الدين الحسيني « العلامة » الأصفهاني الطبعة: الأولى، الناشر: مكتبة الامام أمير المؤمنين علي (عليه السلام) العامة أصفهان.
- ٨٥. الخرائج والجرائح، قطب الدين الراوندي، (الوفاة: ٧٧٥)، المجموعة: مصادر الحديث الشيعية ـ القسم العام، تحقيق: مؤسسة الإمام المهدي (عليه السلام)، بإشراف السيد محمد باقر الموحد الأبطحي، الطبعة: الأولى، كاملة محققة، سنة الطبع: ذي الحجة ٩٠٤١، المطبعة: العلمية قم، الناشر: مؤسسة الإمام المهدي قم المقدسة.
- ٨٦. وسائل الشيعة (آل البيت)، الحر العاملي (الوفاة: ١١٠٤)، تحقيق: مؤسسة آل البيت (عليه السلام) لإحياء التراث الطبعة: الثانية، سنة الطبع: ١٤١٤ المطبعة: مهر قم الناشر: مؤسسة آل البيت (عليه السلام) لإحياء التراث بقم المشرفة.

## المحتويات

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥      | مقدمة المؤسسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٧      | المقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 11     | التمهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۳     | الفصل الأول: طهارة أصل الشجرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 74     | المبحث الأول: (مستقره ومنبته (صلوات الله وسلامه عليه))                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٤     | المبحث الثاني: شجرة النبي (صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين))                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦٩     | الفصل الثاني: اختياره من شجرة النبوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 79     | المبحث الأولى: سبب اختياره وتفضيله على سائر الرسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٨٦     | المبحث الثاني: خير البرية طفلاً وكهلاً وأجود أهل الأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1 • ٧  | الفصل الثالث: أغصان الشجرة النبوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٠٧    | المبحث الأول: عترة النبي محمد الله على المبحث الأول: عترة النبي محمد الله على المباركة المبار |
| 178    | المبحث الثاني: خصائص الشجرة النبوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1 8 0  | نتائج البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1 £ 9  | المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

