



مَجُلِلَةُ عِلْمِيّةُ فَصِيْلِيّةُ مُحَكِّمَةُ تُعِنَى بالدِّرُاسَاتِ وَالبُحُوثِ عَنْ حَوْزَةُ الخِلَةُ الغِلَمِيّةِ مُعِمَّدُة لاغِزاضُ التَرْقَيْة العِلْمِيّةِ

> تَصُّدُرُعَنُ مِنْ الْغُلِلْمِنْ الْكِلْفَةُ مِنْ الْغُلِلَةِ الْفِلْفَةِ الْفِلْفِيَةُ لِإِنْ لِيَا الْفِلْفِيْةُ الْفِلْفِلْةُ الْفِلْفِيْةُ

السنة العاشرة/ المجلد العاشر العدد اكخامس والعشرون ١٤٤٦هـ. ٢٠٢٥م





### بطاقة فهرسة

### مكتبة العتبة الحسينية المقدسة

IQ-KaPLI ara IQ-KaPLI rda مصدر الفهرسة:

> BP1.1 M84 رقم تصنیف: LC

العن وان: المحقق: مجلة علمية فصلية محكمة تعنى بالدراسات والبحوث تصدر عن

مركز العلَّامة الحلِّي ﷺ

العتبة الحسينية المقدسة. مركز العلَّامة الحلِّي لإحياء تراث حوزة الحلة بيان المسؤولية:

العلمية.

الطبعة الأُولي. بيانات الطبع:

كربلاء، العراق: العتبة الحسينية المقدسة، مركز العلامة الحلى لإحياء بيانات النشر:

تراث حوزة الحلة العلمية.

الوصف المادي:

(العتبة الحسينية المقدسة). سلسلة النشر:

(مركز العلَّامة الحلِّي لاحياء تراث حوزة الحلة العلمية). سلسلة النشر:

> تكرارية الصدور: فصلية.

السنة العاشرة، العدد الخامس والعشرون (١٤٤٦هـ / ٢٠٢٥م). نمط تاريخ الصدور:

الوصف مأخوذ من: السنة الأولى، العدد الثاني (١٤٣٨هـ / ٢٠١٧م). تبصرة ببليوجرافية:

تراث حوزة الحلة- عقائدي- فكري- تاريخي-أدبي. مصطلح موضوعي:

> علماء -أدباء- محققون حليون. مصطلح موضوعي:

مراقد علماء. تراث الحلة المخطوط.

مصطلح موضوعي:

الحلة (العراق) – الحياة الفكرية – دوريات. موضوع جغرافي:

العتبة الحسينية المقدسة (كربلاء، العراق)، مركز العلامة الحلى اسم هيئة إضافي:

لإحياء تراث حوزة الحلة العلمية. جهة مصدرة.

تمت الفهرسة قبل النشر في مكتبة العتبة الحسينية المقدسة



### بسيدالله الزخوا ويسيد

Republic of Iraq Ministry of Higher Education & Scientific Research Research & Development Department



جمهورية العراق وزارة التطيم العالي والبحث الطمي دائرة البحث والنطوير

> الرفيد ب ت 4 / 8695 النارية 2019/09/12

Date:

### الأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة / مكتب السيد الأمين العام

### م/ مجلة المحقق.

### السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ...

إشارة الى كتابكم المرفع ٧٥٣٩ والمؤرخ في ٢٠١٩/٢/٢١ المتضمن طلب الموافقة على اعتماد محلة المحقق التي تصدر عن مركز الملامة الحلى لإحياء تراث حوزة الحلة العلمية لأغراض النشر والترقيات العلمية ، حصلت موافقة السيد وكلبل الوزارة لشؤون البحث العلمي على اعتماد المجلة المذكورة أعلاه لأغراض النشر والنزقيات العلمية وتسجيلها في موقع المجلات الأكاديمية العلمية العراقية الذي تشرف عليه دالربّنا .

راجين تسمية مخول عن المجلة لمراجعة دائرتنا بغية تزويده بإسم المستخدم وكلمة المرور ليتسنى له تسجيلها ضمن موقع المجلات الاكاديمية العلمية العراقية وفهرسة أعدادها.

... مع وافر ألتقدير

أ.د. غسان حميد عبدالمحمد المدير العام لدائرة البحث والتطوير 4.19/9/ 11

جرم. تعهد رياض ۱۱۱ آيٽول

ورارة التعليم العالمي والبحث للطمي - دائرة اللجنة و التخوير – القسر الابيض – المجمع الغزيوي – الطابق الساهس: تصم الشون على مصلح المجلس (metexpi@rid reta reta) عند المجلسة wetepi@rid reta reta





مَجُلِلَةُ غِلَمِيَةُ فَصِيِّلِيَةُ مُحَكَمَّنَةُ تُعِنَى بالدِّرَاسَاتِ وَالبُحُوثِ فَضَعَنَ حَوْزَةُ الْخِلَةُ الغِلَمِيَةِ مُعَمَّدُ ة لاغِزاضُ الترقينة الْعِلْمِيَةِ

الترقيم الدولي issn

2521-4950

2958 - 5422

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق العراقية:

۲۲۳٦ لسنة ۲۰۱۷م

عنوان الجلة

العراق- بابل- الحلة-شارع الأطباء-بناية

متحف-الحلة المعاصر

ارقام هاتف المجلة

TeL. +9647732257173

+ 9647808155070

+9647813379806

البريد الالكتروني للمجلة

alalama.alhilli@yahoo.com mal.muhageg@yahoo.com معتمد اللغة الانكليزية

م.م. جعفر عيسى عبد العباس

التصميم

أوس عبد علي

الإخراج الفني

سيف باسم ناجي

الموقع الالكتروني للمجلة

https://almuhaqaq\_alamaalhilli\_org https://iasj.rdd.edu.iq/journals/



### رئيسُ التّحرير

### أ.د. عباس هاني الجراخ

مديرالتحرير

أ.م. د. بدر ناصر حسين السلطاني

### هيأة التحرير

أ.د. وليد محمد السراقبي

سوريا

أ. د. عبد المجيد محمد الاسداوي

مصر

أ.د. على عبد الحسين عبد الله المظفر

العراق-النجف الأشرف

أ.م. د.صلاح حسن هاشم الاعرجي

العراق- بابل

أ.م.د. كريم حمزة حميدي

العراق- بابل

م. د. قيس بهجت العطار

إيران

م.د. محمد عبد الهادي شاكر العامري

العراق - النجف الأشرف

أ.د.محمد كريم إبراهيم الشمري

العراق-بابل

أ.د.على محسن بادي

العراق -الناصرية

أ.د. بلاسم عزيز شبيب الزاملي

العراق -النجف الأشرف

أ.د.عدي جواد الحجار

العراق -النجف الأشرف

أ.د.رزاق حسين فرهود

العراق-النجف الأشرف

أ.د حيدر محمد على السهلاني

العراق-النجف الأشرف

الشيخ عبد الله بن على الرستم

الملكة العربية السعودية

# سياسة النشر

- (۱) مجلَّة (المحقِّق) مجلَّة محكَّمة، تصدر ثلاث مرات سنويًّا عن مركز العلامة الحلي التابع للعتبة الحسينية المقدِّسة، تستقبل البحوث والدراسات من داخل العراق وخارجه ضمن المحاور الآتية:
  - \* القرآن وعلومه (التفسير والمفسرون، وعلوم القرآن، والقراءات القرآنية).
    - \* الفقه وأصوله (فقه مقارن، وفقه استدلالي، وأصول الفقه).
      - \* الحديث وعلم الرجال (علم الرجال، وحديث المعصوم).
        - \* العلوم العقلية (منطق، علم الكلام، فلسفة).
- \* علوم اللغة العربية (دراسة صوتية وصرفية، دراسة تركيبية، دراسة دلالية، دراسات أدبية وبلاغية).
  - \* الدراسات التاريخية (تراجم، أحداث ووقائع).
  - \* الأخلاق والعرفان (أخلاق، تصوف، عرفان).
  - \* معارف عامة (معارف صرفة، معارف إنسانية).
  - \* تحقيق النصوص (نصوص محقّقة، نصوص مجموعة).
    - \* الببلوغرافيا والفهارس.
- (٢) يكون البحث المقدّم للنشر ملتزمًا بمنهجية النشر العلمي وخطواته المتعارف عليها عالميًّا.
- (٣) أن لا يكون البحث قد نُشر سابقًا أو حاصلًا على قبول للنشر، أو قُدّم إلى مجلة أخرى، ويوقع الباحث تعهدًا خاصًّا بذلك.
- (٤) لا تنشر المجلة البحوث المترجمة إلّا بعد تقديم ما يثبت موافقة المؤلف الأصلي وجهة النشر على ترجمة البحث ونشره.
- (٥) يتحمل الباحث المسؤولية الكاملة عن محتويات بحثه المرسل للنشر، وتعبر البحوث عن آراء كُتَّابها، ولا تعبر بالضرورة عن رأى المجلة.

- (٦) يخضع ترتيب البحوث لاعتبارات فنية تتعلّق بهوية المجلة ومحاورها.
- (٧) تُبلّغ المجلةُ الباحثَ تسلّم بحثه خلال مدة لا تتجاوز عشرة أيام بدءًا من تاريخ تقديمه له.
- (٨) تبلّغ المجلةُ الباحثَ بالموافقة من عدمها على نشر بحثه في مدّة لا تتجاوز الشهرين ابتداءً من تاريخ تسلُّم البحث.
  - (٩) لاتعاد البحوث غير المقبولة للنشر إلى أصحابها.
- (١٠) يلتزم الباحث بإجراء التعديلات اللازمة على بحثه على وفق تقارير هيأة التحرير أو المقومين، وإعادته إلى المجلة خلال أسبوع من تاريخ تسلمه التعديلات.
- (١١) البحوث المقدمة للنشر جميعها تخضع لعملية التقويم العلمي من ذوي الاختصاص، وإلى فحص الاستلال الإلكتروني.
- (١٢) تنقل حقوق النشر والطبع والتوزيع الورقي والإلكتروني للبحوث إلى المجلة على وفق صيغة تعهد يقوم المؤلف بتوقيعها، ولا يحق لأيّ جهة أخرى إعادة نشر البحث أو ترجمته إلَّا بموافقة خطية من الباحث ورئيس تحرير المجلة.
- (۱۳) لا يجوز للباحث سحبُ بحثه بعد صدور قرار قبول النشر، ولكن يجوز له ذلك قبل صدور ذلك القرار، وبموافقة السيد رئيس التحرير حصرًا.
- (١٤) يتوجب على الباحث الإفصاح عن الدعم المالي أو أي من أنواع الدعم الأخرى المقدمة له خلال مدة البحث.
- (١٥) يتوجب على الباحث إبلاغ رئيس التحرير عند اكتشافه خطأ كبيرًا في البحث أو عدم الدقّة في المعلومات، وأن يسهم في تصحيح الخطأ.

### دليل الباحثين

- (١) تستقبل المجلة البحوث والدراسات التي تكون من ضمن محاورها المبينة في سياسة النشر.
- (٢) أن يكون البحث المقدَّم للنشر أصيلًا، لم يسبق نشره في مجلة أو أيّ وسيلة نشر أخرى.
- (٣)أن يوافق الباحث على حصر الحق للمجلة وما يتضمنه مِن النشر والتوزيع الورقي والإلكتروني والخزن وإعادة الاستخدام للبحث.
  - (٤) لا تزيد عدد صفحات البحث المقدَّم للنشر عن أربعين صفحة.
- (٥) ترسل البحوث إلى المجلة عبر بريدها الالكتروني .mal.muhaqeq@yahoo.comو com
- (٦) يكتب البحث المرسل للنشر ببرنامج الـ (word) أو (LaTeX) وبحجم صفحة (٦) يكتب البحث المرسل للنشر ببرنامج الـ (Times New) وبهيأة عمودين منفصلين، ويكتب متن البحث بنوع خط (Roman) وبحجم (١٤).
- (٧) يُقدَّم ملخص للبحث باللغة الإنكليزية في صفحة مستقلة، على أن لا يتجاوز (٣٠٠) كلمة.
  - (٨) أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على المعلومات الآتية:
    - \* عنوان البحث.
    - \* اسم الباحث / الباحثين، وجهات الانتساب.
      - \* البريد الإلكتروني للباحث/ للباحثين.
        - \* الملخص والكلمات الدلالية.
- (٩) يكتب عنوان البحث في وسط الصفحة وبنوع خط (Times New Roman) وحجم (١٦) Bold (١٦).
- (١٠) يكتب اسم الباحث / الباحثين في وسط الصفحة وتحت العنوان وبنوع خط (١٠) يكتب اسم الباحث / الباحثين في وسط الصفحة وتحت العنوان وبنوع خط (١٠) Bold (١٢)

- (١١) تكتب جهات الانتساب للمؤلفين بنوغ خط (Times New Roman) وبحجم Bold (١٠)
- (۱۲) يكتب ملخص البحث بنوع خط (Times New Roman) وبحجم (۱۲) يكتب ملخص البحث بنوع خط (۱۲).
- (۱۳) تكتب الكليات الدلالية التي لايتجاوز عددها خمس كليات بنوع خط (۱۳) تكتب الكليات الدلالية التي لايتجاوز عددها خمس كليات بنوع خط (۱۳) (New Roman)
- (١٤) جهات الانتساب تثبت على النحو الآتي: (القسم، الكلية، الجامعة، المدينة، البلد) ومن دون مختصرات.
  - (١٥) عند كتابة ملخص البحث، تجنب المختصر ات والاستشهادات.
  - (١٦) عدم ذكر اسم الباحث / الباحثين في متن البحث على الإطلاق.
- (١٧) تراعى الأصول العلمية المتعارف عليها في كتابة الهوامش للتوثيق بذكر اسم المصدر ورقم الجزء والصفحة، مع ضرورة أنْ تكون مرقمة ترقيهًا متسلسًلا، وتُوضع في نهاية البحث.
- (١٨) يلتزم الباحث بالشروط الفنية المتبعة في كتابة البحوث العلمية من حيث ترتيب البحث بفقره وهوامشه ومصادره، كما يجب مراعاة وضع صور المخطوطات (للنصوص المحققة) في مكانها المناسب في متن البحث.
- (١٩) تثبيت قائمة المصادر والمراجع في نهاية البحث وحسب صيغة (١٩). (Reference style).
- (٢٠) تُثبَّتُ الدراسات التي استعان بها الباحث في متن البحث أو الجداول أو الصور تثبيتاً دقيقاً في قائمة المصادر.
- (٢١) يلتزم الباحث / الباحثون بالإجابة عن السؤال الآتي: هل كُتب البحث المتقدم للنشر في ظل وجود أي علاقات شخصية أو مهنية أو مالية يمكن تفسيرها على أنها تضارب في المصالح؟

### دليل المقوّمين

إنَّ المهمة الرئيسة للمقوم العلمي للبحوث المرسلة للنشر، أن يقرأ البحث الذي يقع في ضمن تخصصه العلمي بعناية فائقة على وفق رؤى ومنظور علمي أكاديمي لا يخضع لأيّ آراء شخصية، ومن ثَمَّ يقوم بتثبيت ملحوظاته البناءة والصادقة عن البحث المرسل إليه.

قبل البدء بعملية التقويم، يرجى من المقوم التأكد من البحث المرسل إليه يقع ضمن تخصصه العلمي، فهل يمتلك تخصصه العلمي، فهل يمتلك المقوم الوقت الكافي لإتمام عملية التقييم ؟ إذ إنّ عملية التقويم يجب أن لاتتجاوز عشرة أيام.

بعد موافقة المقوم على إجراء عملية التقويم وإتمامها في المدّة المحددة، يرجى إجراء عملية التقويم على وفق المحددات الآتية:

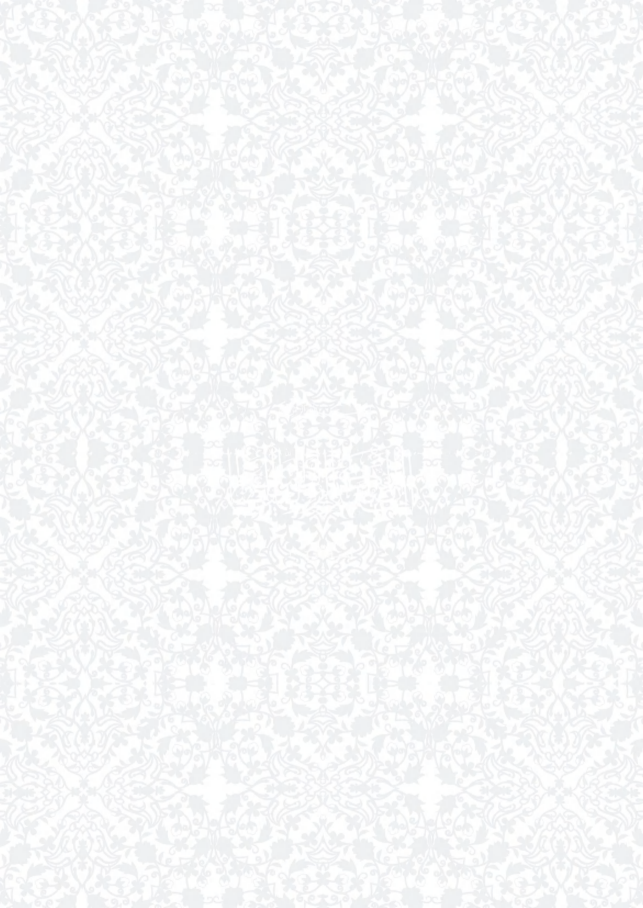
- (١) أن يكون البحث أصيلًا ومهمًّا.
- (٢) أن يتفق البحث والسياسة العامة للمجلة وضوابط نشرها.
- (٣) هل فكرة البحث متناولة في دراسات سابقة؟ إذا كان الجواب نعم، يرجى الإشارة إلى تلك الدراسات.
  - (٤) مدى انطباق عنو ان البحث على البحث نفسه ومحتواه.
  - (٥) هل أنَّ ملخصَ البحث يوضح مضمون البحث وفكرته؟
- (٦) هل تصف مقدمة البحث ما يريد الباحث الوصول إليه وتوضيحه توضيحًا دقيقًا؟ وهل أوضَحَ فيها المشكلة التي قام بدراستها؟.
  - (٧) مناقشة الباحث للنتائج التي توصل إليها في بحثه بشكل علمي ومقنع.
- (٨) أن تجرى عملية التقويم بشكل سري، وعدم اطلاع الكاتب على أي جانب فيها.

- (٩) إذا أراد المقومُ مناقشةَ البحث مع مقوم آخر أيجب إبلاغ رئيس التحرير بذلك.
- (١٠) أن لا تكون هنالك مخاطبات ومناقشات مباشرة بين المقوم والباحث فيها يتعلق ببحثه المرسل للنشر، وأن ترسل ملحوظات المقوّم إلى الباحث عن طريق مدير تحرير المجلة.
- (١١) إذا رأى المقوم أنَّ البحث مستلُّ من دراسات سابقة، توجب عليه بيان تلك الدراسات لرئيس تحرير المجلة.
- (۱۲) إن ملحوظات المقوم العلمية وتوصياته سيعتمد عليها بشكل رئيس في قرار قبول البحث للنشر أو عدمه، كما يرجى من المقوّم الإشارة وبشكل دقيق -إلى الفقرات التي تحتاج إلى تعديل بسيط يمكن أن تقوم بها هيأة التحرير، وإلى تلك التي تحتاج إلى تعديل جوهرى ليقوم بها الباحث نفسه.

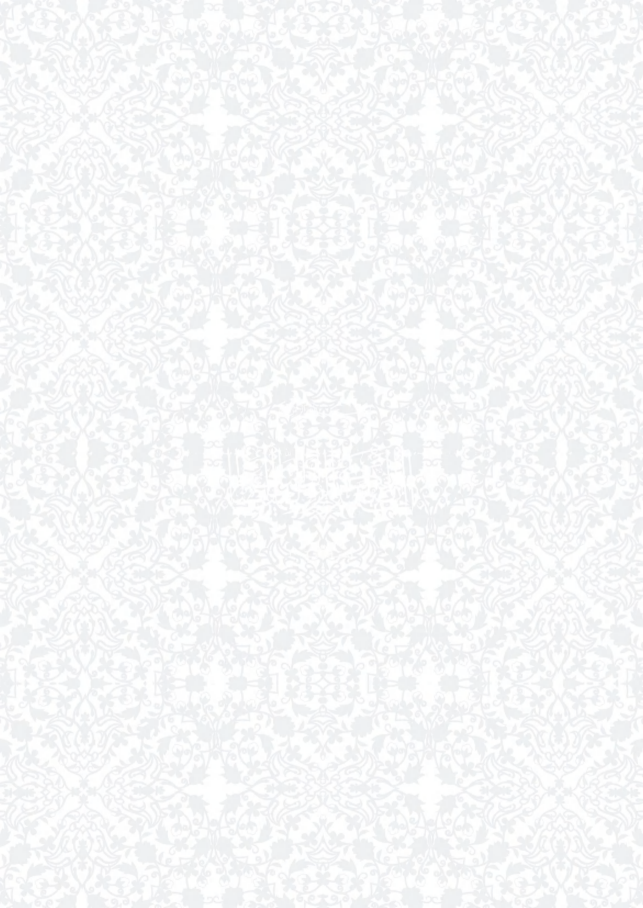














# أدلة وُجود الله

# عند جمال الدين المقداد السُّيوريِّ (ت٨٢٦هـ)

### م.د صالح مهدي صالح

الجامعة المستنصرية – كلية الاداب قسم الفلسفة Salih.mministry@uomustansiriyah.edu.iq

رابط البحث: https://doi.org/10.62745/muhaqqiq.v19i25.353

# الملاحض الما

يشكلُ البحثُ في الوجود الإلهي ومحاولة إثباته العمودَ الفقريَّ لجميع الأديان؛ فهو الدعامةُ الأساسيةُ التي لا يمكن لأيِّ متكلِّم الاستغناء عنه وإثباته في أبحاثِه الكلامية، والذي يعدُّ أصلًا من أصول الدين لمختلف الفرق الكلامية. وقد حاولَ المقدادُ السيوريُّ إثباتَ أدلَّة وجود الله بطرق متعددة وإنْ لمْ تخرج عن أدلة مَن سَبقُوهُ، ولكنَّهُ حاولَ توظيف أدلة جديدة من إبداعاتِ نصير الدين الطّوسيِّ وأبي القاسم القاشيِّ، فضلًا عن المشهورة كدليل دليل الواجب والممكن وأدلَّة المتكلمين المستندة إلى حُدُوثِ العالم من خلالِ حدوث الأعراض والأجسام، في الاستدلال على وجود الله ومحاولة إثباته.

### الكلمات المفتاحية

المقدادُ السيوريُّ، الاستدلال القلبي، نصير الدين الطوسيَّ، القاشي، دليل الواجب والممكن، دليل الحدوث الكلامي.



# The Evidence for the Existence of God According to Jamal al-Din al-Miqdad al-Suyuri (d. 826 AH)

Lect. Dr. Salih Mahdi Salih

Al-Mustansiriyah University - College of Arts - Department of Philosophy Salih.mministry@uomustansiriyah.edu.iq

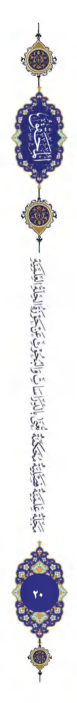
Abstract

The investigation into divine existence and the endeavor to prove it constitute the backbone of all religions. It is the fundamental pillar that no theologian can dispense with in their theological discussions, as it is considered a core principle of religion across various theological sects.

Al-Miqdad al-Suyuri sought to establish proofs for the existence of God through multiple methods. While his arguments did not deviate from those of his predecessors, he attempted to incorporate new proofs derived from the intellectual contributions of Nasir al-Din al-Tusi and Abu al-Qasim al-Qashi. In addition to well-known arguments—such as the argument of the Necessary and Possible Being and the theological proofs based on the temporality of the world through the occurrence of accidents and bodies—he employed these methods to reason about and affirm the existence of God.

Keywords:

Al-Miqdad al-Suyuri, intuitive reasoning, Nasir al-Din al-Tusi, al-Qashi, argument of the Necessary and Possible Being, theological argument from temporality.





## بِسْ ﴿ اللَّهِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحِهِ

### القدمة

تعدّ مشكلة الأُلوهية من أعقد القضايا الميتافيزيقية وأقدمها، وقد عالجها الإنسانُ على الفطرة، ثمَّ أخذَ يعمق فيها ويفلسفها، فأصبحَت مَو ضوعًا متَّصلًا بين المتكلمين والفلاسفة والصوفية، وهي من أسمى الأفكار التي أودعها الله في فطرته، إذ اهتدى إليها بالنظر والتأمُّل، وما أنزل إليه من الوحى فالإسلام يدعو إلى معرفة الله تعالى التي تبدأ بعلم التوحيد، أي معرفة الواحد وصفاته، فإنَّ لها غاية أخرى ألا وهي الاعتقاد بمقتضى هذا العلم والتَّقرب إلى ذاته وهكذا تتحول المعرفة إلى إيهان قلبي وروحي، والدارسُ للتراث الفلسفي الإسلامي يُدرك تمام الإدراك أنّ البحثَ في الجانب الإلهي استغرق اهتمام أكثر الباحثين في المجال الكلامي الفلسفي الذي يرتبط ارتباطًا مباشرًا بالجانب الديني (١). وشغلت هذه المسألة جُلُّ اهتمام المقداد السّيوريّ بوصفه مُتكلمًا طُوّعَ المسائل الفلسفية لصالح الكلام الذي وجد أنّ طرق الاستدلال على وجود الله تعالى تُصنّفُ إلى عدّة أنواع منها ما هو قلبيّ كدليل الفطرة والبداهة، وعرفاني (صوفي)، وعقلي كدليل الفلاسفة والمتكلمين الذين ارتضوا العقلَ سبيلًا إلى معرفة وجوده تعالى، وإن زاد عليه الدليلَ النقليّ.

يناقش المقدادُ السيوريُّ مسألة إثبات وجود الله بكل ما فيها من تفاصيل بوصفها مشكلة كبرى، محاولًا توظيف أدلة المتكلمين والفلاسفة، لغرض الدلالة على وجود الله تعالى الذي هو المقصود بالذات والعمدة في هذا الأصل، وارتكز على طريقة شريفة منها بديع ومنها مشهور، ولذا سوف يتناول الباحث هذه الطرق تباعًا.





# المبحثُ الأولُ: الاستدلال القلبي على وجود الله

### دليل البداهة والفطرة

هو طريق الاستدلال القلبي، فمعرفة وجود الله تعالى مطبوعة في النفس طبعًا وأدنى التفات لنفسه أو إلى ما حوله تدّله على الاعتراف بالله تعالى، وممن سلك هذا الطريق من علماء الكلام المسلمين وفلاسفتهم كإخوان الصفا (۲) والغزالي في آخر حياته (۳) والشهرستاني (٤) والمقداد السّيوري طبعًا، إذ قال: فهو وإن كان غنيًّا عن الاستدلال، فإنّ الضرورة قاضيةٌ بافتقار ما لم يكن ثم كان إلى فاعل حتى إنّ ذلك مركوز في جبلة كل ذي إدراك (٥)، فإن الحمار إذا أحس بحدوث الضرب أسرع في المشي، وإن لم يبصره أحدٌ وليس ذلك إلّا لأنه مركوزٌ في جبلته أن هذا الصوت الحادث لا يكون الا من مُحدث (٢) يلفت المقداد السّيوري النظر إلى الإحساس بوجود الخالق أمر مغروس في فطرة البشر وأعماق ضهائرهم.

### الدليل الصوفي

مما لاريب فيه أنّ المقداد السّيوري لم يهارس التصوف أو ارتدى خرقتهم لكن هذا لا يعني بأنه لم يعش الأجواء الروحية المتعلقة بالطرق التنظيمية من قبيل الفتوة ولبس الخرقة (۱) وغيرها، كها أنّه قدّم لنا قراءة تحليلية موضحًا وشارحًا في تضاعيف بحثه مما استفاده – على حد تعبير – من كلام نصير الدّين الطوسي (۱)، حيث على شارحًا في كتابه (الأنوار الجلالية) بأن نصير الدّين عندما ختم كلامه في (التوحيد) والسير لمعرفة الله تعالى والسلوك إليه على قاعدة أهل النظر والاستدلال (المتكلمين)، شرع بضميمة متضمنة بحثًا أخر وهي من متمات البحث لديه كها يبدو ذلك من معالجته لهذه المسالة، وهو





مسلك جديد لمعرفة - الله تعالى - على طريق «الأولياء الذين مبنى علومهم على الفيض الإلهي والكشف الرباني»(٩).

فمن خلال هذا الشاهد النصي حاول نصيرُ الدّين أنْ يبين لنا أنّ في الإنسان قوتين نظرية كها لها معرفة الحقائق كها هي، وعملية كها لما القيام بالأمور على ما ينبغي تحصيلًا للسعادة، في دار الدنيا والآخرة، وهو بهذا «جمع بين مسلكي الاستدلال والعرفان»(١٠).

والرأي في هذه المسألة أنّ الذي حدا بالطوسي إلى القول بمعرفة الله والطريق إليه بالرياضة والمجاهدة هو أنّ الإدراك الحاصل به يكون أقوى من الإدراك الحاصل عن طريق النظر والاستدلال (طريق المتكلمين) ومسلكهم؛ «لأن الفائض على النفس في هذه المرتبة قد يكوّن صورًا كثيرة استعادت بصفائها عن المكدرات وصقالتها عن أوساخ التعليقات»(١١).

وقبل الدخول في تفاصيل علم السلوك، وبيانِ موقفِ المقداد السيوريِّ منهُ لابد لنا من الحديث عن أهل العرفانِ وموقفهم من السلوك، يرى أهلُ العرفانِ أنّه من أجل الوصول إلى المقصد الأعلى والأسمى والى العرفان الحقيقي لابد من العمل على اجتياز مجموعة من المنازل والمراحلِ، وهذا ما يسمى عندهم او يصطلح في لغتهم بـ (السير والسلوك) «والسلوك هو عبارة عن «هيئة نفسية جوانية للترقي والتكامل والانتقال في الأحوال والمقامات لكن الهيئة لا تظهر ولا تتبدى إلَّا بطقس شعاري... فالسلوك الروحي هو مضمون العبادة، والهيئة القائمة في حركات الأعضاء، شكلها ومظهرها» (۱۲)، أمّا مراتب السلوك فهو صوري ومعنوي، فالسير الصوري فهو أن يصير ملكًا ويحصل الطهارة والتجرد في ملابس الصورة البشرية وأشكال الطبيعة الحسية، وأمّا السير المعنوي فهو أن يصير ملكًا ويحصل الطورة الصرفة الصرفة التي هي عبارة عن رفع الاثنينية الاعتبارية» (۱۲).





وإذ أجاد نصير الدّين الطوسيُّ في هذه المسألة عندما تَدَّرجَ من معرفة نواقصِ النفس وسيرها في طلب الكهال والفناء في التوحيد، إذ أشار أنّ من نظر في وجود أحواله، علم أنّه محتاجٌ إلى غيره ، وكل محتاج إلى غيره فهو ناقص في نفسه، وإذا علم نقصان في نفسه اندفع بشوق إلى كهاله، يدعو إلى طلب فيحتاجُ في ذلك إلى حركة يلزمه أشياء ومنها الحركة تكون بمثابة المقدمة فتكون الزاد والراحة في الحركة الظاهرة، وإزالة الموانع وقطع العلائق البدنية، والحركة التي بها يحصل السالكُ من المبدأ إلى المقصد تُسمى بـ (السلوك) ومنها إلى نهاية الحركة وعدمها وانقطاع السلوك يسمى في هذا الموضع الفناء في التوحيد (١٤٠).

فقد أشبع المقداد السيوري هذه المسألة بحثًا ودراسة، صرح في كتابه (الأنوار الجلالية) بعدة فوائد وهي «مبدأ الحركة وشرائحها وإزالة العوائق عنها وما يلحقه في أثنائها وما يحصل له بعدها، حتى يصل إلى الغاية المطلوبة مها» (١٥٠).

### شروط الحركة

يذكرُ المقداد السّيوري جملةً من الشروط التي لا بُدِّ منها على كل أنسان ساع لتهذيبِ نفسه وإصلاحها، وهي بمثابة بداية الحركة وما يحتاج إليه، فتكون بمثابة الزاد والراحة في حركة السالك نحو الكمال (١٦)، مبثوثةً في تضاعيفِ مباحثه العرفانية وهي:

۱ – الإيمانُ «وهو لغة التصديق، وشَرعًا التصديق بكل ما عُلم ضرورة مجيء الرسول به. وذلك يهدي لمعرفة الله تعالى وصفاته وأفعاله والقرآن والاحكام، وبهذا الاعتبار لا يقبلُ الزيادةَ والنقصانَ»(۱۷).

٢- الثبات ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّالِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنياَ
 وَفِ ٱلْآخِرَةِ ﴾ (١٨) الثبات حالة ما لم تُقارن الإيهان لم تحصل طمأنينة النفس





التي هي شرط الكمال، فإنَّ مَن كان متزلزلًا في اعتقادِ كمال لا يكون طالبًا له، والإيمان والثبات فيه عبارة عن حصول الجزم بوجود كامل وكمال»(١٩).

٣- النية: وهي القصد، وذلك واسطة بين العلم والعمل؛ لأنه إذا لم يُعلم علمًا ثابتًا بترجيح أمر لم تقصد فعله (٢٠).

٤ - الصدق: قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ (٢١).

الصدق في اللغة: «هو مطابقة القول والفعل، والنية والعزم، والوعد وتمام الأحوال العارضة له، والتصديق هو الذي صار مصداق هذه الأمور ملكة له، ولا يقع خلاف البتة لا في العين ولا في الأثر» (٢٢).

٥- الإنابة: وهي الرجوع إلى الله والإقبال عليه ولا يتم ذلك إلا بثلاثة أمور باطني، وقولي، وعملي، وبالجملة هو التزامه بأحكام الشرع تقربًا إلى الله تعالى.

٦- الإخلاص: وهو أنَّ جميع ما يفعله السالك ويقوله يكون تقربًا إلى الله
 تعالى وحده، لا يشوبه شيء من الأعراض الدنيوية والأخروية (٢٣).

### مفهوم الاتحاد

بعد ما شرع المقدادُ السّيوريُّ في مباحثه الكلامية العرفانية، كما مر مِن بيان مفهوم السلوك وشروطه عرض موضوعاتٍ أخرى، وهي من مُتمهات البحث العرفاني من قبيل إزالة العوائق وقطع الموانع عن بدن السالك وما يلحقها بعد الوصول من الوحدانية والاتحاد والوحدة وغيرها – إلى أنْ يتصلَ العارف بالله تعالى بالفيض والكشف الرباني، علمًا أنَّ هذه المفاهيم متساوية في الأهمية إلّا أنها مختلفة في الأولوية، وحسب المطلب والوقت المتاح حاول الباحث أن يعالج هذه المسألة، إذ يتجلى في (مفهوم الاتحاد) الحوار العرفاني الكلامي بين يعالج هذه المسألة، إذ يتجلى في (مفهوم الاتحاد) الحوار العرفاني الكلامي بين







المقداد السّيوريّ ونصير الدّين الطوسي، ويطفحُ على السطح مدى الاتفاق والاختلاف بين المصنف والشارح.

لقد تناول المقداد السّيوريُّ (مفهوم الاتحاد) في مؤلفاته الكلامية، فتارة يتوسع في استعراض الآراء المطروحة دون مناقشتها والرد عليها وإثبات بطلانها، وأخرى يذكرها ويرد عليها كما فعل في كتاب (إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين) وكتاب (الأنوار الجلالية).

وخلاصة الكلام أنه تناول مفهوم الاتحاد من جنبتين عرفانية سلوكية وجنبة أخرى توحيدية صفاتية فقال مُعرّفًا الاتحاد: «هو كون الشيء واحدًا في نفسه، وأشار في التنزيل بقوله (٢٤) ﴿ لَا تَجْعَلُ مَعَ ٱللّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ ﴾ (٢٥) وفي موضع آخر «الاتحاد عبارة عن صيرورة شيئين شيئًا واحدًا، موجودًا واحدًا، وهو مُعال» (٢٦).

استعرضَ المقدادُ السّيوريُّ في تضاعيف بحثه الآراء المطروحة، وردَ عليها واثبت بطلانها وأثبت ما كان يصبو إليه عن مفهوم الاتحاد ونعتهم بقاصري النظر وإذ انكر ما توهمه إليه جماعة نعتهم بقاصري النظر، وهو أن يتحد العبد بالله، (تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا)(٢٧).

وهو ما عليه نصير الدّين الطوسي (٢٨) والعلاّمة الحليّ (٢٩) من قبله وإذ هاجم العلاّمة الحليّ التصوف من الزاوية المعتادة - الحلول والاتحاد- وسقوط التكاليف ولم يقع تحت تأثير ابن عربي ومذهبه في وحدة الوجود مع أن الغلبة كانت لها عندئذ (٢٠).

وهـؤلاء القـاصرون هـم على ثـلاث مراتب مـن التوهـم تناولهـم المقدادُ السّـيوريُّ بالدراسـة والبحث والتحليل وهم على التـوالي بعض الحكماء اليونان القدماء والنصارى والمتصوفة والذين توهمو الاتحاد مـع الله. وإذ «قال في حقه



تعالى طائفة من الحكماء بعد المعلم الأول منهم فرفريوس، والنصاري ومن ثمة



قالوا اتحدت الأقانيمُ الثلاثة: أقنوم الأب والابن وروح القدس، واتحد ناسوت المسيح باللاهوت، وقال جمعٌ من المتصوفة: إذا وصل العارفُ نهاية مراتبه انتفت هويته وصار الموجودُ هو الله تعالى وحده، وتسمى هذه المرتبة عندهم بـ (الفناء في التوحيد)(٢١١)، وختم حديثة مستعلمًا عن معنى الاتحاد الذي أشاروا إليه في حق الله تعالى عن كل اتحاد وحلول فإذا كان غير المعنى الذي أشرنا إليه أعلاه، فلابد من إفادته لتنظر فيه(٢٢)، ومن خلال هذا الشاهد النصى فالمقداد السّيوري باستعلامه هذا قد وعدنا أن يتعرض لتفصيلات أكثر وضوحًا ولا سيًّا أقوال المتصوفة، وقد أوفى بوعده هذا في كتاب (الأنوار الجلالية) إذ أجاد في بيان معنى هذه الأقوال وما قصدهُ (بالاتحاد) في الله تعالى وهي الرؤية القلبية من دون الوحدة الجسدية أو الوحدة على طريقة (النصاري والمتصوفة)، وهذه الرؤيةُ القلبيةُ كانت حاضم ة من قبل عند الإمام على الله عندما سُئل هل رأيت ربك؟ فأجاب ما كنت أعبدُ ربًّا لم أرهُ، إن الله سبحانه لم تره العيون بمشاهدة الأبصار ولكن رأته القلوب بحقائق الإيمان كما يقول الإمام الله الرؤية القلبية هنا هي الانكشاف التام للمخلصين والكاملين، والله تعالى يتجلى للعباد على حسب استعداداتهم المتنوعة، وذاك التجلى ذكر في إحدى الخطب حيث يقول الإمام: ظاهر لا بتأويل المباشرة مُتجل لا باستهلال رُؤية (٣٣). وعبر المقدادُ السّيوريُّ عن الاتحاد بمعنى الرؤية القلبية بأنَّـه «هـو أنْ لا ينظر إلَّا إليه إذا صار بصيرًا بنـور تجليه، لا يبصر إلَّا ذاته تعالى لا الرائعي ولا المرئي به»(٣٤)، ومنْ خلال هذا الشاهد النصى، حاولت أنْ استنطق النصوص فأصيرهن سؤالًا: هل تفهم من تعابير (المقداد) بأنه يُمهد لفكرة عروج النفس وتخطيها لحدود سبجنها الجسدي إلى أن ينتهي بها المطاف بثنائية الاتحاد (الإنساني الإلهي) وفنائها في الله ومن ثمة وحدة وجود. فالباحث المعن النظر في نص المقدادِ السيوريِّ يرى أنه لم يوافق نصير الدِّين الطوسيّ، ولم يتبنُّ قوله عندما





قال: (قالوا)، ومن هذا قول من قال: (أنا الحق) (٥٣)، وهذا إشارة إلى قول الحلاج ت (٩٠٣هـ) سعى الذي إلى معرفة الله هادفًا من وراء هذه المعرفة إلى الاتحاد به تعلى والذي عدَّهُ غاية الكائنات جميعًا أن تتحد بالله، وليس غاية الصوفي وحده فقط واتحاده بالله يتحقَّق بحبه ووجده بالله، هذا الحب والوجد الذي استولى على قلبه حتى جعله يجري على لسانه من الأقوال الجريئة التي كانت سببًا إلى نهاية حياته المأساوية (٢٦).

وكذلك قول: «لمتصوف قال (سبحاني ما أعظم شأني)» إشارةً إلى أبي يزيد البسطامي ت (٢٦١هـ) (٢٧٠)، الذي يعدّ أول من استعمل كلمة الفناء بمعناه الصوفي، التي تعني فناء النفس الذاتية في الوجود الكلي (الله)، فالفناء الذي يدعو إليه البسطامي من خلال شطحاته (سبحاني ما أعظم شأني)، هو الفناء عن النفس والتجرد عن الحس والوعي في لا يغدو الصوفي يحس بشيء وهنا فقط يشعر بالوجود الرباني منفيًا فيه ذاته مجهدا للبقاء في الله (٢٨٠)، وإن مضينا قدما في قراءة النص نجد أنّ نصير الدّين الطوسي يرى بأنه «لم يدع الإلهية»، بل ادعى «نفي إنيته بسلب إنية غيره» (٢٩٠) وهذا يظهر بأنّ اعتذار الفيلسوف نصير الدّين الطوسي عن الحلاج في قوله: أنا الحق، وقول البسطامي هو رفعُ الانية دون الاثنينية، وقد كُشف لويس مايسنيون عن المنحى الصوفي المتفلسف عند الطوسي عندما تابع الحلاج وقد أجاد في بيان أنّ الحلاج بصر خته هذه – أنا الحق – قد أعطى حق تصرف الأغيار بدمه (٢٠٠) ولكن يذكر الباحث (هاني فرحات) أنّ «الطوسيّ وبالرغم مما جاء عن اعتذاره عن الحلاج نراه يُعلن وفي كتبه المتأخرة عن إبطاله الحلول والاتحاد جملةً وتفصيلا» (٢١٠).

تحدثنا في مقدمة المبحث أن المقداد السّيوري لم يهارس التصوف ولم يدخل من بابه لمعرفة الله تعالى والسلوك إليه، إذ بقي أمينًا لطريقة المتكلمين وأدواته هي النظر والاستدلال، فقد صرح بأنَّ طريقة الصوفية – وإنْ لم يسمهم بهذا





الاسم هي طريقة «تحصل في الأغلب الا مع مجاهدات عظيمة يتعارض فيها إلهامات إلهية، وخواطر شيطانية اتباعُ الأولى خطرٌ والخلاصُ من الثانية عسرٌ... فلا جرم إن كان تحصيل العلم بهذا الطريق أعز من الكبريت الأحمر... فنسأل الله أن يجعلنا من السالكين لطريقه: أي الطريق الذي أمر به أنبياؤه وأولياءه المستحقين بالقيام بأوامره والانتهاء عن زواجره»(٢٤).

وختامًا نقول: إن الرأي في هذه المسألة ومن خلال الشواهد النصية أنّ المقداد السّيوري لم يتبنّ أقوال الصوفية ولم يسقط في شراك شطحاتهم سواء أكانت شطحة الحلاج أو أبي يزيد البسطامي أو يتبنها في أوائل مؤلفاته ويعدل عنها في مؤلفاته المتأخرة، وبقي أمينًا لطريقة (العرفانية الكلامية) ولأدلة المتكلمين، وسوف نلاحظ في المبحث الثاني كيف قدم أدلة جديدة لإثبات وجود الله سبق بها علماء عصره من الفلاسفة والمتكلمين.

# المبحث الثاني: أدلة وجود الله بين المخترعة والمشهورة

### - دليل الفلاسفة:

# أ- دليل مخترع نصير الدين الطوسي (٢٦)

يذكر نصير الدين الطوسي في كتابه (فصول العقائد) دليلًا على إثبات واجب الوجود غير متوقف على بطلان (الدور والتسلسل) (ئئ)، وصورة الدليل البديع وردت «أنه لو لم يكن في الوجود واجب لم يكن للشيء من الممكنات وجود أصلًا، لأن الموجودات حينت ذكلها تكون ممكنة، والممكن ليس له من نفسه وجود ولا لغيره عنه وجود، فلا بد من وجود واجب ليحصل وجود الممكنات منه» (٥٠٠)، وفي شرح المقداد السيوري الدليل إذ يقول: «والمصنف شرع في هذا الأصل أنْ يبين إثبات واجب الوجود ببرهان بديع غير متوقف على بطلان الدور والتسلسل وتقريره أنْ نقول: الواجب لذاته موجود في الخارج، لأنه لو

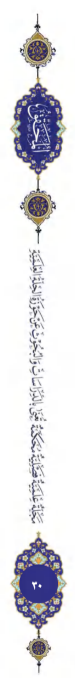




لم يكن موجودًا في الخارج لانحصرت الموجودات الخارجية كلها في المكن، لكن اللازم باطلٌ فالملزوم مثله، أما بيان الملازمة فلما سبق من انحصار الموجود الخارجي في الواجب والممكن، وأما بطلان اللازم، فلأنّه لو انحصر الموجود الخارجي في الممكن لم يكن لموجود ما وجود أصلًا، لكن اللازم باطل فالملزوم مثله. أمّا بيان الملازمة وهو أنّه إذا نُظر إليه من حيث ذاته وماله من ذاته لا يكون موجُودًا ولا مُوجدًا لغيره، فمع انحصار الموجودات الخارجية في الممكن لا يكون لها وجود ولا لغيرها عنها وجود؛ لأنّ وجودَها إنّا هو من السبب المغاير لها، وقد فرض عدم السبب فثبت وجود واجب الوجود لذاته وهو المطلوب (٢٤٠).

# ب- دليل أبي القاسم القاشي:

والدليل البديع الثاني بعد دليل نصير الدّين الطوسي، والذي لم يتوقف هو الآخر على إبطال الدور والتسلسل علمًا بأنّ الدليلين يمكن لنا عدُّهما أقرب إلى الساحة الفلسفية من الكلامية، إذ صرّحَ المقداد السّيوري بذاته إذ يقول: سمعناه من شيخنا (دام شرفهُ)، وهو من مخترعات العلامة سلطان المحققين نصير الدّين عليّ بن محمّد القاشي وبيانه يتوقف على تقرير مقدّمتين إحداهما تصورية والأخرى تصديقية (٧٤). وسنعرض الدليل كما ورد في كتاب أبي القاسم القاشي: إذ قال «وتقريره: موقوف على بيان مقدمتين الأولى تصورية والثانية تصديقية أمّا الأولى فهو أنّ مرادنا بالموجب التام ما يكون كافيًا في وجوده وجود أثره، وأمّا الثانية فهو أنّ لاشيء من المكن بموجب تام الوجود لشيء من الأشياء وبيانه أنّ إيجاد الممكن لغيره يتوقف على وجوده ووجوده من غير فلا يكون موجبًا تامًا، إذا تقرر ذلك فنقول: ههنا موجود بالضرورة فيفتقر إلى موجب تام يوجده، وليس ذلك ممكنًا لما قلنا في موجود بالضرورة فيفتقر إلى موجب تام يوجده، وليس ذلك ممكنًا لما قلنا في





المقدمة التصديقية فيكون واجبًا فيكون الواجب موجودًا، ذلك هو المطلوب، ويكمن فضل المقداد السيوري بأنه جمع هذه الشذرات من الطوسي والقاشي وصَبّها في مؤلفاته الكلامية.

- أمّا الأدلّة المشهورة فهي التي سلكتُ الاتّجاه العقلي وإن ضمنته أدلة نقلية من (الكتاب العزيز) وهي أدلّة الفلاسفة والمتكلمين.

### - الدليل الفلسفى:

### دليل (الواجب والمكن):

قبل الحديث عن دليل الفلاسفة أو الحكماء كما أسماهم المقداد السيوري سنعود قليلًا إلى الوراء لنتوقف مع أبي نصر الفارابي (٤٨) الذي تحدث عن رُؤية ازدواجية تعبر عن طريق للوصول إلى الحَّق تعالى، الا أنَّه أشار قائلًا: «لك أن تلحظ عالم الخلق فترى فيه أمارات الصنعة، ولك أن تعرض عنه وتلحظُ عالم الوجود المحض، وتعلم أنّه لابد من موجود بالذاتِ وتعلم كيف ينبغي أنْ يكون عليه الوجود بالذات، فإن اعتبرت عالم الخلق فأنت صاعد، وإن اعتبرتَ عالم الوجود المحض فأنُّت نازلٌ (٤٩) قال تعالى ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايُتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِهُم حَتَّى يَبَيَّنَ لَهُم أَنَّهُ ٱلْحَقُّ أَوَلَمْ يَكْفِ بَرِبِّكَ أَنَّهُ, عَلَى كُلِّ شَيَّءِ شَهِيدٌ ﴾ (٥٠) إذ أشار الفارابي في نهاية النص الذي تحدث فيه عن طريقي الوصول إلى الحق تعالى، فهو يُشير إلى طريق النظر العقلي في عالم الخلق إذ يتوسط المخلوق لكي يـدلّ على خالقه، بارتفاع العقـل في تأملاته من ظواهر الخلق، صعودًا نحو الخالق تعالى، ويستدلون من ذلك على وجود مبدأ أول لمنظومة الحركة في الطبيعة، كما هو حال المتكلمين في استدلالهم على وجود الخالق من حدوث الأجسام وأعراضها(١٥).

أمّا إذا توقفنا مع ابن سينا وهو المُستهدف من قول المقداد السيوري بـ





(الحكماء) فإنَّه تابع رؤية الفارابي حتى النهاية في انطلاقه من النزع الديني، وأكدها في كتابه [الإشارات والتنبيهات] أقول: إن هذا حكم الصديقيين (٢٥) الذين يستشهدون به لا عليه، وواضح أن ابن سينا يؤكد الطريقين اللَّذَين أكَّدهما الفارابيُّ قبله في الدلالة على الحق؛ وهما الطريق الصاعدُ من الخلق إلى الحق، والطريقُ الهابط من الحق إلى الخلق، لكن ابن سينا(٢٠٠) يؤكد أن الطريق الثاني هو الطريق الحقيقيّ في الدلالة على وجود الحق؛ لأنه لا يثبت الحق إلا عن طريق الحق ذاته، وبالنظر إلى ذاته الوجود فقط. (٥٤) فكان مسارهُ المنهجي إذًا من العلة إلى المعلول، إذ يقول: «تأمل كيف لم يحتج بياننا- بثبوت الأول ووحدانيته وبراءته عن السمات - إلى تأمل لغير نفس الوجود، ولم يحتج إلى اعتبار من خلقه وفعله، وإن كان ذلك دليلًا عليه لكنّ هذا الباب أوثق وأشرف، أيْ إذا اعتبرنا حال الوجود يشهد به الوجود، من حيثُ هو وجود، ويشهد بعد ذلك على سائر ما بعده في الوجو دوالي مثل هذا أشر في الكتاب الكريم قال تعالى ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَاينتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَبَيِّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحُقُّ أَوَلَمْ يَكُفِ بَرِيِّكَ أَنَّهُ, عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (٥٥) وفي الدليل اليسنوى هذا ما يُؤدي إلى مفارقة واضحة بينه وبين المتكلمين الذين يستدلون بحدوث الأجسام والأعراض على وجود الخالق، ويستدلون بالنظر في أحوال الخليقة على صفاته واحدةً واحدةً (٥٦)، والتي سوف تتضح للقارىء الكريم عندما نتحدث عن دليل المتكلمين لإثبات وجود الله تعالى، والآن سوف نذهب مباشرة إلى مسألة كيف فهم المقداد السّيوري دليل الحكماء وأعنى به دليل ابن سينا والذي ذكره في كتابه (الرسالة العرشيّة) بصيغة مقاربة لما ضمَّنه المقداد في مُؤلفاته، إذ يقول: «أعلم أن الموجود إمّا أن يكون له سبب في وجوده أو لا سبب له، فإن كان له سبب فنسميه ممكن الوجود، سواء كان قبل الوجود، إذا فرضناه في الذهن، أو







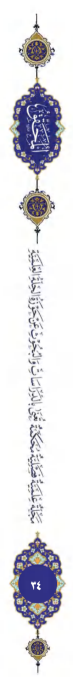




### المبحث الثالث: دليل الحدوث الكلامي

### دليل حدوث الذات والصفات:

غطى المقداد السيوري في جهده الكلامي [دليل المتكلمين] دليل الحدوث والذي بدوره،إذ شغل حيزًا واسعًا وعناية أبلغ من (الدليل الفلسفي)، فيقوم هذا الدليل على مقدمتين ونتيجة على النحو الآتي: إنّ العالم محدثٌ، وكل محُدث مفتقر إلى المؤثر، فالعالم مُفتقر إلى المؤثر وقبل البحث عن هذا الدليل ومعرفة كيفيّة معالجه المقداد السّيوري له، ورأى الباحث، أن يسلط الضوء على تأريخيّة الدليل، إذ تُعدّ طريقة الحدوث هي الأسبق في الظهور عند علماء الكلام فظهر بدايةً على يد (أبي الهَذيل العّلاف) عندما استدل على وجود الله بحدوث الحركة والأجسام (٢٢)، ويرى المقداد بأنَّ هذه المسألة من المسائل الشريفة وعليها يبني قواعد الإسلام، وهي المعركة العظيمة بين المتكلمين والفلاسفة، فأرباب الملل من المسلمين واليهود والنصاري ذهبوا إلى أنّ العالم بأسره محدث الذات والصفات، ولما كان العالم منحصِّر اعندهم في الأجسام والأعراض بحثوا عن حدوثها، وفي الحقيقة يعدّ دليل الحدوث وهو الأشهر لدى المتكلمين ويستخدمونه كبداية لإثبات وجو دالله تعالى (٦٣). ويعالج هذه المسألة مستدلا على حدوث العالم، بمعنى أنّ وجوده مسبوقٌ بالعدم سبقا زمانيًّا (١٤) وهو مذهب الملّيين كافة (١٥٠). وذهب في الرأى إلى أنّ الاجسام لولم تكن حادثة لكانت أزلية، إذ لا واسطة بين الأزلى والمحدث. فلو كانت على سبيل الغرض أزلية لكانت إمّا متحركة أو ساكنة وهو باطل كما سيوضح ذلك المطلب، فلأن كل جسم لابدله من مكان، لأن الجسم لا يعقل منفكا عن الحيز، وحينئذ لا يخلو من أن يكون لابثًا وهو الساكن أو غير لابث وهو المتحرك (٢٦). أمّا بطلان كون





الجسم متحركًا فلأنَّ الحركة عبارة عن حصول الجسم في حيز بعد أنْ كان في آخر فهاهيتها تستدعي المسبوقية بالغير (١٧) ومن ثمة فالجسم يكون حادثًا (١٨). وأما إذا كان الجسم ساكنًا فيكون حينئذ أزليًا فلا يجوز عليه العدم، لاستحالة العدم على القديم، لكن السكون يجوز عليه العدم، لأنّ كل جسم يجوز عليه الحركة، أما الفلكي فظاهر، وأما العنصري المركب فكذلك، وأمّا البسيط أيضا، فتكون الحركة جائزة على الأجسام، وهو المطلوب (١٩).

ومن خلال هذه المقدمة التي استعان بها المتكلمون في استدلالاهم العقلية لإثبات حدوث العالم واحتياجه إلى مُحدث، إذ إن هذا الدليل كان حاضرًا عند المقداد السّيوريّ وهو البرهانُ الذي أشار إليه القرآن الكريم حكاية عن إبراهيم الخليل الله أعنى الدليل استدل به على حدوث الكواكب والقمر والشمس، وهو ظهورها تارةً، وأفولها أخرى فالظهّور والأفول(٧٠) نظير الحركة والسكون، ثم إنّه لو كان شيء منها في الأزل، لكان إما متحركًا أو ساكنًا والملازمة ظاهرة بينهما بين الظهور والأفول (٧١)قال تعالى ﴿ قَالَ لاَ أُحِبُّ ٱلْآفِلِينَ ﴾ (٧١). ويلفت المقداد السّيوريُّ النظر في كتابه (الاعتماد) إذْ إنه يستدل على وجود الله تعالى من خلال الاستدلال العقلي مستندًا إلى (حدوث العالم)، ولكنها تقوم على بطلان (الدور والتسلسل) إذ يقول: «لَّا ثُبت حدوث العالم وجب احتياجه إلى صانع ضرورة احتياج كلِّ صنعة إلى صانع، وهو المطلوب. فنقول:إذا ثبت أنَّ للعالم صانعًا، فلا يجوز أن يكون [مُحدُّدًا] مثلُّ؟، لأنه لو كانَ محدثًا لا فتقر إلى محدث آخر بالضرورة، فإنْ كان هو الأول لزم الدور، وإن كان محدثًا ثانيًا أو ثالثًا أو رابعًا إلى غير النهاية لزم التسلسل، وهما باطلان - لما يأتي - فبطلان أن يكون صانع العالم محدثا، فتعين أَنْ يكون قديمًا، وهو المطلوب»(٧٣). ذكرنا في مقدمة دليل المتكلمين بأنَّ أرباب الملل من المسلمين واليهود والنصارى ذهبوا إلى أنّ العالم بأسره محدث الذات







والصفات - وهذا النوع من الاستدلال بالآفاق والأنفس أقرب إلى الإفهام وأكثر تماسًا بعقول الناس، وخصّها الله في الذكر الحكيم، وبأنّ العالم منحصر عندهم في الأجسام والأعراض التي بحثوا عن حدوثها.

والآن سوف نبحث ما المقصود بكون العالم محدث الذات والصفات؟ توقف المقداد السيوري في كتابه (اللوامع الإلهية) أمام هذه المسألة، إذ عالجها بها توافر لديه من أدوات، مستدلًا على حدوثِ الذوات والصفات وهي منحصرة في نوعين:

أ- دليل الأنفس: وهو أنّ النطفة جسم متشابه الأجزاء يتكون منه جسم مركب من أعضاء مختلفة في الكم والكيف والشكل والطبيعة، فلو كان الفاعل في ذلك الحرارة، ربيا هي - إشارة المقداد السّيوري - في معرض رده إلى قصة حي ابن يقظان (٢٠٠) في تفسيرها الطبيعي بأنها طينة تخمرت في باطن الأرض، أو فعل الكواكب إشارة أخرى ذكية جدًا، إذ أكد أن فعل، الكواكب هو رد على الزنادقة في قولهم إنّ العالم يتولد بدوران الفلك، ووقوع النُطفة (٢٠٠) لكان فعلا متساويًا، وإذا كان تأثير المؤثر متساويًا وأجزاء القابل مشابهة كان الأثر متشابهًا، ولذا قال الحكماء الشكل الطبيعي هو الكرة لكن الأثر مختلف كها عرفت، فدل ذلك على فاعل حكيم يدبر بالقدرة والاختيار (٢٠٠)، والرأي في هذه المسألة أن المقداد السّيوري ربط (دلائل الأنفس) بصفة القدرة الإلهية وما يتبعها من فعل المختار مسبوقًا بالعلم والقصد، كها انه يجوز تأخر فعله عنه، بينها نجد (الفواعل) التي رشحها من (الحرارة والكواكب) وهي من المكنات المحتاجة المسبوقة بالغير، كها أنّ أفعالها غير متساوية وهي محتاجة لإخراجها من دائرة العدم إلى الوجود، فلا تُعد صالحة.

ب- دليل الأفاق: فإمّا في العالم الفلكي أو العنصري من الحيوان والمعدن والنبات وأشير في الكتاب العزيز إلى هذه الطريقة بقوله: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَئِتنَا فِي





ٱلْأَفَاقِ وَفِي آَنَفُسِمِ مَحَقَىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُم أَنَّهُ ٱلْحَقُ ﴾ (٧٧) وهو استدلال إني (٧٨). أي استدلال بالمعلول على العلة وهو الله تعالى كها استدل المقداد السيوري. الأنفس والذوات والصفات والموجودات الفلكية والعنصرية والحيوان والنبات على وجود الله تعالى.

ت-دليل الوحدانية: تعد عقيدة الوحدانية شعار الإسلام وركنه الأول، وهي الرسالة الأولى لكل دين ساوي، إذ حرص القرآن الكريم على تجنب المؤمنين كافة أشكال الشرك، وبين أن الله يغفر الذنوب إلّا القول بأن لله شريكا ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ء وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء ﴾ (٧٩).

احتلت الوحدانية اهتهام المقداد السّيوري، وَفسّرَ الواحد بأنه: هو المتفرد بصفات ذاتية لا يشاركه فيها غيره، وهي: وجوب الوجود، والقدم، وإيجاد الخلق، واستحقاق العبادة. (١٠٠٠) وأضاف كذلك بأن معنى الوحدانية تعني نفي الشريك وإبطال القول بتعدد الإله، كها تشمل أيضًا وحده الإله بمعنى نفس التكثر والتبعض والتركيب، وهي من ثمة على قسمين: التوحيد الواحدي، والتوحيد الأحدي، وسيأتي بيان ذلك في تضاعيف حديثنا عند الاستدلال على أدلة الفلاسفة والمتكلمين إن شاء الله.

عالج المقداد السيوري صفة (الوحدانية) في مجموعة مؤلفاته الكلامية وعدّها من الصفات الثبوتية، كما هي في (اللوامع الإلهية) و (الاعتهاد في شرح واجب الاعتقاد)، في حين عدها ضمن الصفات السلبية في مؤلفاته الأُخر (كإرشاد الطالبين) و (النافع يوم الحشر) و (الأنوار الجلالية)، وهو بلا شك خالف للقول الأول، على أننا يمكن أن نجمع بين القولين بتخريجة لطيفة، باعتبار أنّ الوحدانية سلبية من حيث نفي الشريك والنظير وثبوتيّة من حيث إثباتها لله تعالى الواحد، ومن ثمة للوحدانية معنيان كما هو الحال عند الفلاسفة والمتكلمين السابقين عليه (١٨): فالمعنى الأول: نفى الكثرة في الذات كما عالجها





الفلاسفة، ونفي الندّ والشريك كما عالجها المتكلمون.

### - أدَّلة الوحدانيّة:

يرى المقداد السيوري بأنّه لا خلاف بين جميع المتكلمين والفلاسفة الإسلاميين حول كونه تعالى واحدًا، وانها الخلاف حاصل حول طريقة إثبات ذلك، إذ أشار إلى الأدلة النقلية والعقلية التي يستدل بها على كونه تعالى واحدًا ذلك، إذ رجح الأدّلة النقلية وأكّد عليها في كتابه (اللوامع الألهية) – قائلا: كونه واحدًا وهو مطلب يستدل عليه بالسمع، وهو أقوى ما استدل به فيه، وشهرته ظاهرة...(٢٨) وفي موضع أخر من الكتاب يذكر بأن ما استدل به فيه، وشهرته ظاهرة يصح الاستدلال به على إثبات أنه تعالى واحد، لأنّ كل صفة لا تتوقف صحة النقل عليها يصح إثباتها بالعقل والنقل، وإجماع الأنبياء المي وهو حُجّة هنا، لعدم توقف صدقهم على ثبوت الوحدانية وهو إشارة من المقداد السّيوري إلى نفي شبه الدور وهي أنّ وحدانية الله لا تتوقف على إخبار الأنبياء فقط (١٨) أما الأدلة السمعية فهي كثيرة في هذا الباب نقطف منها أخبار الأنبياء فقط المنها هو إنّه ونوله تعلى المنات المنها المنات المنها المنات المنها المنها المنها المنها الكورة المنها الأيات.

#### - استدلال الفلاسفة:

اختار الفلاسفة الطريق الذي يؤدي إلى أنّ مفهوم واجب الوجود نفسه يمنع وقوع الشركة فيه وهو ينقسم إلى الاشتراك والامتياز (١٧٠)، وتقريره: أنّه لو كان في الوجود واجبا الوجود لاشتركا في مفهوم واجب الوجود، وامتاز كل واحد بأمر مغاير لما فيه اشتركا، والالماكانا اثنين بل واحدا، وحينئذ يكون كل واحد منها مركبا مما به الاشتراك ومما به الامتياز، وكل مركب ممكن فيكونان مكنين، والغرض أنها واجبان، وهذا خلف ويرد المقداد السيوري على أصل الفكرة، بأنّ مفهوم واجب الوجود شيء ما له وجوب الوجود والوجوب أمر





عدمي (سلبي)، وما جُزؤه عدمي فهو عدمي تعبيرًا عن عدم الافتقار إلى الغير، فلا يوجب الاشتراك فيه التركيب (٨٨).

### - استدلال المتكلمين:

أمَّا المتكلمون من المعتزلة (٨٩) والأشاعرة (٩٠) - فقد اعتمدوا على ما يعرف بدليل التعاون الذي ظنوا أنه المذكور في الآيات ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالِهَةُ إِلَّا ٱللَّهُ لُفُسِكَتًا ﴾(٩١)، وهـو يثبـت القادر المريد، وهذا الدليل يقـوم على افتراض بأنهُ لو كان هناك إلهان فإمّا أن يمكن مخالفة أحدهما للآخر في مقتضى الإرادة أو لا، كما في حركة جسم وسكون أخر، أو إيجاد وعدم إيجاد، وعلى كلا التقديرين باطل. أمّا الأول، فلأنه لو أمكن فليفرض وقوعها بإرادة أحدهما حركة جسم وإرادة الأخر سكونه، فإن وقعا لزم اجتماع المنافيين، لأن الجسم كما هو معروف إما متحرك أو ساكن، إن ارتفعا بطل ما علم ضرورة عدم تحققه، إن وقع أحدهما يرجح الجائز من غير مرجح أو لزم عجز الآخر(٩٢) وأما الثاني: في حالة كون الإله بن لا يخالف أحدهما إلى الأخر في مقتضى الإرادة، فلأن كلَّا منهما لو انفرد لقدر على ما يريده، فوجب كونه كذلك عند الاجتماع ولزم زوال الصفة الذاتية وهمي القدرة بالاجتماع وهو محال، وذهب إلى أننا نمنع التمانع، وليس ثبوت قدرتها عند الاجتماع علة تامة في ذلك، بل لابد من انضمام الارادة عند الاجتماع وسنده في هذه المسألة أنَّ الإرادة: العلم بالمصلحة، فلم قلت بمصلحة الضدين حتى يحصل أرادتها ؟ محاولًا أن يجد تخريجة كلامية للمسألة بقوله سلمنا، لكن المصلحتين إن ترجحت إحداهما تعينت، ويكون علم غير المريد لها صارفًا له عن أرادة المرجوحية، ولكن في حالة لم ترجح أحداهما فلم قلت بحصول الداعي لتحقق التهانع؟، وخلاصة الكلام بأن المقداد السيوري أراد توجيه النقد إلى دليل التمانع مُقدما البدائل له من تحقيق المصلحة من ناحية وبإمكان





الاتفاق فيها بينهما على صرف إرادة المرجوحية لحركة جسم أو تسكينه (٩٣) ولم يكن المقداد السّيوري له السبّق في إسقاط دليل التهانع عن رتبة الاحتجاج بل أسقطه سيف الدّين الآمدي الذي يعدّ أول أشعري أسقط دليل التهانع الذي استندتْ إليه الأشاعرة منذ الاشعري حتى الفخر الرازي والذي استند إليه بدوره في أكثر كتبه (٩٤).

### الخاتمة

العقل الإنساني مرهق بأسئلة لا يستطيع الرد عليها كها لا يستطيع الإجابة عنها، والمقداد السّيوري بوصفه متكليًا حاول أنّ يعالج هذه المسألة التي لم تغب عن عقله كها استحوذت على تفكيره، ولكن كيف فهم هذا المسألة التي حاول الفلاسفة والمتكلمون أن يعالجوها بأدلة مختلفة؟ فتارة ينتقلون من العلة إلى المعلول كها هو حال الفلاسفة، وتارة أخرى ينتقلون من حدوث العالم بوصفة دليل على وجود الله تعالى وهذا بغية المتكلمين، فالقضيةُ الأساسية التي حاول معالجتها هي أثبات الوجود الله تعالى فيذهب بالرأي إلى أن وجود الله مغروس في داخل فطرة الانسان وأدنى التفاته منه يدرك وجود الله، ولكن بيان الأدلة من باب زيادة الطمأنينة، فهو لم يتحول من أدلة الفلاسفة إلى أدلة المتكلمين فقط وإنها دمج بينهها، وأضاف إليهما أدلة أخر قريبة للحقل الفلسفي منه للكلامي كدليل المحقق الطوسي وأبي القاسم القاشي، كها أنه لم يتوقف عند هذا الحد فهو لم يورد أدلة وجود الله، وإنها أكد وحدانيته أيضا مستعينًا بذلك بهجين ثنائي فلسفي وكلامي، يجد القارئ الكريم ظائه الأنطولوجي في كليهها.





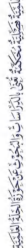
### الهوامش

- (١) ينظر، أدلة وجود الله في الفكر الإسلامي، ص٧١.
- (٢) إخوان الصف (دراسة عرض -تحليل)، ص٨١.
  - (٣) إحياء علوم الدّين، ٤/ ٣١٢.
  - (٤) نهاية الإقدام في علم الكلام، ١٢٤.
- (٥) اللوامع الإلهية في المباحث الكلامية، ص١٥١.
- (٦) ينظر: إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ١٥٥.
- (٧) للمقداد السيوري جنبة فكرية تحمل في طيَّاتها وبشكل صريح منحًى عرفانيًا، وهذا ما نجده بينًا في احد مصنفاته غير المعروفة على العلن؛ لأنَّهُ إلى وقت قريب كان ما يزال مخطوطًا قابعًا على رفوف الخزانات، حتى قيض الله لها من استخرجها من ظلمة الرفوف، ليعمل الآن على تحقيقها وطبعها في القريب العاجل ان شاء الله تعالى، وهي رسالة (الفتوة) في الأخلاق والسلوك والطرق التنظيمية، مصرحة فهارس المخطوطات بنسبتها للمقداد السيوري، إذ ذكر فهرس فنخا: ٣٢/

سنة ٩٨٧ هـ، وهي موجودة في مكتبة مجلس الشوري الاسلامي في طهران، تحمل الرقم ١٢/١٠١٥ نسخها تاج الدّين حسن المشهور بصاعد، عدد صفحاتها (٢٨) صفحة. والثانية نسخت في القرن (١٣) ونسخها عبد الحسين بن محمد آمين شراري الفتوني وهي موجودة في مكتبة كلباي كراتي في قُم، تحمل الرقم ٣/ ١٧٠-١٦٩٠ ٢ وتقع في ١٦ صفحة. حيث أشار المقداد السيوري إلى أنَّ هناك تمايـز ا واختلافًا بين خرقة الفتوة وخرقة المتصوفة إذ قال: «أختلف في أي الخرقتين افضل قبل خرقة الفتوة أعلى؛ لأن فيهما جميع ما في خرقة التصوف دون العكس فأن خرقة الفتوة السخاء والإيثار وستر العيوب والمعاهدة والمحبة في الله دون خرقة التصوف...» حول التفاصيل يراجع السيوري، جمال الدّين مقداد: رسالة الفتوة، المخطوط، ورقة رقم .(V)

(٨) الظاهر من عبارة المقداد السيوري أنّهُ طالع كتابًا آخر من مؤلفات الطوسي ليقف على ما ذهب إليه في الرأي حول المباحث الصوفية المتفلسفة، والناظر في كتاب (أوصاف الأشراف) يجد أنّها المباحث ذاتها التي تتضمن (الفصول









- النصرية) بحثها ووقف عليها، في كتابه (الأنوار الجلالية) عدا (مبحث
- الفناء) الذي دمجه المقداد السيوري مع (٢٣) ينظر، الأنوار الجلالية في شرح مبحث الوحدة حول التفاصيل ينظر: الفصول النصيرية ، ص١٠٣. أوصاف الأشراف، ص١٣-٩٧.
  - (٩) الأنوار الجلالية في شرح الفصول النصيرية، ص١٠٣.
    - (۱۰) روضات الجنات، ص۳۱۳.
  - (١١) شرح الفصول النصيرية، ص  $. 1 \Lambda \Lambda - 1 \Lambda \Upsilon$
  - (١٢) العرفان الشيعي دراسة في الحياة الروحية والفكرية لحيدر الآملي، ص .047
  - (١٣) العرفان الشيعي بقلم خليل رزق، ص۳۱۲.
  - (١٤) ينظر أوصاف الأشراف، ص ١٣-
  - (١٥) الأُنــوار الجلاليـة في شرح الفصــول النصيرية، ص١٠٣.
  - (١٦) ينظر شرح الفصول النصيرية، ص . 117
  - (١٧) الأنوار الجلالية في شرح الفصول النصيرية، ص ١٠٣.
    - (١٨) سورة إبراهيم، الآية ٢٧.
    - (١٩) أوصاف الأشراف، ص ١٩.
  - (٢٠) الأنوار الجلالية في شرح الفصول النصيرية ، ص١٠٣.

- (٢١) سورة التوبة، الاية، ١١٩.
- (٢٢) ينظر، أوصاف الاشراف، ص١٩.
- - (٢٤) المصدر السابق، ص ١١٧.
  - (٢٥) سورة الإسراء، الاية ٣٩.
- (٢٦) اللوامع الإلهية في المباحث الكلامية،
  - (۲۷) المصدر السابق، ص١١٨.

.101

- (٢٨) أوصاف الأشراف، ص١٩.
- (٢٩) مناهج اليقين في أصول الدين، ص
  - (۳۰) الشيبي، كامل مصطفى، ص١١٧.
    - (٣١) إرشاد الطالبين ، ص٢٣٨.
    - (٣٢) المصدر السابق، ص٢٣٨.
- (٣٣) الاتجاهات الفكرية الفكرية عند الإمام على، ص٧٧٩.
- (٣٤) الأنوار الجلالية في شرح الفصول النصيرية ، ص١١٨.
  - (٣٥) المصدر السابق، ص ١١٨.
- (٣٦) شرح ديوان الحلاج، ج١، ص ٥٢.
- (٣٧) الأنوار الجلالية في شرح الفصول
  - النصيرية، ص ١١٨.
- (٣٨) التصوف الثورة الروحية في الإسلام، ص ۲۲۵.
  - (٣٩) شرح ديوان الحلاج، ص ٥٢.



- - ةُ عَلَيْكَةٌ لَمَا كِلِيَّةً مُعَكِّكُمَةً فَعِنَّ الْمِنْزَالِمَا ثُو وَالْبُهُونِ عِنْ يَحْوَدُونَا الْجَلْوَالِلا

- (٤٠) المنحى الصوفي المتفلسف عند نصير الدين الطوسي، ص ٢٥.
- (٤١) الخواجة نصير الدين الطوسي وآراوه والفلسفية والكلامية، ص ١٤١.
- (٤٢) الأَنكوار الجلالية في شرح الفصول النصيرية، ص١١٨.
- (٤٣) تجدر الإشارة هنا، إلى أن الباحث هاني نعمان فرحات يذهب بالرأي في كتابه (الخواجة نصير الدين الطوسي وآرآؤه الفلسفية والكلامية) وفي طيات حديثه لموضوعات وطروحات نصير الدين الطوسي أنه لم يتوقف حينها تناول موضوع إثبات وجود الله تعالى أمام الدليل البديع الذي يعد بحق نقطة قوة للطوسي ومن بنيات فكره والذي لا يعتمد على (الدور والتسلسل) كدليل الواجب والمكن، فهو إضافة جدِّيَّة في حقل الاثبات الإلمي، فلم يعطه هذا الدليل حقة، كما انه لم ينوه مذه الاضافة جدير أن يُطلق عليه مؤسس المنهج الكلامي الفلسفي، بل اكتفى بالقول بأنه نحى منحى الفلاسفة في اثبات واجب الوجود، ولكن لم هذا الإهمال غير المسوَّغ؟ للتفاصيل يراجع: الخواجة نصير الدين الطوسى واراوه الفلسفية والكلامية، ص ١١٧.
- (٤٤) ذكر المقداد السيوري هذا الدليل وقدَّمه على أدلة الفلاسفة، وأعني به: (دليل الواجب والممكن)، في تضاعيف معالجته لمسألة إثبات وجود الله، إذ ذكره في كتاب (اللوامع الإلهية، والأنوار الجلالية، وإرشاد الطالبين)، ولكنه لم يكن حاضرًا في مؤلفاته العقائدية البحتة كالنافع يوم الحشر والاعتهاد في شرح واجب الاعتقاد، والتحفة الناجية في التقربات الإلهية).
- (٤٥) فصول العقائد، نصير الدين الطوسي، المطبوع ضمن كتاب الأُنوَار الجلالية في شرح الفصول النصيرية للمقداد السيوري، ص٥٦.
- (٤٦) ينظر، الأنوار الجلالية: ص ٥٦-٥٧. كذلك اللوامع الإلهية في المباحث الكلامية، ص ١٥١-١٥٢.
- (٤٧) موصل الطالبين إلى شرح نهج المسترشدين، ورقة ٢٥.
- (٤٨) في نظرة الفارابي إلى المسألة الميتافيزيقيا وفي معرض حديثه عن إثبات وجود الله تعالى إذ يقدر أن الموجودات ضربان: محكن الوجود، وواجب الوجود، وإذا وجد الممكن يكون عن واجب الوجود بغيره، ومن حيث عدم جواز الممكنات وتسلسلها، فيكون هذا الغير هو الواجب الوجود الذي (متى فرض



غير موجود لزم منه محال، ولا علّة لوجوده، ولا يجوز كون وجوده بغيره، وهو السبب الأول لوجود الأشياء) ثم يقدر أن فعل الله وعلمه لا يخضعان لمدلول زماني وفي مرحلة الإبداع اللازماني، تتحقق مرحلتان العقل الأول من حيث أنه واجب الوجود بغيره ممكن الوجود بذاته، يحصل عنه بالفلاسفة بهذا الترتيب لمكن الوجود والخياب الوجود والفلاسفة بهذا الترتيب لمكن الوجود في التعطيل الزماني بين الله تعالى وواجب الوجود وممكن الوجود. ينظر في التعطيل الزماني بين الله تعالى فيلسوفان رائدان الكندي والفارابي، فيلسوفان رائدان الكندي والفارابي،

- (٤٩) فصوص الحكم، ص ٦٢-٦٣.
  - (٥٠) سورة فصلت، الآية ٥٣.
- (٥١) برهان الإمكان والوجوب بين ابن سينا وصدر الدين الشيرازي، (دراسة مقارنة)، ص ١٢.
- (٥٢) الصديقون: وهم الملازمون للصدق دائها وأبدًا ويستشهدون بالواجب به لا عليه.
- (٥٣) من الجدير بالملاحظة أن ابن سينا يرى ان للكون إلاهًا كاملًا وهو علة من وما عداه من الموجدات علوية وسفلية، إذ خصص جانبًا كبيرًا، من فلسفته بحيث قضية الإلوهية لكل

ما يتعلق بين أثبات وجود اله الله إلى صفاته وغيرها حول التفاصيل يُنظر: الجانب الإلهي عند ابن سينا، ص ٧١.

- (٤٥) برهان الإمكان والوجوب بين ابن سينا وصدر الدّين الشيرازي، ص ١٢.
  - (٥٥) سورة فصلت، الآية ٥٣.
  - (٥٦) فيلسوف عالم، ص ٢٢٢.
  - (٥٧) الرسالة العرشية، ص ١٥-١٦.
- (٥٨) تجدر الإشارة هنا إلى أن ما ذهب إليه (نصير الدّين الطوسي والعلاّمة الحليّ) بالرأي في معرض معالجتهم لإثبات وجود الله بدليل بــ (الواجب والممكن) لم يجد استحسانًا من قبل المقداد السيوري بصيغة الدليل في بعض مؤلفاته إذ قال: هاهنا موجود بالضرورة، فان كان واجبًا ثبت المطلوب، وفي قول المصنف - أي العلامة الحلى- (فان كان واجبًا ثبت المطلوب والإلزم التسلسل نظر، ومبرره لجوازأن يكون المؤثر ممكنا والمؤثر في ذلك الممكن واجبًا -إشارة إلى الدور المضمر، وحينئذ لا يلزم التسلسل فالأولى أن يقال: فان كان واجبًا أو منتهيًا إليه ثبت المطلوب والإ لزم التسلسل. حول التفاصيل ينظر،



(٦٥) المصدر السابق، ص ١٤٥.

(٦٦) المصدر السابق، ص ١٢٦.

(٦٧) إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص ٦٧.

(٦٨) ينظر: الاعتباد في شرح واجب الاعتقاد، ص٤٧.

(٦٩) اللوامع الإلهية، ص ١٤٨.

(۷۰) بين النبي إبراهيم الخليل الله في عبادة هذا المقام خطأهم وضلالهم في عبادة الهياكل وهي الكواكب السيارة التسعة المتحيزة وهي (القمر وعطارد والزهرة والشمس والمريخ والمشتري وزحل) وأشدهن إضاءة وأشرفهن عندهم الشمس ثم القمر فبين أوَّلاً: إن هذه الزهرة لا تصلح للإلوهية فأنها مسخرة مقدرة بسير معين. تفسير ابن كثر ۲/ ١٥٤-١٠٥.

(٧١) ينظر النافع يوم الحشر، ص ٢٤.

(٧٢) سورة الأنعام، الآية ٧٦.

(٧٣) الاعتماد في شرح واجب الاعتقاد، ص ٥١ - ٥٢.

(٧٤) تشير قصة حي بن يقظان، حدوث الأجسام وتبدأ من جزيرة من جزر الهند المهجورة والتي تقع تحت خط الاستواء، وفي وسط ظروف طبيعية، تولد (طفل) من بطن أرض تلك الجزيرة إذ تخمرت فيه طينة على مر

إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص ١٧٧. الأنوار الجلالية في شرح المباحث الكلامية، ص ٦٥.

(٥٩) الفارابي وابن سينا.

(٦٠) اذهب في الوجود نفسه وفكر فيه من حيث هو كل هذا الوجود ستجد أن الأشياء الموجودة التي تدركها وتتصورها تخضع إلى السؤال هل وجودها من نفسها أو مفاض عليها فقبل ان تجزم لابد من تهيئة الذهن وتسئل نفسك فمن الذي أعطى المكن هذا الوجود وخرجه من العدم هل هو نفسه يستحيل لأنه يؤدي إلى الدور والتسلسل وهو دليل لوجود واجب الوجود.

(٦١) ينظر، النافع يوم الحشر، ص ٢٠ وما بعدها.

(٦٢) التمهيد، أبي بكر محمد الباقلاني، تحقيق وتصحيح الأب مكاريشي، منشورات المكتبة الشرقية، بيروت، ١٩٥٧

(٦٣) إرشاد الطالبين، ص ٦٦-٧٧.

(٦٤) قيد المقداد السيوري (حدوث العالم) لدى المتكلمين «وهو كون الوجود مسبوق بالعدم سبقًا لا يجتمع السابق مع المسبوق، بان يكون العدم في زمان، والوجود في زمان آخر بعد». الأَنوَار الحلالية، ص ٧٣.



السنين دون أن يكون له أم وأب. فتبنته غزالة وأرضعته وصارت له كأُمِّه. نها الطفل (حي بن يقظان) وأخذ يلاحظ ويتأمل ويدرك أرفع حقائق الطبيعة وما وراءها. عن تفاصيل قصة حي ابن يقظان يُنظر: لابن سينا وابن طفيل والسهروردي، حي بن يقظان،

(٧٥) مناهج المتكلمين في فهم النص القرآني، ص١٨٩-١٩٠.

(٧٦) ينظر: اللوامع الإلهية في المباحث الكلامية، ص١٥٤.

(۷۷) سورة فصلت، الآية ٥٣.

(٧٨) اللوامع الالهية في المباحث الكلامية، ص١٥٤.

(٧٩) سورة النساء، الآية، ص ٤٨.

(۸۰) ينظر، الاعتباد في شرح واجب الاعتقاد، ص٦٥.

(٨١) مثل ابن سينا والفخر الرازي من الفلاسفة، ونصير الدين الطوسي من المتكلمين. حول التفاصيل يراجع الشفاء الإلهيات، ص ٣٤٣–٤٤٣. كذلك، نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية، ص ١٣٢.

(۸۲) اللوامع الإلهية، جمال الدين مقداد السيوري، ص ۲۰۵.

(۸۳) المصدر السابق، ص ۲۰۳.

(٨٤) ينظر النافع يوم الحشر في شرح الباب الحادي عشر، ص٥٥.

(٨٥) سورة الاخلاص، الآية ١.

(٨٦) سورة النساء، الآية ١٧١.

(۸۷) تجدر الملاحظة إلى ان الكندي سبق دليل الفلاسفة المسمى دليل الاشتراك والامتياز (التركيب) وعلى أساسه جرى كل من الفارابي وابن سينا. حول التفاصيل، ينظر، مناهج الادلة في عقائد الملة، ص٢٩.

(۸۸) إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين، ص ۲۵۰.

(۸۹) ينظر، شرح الأصول الخمسة، ص ۲۸٤.

(٩٠) نهاية الاقدام في علم الكلام، ص٩٠-٩٠.

(٩١) سورة الأنبياء: ٢٢.

(٩٢) ينظر، الاعتباد في شرح واجب الاعتقاد، ص ٦٥.

(٩٣) ينظر، اللوامع الالهية في شرح المباحث الكلامية، ص٢٠٥.

(٩٤) ينظر، المحصل، ص٥٦.



## المصادرُ والمراجعُ

- \* القرآن الكريم
- رسالة الفتوة: جمال الدين مقداد السيوري، مخطوط.
- موصل الطالبين إلى شرح نهج المسترشدين: نصير الدين القاشي، خطوط.
- ٣. الاتجاهات الفكرية عند الإمام عليّ:
   رحيم محمد سالم الساعديّ، اطروحة
   دكتوراه، جامعة بغداد كلية
   الآداب- قسم الفلسفة، ٢٠٠٦م.
- إخوان الصفا (دراسة عرض تحليل): د. عمر فرُّوح، ط٢، بيروت،١٩٥٣م.
- ٥. أدلة وجود الله في الفكر الإسلامي:
   محمد عاطف العراقي، دار الثقافة،
   بيروت، ١٩٧٩م.
- ٦. إحياء علوم الدِّين: أبو حامد الغزاليّ، دار
   ابن النديم، ط١، بيروت، ٢٠٠٥م.
- ارشاد الطالبين الى نهج المسترشدين:
   جمال الدين مقداد السيوري، تحقيق مهدي الرجائي، مكتبة آية المرعشي،
   قم، ١٤٣٣هـ/ ٢٠١٢م.
- ٨. الاعتهادُ في شرح واجب الاعتقاد:
   جمال الدّين مقداد السيوريّ، تحقيق صفاء الدين البصري، مجمع البحوث الاسلامية، ط١، مشهد، ١٤١٢م.

- ٩. الأنوار الجلالية في شرح الفصول النصيرية: جمال الدين مقداد السيوري، تحقيق على حاجي ابادي وعباس جلالي نيا، مؤسسة الطبع التابعة للإستانة الرضوية المقدسة، ط١، مشهد، ١٤٢٠هـ.
- ١٠. أوصاف الأشراف: نصير الدين الطوسيّ، جمعية المعارف الإسلامية الثقافية، ط١، ٢٠١١م.
- ۱۱. برهان الإمكان والوجوب بين ابن سينا وصدر الدين الشيرازي، دراسة مقارنة: عادل محمود بدر، دار الحوار، ط۱، ۲۰۰۲م.
- ١٢. التصوف الثورة الروحية في الإسلام:
   أبو العلاء عفيفي، دار المعارف، ط١،
   الإسكندرية، ١٩٦٣م.
- 17. التمهيد: أبو بكر محمد الباقلانيّ، تحقيق وتصحيح الأب مكاريثي، المكتبة الشرقية، بيروت، ١٩٥٧م.
- الجانب الإلهي عند ابن سينا: سالم مرشان، دار قتيبة، ط۱، بيروت، ۱۹۹۲م.
- 10. الخواجة نصير الدين الطوسي وآراؤه الفلسفية والكلامية: هاني نعان فرحات، دار إحياء التراث، ط١، بروت، ١٤٠٦هـ.







- 17. الرسالة العرشية: ابن تيمية الحراني (ت ٧٢٨هـ)، المطبعة السلفية، القاهرة، ١٣٩٩هـ.
- 17. روضات الجنات: محمد باقر الخونساريّ، المطبعة الحيدرية، ١٣٩٠هـ.
- 11. شرح الأصول الخمسة: القاضي عبد الجبار، تعليق أحمد بن الحسين، ابن أبي هاشم، حقَّقه وقدَّم له عبد الكريم عثمان، مكتبة الأسرة، القاهرة، عثمان، مكتبة الأسرة، القاهرة،
- ۱۹. شرح دیوان الحلاج: د. کامل مصطفّی الشَّیبی، ط۱، بغداد، ۱۹۷۶م.
- ٢٠. شرح الفصول النصيرية: عبد الوهاب على الاسترابادي، تحقيق شعبة التحقيقات في قسم الشؤون الفكرية والثقافية، ط١، العتبة الحسينية المقدسة، كربلاء،١٤٣٣هـ/٢٠١٢م.
- ۲۱. الشفاء (الالهيات): ابن سينا، تحقيق الأب سعيد زايد قنواتي، راجعَهُ وقدَّم لهُ إبراهيم مدكور، ط١، ٤٠٤هـ.
- ۲۲. العرفانُ الشيعيُّ دراسة في الحياة الروحية والفكرية لحيدر الآملي: خنجر حميَّة، دار الهادي، ط۱، بيروت، ٢٠٠٤م.
- ۲۳. العرفان الشيعي، كمال الحيدريّ، بقلم خليل رزق، د. ت.

- ٢٤. فُصُوصُ الحكم: أبو نصر الفارابيّ، تحقيق محمد حسن آل ياسين، مطبعة المعارف، ط١، بغداد، ١٩٧٦م.
- 70. الفكرُ الشّيعيُّ والنزعاتُ الصُّوفيةُ حتى مطلع القرن الثاني عشر: د. كامل مصطفَى الشَّيبيّ، مكتبة النهضة، ط١، بغداد، ١٣٨٦هـ/ ١٩٦٦م.
- ۲۲. فيلسوف عالم دراسة تحليلية لحياة ابن سينا وفكره الفلسفي: د. جعفر آل ياسين، دار الأندلس، ط١، بيروت، ١٩٨٤
- ۲۷. فيلسوفان رائدان الكندي والفارابي: د. جعفر آل ياسين، دار الأندلس، ط١، بغداد، ١٩٨٠م.
- ٢٨. اللوامع الالهية في المباحث الكلامية:
   جمال الدّين مقداد السيوري، حقَّقَهُ
   وعلَّق عليه آية الله الشهيد محمد القاضي
   الطباطبائي، مركز انتشارات دفتر
   تبليغات إسلامي، ط ٢، ٢٢٢هـ.
- ٢٩. المحصِّل: فخر الدين الرازيّ، تقديم وتحقيق حسين آتاي، منشورات الشريف الرضي، ط١، قم، ١٩٩٩م.
- ٣٠. مناهج الأدلة في عقائد الملة: ابن رُشد، تحقيق وتقديم، محمود قاسم، منشورات مكتبة الإسكندرية، ١٩٦٤م.







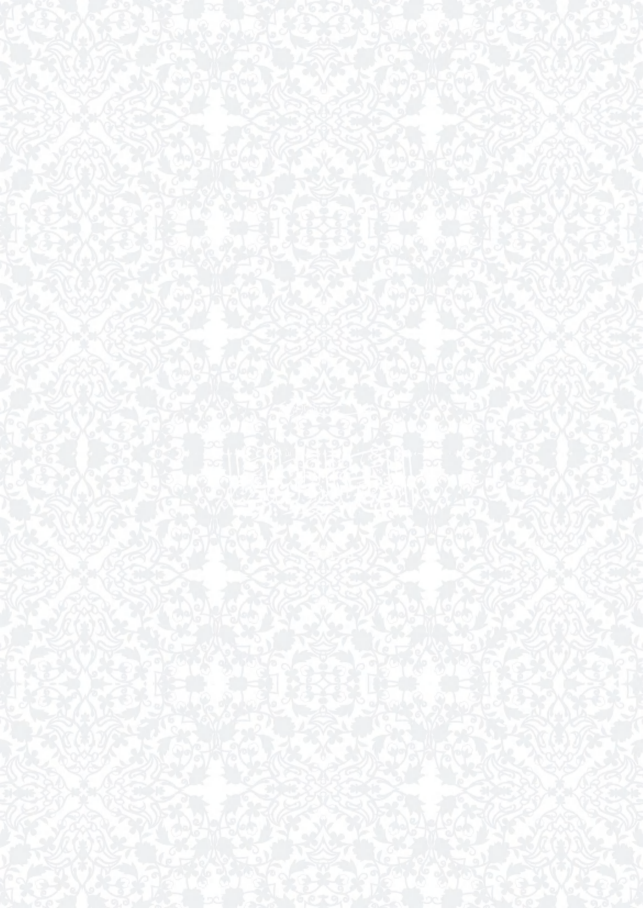
٣١. مناهج المتكلمين في فَهْم النَّص القرآنيّ: ستار جبر محمد الأعرجيّ، بيت الحكمة، ط١، بغداد، ٢٠٠٨م.

٣٢. مناهج اليقين في أصول الدّين: العلَّامة الحلي (ت ٢٦٧هـ)، تحقيق الشيخ يعقوب الجعفري المراغي، دار الأسوة، ط٢، إير ان، ١٤٣٠هـ.

٣٣. المنحى الصوفي المتفلسف عند نصير الدين الطوسي: إبراهيم إبراهيم ياسين، جامعة المنصورة، كلية الآداب، ١٩٩٣م.

٣٤. النافع يوم الحشر في شرح الباب الحادي عشر: جمال الدّين مقداد السيوريّ، حققه وقدم له: مهدي محقق، منشورات دار الغدير، ط١، قم،

٣٥. نهاية الاقدام في علم الكلام: عبد الكريم الشهرستاني، حرَّرَهُ وصححَّهُ الفرد جيوم، مكتبة المثنى، د. ت.





# تفسيرُ الشيخُ مُحُمَّد حسن المظفّر لعبارة (على رأي)

الواردة في (قواعد الأحكام) للعلَّامة الحليِّ

الشيخ عبد الحليم عوض الحلّي

مشهد القدسة

Salih.mministry@uomustansiriyah.edu.iq

رابط البحث: https://doi.org/10.62745/muhaqqiq.v19i25.354

## الملاحظة المالية

وقفتُ في هذا البحث على شرحٍ وتبيين عبارة: «على رأي» الواردة في كتابِ (قواعد الأحكام)، وقد تتبّعت موارده من خلال ما بيّنه وشرحه العلّامة الشيخ محمَّد حسن المظفّر في كتاب (الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد)، وسيقفُ القارئ على تنوّع المراد من هذه العبارة بلسانِ العلّامة حسب الشرح المذكور، وذكرتُ تعليقات على ما استوجبَ ذلك.

الكلمات المفتاحية:

العلَّامَة الحلِّيّ، قواعد الأحكام، الشَّيخ محمد حسن المظفر.



## Sheikh Muhammad Hasan al-Muzaffar's Interpretation of the Phrase "Ala Ray" in Qawaid al-Ahkam by al-Allama al-Hilli

Sheikh Abdul Halim Awad al-Hilli Mashhad abdalhallim 1961@gmail.com

Abstract

This study examines and clarifies the phrase Ala Ray "according to an opinion" as it appears in Qawaid al-Ahkam by al-Allama al-Hilli. I have traced its occurrences through the explanations and commentary provided by Sheikh Muhammad Hasan al-Muzaffar in his work al-Durar al-Faraid fi Sharh Kitab al-Qawaid. Readers will observe the varied meanings of this phrase as interpreted by al-Allama in light of al-Muzaffar's commentary. Additionally, I have included remarks on points requiring further analysis.

Keywords:

al-Allama al-Hilli, Qawaid al-Ahkam, Sheikh Muhammad Hasan al-Muzaffar.











## بِسْ إِللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحِبِ

اللهم صلّ وبارك على محمّدٍ وعلى آل محمّدٍ.

أمّا بعد:

بدأت تعابيرُ تظهرُ على ألسنة الفقهاء لم تكن موجودة في زمن الحضور مثل قولهم: على الأقرب، كان قريبًا، استقرب ذلك، على إشكال، فيه إشكال، على تأمّل ونحوها، واضطرار الفقهاء إلى هذه التعبيرات من لوازم غيبة المعصوم على، ولا تحلّ هذه المسألة إلّا بظهوره على.

ومن جملة التعابير التي وردت بكثرة في كتب العلَّامَة الحلِّيّ ولاسيا في كتب العلَّامَة الحلِّيّ ولاسيا في كتاب إرشاد الأذهان وقواعد الأحكام عبارة «على رأي»، فها هو المراد منها، وأيّ شيء يقصد بها العلَّامة؟

وقد ارتأيتُ أن أبرز مراده ومقصوده في هذه البحث من خلال ما شرحه وبيّنه العلّامة الشيخ محمّد حسن المظفّر في كتابه (الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد) آملًا من الله العليّ القدير أن أُوفّق لكشف الستر على هذا الاصطلاح.

## تمهيد في اصطلاحات الفقهاء

دَأَبَ الفقهاءُ في كتبهم الفقهية على استعمال عبارات وألفاظ خاصة لمقاصد خاصّة يفهمها من غار في الفقه، ومن حسن الحظّ أن وقفنا على سؤال وجواب وَرَدَ في مجموعتين مخطوطتين في المكتبة المركزية بجامعة طهران، برقمي ٢٣٤٠ و ٢٣٦٥ ما نَصّه: سؤال: سُئِلَ عن شيخنا الإمام الأعظم، شيخ الإسلام والمسلمين، وارث علوم الأنبياء والمرسلين، خاتم المجتهدين، فخر الملّة والدين عن المسائل الآتية، وهو أنّ المولى الأقدم والإمام المقدّم جمال الحقّ والدين قدس الله سرّه قد ذكر في كتاب القواعد في بعض المواضع «على إشكال»، وفي بعضها





«وفيه إشكال»، وفي بعضها «وفيه إشكال منشؤه كذا»، وفي بعضها «على رأي»، وفي بعضها «على رأي»، وفي بعضها «على وفي بعضها «كان وجهًا»، وفي بعضها «على قول» و «على قول» و في بعضها «والأقوى كذا»، فلينعم ببيان ذلك مفصّلًا، أدام الله معاليه.

جواب: أدام الله أيّامك أيّها السائل، اعلم أنّ قوله الله إشكال» إشارة إلى أنّ دليلي الطرفين قد تعارضا ولا ترجيح، فتارة يكون وجه الإشكال ظاهرًا فيهمله اتّكالًا على ذهن الناظر، أو يحتاج إلى تطويل فيهمله أيضًا، وتارة يكون مشكلًا، وهو مختصر، فيذكره.

والفرقُ بين قوله: «على إشكال» و «فيه إشكال» أنّه في الأوّل يكون قد جزم بحكم ثمّ يحصل له إشكال بظهور معارض و لا ترجيح، وفي الثاني يكون التردّد حاصلًا في الابتداء، من غير جزم.

وإذا قال: «على رأي» يكون اختياره ما قبله، ونبّه بقوله: «على رأي» على أنّ فيه خلافًا لبعض الأصحاب.

وقوله: «في الأقرب» إشارة إلى وجه ترجيح لأحد دليلي الطرفين، لكن ذلك الترجيح لا يحصل به الجزم، فيكون أقرب، لكون أدلَّته أكثر من غير جزم.

وقوله: «كان وجهًا» إشارة إلى وجه الترجيح لأحد دَليلي الطَّرَفَين، لكنْ لم يفتِ به أَحَدٌ مِنَ الأَصحاب، ولم يثبت الإجماعُ على خلافه.

وقوله: «على قولين» إشارة إلى الخلاف من غير ترجيح.

وقوله: «وفيه قول» إشارة إلى قول مخالف، وهو ضعيف.

وقوله: «وقيل» إشارة إلى ضعف ذلك.

وقوله: «والأقوى» إشارة إلى قوّة الدليل في ذلك الحكم، وضعف دليل ضه.









وقوله: «والأقرب» إشارة إلى قوَّة القائل في ذلك الحكم، وضعف دليل قيضه.

وقوله: «احتمل» في هذا الكتاب (القواعد) ليس عليه الفتوى (۱). اصطلاح «على رأى» في كلمات الفقهاء:

مقصودنا في هذا البحث شرح وتبيين قول العلَّامةِ الحليِّ: «على رأي»، من خلال تتبعنا لموارده في كتابه (قواعد الأحكام).

وذُكِرَ تفسير هذه العبارة في (روضات الجنات) أيضًا، وكأنَّهُ مأخوذٌ من العبارات آنفًا، إذْ نقلَ عن فخر الدين ولد العلَّامةِ صاحب كتاب إيضاح الفوائد في شرح إشكالات القواعد أنّه قال: إذا قال: «على رأي» يكون اختياره ما قبله، ونبّه بقوله: «على رأي» على أنّ فيه خلافًا لبعض الأصحاب. ثمَّ قال صاحب الروضات: إلَّا أنّ ولد المحقق الوحيد البهبهاني صاحب مقامع الفضل(٢) تنظر في ثبوت هذا الاصطلاح من جهة عدم اطراده بالنسبة إلى مواضع منها.

ثمَّ قال ﷺ: «والذي يختلج بالبال في حلّ هذا الإشكال أنّ ذلك إنّا كان من تغيّر الرأي، وقد كان المصنفون سيّا الشيخ والمحقّق والعلّامة هنا كثيرًا ما يتغيّر رأيهم حتّى في كتاب واحد، كما لا يخفى على من له أدنى ممارسة، وإذا تغيّر رأيهم لم يرجعوا فيضربوا على الرأي الأوّل، بل اكتفوا في إعلام المكلّفين بظهور تأخّر الرأي الجديد»(٣).

وقال الشهيد الأول في غاية المراد في شرح الإرشاد بعد قول العلامة في كتاب القضاء: «ولا تقبل شهادة الواحد إلا في هلال رمضان على رأي»<sup>(1)</sup>: هذا رأي سلار، وقد تقدّم في الصوم، وعادة المصنّف في كتبه أن يكون مقوّاه الرأي المذكور، ومضعّفه الرأي المنبّه عليه، وهنا الأمر بالعكس، وقيّد في القواعد بقوله: «رأى ضعيف»<sup>(0)</sup>.





وقال أيضًا في غاية المراد في شرح الإرشاد بعد قول العلّامة في كتاب الحدود: «ويثبت (٢) بها يثبت به الزناعلى رأي، وبعدلين أو الإقرار مرّتين على رأي» (٧) -: قد جرت عادة المصنّف الله إذا تساوى القولان في الرجحان أو في عدم الرجحان عنده أن يحكيها غالبًا، وإذا كان أحدهما راجحًا أو أرجح حكاه ونبّه به على الآخر، والمراد بالمسألة أنّ واطئ الميتة يثبت عليه الحدّ بها يثبت به وطء الحيّة (٨).

وقَالَ أَيضًا - في شرح قول العلّامة في كتاب الجنايات: «والحرّة بمثلها وبالحرّ، ولا غرم على رأي» (\*) -: اعلم أنَّ قولَ المُصنِّف هنا وفي التلخيص: «على رأي» ليس في موضعه على ما اصطلح عليه غالبًا، فإنّه ينبّه به على قول وإن لم يكن مشهورًا، وفي الأكثر يكون مشهورًا(١٠٠).

وقال صاحب المدارك: وأمَّا «على رأي» ففيه إشارة إلى وجه ضعيف، إلَّا ما اشتهر في فتاوى الفاضل ابن المطهِّر، فإنَّ ظاهره أنَّ قوله: «على رأي» فتوى له(١١).

والمتحصِّلُ من أقوال العلماء آنفًا أنَّهم اختلفوا في تفسير هذا الاصطلاح على مذاهب.

منها: أنَّه إشارة إلى قول بعض الأصحاب.

ومنها: أنّ هذا رأيه.

ومنها: فيه إشارة إلى قول ضعيف.

ومنها: فيه إشارة إلى قول مساو في الرجحان.

ومنها: فيه إشارة إلى أنَّه قول المشهور.

والمطالع لهذه البحث يفهم أنَّ العلَّامةَ المظفَّر قَد فَسَّرَ عبارةَ «على رأي» في









كُلِّ مَوردٍ بصورةٍ تختلفُ عن الصُّورةِ الأُخرَى، وعليه فليس لتفسيرها حسب نظرهِ ملاكٌ خاصُّ.

## موارد هذا الاصطلاح

جئنا في هذا البحث بعبارة العلَّامَة الحلِّيِّ من كتاب (قواعد الأحكام)، وجعلناها محصورة بين قوسين، وأتينا ببعض العبارات التوضيحية خارج القوسين من كتاب (الدرر الفرائد في شرح القواعد)، فلا تستغرب.

المورد (١): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد في مبحث قصد الوجوب أو الندب في العبادة: (و) يجب أيضًا (أن يوقعه لوجوبه أو ندبه أو لوجهها على رأى)(١٢).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: وفيه إشكال(١٣).

أقول: لم يفسّر الشيخ المظفّر عبارة (على رأي) هنا، وقد أشكل عليه وهذا يكشف عن عدم قبوله هذا الرأي، وقد أعرضنا عن إيراده هنا لخروجه عن الموضوع.

المورد (٢): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد فيمن جدَّد الوضوءَ ندبًا وصلَّى فذكرَ الإخلال بعضو: (ولو جدّد ندبًا) وصلَّى (وذكر إخلال عضو من أحديها أعاد الطهارة والصلاة، وإن تعدّدت على رأى)(١٤).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا وشارحًا: مبني على اعتبار قصد الرفع أو الاستباحة في المبيح الرافع، فيستصحب الحدث السابق على الطهارتين، لأنّ الأولى غير معلومة الصحّة، والثانية غير رافعة حتّى لو صَحّت؛ لعدم قصد أحدهما فيها(١٥).

أقول: قد بيَّن دليل الإعادة وعدم الإعادة، إذ استفيد من الاستصحاب وقاعدة الفراغ، فأنَّ الأوَّل يدلُّ على الإعادة، والثاني على عدم الإعادة.





المورد (٣): قال العلَّامَةُ الحلِّيُّ في القواعد: ولا فرق في سببيَّة تغيَّب الحشفة للغسل بين (حيٍّ أو ميّت، أنزل معه أوْ لا، فاعلًا أو مفعولًا على رأي)(١١).

وقال الشيخ المظفّر معلّقاً في مقام توجيه الرأي المشار إليه: بحيث لو غابت حشفة ميّت متصلة به في حيِّ وجبَ الغسل على الحيِّ، للإطلاقات، وإن انصرفت في الجملة عن بعض المذكورات، إِلَّا أَنَّهُ بدويٌّ، فالمدارُ على إدخال الحشفة والتقاء الختانين، مَعَ أنَّ وَطْءَ الميتةِ مَّا يُوجب الحدّ، نعم!، لا يعرض وصف الجنابة للميّت، فلا تلحقه أحكام الجنب، لانصراف الإطلاقات إلى من له شأنيّة التكليف بالغسل، إلى آخر ما قال(١٧).

أقول: قد استدل الشيخ المظفّر لهذا الرأي، وكأنّه فهم أنّ هذا الرأي قول العلّامة، ثمّ أبدى نظره في وجوب الغسل على الحي وعدم وجوبه على الميّت.

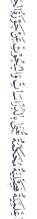
المورد (٤): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مسائل الحيض في ذكر الأمور التي تحتاط فيها الناسية: (وقضاء) صوم (أحد عشر) منه (١٩) (على رأي) (١٩).

وقال الشيخ المظفّر معلّقاً ومبيّنًا وجه الرأي: لاحتمال الحيض في أثناء يوم وانقطاعه في أثناء الحادي عشر له، وعن الشيخ: تقضي عشرة (٢٠٠)، لظهور أخبار أكثر الحيض في غير الملفّقة (٢١).

أقول: حكم المسألة أنّه يجب على الناسية صوم شهر رمضان، ولكن تحتاط في قضاء عشرة أيام بعده عند الشيخ الطوسي، ولكنَّ العلامة والشيخ المظفر قالا: أحد عشر يومًا لو علمت اتّحاد الحيض في الشهر، لأنّه يمكن أن يكون أيام حيضها عشرة، وأكثر الحيض عشرة أيام، وأمّا الاحتياط في صوم أحد عشر فإنّه يمكن أن يكون بداية حيضها عصر يوم العاشر فتكون طهارتها في صبح اليوم الحادي عشر فتقضي احتياطًا أحد عشر يومًا.

المورد (٥): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد في مبحث غسل الميت: (ولو فقد السدر والكافور غسّله ثلاثًا بالقراح على رأي)(٢٢).









أقول: قد ترك التعليق هنا الشيخ المظفّر، بل لم يأت بعبارة «على رأي» في شرحه لاحتمال عدم ورودها في نسخته من القواعد.

المورد (٦): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث كفن الميت: الأثواب الثلاثة الواجبة (مئزر وقميص وإزار على رأى)(٢٣).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: فإنَّ جماعةً خالفوا في وجوبها بعينها (٢٤)، أمّا المئزر فوجوبه بعينه هو المشهور، بل عن الخلاف وغيره الإجماع عليه (٢٥).

وأمّا القميص فالمشهور أيضًا أو المجمع عليه تعيّنه (٢٦)؛ لوصيّة الباقر عليه بيه، إلى أن قال: وأمّا وجوب الإزار عينًا أي اللفافة الشاملة لجميع البدن فقد حُكبت عليه الإجماعات (٢٠).

أقول: أمّا القميص والمئزر فلا خلاف عند العلّامة والشيخ المظفّر بوجوبها عينًا، وأمّا الإزار فمختلف فيه، وانتخبا وجوبه سواء سُمّي بالإزار أو اللفّافة أو غير ذلك.

المورد (٧): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: والأَولى إذا دُفن الميَّت بلا صلاة أن يُصلِّى على قبره (يومًا وليلة على رأي) (٢٨).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور، إلى أن قال: وظاهر المصنّف ﷺ هنا وجوبها يومًا وليلة على من لم يُصلَّ عليه، وعن المنتهى استحبابها (٢٩)، والمحكيّ عن التذكرة ونهاية الإحكام (٢٠) الإجماع على الجواز، كما عن الخلاف والغنية (٢١).

أقول: عبارة (على رأي) هناكها استفاد الشيخ المظفّر تفيد على الرأي المشهور الذي قد انتخبه وأيّده العلّامة في القواعد، وإن خالف ذلك في بعض كتبه معبّرًا تارة بالاستحباب وأخرى بالجواز.

المورد (٨): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد في مبحث أوقات الصلاة: ويستمر وقت الظهر الأوّل (إلى أن يصير ظلّ كلّ شيء مثله، والماثلة بين الفيء الزائد والظلّ الأوّل على رأي)(٢٢).





وقال الشيخ المظفّر معلّقًا ناسبًا الرأي إلى أهله: منسوب إلى التهذيب والشرائع والإيضاح (٣٣)، وهو غير متّجه، إذ مع مخالفته لظواهر الأخبار يلزم منه عدم انضباط الوقت، إلى آخر كلامه (٣٤).

المورد (٩): قال العلَّامَة الحلِّيّ في قواعد الأحكام في مبحث أوقات الصلاة: (ولو ضاق الوقت إلَّا عن الطهارة وركعة صلَّى واجبًا مؤديًا للجميع على رأي)(٥٠٠).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور، بل عن الخلاف الإجماع عليه (٢٦)، وإن منعنا دلالتها على البدليّة أمكن أيضًا دعوى كونه مؤدّيًا للجميع باعتبار أنّه لم يحدث أمرٌ غير الثابت في الوقت، إلى آخر كلامه (٢٧).

أقول: مَن أُدرَكَ رَكعةً من الصلاة في الوقت يجبُ عليه الإتيان بباقي الركعات بنيَّةِ الأداء؛ للأخبار التي تدلُّ على أَنَّ مَن أدركَ ركعةً فقد أدرك الصلاة، وأنَّ الرَّكعات الواقعة خارجَ الوقت بدل عن الركعات التي كان يلزم أن تقع داخل الوقت، ولو لم نقل بالبدليّة، فإنّه مع ذلك قد امتثل وأدرك الوقت وهذا هو المشهور بين العلماء الذي فَسَّرَهُ الشيخُ المُظفَّرُ.

المورد (١٠): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث مكان المصلّي: (ولو لم تتعدّ نجاسة المكان إلى بدنه أو ثوبه صحّت صلاته إذا كان موضع الجبهة طاهرًا على رأى)(٣٨).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا وواصفًا الرأي: قويّ مشهور (٣٩).

أقول: المراد من قوله: «على رأي» هنا هو الرأي القوي المسهور الذي انتخبه العلَّامةُ لأجل عدم الإفتاء بخلافه، ولعلَّ هذا هو الذي استفاده الشيخُ المظفَّرُ من عبارة (القواعد).

المورد (١١): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد في مبحث مكان المصلِّي: (ولا يشترط طهارة مساقط باقي الأعضاء مع عدم التعدّي على رأي)(١٠٠).







وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قوي، لأنّه المتيقّن من تلك الأخبار، فيحمل ما خالفها على مطلق المرجوحية، كموثّق عيّار وموثّق ابن بكير: في الشاذكونة (١٤) يصيبها الاحتلام أ يصلّى عليها؟ فقال: «لا»(٢٤)، إلى غيرها من الأخبار (٢٤).

أقول: هنا رأيان، رأي قوي وآخر ضعيف على ما استفاده الشيخ المظفّر، كلّ ذلك لأجل اختلاف الروايات، والرأي القوي هو عدم اشتراط طهّارة المساجد الستّة، والرأي الضعيف اشترط ذلك، والعلّامة على الظاهر انتخب الأوّل، فيكون قوله: «على رأى» أي على رأيه، فتأمّل.

المورد (١٢): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث السورتين اللتين تعادلان سورة واحدة: (تجب البسملة بينها على رأى)(١٤).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: آخر محكيّ عن جماعة (٥٤)، بل عن الأكثر (٢٤)، وإن كانتا سورة واحدة، لثبوت البسملة في المصاحف وعدم منافاتها للاتّحاد، وهو أقوى؛ ولو لأنّ المقام من الشكّ في المحصّل والأصل فيه الاحتياط، فإنّا نعلمُ بوجوب سورة تامّة ونشكّ في حصولها بلا بسملة بينهما (٧٤).

أقول: استفاد الشيخ المظفّر أنَّ العلَّامة لم ينتخب هذا الرأي، بل هو موافقٌ للرأي الأوّل، وهو عدم وجوب البسملة بين السورتين بخلاف ما انتخبه هو من وجوب البسملة بين السورتين؛ للأدلَّة التي ذكرها.

المورد (١٣): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث قراءة الصلاة: (و) يستحبّ الجهر (بالقراءة مطلقًا)، أي في البسملة وغيرها (في الجمعة وظهرها على رأي)(١٤).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور، لصحيح الحلبي: عن القراءة في الجمعة إذا صلّيتُ وحدي أربعًا، أجهر بالقراءة؟ فقال: «نعم»، وقال: «اقرأ سورة الجمعة والمنافقين» (٤٩)، ثُمَّ سَرَدَ بقيَّةَ الأخبار الدالَّةِ على ذلك (٥٠).





أقولُ: الكلام هنا مختصّ بظهر الجمعة، وإنّ صلاة الجمعة يستحب فيها الجهر بلا خلاف، والرأي المشهور هو استحباب الجهر في الظهريّة مطلقًا للإمام والمنفرد، وقد انتخبه الشيخ المظفّر، والظاهر أنّه منتخب العلّامة.

المورد (١٤): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث ذكر الركوع: (و) يجب (الذكر من تسبيح وشبهه على رأى)(١٥).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قويّ محكيّ عن مشهور المتأخّرين (٢٥)، وفي السرائر: أنّه لا خلاف فيه (٢٥)، ثمّ سرد الأخبار الدالة على ذلك (٤٥).

أقول: الرأي هنا هو الرأي المشهور بين المتأخّرين والمحكي الإجماع عليه، وهو وجوب مطلق الذكر في الركوع، وكأنّه نظرية العلّامة في القواعد، وقد انتخبه الشيخ المظفّر لأنّه يعتقد أن لا تعارض بين الروايات الظاهر في لزوم التسبيح خاصّة وبين الروايات الظاهرة في إجزاء مطلق الذكر، لأنّ كليها مثبتان، ولا تنافى بينها.

المورد (١٥): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (و) يستحبّ (جلسة الاستراحة على رأي)(٥٠).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور بدعوى جماعة (٢٥١)، ونسبه في جامع المقاصد إلى الأكثر (٧٠٠)، بل عن المنتهى نسبته إلى علمائنا عدا السيّد الله قال بالوجوب (٨٥١)، ثمّ سرد الأدلّة على ذلك والمؤيدة له (٩٥١).

أقول: استفاد الشيخ المظفّر أنّ قوله: (على رأي) هو رأي الأكثر، بل هو المشهور والذي عليه جلّ العلماء، ومن جملتهم العلّامة عدا السيّد المرتضى الذي قال بوجوب جلسة الاستراحة.

المورد (١٦): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث شروط النائب عن الإمام في صلاة الجمعة: (ويُشترط في النائب البلوغ، والعقل، والإيمان، والعدالة، وطهارة المولد، والذكورة، ولا يُشترط الحرّيّة على رأى)(١٠٠).









أقول: لم يعلّق الشيخ المظفّر هنا، وكأنّه انتخب هذا الرأي من غير نفيه عن العلّامة، وعليه فلا موجب لاشتراط الحرّيّة في إمام الجمعة، هذا كلّه استنادًا إلى نسخة (ولا يشترط) الموجودة عند الشيخ المظفّر، ولكن على بعض النسخ: (ويشترط).

المورد (۱۷): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد في العدد الذي تتم به صلاة الجمعة: (وهو خمسة نفر على رأى)(١٠).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: فتجب عليهم عينًا للأخبار الكثيرة الظاهرة في اعتبار هذا العدد، ووجوما عليه (٢٢).

أقول: العدد الموجب لإقامة صلاة الجمعة عينًا فيه فتويان، الأولى: ما انتخبه العلّامة والمظفّر، وهو اجتماع سبعة نفر جمعًا بين الأخبار، الثاني: خمسة، والشيخ المظفّر حمل الأخبار الدالّة على الوجوب العيني للخمسة على المشروعيّة، والأخبار الدالة على السبعة على أنّها شرطًا للوجوب العينى، فتأمّل.

المورد (١٨): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد في مبحث وقت خطبتي صلاة الجمعة: (ووقتهما زوال الشّمس لا قَبله على رأى)(١٣).

قال الشيخ المظفّر معلّقًا: محكيّ عن المعظم (١٤) والمشهور (١٥)، وعلى رأي آخر يجوز إيقاعهما قبله (١٦)، وعن النافع: أنّه الأشهر في الروايات (١٦).

أقول: الرأي هو جواز إيقاع الخطبتين قبل زوال الشمس، والعلّامة والمظفّر لا يرتضى ذلك لقوة الأدلّة المقوية لنظره وضعف أدلّة المخالفين.

المورد (١٩): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد في مبحث البيع وقت النداء لصلاة الجمعة: (وينعقد) البيع المحرِّم (على رأى)(١٨).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قوي، لأنّ النهي في المعاملات لا يقتضي الفساد (١٩٥).





أقول: المسألة تدور مدار النهي عن العبادات يوجب الفساد أم لا؟ والشيخ المظفّر فسّر عبارة (على رأي) بعدم بطلان البيع وضعًا، وإن كانت حرمته تكليفيّة.

المورد (۲۰): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: ومن موجبات إعادة الصلاة ما ذكره بقوله: (أو شكّ في ركوعه وهو قائم فركع، فذكر قبل انتصابه أنّه كان قد ركع على رأى)(۷۰).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: محكي عن أكثر المتأخّرين (١٧)، وهو مشكل إلى آخر ما قال (٧٢).

أقول: الرأي هو بطلان الصلاة، وقد انتخبه العلّامة والشيخ المظفّر.

المورد (٢١): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: يشترط في صلاة الاحتياط (عدم تخلّل الحدث) أو غيره من المنافيات بينه وبين أصل الصلاة (على رأي)(٧٣).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قوي، فإنّ جهة الجزئيّة تقتضي ذلك كلّه من دون أن تزاهمها جهة الاستقلال، ويشهد له ظهور الأخبار في وجوب المبادرة إلى الاحتباط(١٧٤).

أقول: هل صلاة الاحتياط جزء مستقل أم لا؟ العلّامة والشيخ المظفّر يقو لان: إنّ الحدث يبطل ارتباط صلاة الاحتياط بالصلاة الأصل، وهناك رأي يقول بأنّ الحدث لا يفصل بين صلاة الاحتياط والصلاة الأصل، لأنّ صلاة الاحتياط جزء مستقل، والشيخ المظفّر يقول: إن جهة الجزئية لا تزاحم جهة الاستقلال، للأخبار.

المورد (٢٢): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث سجدتي السهو: (السابع: محلّه بعد التسليم، للزيادة كان أو للنقصان على رأي)(٥٧).









وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور، بل عليه معظم الأصحاب (٢١)، وعن الناصرية والمصابيح الإجماع عليه (٧١)، للمستفيضة المطلقة والخاصّة بنقصان التشهّد (٧١).

أقول: محلّ سجدي السهو بعد التسليم للزيادة كان أو للنقيصة، وفي مقابل هذا القول قول ابن الجنيد القائل بأنّ في الزيادة تكون سجدتا السهو بعد التسليم، وفي النقيصة تكون السجدتان قبل التسليم، والمراد من (على رأي) هنا هو رأي المشهور الذي عليه العلّامة والشيخ المظفّر.

المورد (٢٣): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (الثامن: لا تداخل في) سجود (السهو وإن اتّفق السبب على رأى)(٧٩).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا وشارحًا: لأصالة عدم التداخل، وقيل بالتداخل (^^)، لأنّه الأصل، وقد سبق الكلام في تحقيق الأصل بأوّل الكتاب، وأنّ الأقرب صحّة التداخل (^^).

أقول: الرأي في بادئ النظر عدم التداخل، وهو مختار العلّامة هنا، والشيخ المظفّر انتخب صحّة التداخل لما حقّقه في محلّه.

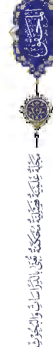
المورد (٢٤): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث شرائط إمام الجماعة: (ولا تجوز إمامة الصغير وإن كان مميّزًا على رأي)(٨٢).

وقال الشيخ مظفر معلّقًا: قويّ (٨٣).

أقول: (على رأي) هنا يراد به الرأي القويّ الذي عليه العلّامة والشيخ المظفّر بعد استدلاله بعدم جواز إمامة غير البالغ والمجنون.

المورد (٢٥): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (وتقف الخنثى خلف الرجل، والمرأة خلف الخنثى استحبابًا على رأي)(٨٤).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: حذرًا من كون الخنثي أنشي، فينبغي أن تقف





خلف الرجل، ومن كونها ذكرًا، فينبغي أن تقف المرأة خلفها، وعلى القول بحرمة محاذاة المرأة للرجل يجب ذلك (١٥٠).

أقول: الظاهر أنّه لم يوجد مدرك روائي لهذا الرأي، والشيخ المظفّر رجّح جانب الرجوليّة للخنثي احتياطًا، هذا على القول بجواز محاذاة الرجل للمرأة.

المورد (٢٦): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث صلاة الجهاعة: (ولو أدركه بعد رفعه فاتته تلك الركعة وانتظره حتّى يقوم إلى ما بعدها فيدخل معه، ولو أدركه رافعًا من الأخيرة تابعه في السجود فإذا) كبرّ وتابعه و (سلّم) الإمام (استأنف) ما فَعَلَ (بتكبيرة الافتتاح على رأي)(٢٨).

وقال الشيخ المظفّر: محكيّ عن الأكثر (۱۷۰)، ويدلّ على استحباب تكبيرة الافتتاح واستئنافها مع ما فَعَلَه رواية معاوية بن شريح القويّـة (۱۸۸)، إلى آخر كلامه (۱۹۹).

أقول: فسّر الشيخ المظفّر (على رأي) هنا أي على رأي أكثر العلماء بأن يكبّر المأموم للافتتاح ثانيًا، وقد فهم الاستحباب من رواية معاوية بن شريح.

المورد (٢٧): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (ولو سافر في أثناء الوقت أتم) ولو حضر في أثنائه قصر، فالعبرة بأوّل وقت الوجوب (على رأي)(٩٠).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: محكيّ عن العيّاني والصدوق في المقنع (١٩٠)، والمصنف في في جملةٍ من كُتُبه وولده وغيرهم (٢٠)، لصحيح محمّد بن مسلم قال: سألت أبا عبد الله على عن رجلٍ يدخل من سفره، وقد دخل وقت الصلاة وهو في الطريق؟ قال: «يصليّ ركعتين، وإن خرج إلى سفره وقد دخل وقت الصلاة فليصلّ أربعًا» إلى آخر كلامه (٩٤).

أقول: الفتوى هنا دائرة مدار أنّ الاعتبار في حكم القصر والتهام هل هو وقت الراد من (على وقت الأداء؟ ذهب إلى كلّ مذهب فريق، والمراد من (على رأي) هنا أنّ المدار على وقت الوجوب لا الأداء.









المورد (٢٨): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: لا إشكال في وجوب الإتمام بسفر المتصيّد للقوت) بلا خلافٍ بسفر المتصيّد للقوت) بلا خلافٍ يعرف (أو التجارة على رأي)(٩٥).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قويّ محكيّ عن مشهور المتأخّرين (٩٦)، استنادًا في ذلك إلى قوله في صحيح زرارة: «إنّما خرج في لهو» (٩٧)، إلى آخر كلامه (٩٨). أقول: هنا ثلاث صور:

١ - الصيد للهو، وحكم الصائم للهو يتم صلاته وإن لم نقل بحرمة الصيد للهو.

٢ - الصيد للقوت، وحكمه يقصر بلا خلاف.

٣- على خلاف هو الصيد للتجارة، فذهب المتأخّرون إلى وجوب القصر، والمتقدّمون منهم إلى الإتمام. فقوله: (على رأي) إشارة إلى مذهب مشهور المتأخّرين منهم، وانتخب الشيخ المظفّر قول المتأخّرين.

المورد (٢٩): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: اعلم أنَّ (الشرائط) السابقة المعتبرة في التقصير (واحدةٌ في الصلاة والصوم وكذا الحكم) بالقصر وعدمه (مطلقًا) أي في جميع الموارد (على رأى)(٩٩).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: فإنّ الاتّحاد في شرائط التقصير يستدعي اتّحاد حكمها بالقصر وعدمه مطلقًا، ويدلّ أيضًا على الاتّحاد في الحكم والشرائط أخر، إلى آخر ما قال(١٠٠٠).

أقول: الشيخ المظفّر بيّن وجه (على رأي) أي على رأي اتّحاد حكم القصر والتهام والإفطار والصوم مطلقًا، للأخبار الظاهرة في اتحاد حكمها، كلّ هذا في قبال من استشكل في بعض الموارد.

المورد (٣٠): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مقام بيان المثال على الصوم المعيّن الذي يكفى فيه القصد (١٠٢)، فقال: (والنذر المعيّن على رأي)(١٠٢).





وقال الشيخ المظفّر: منظور فيه عند المصنّف (١٠٣).

أقول: قوله (على رأي) هنا الرأي الضعيف، استفاد الشيخ المظفّر تنظّر العلَّامَة الحلِّيّ في هذا الرأي من تفريعه الفرع الآتي، حيث قال: ولو نذر الصوم غدًا عن قضاء رمضان، ففي الاكتفاء بالإطلاق نظر.

المورد (٣١): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد في مبحث نية الصوم: (ولو قدّم النيّة على الشهر ونسي عنده لم يجزئه على رأي)(١٠٤).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: منسوب إلى من عدا الشيخ في جملة من كتبه (١٠٠٠)، لحديث التبيّت، إلى آخر كلامه (١٠٦٠).

أقول: استفاد الشيخ المظفّر أنّ (على رأي) هنا رأي من عدا الشيخ الطوسي، وأنّه لا يمكن غضّ النظر عن آراء الشيخ الطوسي، فلذلك أشار إليه.

المورد (٣٢): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (ولا بدَّ في كلَّ ليلة) من شهر رمضان (من نيّة على رأي)(١٠٧).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا وموجّهًا الرأي: بدعوى أنّ كلّ يوم عبادة مستقلّة، فيفتقر إلى نيّة مستقلّة، وقيل: يكفي للشهر نيّة واحدة؛ لأنّه عبادة واحدة (١٠٨٠)، كما حُكى عليه الإجماع عن السيّد المرتضى والشيخ عليه الإجماع عن السيّد المرتضى والشيخ عليه الإجماع عن السيّد المرتضى

أقول: الكلام هنا دائر مدار أنّ صوم شهر رمضان عبادة واحدة أو كلّ يوم عبادة؟ فعلى الأوّل يكفي، والرأي هنا في (على رأي) يراد به أنّ كلّ يوم عبادة، وهو الرأي الثاني.

المورد (٣٣): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (ولو نوى) ليلًا (الإفطار في يوم) من (رمضان) أو غيره من الصوم المعيّن، أو تردّد في الصوم حتّى طلع الفجر (ثمّ جدّد نيّة الصوم قبل الزوال لم ينعقد على رأي)(١١٠).

قال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور، وظاهرُ نسبته إلى الرأي تردّدُه في الحكم،







وهو منافٍ لما قاله سابقًا من أنَّ وقتها الليل مع الذكر، وأنَّه لا يجوز أن يصبح إلَّا ناويًا (١١١).

أقول: الرأي وإن كان هنا هو رأي المشهور إلّا أنّ الشيخ المظفّر استفاد أنّ العلّامة مردد في هذا الرأي، وقد فهم من هذه المسألة أنّ مقصود العلّامة هو أنّ المكلّف نسي أن ينوي قبل الفجر، وعلى هذا قال: ينافي هذا الحكم ما قاله العلّامة سابقًا من أن وقت النيّة الليل مع الذكر، ومفهومه إن لم يكن ذاكرًا فجائز له أن ينوي قبل الزوال، وهذا الذي جعله يفهم أنّ العلّامة متردد.

المورد (٣٤): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث كفارات الصيام: (ويجب الثلاث في الإفطار بالمحرّم على رأى)(١١٢).

وقال الشيخ المظفّر: محكيّ عن جملة من أعاظم الأصحاب (۱۱۳)، كما دلّ على الحمل والقول المذكورين خبر الهروي المعتبر في نفسه، أو لعمل كثير من الأعاظم به، كالصدوق والشيخ في التهذيبين، والمصنّف في في الإرشاد، وظاهر التحرير (۱۱۶)، وولده في الإيضاح (۱۱۵)، والشهيدين في الدروس والمسالك والروضة، وغيرهم كما حُكي عنهم (۱۱۲).

ثم قال بعد أن أورد روايتين على المطلب: فهذا القول قوي، سواء كان الحرام حرامًا بالأصالة أم بالعرض (١١٧).

أقول: استفاد الشيخ المظفّر من عبارة (على رأي) أنّه رأي العلّامة كما هو رأي معظم الأصحاب لرواية الهروي، وأجاب من قال: إنّ رواية الهروي ضعيفة سندًا: بأنّها معتبرة، ولو سُلّم فهي مجبورة بعمل المشهور ومؤيّدة بمرسلة الصدوق، وانتخب الشيخ المظفّر هذا الرأي وساوى بين المفطر بالمحرم بالأصالة كشرب الخمر وبالعرض كالماء المتنجّس.





المورد (٣٥): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (الرابع: لو جامع ثمّ أنشأ سفرًا اختيارًا لم تسقط الكفّارة ولو كان اضطرارًا سقطت على رأي (١١٨).

وقال الشيخ المظفّر: قوي كما سبق، والوجه في ذلك أنّ الشرط للصوم هو الحضر الفعليّ الممكن الاستمرار، وهو ثابت في صورة الاختيار ومنتفٍ في صورة الاضطرار، وإنّما يسقط وجوب الصوم بالسفر الاختياري قبل الزوال مع حصول الشرط المذكور لحدوث المانع من وجوبه، إلى آخر ما قال (١١٩).

أقول: الرأي القائل بعدم وجوب الكفّارة على من جامع نهارًا ثمّ اضطرّ للسفر هو الرأي القوي عند الشيخ المظفّر، وهو مرتكز على انكشاف عدم وجوب الصوم في ذلك اليوم، لأنّ من شرائط وجوب الصوم الحضر الاستمراري إلى الليل، وقد انكشف هنا أنّه غير متمكن من ذلك.

المورد (٣٦): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (ولا يصحّ) الصوم (في الأيّام التي يحرم صومها كالعيدين، وأيّام التشريق لمن كان بمنى ناسكًا ولو نذر) صوم (هذه الأيّام لم ينعقد، ولو نذر يومًا فاتّفق أحدها أفطر، ولا قضاء، على رأى)(١٢٠).

وقال الشيخ المظفّر: للأصل، وقال في محكي الإيضاح: لأنّه - أي القضاء - فرع تعلّق النذر، وكلّ ما لا ينعقد نذره لا يجب قضاؤه (١٢١).

أقول: المرادب(على رأي) هنا أي رأي العلّامة والشيخ المظفّر، والاستدلال له بالأصل وبها قاله في الإيضاح.

المورد (٣٧): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (ويزيد) في قصر الصوم (اشتراط الخروج قبل الزوال على رأي) (١٢٢).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: حُكيت عليه الشهرة (١٢٣)؛ لصحيح الحلبي: عن الرجل يخرج من بيته وهو يريد السفر وهو صائم؟ فقال: «إن خرج من









قبل أن ينتصف النهار فليفطر وليقض ذلك اليوم، وإن خرج بعد الزوال فليتمّ يومه» (١٢٤)، إلى غيرها من الأخبار (١٢٥).

أقول: شرائط القصر في الصلاة والصوم واحدة، ويزيد الإفطار أن يكون الخروج قبل الزوال على الرأي المشهور المؤيّد بالروايات، وهو مختار العلّامة.

المورد (٣٨): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (والواجب إمَّا مضيَّق كرمضان وقضائه، والنذر والاعتكاف، وإمَّا مخيِّرٌ كصوم أذى الحلق وكفَّارةِ رمضان و) كفَّارة (قضائه) إذا أفطر (بعد الزوال على رأى) (١٢٦٠).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: ضعيف(١٢٧).

أقول: القول في كفّارة إفطار يوم من قضاء شهر رمضان هل هو الترتيب أو التخيير بمعنى هو مخيّرٌ بين إطعام عشرة مساكين أو صيام ثلاثة أيّام، أو مرتّب بأنّ عليه أن يطعم عشرة مساكين فإن عجز صام ثلاثة أيّام، وقد نسب الشيخ المظفّر القول بالتخير إلى الضعف.

المورد (٣٩): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (و) كفَّارةِ (جزاءِ الصيد)، فإنَّا مُحَرِّة (على رأى)(١٢٨).

وقال الشيخ المظفّر شارحًا ومعلّقًا: بين الأُمور التي اشتمل عليها قوله تعالى: ﴿وَمَن قَنَلَهُ مِنكُمُ مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآءٌ مِّشُلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَمِ يَحْكُمُ بِهِ عَذَوا عَدْلِ مِنكُمْ هَدْيًا بَلِغَ ٱلْكَعْبَةِ أَوْكَفَرَةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ أَوْعَدُلُ ذَاكِ صِيَامًا ﴾ (١٢٩).

أقول: في كفّارة جزاء الصيد قولان، قول بأنّها مخيرّة بين الأمور المذكورة في الآية، وقول بالترتيب، وانتخب الشيخ المظفّر التخيير، وعليه فالرأي هنا مقبول بنظره.

المورد (٤٠): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث ثبوت الهلال: (و) يعلم الهلال أيضًا (بشهادة عدلين مطلقًا) سواء كانا من نفس البلد أم غيره، مع العلّة وبدونها (على رأي)(١٣٠).





وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور قويّ؛ لصحيح الحلبي: أنّ عليًّا ﷺ كان يقول: «لا أجيز في الهلال إلّا شهادة رجلين عدلين» (١٣١) إلى غيرها من الأخبار المستفيضة أو المتواترة المختصّة بالمقام (١٣١).

أقول: يقصد بقوله: (على رأي) أي الرأي المشهور القوي المؤيّد بالروايات، وهو مختار العلّامة والشيخ المظفّر.

المورد (٤١): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في مبحث رؤية الهلال: (ولا يثبت) الهلال (بشهادة) العدل (الواحد) ولو مع ضمّ اليمين (على رأي) (١٣٣).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور قويّ، للأخبار الكثيرة الدالّة على أنّه يعتبر في ثبوت الهلال قيام البيّنة وشهادة عدلين، وعن سلار الاكتفاء في هلال رمضان بالعدل الواحد (١٣٤).

أقول: أشار بقول ه (على رأي) إلى القول المشهور القويّ عند العلّامة والشيخ المظفّر في مقابل قول سلّار المتمسّك بنظرهما باعتبارات ضعيفة.

المورد (٤٢): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث المساجد التي يصحّ الاعتكاف فيها: (وإنّا يصحّ في أربعةِ مساجدَ): مسجد (مكّة، والمدينة، وجامع الكوفة، والبصرة على رأي)(١٣٥).

وقال الشيخ المظفّر: محكيّ عن الأكثر، كعلم الهدى والشيخ وابن إدريس وأبي الصلاح، واختاره المصنف في المختلف(١٣٦١)، لِصحيح عمر بن يزيد(١٣٧١).

إلى أن قال: (والضابط ما جمع فيه النبيّ عَيَّالُهُ أو وصيّ له) أي صلّى فيه (جماعة أو جُمعة على رأي) آخر(١٣٨).

أقول: المراجع لكتب الاستدلال يفهم أنّ (على رأي) الأول مقابل رأي على بن بابويه القائل أنّ الرابع: (المدائن) بدل من (البصرة). ثمّ عرض العلّامة الضابط الثاني لمسجد الاعتكاف، وهو ما جمع فيه النبي أو وصيّه الميّليّ، في مقابل من جعله في كلّ مسجد جامع كالمفيد.









المورد (٤٣): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في الذي يجامع المعتكفة: (فإن أكره المعتكفة) وجامعها في نهار رمضان (فأربع) كفّارات (على رأي) (١٣٩). وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور (١٤٠٠).

أقول: المقصود من (على رأي) هو الرأي المشهور القائل بتحمّل الرجل كفّارتي المرأة المكرهة فضلًا عن كفّارتيه.

المورد (٤٤): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد في وقت الحجِّ: (وقوعه) بعمرته (في أشهر الحجِّ وهي شوال وذو القعدة وذو الحجِّة على رأي)(١٤١).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قويّ لظاهر الآية، وجملة من الأخبار كموثق سياعة وصحاح معاوية بن عيّار وغيرها (١٤٢). وقيل: هي الشهران الأوّلان والعشرة الأول من ذي الحجّة (١٤٢). وقيل: والتسعة الأول مع ليلة النحر إلى الفجر (١٤٤). وقيل: وكلّها ضعيفة (١٤٦).

أقول: الرأى هنا هو الرأى القوى في مقابل الأقوال الضعيفة.

المورد (٤٥): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: يجوز للقارِن والمفرِد الطواف قبل الوقوفين واجبًا ومستحبًا، (لكنّهما يجدّدان التلبية استحبابًا عقيب صلاة الطواف، ولا يحلّن لو تركاها على رأى)(١٤٧).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: وهو مردود بالأخبار الدالّة على إحلال من طاف وسعى ولم يلبّ فيصير حجّه عمرة، كالموثّق أو الصحيح عن أبي بصير (١٤٨). ثم ذكر بعض الروايات الدالة على ذلك (١٤٩).

أقول: (على رأي) هنا يعني به الرأي الضعيف، لـورود الروايات بتحليل من طاف وسعى ولم يلبّ، ولكن حجّه يتبدّل بالعمرة.

المورد (٤٦): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث استطاعة الحجّ: (ولو لم يجد) عين (الزاد والراحلة وأمكنه الشراء وجب وإن زاد عن ثمن المثل على رأي)(١٥٠).





وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: لصدق الاستطاعة، وكذا لو توقّف الشراء على بيع ملكه بأقلّ من ثمن المثل (١٥١).

أقول: الواجب على المستطيع شراء الزاد والراحلة ولو ببيع ملك مع غضّ النظر عن الرخص والغلاء، والملاك هو التمكّن عند العلّامة والشيخ المظفّر.

المورد (٤٧): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (وليس الرجوع إلى كفاية من صناعة أو حرفة) أو ضيعة أو نحوها (شرطًا) في الاستطاعة (على رأي) (١٥٢).

قال الشيخ المظفّر معلّقًا: ضعيف كها عرفت، والمراد هو الرجوع إلى الكفاية الرافعة لعسر التكليف بالحجّ، فلا تختصّ بمدّة معيّنة كسنة أو أقلّ أو أكثر، ولا بطول العمر، بل المقامات مختلفة (١٥٣).

أقول: في المسألة رأيان: الأوّل: أن توصل نفسك لمكّة مع غضّ النظر عن الحالة بعد رجوعك فقيرًا أو غنيًّا أو ... وهو ضعيف عند الشيخ المظفّر. والثاني: هو الرجوع إلى كفاية لعسر التكليف بالحجّ.

المورد (٤٨): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (فالمعضوب) أي الضعيف (غير المستمسك عليها، والمحتاج إلى الزميل) أي الرديف (مع فقده لاحجّ عليها، ولو لم يستمسك خِلقَةً) كما هو الفرض لكبرٍ أو ضعف بنية (لم يجب) عليه (الاستنابة على رأي)(١٥٤).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: كغير المستمسك عرضًا لمرض؛ لخبري سلمة والقدّاح، لكن عرفت ضعفهما وقصورهما عن معارضة صحاح الحلبي وابن سنان ومعاوية، فالأقوى وجوب الاستنابة كما هو الرأي الآخر (۱۵۰۰).

أقول: في وجوب الاستنابة على من سقط عنه الحبّ شخصًا لعذر كالمعضوب وعدمه رأيان: الأوّل: عدم الوجوب، وهو الرأي الضعيف المذكور في عبارة القواعد، والثاني: وجوب الاستنابة، وهو مختار الشيخ المظفّر.









المورد (٤٩): قال العلَّامَة الحالِّيّ في القواعد: (أمن الطريق في النفس والبضع والمال فيسقط الحجّ مع الخوف على النفس مِن عدوّ أو سبع ولا تجب) عليه (الاستنابة على رأي)(١٥٦).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: لخروجه عن مورد الأخبار، إلّا صحيح الحلبي لشموله له بقوله فيه: «أو أمر يعذره الله فيه»، فيمكن التمسّك بإطلاقه للوجوب في المقام، مضافًا إلى إمكان دعوى اتّحاد المناط في الجميع (١٥٧).

أقول: الكلام فيها كالمسألة السابقة.

المورد (٠٠): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث نيابة الحجّ: ثمّ إنّ الواجب أن يحجّ عنه (من أقرب الأماكن إلى الميقات على رأى)(١٥٨).

وقال الشيخ المظفّر: كما عن الأكثر (١٥٩)، والأولى أن يقول: من أقرب المواقيت إلى مكّة، كما هو مرادهم ظاهرًا، واستدلّوا بأنّ الثابت هو وجوب القضاء للحجّ، وليس الطريق منه، بل هو مقدّمة له، والحجّ يحصل من أحد المواقيت فيجزي أقربها (١٦٠). ثم ذكر بقية الأخبار الدالّة على المقام (١٦٠).

أقول: الرأي هنا هو رأي الأكثر، وقد قبله الشيخ المظفّر، وهو أنّ الحجّ مطلوب والطريق ليس منه، فيجزي أخذ النائب من أقرب الأماكن لمكّة.

المورد (١٥): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (فإن ركب) ناذر المشي (طريقه) كلَّه مختارًا (قضاه) أي أعاده ماشيًا إن كان النذر مطلقًا، (ولو ركب البعض فكذلك على رأى)(١٦٢).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قوي (۱۱۳)، وعلى رأي آخر يقضي خصوص موضع الركوب (۱۲۵)، وهو ضعيف (۱۲۵).

أقول: المخالف لنذره ماشيًا للحجّ، وقد ركب في بعض المراحل هل يجب عليه الإعادة للمشي لكلّ الطريق أو يعيد مشيًا ما ركبه؟ في المسألة رأيان،



يَلِيَّا مُعَكِّلُتُ فِينَ الدِيْلِ عَالَ وَالْجُونِ مِن جِونَا الْجِلَةِ الْمِلْكِيْدِ



الأوّل: وجوب إعادة المشي كاملًا، وهو قوي عند المظفّر، والثاني: وجوب إعادة المقدار الذي كان قد ركبه، وهو ضعيف عنده.

المورد (٥٢): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد في حجِّ من عجز عن المشي بعد نذره: (ولو عجز) عن المشي (فإن كان) نذره (مطلقًا توقع المكنة وإلّا سقط على رأى).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قوي (١٢١)؛ لانتفاء الشرط، وهو القدرة، كما يسقط لو مات قبل حصول المكنة في المطلق (١٢٧).

أقول: نذر المشي في الحبّ تارة يكون مطلقًا، أي غير مقيّد بسنة معيّنة، وأخرى يكون مقيّدًا بسنة، فإن عجز عن المشي ففي الصورة الأولى يتوقّع المكنة، وهو في فسحة، وفي الصورة الثانية يسقط عنه المشي في الحبّ فيحبّ راكبًا، وهو الرأي القوي، وقد انتخبه الشيخ المظفّر.

المورد (٥٣): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (ولو أطلق) النذر (فكذلك) لم يتداخلا (على رأي)(١٦٨).

قال الشيخ المظفّر معلّقًا: مبنيّ على منع صحّة التداخل (١٦٩).

أقول: نذر الحجّ على أنواع، الأوّل: أن ينذر حجّة الإسلام، وقد كان عليه تلك الحجّة، فهنا يتداخل الحجّان، الثاني: أن ينذر غير حجّة الإسلام، الثالث: أن ينذر مطلق الحج، وهنا لم يتداخلا، والشيخ المظفّر يرجّح التداخل، لأنّه في بعض صوره قابل للانطباق على حجّة الإسلام.

المورد (٤٥): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث شرائط النيابة: (وهي ثلاثة: كمال النائب وإسلامه وعدم شغل ذمّته بحجّ واجب) في عام النيابة (فلا تصحّ نيابة المجنون ولا الصبيّ غير المميّز ولا المميّز على رأي)(١٧٠).

وقال الشيخ المظفّر: قوي (١٧١) لانصراف أدلّة النيابة عنه، والأصل









عدم فراغ ذمّة المنوب عنه بحجّ المميّز وإن كانت عبادته شرعيّة على الأقوى (١٧٢).

أقول: نيابة الصبيّ المميّز لا تصحّ على الرأي القوي عند الشيخ المظفّر للأدلّة المذكورة أعلاه.

المورد (٥٥): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد فيما لو أوصى بمال للحجّ: (ولو اتسع) القدر (المعيّن للحجّ من بلده وجب) حتّى لو كان الحجّ مندوبًا، (وإلّا فمن أقرب الأماكن، ولو قصر عن الأقل عاد ميراثًا على رأى)(١٧٣).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: لانكشاف بطلان الوصيّة، وقيل يصرف في وجوه البرّ لخروجه عن الإرث بالوصيّة واختصاصه بالميّت فيصرف فيها بنفعه (١٧٤).

أقول: لو عين مبلغًا للحجّ عنه وكان أقلّ من تكاليف الحجّ سقط وجوب النيابة وعاد المال ميراثًا ولا يجب على الورثة تتميم المال ليحجّ عنه، وقيل: يصرف المال لوجوه البرّ عن الميّت لوصيته به والرأي الأوّل مختار الشيخ المظفّر.

المورد (٥٦): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (وناسي الإحرام) أو جاهله (إذا أكمل المناسك) بدونه (يجزئه على رأي) (١٧٥).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قويّ (۱۷۱)، خلافًا للحلي (۱۷۷)؛ لصحيح عليّ بن جعفر: عن رجل كان متمتّعًا خرج إلى عرفات وجهل أن يحرم يـوم التروية بالحـجّ حتّى يرجع إلى بلده، مـا حاله؟ قال: «إذا قضى المناسـك كلّها فقد أتمّ حجّه» (۱۷۸).

أقول: الرأي القوي هنا أنّ من نسي الإحرام أو كان جاهلًا، وأكمل المناسك بدون الإحرام حجّه صحيح، ويقابل هذا الرأي رأي ابن إدريس.

المورد (٧٧): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد في مبحث المصدود عن الحجّ:





(وفائدة الشرط جواز التحلّل) عند الحصر من دون تربّص وإن وجب الهدي (على رأى)(١٧٩).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: جماعة (۱۸۰۰)، بل عن علم الهدى وابن إدريس والمصنّف في جملة من كتبه وغيرهم: أنّ فائدته التحلّل فعلاً بمجرد النيّة من دون هدي (۱۸۱۰)، بل عن السيد وابن إدريس دعوى إجماع الفرقة عليه (۱۸۲۰) لأنّ المنصرف من قوله عليه («حلّني حيث حبستني» (۱۸۳۰) هو التحليل المطلق السابق على الإحرام، الذي لا يتوقّف على شيء. ثم ذكر باقي الأدلّة على ذلك (۱۸٤٠).

أقول: الرأي هنا أنّ الحاج يجوز له أن يشترط على الله تعالى أن يحلّ فيها إذا صدّ أو حصر، مع غضّ النظر عن وجوب الهدي وعدمه.

المورد (٥٨): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث محرّ مات الإحرام: (الثالث: الطيب مطلقًا على رأى) (١٨٥).

قال الشيخ المظفّر معلّقًا: محكي عن الأكثر (١٨١)، لصحيح حريز: «لا يمسّ المحرم شيئًا من الطيب ولا الريحان ولا يتلذّذ به (١٨٧) ثمّ ساق بقية الروايات (١٨٨).

أقول: الرأي هنا رأي الأكثر في أنّ استعمال الطيب حرام للأدلّة المذكورة. المورد (٥٩): قال العلّامَة الحلّيّ في القواعد في مبحث محرّمات الإحرام: (الرابع: الاكتحال بالسواد على رأى)(١٨٩).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور (١٩٠٠).

أقول: الرأي هنا هو رأي المشهور في حرمة الاكتحال.

المورد (٦٠): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث محرّ مات الإحرام: (الخامس: النظر في المرآة على رأي) (١٩١١).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: معهود، لصحيح حمّاد: «لا تنظر في المرآة وأنت محرم، فإنّه من الزينة» (۱۹۲)، ونحوه صحيح حريز (۱۹۳).









أقول: الرأي هنا هو الرأي المعروف للأدلّة المذكورة على حرمة النظر في المرآة.

المورد (٦٦): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث محرّمات الإحرام: (السابع: إخراج الدم اختيارًا على رأي (١٩٤) وإن كان بحكّ الجلد أو السواك) (١٩٥) لصحيح الحلبي: عن المحرم يحتجم؟ قال: «لا، إلّا أن لا يجد بُدًّا فليحتجم، ولا يحلق مكان المحاجم» (١٩٦).

أقول: ترك الشيخ المظفّر وصف الرأي هنا أنّه مشهور أو قويّ أو ضعيف أو...

المورد (٦٢): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث محرّمات الإحرام: (الخامس عشر: لبس الخفّين وما يستر ظهر القدم اختيارًا ولا) يلزم أن (يشقّهما لو اضطرّ) إلى لبسهما (على رأي)(١٩٧).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: لإطلاق الأخبار المذكورة، وعلى رأي آخر يجب (١٩٨)، لخبر ابن مسلم: في المحرم يلبس الخفّ إذا لم يكن له نعل؟ قال: «نعم، ولكن يشقّ ظهر القدم» (١٩٩).

أقول: الرأي عدم لزوم شـق ظهـر الخفّين لو أضطرّ إلى ذلك، وهو مختار الشيخ المظفّر، ويقابله الرأي الآخر القائل بلزوم شقّه.

المورد (٦٣): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (السابع عشر: الحنَّاء للزينة على رأي)(٢٠٠).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: وقد سبق في مكروهات الإحرام أنّ الأظهر الكراهة (٢٠١).

أقول: الحنّاء للزينة مكروه أو حرام؟ محلّ خلاف، وانتخب الشيخ المظفّر الكراهة، جمعًا بين الروايات المجوّزة والمانعة.





المورد (٦٤): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (العشرون: لبس السلاح اختيارًا على رأي)(٢٠٢).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قويّ حكيت عليه الشهرة (٢٠٣) لصحيح عبد الله ابن سنان، قال: سألت أبا عبد الله عليه أيحمل السلاح المحرم؟ فقال: «إذا خاف المحرم عدوًّا أو سرقًا فليلبس السلاح» (٢٠٤) فإنّه قد سأل فيه عن جواز لبس السلاح للمحرم فأجابه الإمام عليه بالجواز بشرط الخوف، فيدلّ بمفهومه على عدم الخوف عدم الخوف (٢٠٠٠).

أقول: الرأي هنا هو رأي المشهور الذي انتخبه الشيخ المظفّر بعد وصفه بالقوّة، وهو حرمة لبس السلاح اختيارًا، لمفهوم رواية ابن سنان.

المورد (٦٥): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (و) يستحبّ (المشي) حال الطواف (والاقتصاد فيه بالسكينة على رأي) (٢٠٦).

قال الشيخ المظفّر معلّقًا: قوي في استحباب المشي والاقتصاد فيه (٢٠٠٠)، وللأمر في خبر عبد الرحمن بن سيّابة بالمشي بين المشيين (٢٠٨)، أي الإسراع والإبطاء (٢٠٨).

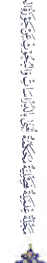
أقول: الرأي القويّ هنا عند الشيخ المظفّر استحباب المشي والاقتصاد فيه لرواية عبد الرحمن.

المورد (٦٦): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (و) يستحبّ أن (يَرمُل (٢١٠)) أي يعدو أو يهرول (ثلاثًا) في ثلاثة أشواط (ويمشي أربعًا) والأَوْلى تأنيث العدد، لأنّ المعدود مذكّر؛ واستحباب ذلك محصوص (في طواف) أوّل (القدوم) إلى مكّة (على رأي)((٢١١).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: تأسّيًا بالنبي عَيْنَ (۲۱۲)، ويظهر من بعض الأخبار أنّ النبي عَيْنَ إنّ إنّ النبي عَيْنَ إنّ إنّ النبي عَيْنَ إنّ إنّ النبي عَيْنَ إنّ إنّ النبي عَيْنَ أَنّ النبي عَيْنَ أَنّ إنّ النبي عَيْنَ أَنّ النبي عَيْنَ أَنّ إنّ النبي عَيْنَ أَنْ النبي عَيْنَ النبي عَيْنَ أَنْ النبي عَيْنَ النبي عَنْ النبي عَيْنَ أَنْ النبي عَلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ









جهد (۲۱۳)، فيشكل ندبه في نفسه، ولذا قال أبو جعفر على في هذه الرواية: «وإني الأمشى مشيًا» وقد كان على بن الحسين يمشى مشيًا» (۲۱٤).

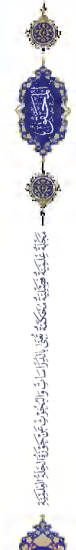
أقول: الرأي هنا هو الرأي المعلّل بالتأسّي بالنبي عَيَّالُهُ فيكون مستحبًّا عند الشيخ المظفّر.

المورد (٦٧): قال العلّامَة الحلِّيّ في القواعد: (و) لو ترك التقصير (عمدًا) وأهل بالحجّ بطلت عمرته و (تصير حجّته مفردة)، ثمّ يعتمر بعد (على رأي) محكيّ عن الشيخ وغيره (٢١٥)، وحكيت عليه الشهرة (٢١١١)، المضمر العلا: عن رجل متمتع طاف ثمّ أهل بالحجّ قبل أن يقصّر، قال: «بطلت متعته وهي حجّة مبتولة» (٢١٧) وقد همله الشيخ على العمد (٢١٨)، وهو متّجه... إلى أن قال: (ويبطل الثاني) أي الإهلال بالحجّ، وتصحّ عمرته ويقصّر لها (على رأي) (٢١٩).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: آخر محكيّ عن ابن إدريس وغيره (٢٢٠)، لأنّه مقتضى وجوب الترتيب بين عمرة التمتّع التي لم يتحلّل منها وبين الحجّ ولعدم نيّة الإفراد، وضعف الخبرين سندًا ودلالة لاحتمال أن يراد بهما بالمتمتّع خصوص من عدل من الإفراد إلى التمتّع، ثمّ لبّى للحجّ قبل التقصير كما وردت بمثله رواية (٢٢١).

أقول: الرأي هنا المشهور المستدلّ عليه بالرواية التي ظاهرها بطلان عمرة من ترك التقصير عمدًا، وقد انتخبه الشيخ المظفّر، وهناك رأي آخر مفاده بطلان الإهلال بالحجّ ولزوم التقصير عليه لإتمام عمرته السابقة ثمّ تهلّ بالحجّ.

المورد (٦٨): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (ويحرم به ما قدمناه في مخطورات إحرام العمرة، ويكره ما يكره فيه) لعموم الأدلّة (وتاركه عمدًا) بترك النيّة أو التلبية (يبطل حجّه) لعدم انعقاده (لا ناسيًا على رأي)(٢٢٢). وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قوي (٢٢٣).





أقول: ترك الإحرام نسيانًا غير مبطل للحجّ على الرأي القوي كما وصفه به الشيخ المظفّر.

المورد (٦٩): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (ولا يجزئ الواحد) من الهدي (في الواجب إلَّا عن واحد، ومع الضرورة) يتعيِّن (الصوم على رأي) (٢٢٤).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: حكيت عليه الشهرة (٢٢٥)، لُقوله سبحانه: ﴿ فَنَ تَمَنَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْخَيْحَ فَمَا السّير على كلّ متمتّع (٢٢٠). وإنّه دالّ على وجوب ما تيسّر على كلّ متمتّع (٢٢٧).

أقول: من لم يكن عنده هدي انتقل تكليفه من الهدي للصوم على الرأي المشهور المستدلّ عليه بالآية.

المورد (٧٠): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (ولو مات من وجب عليه الصوم قبله صام الولي عنه وجوبًا العشرة على رأي (٢٢٨) وإن لم يَصِل بلده) (٢٢٩) لصحيح معاوية: «من مات ولم يكن له هدي لمتعته فليصم عنه وليه» (٢٣٠).

أقول: الشيخ المظفّر استدلّ للحكم المذكور وترك التعليق هنا على عبارة (على رأي) ولم يصفها بشيء.

المورد (٧١): قال العلَّامَة الحالِّيّ في القواعد: (ويكره الحبجّ والعمرة على الإبل الجلالة، ورفع بناء فوق الكعبة على رأي)(٢٣١).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور؛ لصحيح ابن مسلم: «لا ينبغي لأحد أن يرفع بناءه فوق الكعبة» (۲۳۲). والمنصرف منه البناء الراجع إلى الناس في دورهم ونحوها، فيكون ساكتًا عن بناء المسجد الشريف والمساجد الأُخر.

أقول: الرأي هنا هو المشهور المنتخب من قبل الشيخ المظفّر المستدلّ عليه برواية ابن مسلم.

المورد (٧٢): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (و) يكره (منع الحاج دور مكّة) من النزول فيها (على رأي)(٢٣٣).









وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قوي للتعبير في الأخبار بـ «ليس ينبغي»، فيحمل ما ظاهره الحرمة على الكراهة، كخبر الحسين: «ليس لأحد أن يمنع الحاجّ شيئًا من الدور منازلها» (٢٣٤).

أقول: الرأي القوي هنا كراهة منع الحاج دور مكّة جمعًا بين الروايات واحتاط الشيخ المظفّر بدفع الأجرة لأهلها في قبال حفظ متاعه.

المورد (٧٣): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (ويجوز التحلّل من غير هدي مع الاشتراط على رأى)(٥٣٠).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: سبق دليله في أحكام الإحرام، بل قد يقال بجواز التحلّل من غير هدي مع عدم الاشتراط؛ لخبر حمزة بن حمران أو صحيحه (٢٣٦).

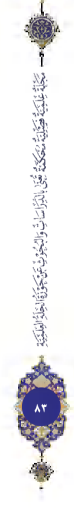
أقول: تقدّم الكلام في جواز اشتراط التحلّل للمصدود والمحصور من غير حاجة للهدي، وقد انتخب الشيخ المظفّر جواز التحلّل من غير اشتراط ومن غير هدى.

المورد (٧٤): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (وفي فرخ النعامة صغير من الإبل على رأى)(٢٣٧).

وقال الشيخ المظفّر: لقوله تعالى: ﴿فَجَزَآءٌ مِّثُلُ مَا قَنَلَ مِنَ ٱلنَّعَمِ ﴾ (٢٣٨) وقيل بمساواته للكبير لدخوله باسم النعامة (٢٣٩)، فتشمله الأخبار المطلقة الدالّة على أنّ في النعامة بدنة (٢٤٠).

أقول: في كفّارة قتل فرخ النعامة اختلاف بين العلماء، هل هو صغير من الإبل أو البدنة؟ والشيخ المظفّر استدلّ لكليهما، الرأي والقيل.

المورد (٧٥): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (وفي الثعلب والأرنب شاة وقيل: كالظبي (٢٤١) والأبدال) المتقدّمة تجب (على الترتيب) المذكور (على رأي) (٢٤٢).





وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: تدلّ عليه الأخبار السابقة، وقيل: يتخيّر بينها للعطف بـ (أو) في الكتاب العزيز (٢٤٣).

أقول: كفّارة قتل الأرنب والثعلب شاة، ولكن إن عجز عنها هل الأبدال ترتيبي - بمعنى أنّ عليه شاة، فإن عجز قوّمها وأطعم عشرة مساكين، كلّ مسكين مدّين، فإن عجز صام عن كلّ مدّين يومًا، فإن عجز صام ثلاثة أيّام - أو تخييري بين الخصال المتقدّمة، استدلّ الشيخ المظفّر لكلا الطرفين.

المورد (٧٦): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد في كفَّارات الإحرام: (وكذا لو كان العاقد مُحِلَّا على رأى)(٢٤٤).

وقال الشيخ المظفّر مستدلا: لموثّق سماعة عن أبي عبد الله على قال: «لا ينبغي للرجل الحلال أن يزوّج محرمًا وهو يعلم أنّه لا يحلّ له»، قلت: فإن فعل فدخل بها المحرم؟ قال: «إن كانا عالِمَين فإنّ على كلّ واحد منهما بدنة، وعلى المرأة إن كانت محرمة بدنة، وإن لم تكن محرمة فلا شيء عليها، إلّا أن تكون قد علمت أنّ الذي تزوّجها محرم، فإن كانت علمت ثمّ تزوّجته فعليها بدنة» (١٤٥).

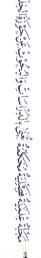
أقول: الرأي هنا أنّه لو كان العاقد محلًا وقد عقد لمحرم على محرمة، فإنّ الكفّارة ثابتة على العاقد المحلّ وعلى المعقود له المحرم، وهي البدنة.

المورد (۷۷): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (وتستحبّ) الزكاة (في غلّات الطفل وأنعامه على رأي) (٢٤٦).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور مستند إلى الجمع بين صحيح زرارة ومحمّد بن مسلم الدال على وجوبها في غلّات اليتيم، وبين الأخبار النافية للزكاة في ماله، وقد عرفت أنّ الأقرب حمل الصحيح على التقيّة، فلا استحباب (٢٤٧).

أقول: الرأي هنا هو المشهور من استحباب الزكاة في غلّات الطفل وأنعامه للجمع بين الأدلّة، واختار الشيخ المظفّر عدم الاستحباب لحمله الأخبار الموجبة على التقيّة.







المورد (٧٨): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث وجوب الزكاة: (ولا) تجب أيضًا في (الدين) قرضًا أو لا (على المعسر والميسر) الماطل (على رأي) (٢٤٨).

قال الشيخ المظفّر: مشهور، وإنّما قيّدنا الميسر بالماطل مع إطلاق المصنف؛ لأنّه قد فرّع عدم الوجوب في الدين على منع التصرّف، فيكون قرينة على التقييد المذكور، وقد ادّعى في ظاهر المحكيّ عن التذكرة الإجماع على عدم الوجوب في محلّ الفرض، قال: لا زكاة في الدين إذا لم يقدر صاحبه على أخذه إذا كان معسرًا أو ميسرًا مماطلًا عندنا (٢٤٩)، انتهى.

أقول: الرأي هنا هو الرأي المشهور الذي قد انتخبه الشيخ المظفّر، وهو عدم وجوب الزكاة على صاحب الدين إذا ماطله المدين الموسر.

المورد (٧٩): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (ولو اشترى نصابًا) من الأنعام (جرى) مع قبضه أو التمكّن منه (في الحول) من (حين العقد على رأي) (٢٥٠).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: لملك المشتري له حينئذ عند أهل هذا الرأي، وعدم مانعيّة خيار البائع في ثلاثة أيّام من تمكّن المشترى من التصرّف (٢٥١).

أقول: الرأي هنا أنّ بداية الحول من زمان العقد، وقد ضعّفه الشيخ المظفّر في قبال من يقول: إنّ بداية الحول بعد انتهاء زمان الخيار.

المورد (٨٠): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (ولو شرطها) (٢٠٢) المَدين في عقد القرض أو غيره (على المالك) بها أنّها مستحبّة منه أو بوجه التأدية عن الممدين صحّ؛ فإنّ المؤمنين عند شروطهم (٢٥٢) كها هو رأي كثير (٢٥٤)، و(لم يصحّ) هذا الشرط (على رأي) (٢٥٥).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: بدعوى أنّه مخالف للكتاب والسنّة من حيث إنّه شرط للعبادة على غير من وجبت عليه، والمباشرة لازمة في العبادات؛ لظهور الأخبار في اختصاص وجوبها بالمستقرض والمدين (٢٥٦).







أقول: في مسألة اشتراط دفع الزكاة من قبل المديون على المالك رأيان، رأي بالصحّة لدليل (المؤمنون على شروطهم) ورأي بالبطلان لأنّ الزكاة عبادة، ويشترط فيها المباشرة، والرأي الذي أشار له في القواعد هو الثاني.

المورد (٨١): قال العلَّامَة الحالِّيّ في القواعد في مبحث شرائط وجوب الزكاة: (الثاني بدوّ الصلاح: وهو اشتداد الحبّ، واحمرار الثمرة أو اصفرارها، وانعقاد الحصرم على رأى).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور، والرأي الآخر اشتراط صدق الحنطة والشعير والتمر والزبيب (۲۰۷)، وهو عند الجذ والصرم، ونهاية النموّ، بل قيل: عند الجفاف (۲۰۸).

أقول: اختلف العلماء في تفسير بدو الصلاح الذي اشترطه العلماء في وجوب الزكاة، والرأي المشهور هو الذي أشار له العلامة في القواعد.

المورد (٨٢): قال العلَّامَة الحالِّيّ في القواعد: (وأمّا الغنم فنصبها خمس: أربعون، وفيه شاتان، ثمّ مائة وإحدى وعشرون وفيه شاتان، ثمّ مائة وواحدة وفيه ثلاث ثمّ ثلاث مائة وواحدة، وفيه أربع) شياه (على رأي)(٢٥٩).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور، وعليه لا إشكال بأنّ الواحدة جزء من النصاب الرابع كالواحدة في الثاني والثالث، وهذه النصب الأربع نصب خاصّة على هذا الرأي (٢٦٠).

أقول: الرأي هنا هو المشهور بين الفقهاء، وأنّ النصاب الرابع ثلاثهائة وواحدة، وفيها أربع شياه.

المورد (٨٣): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (ولو تضاعفت الدرجة) كما لو كان عليه بنت مخاض وعنده حقّة أو جذعة أو بالعكس (فالقيمة السوقيّة) ولا يتضاعف الجبران (على رأي)(٢٦١).







وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور، اقتصارًا على مورد النصّ (٢٦٢).

أقول: الرأي هنا هو المشهور في أنّ الذي وجب عليه زكاة بنت مخاض، وكان عنده حقّة، وهنا التفاوت المالي بينها معلوم، فهل يأخذ الزائد على بنت مخاض أم لا؟ الرأي هنا عدم جواز الأخذ.

المورد (٨٤): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (الثالث: العلس حنطة حبّتان منه في كهام) واحد (على رأي) (٢٦٣).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: وليس منها على رأي آخر مشهور كما قيل (٢٦٤)، وكلام اللّغويين مختلف (٢٦٥)، والأصل البراءة؛ إذ لم يتحقّق كونه من أحد التسعة الزكويّة (٢١٢).

أقول: اختلف العلماء في كون العلس من الحنطة، فيجب فيه الزكاة أو ليس منها، فلا يجب؟ الرأي المذكور في القواعد أنّه من الحنطة، ويقابله رأي آخر وهو أنّه ليس منها.

المورد (٨٥): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد فيها يستحب فيه الزكاة: (الأوَّل: مال التجارة على رأى)(٢٦٧).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور قويّ؛ لأنّ الاستحباب مقتضى الجمع بين الأخبار الظاهرة في الوجوب وبين النافية للزكاة في مال التجارة والحاصرة لها في الأصناف التسعة (٢٦٨).

أقول: الرأي هنا هو المشهور القوي الذي انتخبه الشيخ المظفّر، وهو استحباب الزكاة في مال التجارة، وهو مقتضى الجمع بين الأخبار.

المورد (٨٦): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (ولو اشترى بنصاب زكاة) سواء كان من النقدين أم الأنعام (في أثناء الحول متاعًا) أو نصابًا آخر (للتجارة استأنف حولها من حين الشراء على رأى)(٢٦٩).





وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قويّ؛ لأنّ الزكاة الماليّة تتعلّق بعين النصاب، وقد تبدّلت إلى مال التجارة، فيستأنف حولها (٢٧٠).

أقول: الرأي هنا هو الرأي القوي الذي انتخبه الشيخ المظفّر في أنّ من الشترى من نصاب زكاةٍ في أثناء الحول نصابًا آخر للتجارة لا يجب عليه الزكاة لا من النصاب الأوّل ولا من مال التجارة المشتراة، لانّ من مشروط وجوب الزكاة حلول الحول، ولم يحل الحول عليها، بل عليه أن يستأنف الحول من حين شراء مال التجارة فإذا حال عليه الحول فتجب، وإلّا فلا.

المورد (۸۷): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (ولو عاوض أربعين سائمة بمثلها) كلاهما (للتجارة استأنف حول الماليَّة على رأى)(۲۷۱).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قريب، لانقطاع ما مضى منه بتبدّل العين خلافًا للشيخ المن للشيخ المن المنابع المناب

أقول: الكلام فيه كما تقدّم.

المورد (٨٨): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث مستحقّ الزكاة من الفقراء: (ولو قصر التكسّب) ببضاعته أو صنعته (جاز أن يعطى أكثر من التتمّة على رأي)(٢٧٣).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور كما قيل (٢٧٤)، للأخبار الكثيرة الدالّة على جواز إعطاء الفقير ما يغنيه، فإنّ أظهر أفراد الغنى إعطاء ما يزيد على مؤنة السنة (٢٧٥).

أقول: الرأي هنا هو الرأي المشهور في جواز إعطاء الفقير - الذي لا يكفيه تكسّبه - أكثر من التتمّة لعيشه من أموال الزكاة.

المورد (٨٩): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (ولا يكفي العزل) مع إمكان الفور (على رأي)(٢٧٦).









وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور كما قيل (۲۷۷)، بل عن المنتهى نسبته إلى على المنتهى نسبته إلى على المنار (۲۷۹)، لإطلاق الأخبار المذكورة، وقيل: يكفى (۲۷۹).

أقول: الرأي هنا هو المشهور، وهو عدم كفاية عزل المال الزكوي مع إمكان الأداء فورًا في مقابل القول الضعيف القائل بكفاية العزل.

المورد (٩٠): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (ولا يجوز تقديمها فإن فعل كان قرضًا لا زكاة معجّلة على رأى)(٢٨٠).

وقال الشيخ المظفّر معلقًا: مشهور، بل عن الخلاف دعوى الإجماع عليه (٢٨١)؛ لصحيح زرارة: أيزكّي الرجل ماله إذا مضى ثلث السنة؟ قال: «لا، أيصلّى الأولى قبل الزوال؟!»(٢٨٢).

أقول: الرأي هنا هو المشهور المنصور بالإجماع والرواية، وهو عدم جواز تقديم إعطاء الزكاة قبل أوان وقتها، فإن فعل تكون قرضًا.

المورد (٩١): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (و) يستحبّ (دعاء الإمام) للمالك (عند القبض على رأي) (٢٨٣).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: وقيل: يجب؛ لظاهر الأمر في قوله تعالى: ﴿وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنٌّ لَمُّمْ ﴾(٢٨٤)(٢٨٠).

أقول: في المسألة رأيان، استحباب دعاء الإمام للمالك ووجوبه، والرأي المذكور في القواعد محمول على الاستحباب.

المورد (٩٢): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (وأقلَّ ما) يجوز أن (يُعطَى الفقير) ما يجب في نصاب النقدين الأوّل وهو (عشرة قراريط أو خمسة دراهم على رأي)(٢٨٦).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: محكيّ عن الأكثر (٢٨٧)، وقيل: إنّه المشهور بين المتقدّمين (٢٨٩)، بل عن الانتصار والغنية دعوى الإجماع عليه (٢٨٩). وأقلّه على



متحكمته يمين بالدُّول سابُّ والبُحُوبُ عَنْ جَوْلُوا الْخِلْمُ الْمِلْكِيدِ أَ



رأي آخر - محكيّ عن سلار وعلم الهدى في المصريات - ما يجب في النصاب الثاني وهو قيراطان أو درهم (٢٩٠٠). وعلى رأي ثالث محكيّ عن جماعة عدم التقدير وجوبًا ولا استحبابًا، أو عدمه وجوبًا مع ثبوت التقدير الأوّل (استحبابًا) كها عن السرائر والتذكرة والمختلف (٢٩١٠)، وهو ظاهر المصنّف الله في هذا الكتاب؛ لأنّه أخّر لفظ الاستحباب عن قوله: (على رأي)، فدلّ على عدم نسبته إلى الرأي، بل على اختياره له، فيكون قوله: (على رأي)، مرتبطًا بالتقدير الذي ذكره لا بالاستحباب، فلا يتّجه ما أورده المحقّق الكركي الله عليه بقوله: ولو أخر قوله: (على رأي)، عن قوله: (استحبابًا)، لكان أولى (٢٩٢٠)، انتهى.

أقول: الأقوال الثلاثة في أقل ما يعطي الفقير من الزكاة وجوبًا أو استحبابًا، والرأي المذكور هنا أن يعطي عشرة قراريط أو خمسة دراهم.

المورد (٩٣): قال العلَّامَة الحالِّيّ في القواعد: (ولو فقد وارث) العبد (المشترى من الزكاة ورثه الإمام على رأي) (٢٩٣).

وقال الشيخ المظفّر معلّلا: لأنّ الرقاب أحد مصارف الزكاة، فيكون سائبة وإرثه للإمام عليه والمشهور أنّ إرثه للفقراء (٢٩٤٠)، بل في المعتبر وعن المنتهى نسبته إلى علمائنا (٢٩٥٠) (٢٩٦٠).

أقول: في العبد المشترى من الأموال الزكوية إذا مات وله مال ولم يكن له وارث، هل يرثه الإمام أو الفقراء؟ الرأي المذكور في القواعد رأي شاذ يقابله المشهور في أنّ إرثه للفقراء.

المورد (٩٤): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: (وأُجرة الكيّال والوزّان على المالك على رأى)(٢٩٧).

وقال الشيخ المظفّر معلّلا: لأنّها مقدّمة للأداء الواجب عليه كالأُجرة الواجبة على البائع مقدّمة لتسليم المبيع والأُجرة التي يتوقّف عليها إيجاد العمل









المستأجر عليه. وفيه إشكال؛ لإمكان القول بأنّ الأُجرة متعلّقة بمصارف الزكاة ومصلحتها ومصلحة أهلها (٢٩٨).

أقول: أجرة الكيال للأموال الزكويّة على المالك أو تخرج من الزكاة؟

الرأي المذكور في القواعد أنّ الأداء واجب على المالك لأنّـ مقدّمة لأداء الواجب، واستشكل عليه الشيخ المظفّر بأنّ الأجرة متعلّقة بمصارف الزكاة فتكون منها.

المورد (٩٥): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (وإلَّا) أي: وإن لم يعزلها (١٩٩٠) وخرج وقتها بلا أداء (قضاها على رأي)(٣٠٠٠).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: إنّما يريد به مجرّد وجوب الإيتاء من دون مصاحبة قصد القضاء وفي مقابلة هذا الرأي رأي ابن إدريس: أنّها أداء كما في صورة العزل(٣٠١)، ورأى الكثير أو الأكثر: أنّها ساقطة بعد الوقت(٣٠٠).

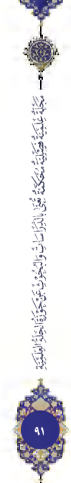
أقول: الكلام في نيّة دفع زكاة الفطرة خارج وقتها هل هو الأداء أو القضاء؟ الرأي المذكور في القواعد القضاء، ويقابله القول بالأداء لابن إدريس، وهناك قول بسقوطها خارج الوقت.

المورد (٩٦): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد: ثمّ إنّ الواجب الإخراج (٢٠٠٠) (بالقيمة السوقيّة من غير تقدير على رأي) (٣٠٠٠).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور (٣٠٠٠).

أقول: الكلام هنا أنّه هو هل إخراج زكاة الفطرة من غير الحنطة والشعير مقدّر ومحدّد بحدّ أو لا يتقدّر؟ الرأي هنا هو المشهور أي الذي لا يتقدّر بقدر في مقابل من قال: محدّد ومقدّر بدرهم، وآخر بأنّه مقدّر بثلاثة دراهم.

المورد (٩٧): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (ويجزئ من اللبن أربعة أرطال بالعراقى على رأي)(٣٠٧).





**وقال الشيخ المظفّر**: وبالمدني على رأي آخر، والمشهور أَنَّهُ لا يجزي إِلَّا الصاع للمستفيضة (٣٠٨)(٣٠٨).

أقول: هنا ثلاثة آراء، والرأي المشار له في القواعد أربعة أرطال بالعراقي. المورد (٩٨): قال العلَّمة الحلِّيّ في القواعد: (ولو اختلف قوت مالكي عبد جاز اختلاف النوع على رأي)(٣١٠).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: قويّ؛ للاجتزاء شرعًا من كلّ مكلّف بقوته، فلا يناط بالآخر إلّا بدليل وهو مفقود (٣١١).

أقول: زكاة فطرة العبد على مالكه، ولو كان العبد مملوكًا لمالكين يختلفان في القوت، والرأي هنا أنّه يجوز إعطاء الفطرة، كلّ حسب نوع قوته.

المورد (٩٩): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مبحث الخمس: (الثالث: الكنز والأقرب اشتراط عدم أثر الإسلام و) حينئذ (لو وجده في دار الإسلام وأثره عليه فَلُقَطَةٌ وإن كانت مواتًا على رأي)(٣١٣).

وقد ترك الشيخ المظفّر التعليق هنا لمكان آخر.

المورد (١٠٠): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد في مبحث الخمس: (و) يشترط أيضًا في المعادن بلوغ قيمتها (النصاب) في وقت الإخراج (على رأي)(٣١٣).

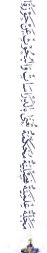
وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور بين المتأخّرين (٢١٤)(٢١٥).

أقول: هنا اختلافان: الأوّل: هل يشترط في وجوب خمس المعادن النصاب أو لا؟ القول باعتبار النصاب هو المشهور بين المتأخرين، الثاني: هل يعتبر في النصاب قبل مؤونة الإخراج والتصفية أم بعدها؟ الرأي هنا أيضًا هو المشهور، وهو أنّ وقت الإخراج بعد المؤونة.

المورد (١٠١): قال العلَّامَة الحلِّيّ في القواعد في مستحق الخمس: (ويُعطى من انتسب بأبيه) وأُمَّه أو بأبيه (خاصّة، دون أُمَّه خاصة على رأي)(٢١٦).











وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور، بل عليه عامّة الأصحاب، إلّا النادر (٣١٨)؛ لانصراف الأخبار إلى من كان من عشيرة بني هاشم (٣١٨).

أقول: الرأي هنا هو رأي المشهور الراجع إلى عدم استحقاق ابن البنت من الأخماس.

المورد (۱۰۲): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (و) يشترط أيضًا (فقر اليتيم على رأى)(۳۱۹).

وقال الشيخ المظفّر معلّقًا: مشهور؛ لما سبق من أنّ الخمس عوض الزكاة (٣٢٠).

أقول: الرأي المشهور هنا في أنّ مستحقّ الخمس ليس صرف اليتيم، بل اليتيم الفقير، لأنّ الخمس بدل عن الزكاة التي يشترط في مستحقّها الفقر.

المورد (١٠٣): قال العلَّامَة الحلِّيِّ في القواعد: (وللإمام فاضل المقسوم على الكفاية للطوائف مع الاقتصاد، وعليه المعوز) أن يؤديه عن سهمه (على رأى)(٣٢١).

وقال الشيخ المظفّر: حكيت عليه الشهرة (٢٢٢)؛ لقوله الله في مرسل حمّاد: «يقسّم بينهم على الكتاب والسُّنَّة ما يستغنون به في سنتهم، فإن فضل عنهم شيء فهو للوالي، فإن عجز أو نقص عن استغنائهم كان على الوالي أن ينفق من عنده بقدر ما يستغنون به، وإنّا صار عليه أن يموّنهم؛ لأنّ له ما فضل عنهم» (٣٢٢) (٢٢٤).

أقول: الرأي هنا هو الرأي المشهور الراجع إلى أنّ من له الغنم فعليه الغرم.







## نتائج البحث

المتحصل من عبارات الفقهاء مثل فخر المحقّقين والشهيد وصاحب المدارك وصاحب مقامع الفضل أنّ لاصطلاح (على رأي) استعمالات متعددة في لسان العلّامَة الحلّيّ في كتاب قواعد الأحكام وإرشاد الأذهان منها:

- ١ الإشارة إلى رأي آخر لبعض الأصحاب.
- ٢- أنّه من تغيّر الرأي عند العلّامة، ولكنه لم يضرب على رأيه القديم.
  - ٣- أنَّه ينبه على قول مشهور.
  - ٤ الإشارة إلى قول له وجه ضعيف.
    - ٥ هي فتوي له.

وأمّا نحن فقد ركّزنا في هذا البحث على تعامل الشيخ محمّد حسن المظفر مع عبارة العلّامة، ورأيناه أنّه قد شرحها على أنواع منها.

- ١ الإشارة إلى أنّـه رأي ضعيف، ولـذا أردفه بقوله: مردود، أو ضعيف، أو منظور فيه، أو فيه إشكال.
- ٢- الإشارة إلى أنه صرف رأي وقد اكتفى الشيخ المظفّر ببيان مبنى ذلك الرأي ووجهه.
- ٣- الإشارة إلى أنه رأي مشهور بين الفقهاء وهو كثير، بل قد نقل عليه بعض
   الإجماعات.
  - ٤ الإشارة إلى أنّه رأي مشهور بين الفقهاء ثمّ يصفه بالقوّة وينتخبه.
    - ٥- الإشارة إلى صاحب الرأي باسمه كالشيخ في المبسوط.
      - ٦- الإشارة إلى أنّه رأي محكي عن المعظم أو الأكثر.

وفي النتيجة: فما هو المعروف بين المُحَصِّلين مِن أَنَّ عبارةَ: (على رأي) فيها إشارة إلى الرأي الضعيف أو المتروك ليس في محله.







## الهوامش

- (۱) «فهرستواره فقه»: ۱۷ ۱۸، غاية المراد في شرح الإرشاد ۱/ ٥٦ (المقدمة).
- (۲) مقامع الفضل: للعلّامة محمّد علي الكرمانشاهي (ت ۱۲۱٦ هـ)، نشر مؤسسة العلّامة الوحيد البهبهاني،
  - (٣) روضات الجنات ٦: ٥٥٥.
  - (٤) إرشاد الأذهان ٢/ ١٦٠.
- (٥) غاية المراد ٤/ ١٣٦، المراسم: ٢٣٣، قواعد الأحكام ٢/ ٢٣٨.
  - (٦) أي: حدّ وطع الميتة.
  - (٧) إرشاد الأذهان ٢/ ١٩١.
    - (٨) غاية المراد ٤/ ٢٩٨.
  - (٩) إرشاد الأذهان ٢/ ٢٠٥.
    - (١٠) غاية المراد ٤/ ٣٦٤.
  - (١١) مدارك الأحكام ٨: ٧٧٧.
  - (١٢) قواعد الأحكام ١/ ١٩٩.
- (١٣) الـــدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد٣/ ٢٩.
  - (١٤) قواعد الأحكام ١/ ٢٠٦.
- (١٥) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٣/ ٢٤٨.
  - (١٦) قواعد الأحكام ١/ ٢٠٨.

(١٧) الــــدر الفرائد في شرح كتاب القواعد٣/ ٢٨٤.

- (۱۸) أي: من شهر رمضان.
- (١٩) قواعد الأحكام / ٢٢٤، وهو اختياره في منتهى المطلب ٢/ ٤٠٣، وقال وتذكرة الفقهاء ١/ ٣١٢، وقال الفاضل الهندي في كشف اللثام ٣: ٥٩/ وفاقًا لما حُكي عن أبي علي ابن الشيخ، وقد نقله فخر المحقّقين في إيضاح الفوائد ١/ ٥٢.
  - (۲٠) المبسوط ١/ ٦٢.
- (۲۱) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۳/ ٤١٧.
  - (٢٢) قواعد الأحكام ١/ ٢٢٦.
- (۲۳) النهاية ونكتها ۱/ ۲٤۲، المبسوط ۱/ ۲۲۰، المسائر ۱/ ۲۰، السرائر ۱۲۰، المهنّد ۱۲۰، السرائر ۱۲۰، السرائر
- (۲۶) انظر: المعتبر في شرح المختصر ١/ ٩٥-٩٥، مدارك الأحكام ٢/ ٩٥-٩٥، مفاتيح الشرائع ٢/ ١٦٤-١٦٥ المفتاح: ٢٢٧، مفتاح الكرامة ٤/ ١٣٥-١٢.
- (۲۰) الخلاف ۱/ ۲۰۲ المسألة: ٤٩١، غنية النزوع: ٢٠١، المعتبر في شرح المختصر ١/ ٢٧٩، جواهر الكلام ١٦/ ١٦٠.
- (٢٦) ادّعاه الشيخ الطوسي في: الخلاف





۱/ ۲۰۷ المسألة: ٤٩١، وابن زهرة
 الحلبي في: غنية النزوع: ١٠٢.

(۲۷) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٤ / ١٥٦.

(٢٨) قو اعد الأحكام ١/ ٢٣٢.

(۲۹) منتهى المطلب ۷: ۲۰۴.

(٣٠) تذكرة الفقهاء ٢/ ٢٩ المسألة: ١٨٠، نهاية الإحكام ٢/ ٢٥٣.

(٣١) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعدة / ٢٨٩، الخلاف ١/ ٢٢٦ المسألة: ٨٤٥، غنية النزوع: ١٠٥.

(٣٢) قواعد الأحكام ١/ ٢٤٦.

(٣٣) تهذيب الأحكام ٢/ ٢٣ ذيل الحديث ٢٦، باب أوقات الصّلاة وعلامة كلّ وقت منها، شرائع الإسلام ١/ ٤٧، إيضاح الفوائد ١/ ٧٣-٧٤.

(٣٤) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٥/ ٣٤.

(٣٥) قواعد الأحكام ١/ ٢٤٨.

(٣٦) الخلاف ١/ ٢٦٨ المسألة: ١١.

(٣٧) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٥/ ١٣١.

(٣٨) قواعد الأحكام ١/ ٢٥٩.

(٣٩) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعده/ ١٣٤

(٤٠) قواعد الأحكام ١/ ٢٦٣.

(٤١) الشاذكونة بفتح الذال: ثياب غلاظ

مضربة تعمل باليمن. (القاموس المحيط ٤/ ٢٣٩ مادَّة: شذن).

(٤٢) قرب الإسناد: ١٧١ ح ٢٦٨، الاستبصار ١/ ٣٩٣-٣٩٤ ح ١٥٠١ باب الشاذكونة تصيبها النجاسة أيصلى عليها أم لا؟، تهذيب الأحكام ٢/ ٩٣٣ ح ١٥٣٦ باب ما يجوز الصلاة فيه من اللباس والمكان وما لا يجوز، وسائل الشيعة ٣: ٥٥٤ ح ١٥٨٤ باب جواز الصلاة على الموضع النجس وعلى الثوب النجس مع عدم تعدّي النجاسة.

(٤٣) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٥/ ٩٣٥.

(٤٤) قواعد الأحكام ١/ ٢٧٣.

(٤٥) كما في السرائر ١/ ٢٢١، تذكرة الفقهاء ٣: ١٥٠، نهاية الإحكام ١/ ٢٤٦، تحرير الأحكام ١/ ٢٤٦، منتهى المطلب ٥/ ٨٣، التنقيح الرائع لمختصر الشرائع ١/ ٢٠٤، الأقطاب الفقهيّة: ٢٨، جامع المقاصد ٢/ ٣٦٣، روض الجنان ٢/ ٢١٥، وغيرها.

(٤٦) كما في المتقصر من شرح المختصر: ٧٦.

(٤٧) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٦ / ١٣٨.







- (٤٨) قواعد الأحكام ١/ ٢٧٤.
- (٤٩) الكافي ٣: ٢٥٥ ح٥ باب القراءة يوم الجمعة وليلتها في الصلوات، الاستبصار ١/ ٤١٦ ح٩٩٠ باب الجهر بالقراءة لمن صلى منفردًا أو كان مسافرًا، تهذيب الأحكام ٣: ١٤ ح٩٤ باب العمل في ليلة الجمعة ويومها، وسائل الشيعة ٦: ١٦٠ ح٢٢٧ باب الستحباب الجهر يوم الجمعة في الظهر والعصر.
- (٥٠) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٦/ ٢٧٢.
  - (٥١) قواعد الأحكام ١/ ٢٧٥.
- (٥٢) كما في المبسوط ١/ ١١١، تذكرة الفقهاء ٣: ١٦٩، نهاية الإحكام ١/ ٤٨٢، فتلف الشيعة ٢/ ١٦٥، منتهى المطلب ٥/ ١١٩، إرشاد الأذهان ١/ ٤٥٠، تحرير الأحكام ١/ ٢٥١، الرسائل العشر لابن فهد الحبي: ٩٧، التنقيح الرائع لمختصر الشرائع ١/ ٢٨٠، جامع المقاصد ٢/ ٢٨٦،
  - (٥٣) السرائر ١/ ٢٢٤.
- (٥٤) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٦/ ٣٣٤.
  - (٥٥) قواعد الأحكام ١/٢٧٧.
- (٥٦) كما في كنز الفوائد في حلّ مشكلات

- القواعد ١/ ١١٢، إيضاح الفوائد ١/ ١١٤، كشف اللثام ٤/ ١٠٣.
  - (۵۷) جامع المقاصد ۲/ ۳۰۷.
  - (٥٨) منتهى المطلب ٥/ ١٧١.
- (٥٩) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد٦ / ٤٤٩.
  - (٦٠) قواعد الأحكام ١/ ٢٨٤.
    - (٦١) المصدر نفسه ١/ ٢٨٤.
- (٦٢) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد٧/ ٣١.
  - (٦٣) قواعد الأحكام ١/ ٢٨٥.
- (٦٤) كيا في: ذكرى الشيعة ٤/ ١٣٦، كشف اللثام ٤/ ٢٤٤، رياض المسائل ٤/ ٥٣، وانظر مفتاح الكرامة ٨: ٥٣٣، مصباح الفقيه (ط. ق) ٢/ ٢٩٤.
- (٦٥) كيا في روض الجنان ٢/ ٧٧٨، وحكاه عنه السيّد العاملي في مفتاح الكرامة ٨: ٣٦٦، والنجفي في جواهر الكلام ١١/ ٢٢٦، والهمداني في مصباح الفقيه (ط.ق) ٢/ ٢٩٤.
- (٦٦) كما في المبسوط ١/ ١٥١، النهاية ونكتها: ١٠٥، الخلاف ١/ ٦٢٠ المسألة: ٣٩٠، المعتبر في شرح المختصر ٢/ ٢٧٨، ذخيرة المعاد ١/ ٢٧٨، ذخيرة المعاد وغيرها.





- (٦٧) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٧ / ٤١.
  - (٦٨) انظر: كنز الفوائد ١/ ١٢٥.
- (٦٩) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٧/ ١٠٧.
  - (٧٠) قواعد الأحكام ١/ ٣٠٣.
    - (٧١) كفاية الأحكام ١ / ١٢٧
- (٧٢) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد٨/ ٦٦.
  - (٧٣) قواعد الأحكام ١/ ٣٠٩.
- (٧٤) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٨/ ٢٧٩.
  - (٧٥) قواعد الأحكام ١/ ٣٠٩.
    - (٧٦) كشف الرموز ١/ ٢٠٤.
- (۷۷) الناصريات: ۲٤٨، وحكاه عن مصابيح الظلام السيد العاملي في: مفتاح الكرامة ٩: ٧٤٤.
- (۷۸) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۸ / ۳۱۷.
  - (٧٩) قواعد الأحكام ١/ ٣٠٩.
- (٨٠) قاله الشيخ الطوسي في: المبسوط ١/ ١٢٣، والمحقق السبزواري في: ذخيرة المعاد ١/ ٣٨٢، وكفاية الأحكام ١/ ١٣٣، وذهب ابن إدريس في: السرائر ١/ ٢٥٨ إلى التداخل إن اتحد الجنس و إلّا فلا.

- (٨١) الـــدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٨/ ٣٢٣.
  - (٨٢) قواعد الأحكام ١/ ٣١٣.
- (۸۳) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٩/ ٤٩، وأُنظر فوائد القواعد: ٣٥٠.
  - (٨٤) قواعد الأحكام ١/ ٣١٤.
- (٨٥) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٩: ٦٠.
  - (٨٦) قواعد الأحكام ١/ ٣٢٣.
- (۸۷) كم في: مدارك الأحكام ٤/ ٣٨٥، ذخيرة المعاد ١/ ٤٠١، كفاية الأحكام ١/ ١٥٣، مفتاح الكرامة ١٠: ١١٢.
- (۸۸) من لا يحضره الفقيه 1/ ٧٠٤ ح١٢١٦ باب الجماعة، وسائل الشيعة ٨: ١٣٩ ح٣٩٣ باب أنّ من أدرك الإمام بعد رفع رأسه من الركوع.
- (٨٩) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٩ / ١٣١.
  - (٩٠) قواعد الأحكام ١/ ٣٢٣.
- (٩١) حكاه العلّامَة الحلِيَّ عنهما في: مختلف الشيعة ٣: ١١٧، وانظر قول الصدوق في: المقنع: ١٢٥.
- (۹۲) قال به العلَّامَة الحلِّي في: مختلف الشيعة ٣: ١٢٠، وتحرير الأحكام ١/ ٣٣٩ المسألة: ١١٥١، ومنتهى المطلب ٢: ٣٧٠، ونهاية الإحكام ٢/ ١٦٤، وولده في: إيضاح الفوائد ١/ ١٥٨،





以此以及以此一个人,我们就一一个一个人,我们就是一个人,我们就是一个人,我们就是一个人,我们就是一个人,我们就是一个人,我们就是一个人,我们就是一个人,我们就是一个人,



وانظر: الدروس الشرعيّة ١/ ٢١٢، جامع المقاصد ٢/ ٥٠٩، مسالك الإفهام ١/ ٣٤٩.

(۹۳) الكافي ٣: ٤٣٤ ح ٤ باب من يريد السفر أو يقدم من سفر، من لا يحضره السفر أو يقدم من سفر، من لا يحضره الفقيه ١/ ٤٤٣ ح ١٢٨٨ باب الصلاة في السفر، الاستبصار ١/ ٢٣٩ ح ٢٣٣ ح ١٠٠٠ عليه الوقت فلا يصلي حتى يدخل علي أهله، تهذيب يصلي حتى يدخل على أهله، تهذيب الأحكام ٣: ٢٢٢ ح ٥٥٠ باب الصلاة في السفر، وسائل الشيعة ٨: ١٥٠ عليه في السفر، وسائل الشيعة ٨: ١٥٠ عليه الوقت وهو حاضر فسافر.

(٩٤) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٩ / ٢٦٣.

(٩٥) قواعد الأحكام ١/ ٣٢٥.

(٩٦) حكاه عنهم المحقّق البحراني في: الحدائق الناضرة ١١/ ٣٨٦، والطباطبائي في: رياض المسائل ٤/ ٣٢٤، وانظر: تذكرة الفقهاء ٤/ ٩٣٩، مستند الشيعة ٨: ٢٦٧، مفتاح الكرامة ١/ ٧٤٥.

(۹۷) الاستبصار ۱/ ۲۳٦ ح ۸٤۲ باب المتصيّد يجب عليه التيام أم القصر، تهذيب الأحكام ٣: ٢١٨ ح ٥٤٠ باب الصلاة في السفر، وسائل الشيعة ٨:

٤٧٨ ح١١٢١٦ بـاب أنَّ من خرج إلى الصيد للهو.

(٩٨) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ٩ / ٣٩٣.

(٩٩) قواعد الأحكام ١/ ٣٢٦.

(۱۰۰) الــــدرر الفرائد في شرح كتـاب القواعد ۹ / ٤٣١.

(١٠١) أي: لوجوبه أو ندبه متقرّبًا إلى الله به.

(١٠٢) قواعد الأحكام ١/ ٣٦٩.

(۱۰۳) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۱: ۱۱.

(١٠٤) قواعد الأحكام ١/ ٣٧١.

(۱۰۵) المصدر نفسه ۱/ ۳۷۱.

(۱۰٦) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۰/ ۳۷.

(۱۰۷) كما في المعتبر في شرح المختصر ٢/ ٦٤٩، الدرر المنضود في معرفة صيغ النيّات والإيقاعات والعقود: ٦٤.

(۱۰۸) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۰ / ۳۸، وأنظر المقنعة: ۳۰۲، وجمل العلم والعمل: ۸۹، والنهاية ونكتها ۱/ ۳۹۲.

(۱۰۹) رسائل الشريف المرتضى ٢/ ٥٠٥) الخلاف ٢/ ١٦٤.

(١١٠) قواعد الأحكام ١/ ٣٧٢.

(١١١) الدرر الفرائد في شرح كتاب



القواعد ١٠ / ٤٤، وأنظر مدارك الأحكام ٦: ٣٩، وقال: هو المعروف من مذهب الأصحاب، ذخيرة المعاد ١ ق٣: ٥١، الحدائق الناضرة ٣: ٤٧، مصباح الفقيه ١٤/ ٣٥٥.

(١١٢) قواعد الأحكام ١/ ٣٧٨.

(١١٣) حكاه عنهم النراقي في مستند الشيعة ١٠: ٥٢٢.

(۱۱٤) إرشاد الأذهان ٢/ ٩٧، تحرير الأحكام ٤/ ٣٧٣، وهو صريح التحرير وظاهر الإرشاد.

(١١٥) إيضاح الفوائد ٤/ ٨٠.

(۱۱٦) الدروس الشرعيّة ١/ ٢٧٣، مسالك الأفهام ١٠: ١٦، الروضة البهيّة ٢/ ١٢٠، مدارك الأحكام ٦: ٨٤، رياض المسائل ٥/ ٣٤٩.

(١١٧) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١٠ / ١٨٩.

(١١٨) قواعد الأحكام ١/ ٣٧٨.

(١١٩) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١٠ / ١٩٧.

(١٢٠) قواعد الأحكام ١ ٣٨٢.

(١٢١) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١٠ / ٢٥٤.

(١٢٢) قواعد الأحكام ١/ ٣٨٣.

(١٢٣) غنائم الأيّام ٦: ١٣٨.

(١٢٤) الكافي ٤/ ١٣١ ح١ باب الرجل

يريد السفر أو يقدم من سفر في شهر رمضان، من لا يحضره الفقيه ٢/ رمضان، من لا يحضره الفقيه ٢/ ١٤٢ ح ١٩٨٢ باب صوم التطوّع في السفر، الاستبصار ٢/ ٩٩ ح ٣٢١ حاب حكم من خرج إلى السفر بعد طلوع الفجر ولم يكن يبيت بنيّة السفر، تهذيب الأحكام ٤/ ٢٢٩ ح ٢٢٩ باب حكم المسافر والمريض في الصيام، وسائل الشيعة ١٠: ١٨٥ ح ١٨٧٤ وسائل الشيعة ١٠: ١٨٥ ح ١٨٧٤ والحروج قبل الزوال.

(١٢٥) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١٠/ ٣٠٧.

(١٢٦) قواعد الأحكام ١/ ٣٨٣.

(۱۲۷) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۰ / ۳٤۲.

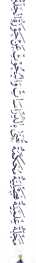
(١٢٨) قواعد الأحكام ١/ ٣٨٥.

(۱۲۹) الدرر الفرائد في شرح القواعد ١٠: ٣٤٣، والآية في سورة المائدة (٥): ٥٩.

(١٣٠) قواعد الأحكام ١/ ٣٨٧.

(۱۳۱) الكافي ٤/ ٧٦ ح٢ باب الأهلّة والشهادة عليها، من لا يحضره الفقيه ٢/ ١٩١٤ ح١٩١٢ باب الشهود للرؤية وعلامة دخول الشهر، تهذيب الأحكام ٤/ ١٨٠ ح٩٩٤ باب علامة أوّل شهر رمضان وآخره





القواعد١٠ / ٤٥٦ وانظر المبسوط ١/ ٢٨٩ والانتصار: ١٩٩ والوسيلة: .104

(١٣٩) قواعد الأحكام ١/ ٣٩١.

(۱٤٠) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعـد ١٠: ٤٨٨، وأنظـر الدروس الشرعيّة ١/ ٣٠٣، جامع المقاصد ٣: ١٠٢، مسالك الأفهام ٢/ ١١٤.

(١٤١) قو اعد الأحكام ١/ ٤٠٠.

(١٤٢) وسائل الشيعة ١١/ ٢٧١ باب أنّ أشهر الحجّ هي شوال وذو القعدة وذو الحجّة.

(١٤٣) حكاه العلَّامَة الَّحِيلَ في مختلف الشيعة ٤/ ٢٧ عن ابن أبي عقيل، المراسم العلوية: ١٠٤.

(١٤٤) المسوط ١/ ٣٠٨، الخلاف ٢/ ٢٥٨ المسألة: ٢٢.

(١٤٥) السرائر ١/ ٢٢٥.

(١٤٦) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١١/ ٤٤.

(١٤٧) قو اعد الأحكام ١/ ٤٠١.

(١٤٨) قواعد الأحكام ١/ ٤٠٤.

(١٤٩) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١١/ ٣٣.

(١٥٠) قواعد الأحكام ١/ ٤٠٥.

(۱۵۱) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١١١/١١١.

ودليل دخوله، وسائل الشيعة ١٠: ٢٨٦ ح ١٣٤٣٠ باب أنّه يثبت الهلال بشهادة رجلين عدلين، ولا يثبت بشهادة النساء، ومع الصحو وتعارض الشهادات يعتبر شهادة خمسين رجلًا. (۱۳۲) الدرر الفرائد في شرح القواعد ١٠/ ٣٨٢، وانظر: وسائل الشيعة ١٠: ۲۹۲-۲۸٦ باب أنّه يثبت الهلال بشهادة رجلين عدلين، ولا يشت بشهادة النساء، ومع الصحو وتعارض الشهادات يعتبر شهادة خمسين رجلًا.

(١٣٣) قواعد الأحكام ١/ ٣٨٧.

(١٣٤) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٠/ ٤٠٢.

(١٣٥) قو اعد الأحكام ١/ ٣٨٨.

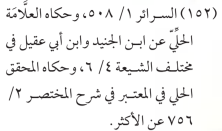
(۱۳۲) المصدر نفسه ۱/ ۳۹۰

(۱۳۷) الاستبصار ۲/ ۱۲۱ ح۶۰۹ باب المواضع التي يجوز فيها الاعتكاف، تهذيب الأحكام ٤/ ٢٩٠ ح٨٨٢ باب الاعتكاف وما يجب فيه من الصيام، وسائل الشيعة ١٠: ٥٤٠ ح١٤٠٦٩ باب اشتراط كون الاعتكاف في مسجد الحرام أو مسجد النبي عَلَيْكُ أو مسجد الكوفة أو مسجد البصرة أو في مسجد جامع رجلًا كان المعتكف

(۱۳۸) الدرر الفرائد في شرح كتاب

أو امرأة.





(١٥٣) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١١/ ١٢٢.

(١٥٤) قواعد الأحكام ١/ ٤٠٦.

(١٥٥) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١١/ ١٣٥، وأنظر المبسوط ١/ ٢٩٩، وحكاه العلّامة عن جماعة من العامة في تذكرة الفقهاء ٧: ٢٨ المسألة: ٤٩، حاشية شرائع الإسلام للشهيد الثاني: ٢٢١، مدارك الأحكام ٧: ٥٩.

(١٥٦) قواعد الأحكام ١/ ٤٠٦.

(١٥٧) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١١/ ١٣٦.

(١٥٨) قواعد الأحكام ١/ ٤٠٧.

(١٥٩) مختلف الشيعة ٤/ ١٤، ذخيرة المعاد ١/ ٥٦٢.

(١٦٠) المعتبر في شرح المختصر ٢/ ٧٦٠، مدارك الأحكام ٧: ٨٥.

(١٦١) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١٤٤/١.

(١٦٢) قواعد الأحكام ١/ ٤٠٩.

(١٦٣) اختاره ابن إدريس في السرائر

٣: ٦٢، والمحقق الكركي في جامعالمقاصد ٢/ ١٤٠.

(١٦٤) اختاره الشيخ الطوسي في: المبسوط ١/ ٣٠٣.

(١٦٥) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١١/ ١٧٢.

(١٦٦) وهو قول ابن إدريس في: السرائر ٣: ٦١ و ٢٦، والمحقّق في المعتبر ٢/ ٧٦٤.

(١٦٧) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١١/ ١٧٣.

(۱٦٨) كالشيخ في الخلاف ٢/ ٢٥٦ المسألة: ٢٠، والقاضي في المهذّب ١/ ٢٦٨، وابن إدريس في السرائر ١/ ١٨٥.

(١٦٩) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١١/ ١٧٧.

(١٧٠) قواعد الأحكام ١/ ٤٠٩.

(۱۷۱) حكاه الفاضل الهندي عن المشهور في كشف اللثام ٥/ ١٤٩.

(۱۷۲) الـدرر الفرائـد في شرح كتـاب القواعد١١/ ١٧٩.

(١٧٣) قواعد الأحكام ١/ ٤١٢.

(١٧٤) الدرر الفرائد في شرح القواعد ١١/ ١٧٤٥، وأنظر النهاية ونكتها ١/ ٥٥٧، الجامع شرائع الإسلام ١/ ٢٣٥، الجامع للشرائع: ١٧٤، تحرير الأحكام ١/





۱۲۸، وانظر كشف اللثام ٥/ ١٧٥. (١٧٥) قو اعد الأحكام ١/ ٤١٧.

(۱۷٦) كما عليه الشيخ الطوسي في: النهاية ونكتها ١/ ٤٦٦، والمبسوط ١/ ٣١٢، والمبسوط ١/ ٣١٢، والمقتصاد: والجمل والعقود: ٣٤٣، والاقتصاد: ٥٠٣، وابن حمزة في الوسيلة: ١٧٧، والقاضي ابن البرّاج في المهنّدب ١/ ٣٤٣، والمحقق الحبّي في المعتبر في شرح المختصر ٢/ ١٨، ويحيى بن سعيد في الجامع للشرائع: ١٧٨.

(۱۷۷) السرائر ۱/ ٥٨٥.

(۱۷۸) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۱/ ۲۰۶، مسائل عليّ بن جعفر عليه : ۲۲۸، وسائل الشيعة ۱۱/ ۳۳۸ ح ۱٤٩٦٠ باب حكم من ترك الإحرام أو التلبية نسيانًا أو جهلًا ولم يذكر حتّى أكمل مناسكه أو أغمي عليه.

(١٧٩) قواعد الأحكام ١/ ٤٢١.

(۱۸۰) المبسوط ۱/ ۳۳۵، الخلاف ۲/ ۲۷۰. (۱۸۰) المسالة ۲۲۵، المهذب ۱/ ۲۷۰. (۱۸۱) الانتصار: ۱۰۵، السرائر ۱/ ۲۸۰، تذکرة الفقهاء ۷: ۲۲۰، منتهى المطلب ۱: ۲۵۱، الجامع للشرائع:

(۱۸۲) الانتصار: ۱۰۸، السرائر ۱/ ۲٤۰.

(۱۸۳) الكافي ٤/ ٣٣٢ ح ٢ باب صلاة الإحرام وعقده والاشتراط فيه، وص ٣٦٩ ح ٢ باب المحصور وصلاحدود وما عليها من الكفّارة، من والمصدود وما عليها من الكفّارة، من باب عقد الإحرام وشرطه، الاستبصار ٢/ ١٦٨ ح ٥٦١ ح ٥٥٠ باب من اشترط في حال الإحرام ثمّ أحصر هل يلزمه الحبّ من قابل أم لا؟ وسائل الشيعة الحبّ من قابل أم لا؟ وسائل الشيعة اشتراط المحرم على ربّه أن يحلّه حيث اشتراط المحرم على ربّه أن يحلّه حيث حسه.

(۱۸٤) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۱/ ۳۲۹.

(١٨٥) قواعد الأحكام ١/ ٤٢٣.

(۱۸٦) المقنعة: ٤٢٢، المراسم العلوية: ١٠٦، السرائر ١/ ٥٤٥، جامع المقاصد ٣: ١٧٩، فوائد القواعد للشهيد الثاني: ٣٧٣.

(۱۸۷) الكافي ٤/ ٣٥٣ ح٢ باب الطيب للمحرم، الاستبصار ٢/ ١٧٨ ح٢ باب الطيب، تهذيب الأحكام ٥/ ٢٩٧ ح٢ حال ١٠٠٧ على ٢٩٧ حال ١٠٠٠ باب ما يجب على المحرم اجتنابه، وسائل الشيعة ٢١/ ٤٤٣ على المحرم والمحرمة.



(۱۸۸) الــــدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۱/ ۳۵۳.

(١٨٩) قواعد الأحكام ١/ ٤٢٣.

(۱۹۰) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۱/ ۳۹۲، وأنظر المقنعة: ۲۳۲، النهاية ونكتها ۱/ ۲۷۷، المبسوط ۱/ ۳۲۱، المراسم العلوية: ۲۰۱، الوسيلة: ۳۲۱، السرائر ۱/ ۲۶۰، الجامع للشرائع: ۱۸۲.

(١٩١) قواعد الأحكام ١/ ٤٢٣.

(۱۹۲) تهذیب الأحكام ٥/ ۳۰۲ ح ۱۰۲۹ ح ۱۰۲۹ باب ما يجب على المحرم اجتنابه، وسائل الشيعة ١٠٢٨ ح ٤٧٢ ح ١٦٨١١ باب تحريم النظر في المرآة للمحرم والمحرمة للزينة فإن فعل فليلب.

(۱۹۳) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۱ / ۳۶۲، الكافي ٤/ ۳۵٦ و القواعد ۱۱ / ۳۵۲، الكافي ٤/ ۳۵۲ على الباب العلة علل الشرائع ٢/ ٤٥٨ ح١ باب العلة التي من أجلها لا يجوز للمحرم أن ينظر في المرآة، من لا يحضره الفقيه ٢/ ٧٤٣ ح ٢٦٤٩ باب ما يجوز للمحرم إتيانه واستعاله. وسائل الشيعة ١٢/ ٢٧٤ ح ١٦٨١٣ باب تحريم النظر في المرآة للمحرم والمحرمة للزينة فإن فعل فليلت.

(١٩٤) المقنعة: ٤٣٢، جمل العلم والعمل:

77، المراسم العلوية: ١٠٦، النهاية ونكتها ١/ ٤٧٩، المبسوط ١/ ٣٢١، الاستبصار ٢/ ١٨٤ ذ. ح١٦٠ تهذيب الأحكام ٥/ ٣١٣ ذ. ح٢٤٠، الاقتصاد: ٣٠٢، الكافي في الفقه: ٣٠٢، السرائر ١/ ٧٤٥، المهذب ١/ ٢٢١، الجامع للشرائع: ١٨٤

(١٩٥) قواعد الأحكام ١/ ٤٢٣.

(۱۹۶) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۱/ ۳۲۹.

(۱۹۷) القائل بعدم لزوم الشق الشيخ الطوسي في النهاية ونكتها ١/ ٤٨٥، وابن البراج في المهذب ١/ ٢١٢ وابن إدريس في السرائر ١/ ٢٥٢.

(۱۹۸) القائل بلزوم الشق الشيخ الطوسي في المبسوط ۱/ ۲۳۰ وابن حمزة في الوسيلة: ۱۲۲ وابن سعيد في الجامع للشرائع: ۱۸٤.

(۱۹۹) من لا يحضره الفقيه ٢/ ٣٤٠ ح٢٦١٦ باب لباس المحرم وما يجوز وما لا يجوز فيه، وسائل الشيعة ١٢/ ١٠٥ ح١٦٩٠٤ باب تحريم لبس الخفين والجوربين إلا في الضرورة.

(٢٠٠) قواعد الأحكام ١/ ٢٢٤.

(۲۰۱) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۱/ ۳۲۹.





- (٢٠٢) قواعد الأحكام ١/ ٤٢٥.
- (۲۰۳) نسبه الفاضل الهندي في كشف اللثام ٥/ ٤٠٣ للمشهور، وقال: وهو قول الأكثر.
- (۲۰٤) تهذيب الأحكام ٥/ ٣٨٧ ١٣٥٢ باب الكفارة عن خطأ المحرم وتعدّيه الشروط، وسائل الشيعة ١٢/ ٤٠٥ ح١٦٩١٢ باب جواز لبس المحرم السلاح عند الخوف.
- (٢٠٥) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١١/ ٤٢٠.
  - (٢٠٦) قواعد الأحكام ١/ ٤٢٨.
- (۲۰۷) كما عليه الشيخ الطوسي في النهاية ونكتها ١/ ٥٠٣، وحكاه العلَّامة في مختلف الشيعة ٤/ ١٨٣ عن ابن الجنيد وابن أبي عقيل، والحلبي في الكافي في الفقه: ١٩٤ وابن إدريس في السرائر ١/ ٥٧٢ وابن سعيد في الجامع للشرائع: ١٩٧.
- (۲۰۸) الکافی ٤/ ٤١٣ ح١ باب حدّ المشي في الطواف، تهذيب الأحكام ٥/ ١٠٩ ح٣٥٢ باب الطواف، وسائل الشيعة ١٣: ٣٥٢ ح١٧٩٢٥ باب جواز الإسراع والإبطاء في الطواف واستحباب الاقتصاد لا الرمل.

- (۲۰۹) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۱/ ٤٨٠.
- (۲۱۰) قال المحقّق الكركى في جامع المقاصد ٣: ١٩٩ الرمل محركًا هو الإسراع في المشيى مع تقارب الخطى دون الوثوب والعدو، ويسمى الخبب.
  - (٢١١) قواعد الأحكام ١/ ٢٢٨.
- (٢١٢) وسائل الشيعة ١٣: ١٥١ باب جواز الإسراع والإبطاء في الطواف.
- (٢١٣) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١١/ ٤٨١، وقد ورد مضمونه في علل الشرائع ٢/ ٤١٢ ح ١ باب علَّة الرمل بالبيت، وسائل الشيعة ١٣: ٣٥١ - ١٧٩٢٣ باب جواز الإسراع والإبطاء في الطواف.
- (٢١٤) على الشرائع ٢/ ٤١٢ ح ١ باب علَّة الرمل بالبيت، وسائل الشيعة ١٣: ٣٥١ ح١٧٩٢٣ باب جواز الإسراع والإبطاء في الطواف.
- (٢١٥) تهذيب الأحكام ٥/ ١٥٩ ذيل الحديث ٢٩٥ باب الخروج إلى الصفا.
- (٢١٦) الدروس الشرعية ١/ ٣٣٣ درس: ۸۷.
- (۲۱۷) الاستبصار ۲/ ۱۷۵ ح ۸۸۰ باب المتمتّع يحرم بالحبّج ويلبّي قبل أن يقصّر هل تبطل متمتّعة أم لا؟ تهذيب الأحكام ٥/ ٩٠ -٢٩٦ باب صفة







الإحرام، وسائل الشيعة ١٦/ ٢١٤ ح ١٦٦٤٥ باب أنّ من أحرم بالحجّ قبل التقصير من إحرام العمرة ناسيًا لم تبطل عمرته.

(۲۱۸) الاستبصار ۲/ ۱۷۶ ذیل الحدیث ه.۸۰.

(٢١٩) قواعد الأحكام ١/ ٤٣٢.

(۲۲۰) السرائر ۱/ ۵۸۱، الدروس الشرعية ۱/ ۳۳۳ درس: ۸۷.

(٢٢١) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١٢ / ٤٠.

(٢٢٢) قواعد الأحكام ١/ ٤٣٤.

(٢٢٣) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١٢/ ٥٤.

(٢٢٤) قواعد الأحكام ١/ ٤٤٠.

(٢٢٥) انظر: كشف اللثام ٦: ١٣١.

(٢٢٦) سورة البقرة (٢): ١٩٦.

(۲۲۷) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد۱۲/ ۱۲۵.

(۲۲۸) السرائر ۱/ ۵۹۲، شرائع الإسلام ۱/ ۲۲۲، وانظر: كشف اللثام ٦: ۱۵۲.

(٢٢٩) قواعد الأحكام ١/ ٤٤١.

(۲۳۰) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۲/ ۱۶۶، والرواية في الكافي الكافي على ١٩٠٥ ح ١٢ باب صوم المتمتّع إذا لم يجد الهدى، من لا يحضره الفقيه

٢/ ١٠٥ باب ما يجب من الصوم على المتمتع إذا لم يجد ثمن الهدي، الاستبصار ٢/ ٢٦١ ح ٢٦١ باب من مات ولم يكن له هدي لمتعته هل يجب على وليه أن يصوم عنه أم لا، تهذيب الأحكام ٥/ ٤٠ ح ١١٧ باب ضروب الحتج، وسائل الشيعة ١١٧ /١٨٠ على وليه صوم بدل الهدي فهات وجب على وليه قضاء الثلاثة دون السبعة.

(۲۳۱) قواعد الأحكام ١/ ٤٥٠.

(۲۳۲) تهذیب الأحکام ٥/ ٤٢٠ ح٩ ١٤٥٩ باب الزیادات في فقه الحجّ، وفیه: (بناءً) بدل من: (بناءه).

(۲۳۳) المبسوط ۱/ ۳۸۶، النهاية في مجرّد الفقه والفتاوى: ۲۸۶، السرائر ۱/ ۲۶۶.

(۲۳٤) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۲ / ۳۰۱، والخبر في الكافي ٤/ ٣٤٣ ح ١ وسائل الشيعة ١٣٠٤ ح ٢٦٧ باب أنه يكره أن يعلّق لدور مكّة أبواب.

(٢٣٥) السرائر ١/ ٦٤٠، الجامع للشرائع: ٢٢٢.

(٢٣٦) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١٢/ ٣٣٠، والخبر في الكافي 2/ ٣٣٣ ح٧ باب صلاة الإحرام





خطأ المحرم وتعدّيه الشروط، وسائل الشيعة ١٢/ ٤٣٨ ح١٦٧١٥ باب أنّه يُحرم على المحرم أن يتزوّج أو يُشهد عليه أو يخطب.

(٢٤٦) قواعد الأحكام ١/ ٣٢٩.

(۲٤۷) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۲۹/ ۲۲.

(٢٤٨) قواعد الأحكام ١/ ٣٣٠.

(۲٤٩) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١٣٠/ ٤١، تذكرة الفقهاء ٥/ ٢٣، والحاكي له بلفظه في مفتاح الكرامة ١١/ ٥٤.

(۲۵۰) انظر: مصباح الفقیه ۱۸: ۷۷.

(٢٥١) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٣/ ٤٧.

(۲۵۲) أي: الزكاة.

(۲۰۳) انظر: وسائل الشيعة ۲۱ / ۲۷۱ ضمن الحديث ٤ باب أن من شرط لزوجته أن لا يتزوج عليها ولا يشرى ولا يطلقها لم يلزم الشرط...

(۲۰۶) كما في المبسوط ١/ ٢١١ و٢١٣. النهاية في مجرد الفقه والفتاوى: ٣١٢.

(٢٥٥) قواعد الأحكام ١ ٣٣١.

(٢٥٦) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٦/ ٦٠.

(۲۵۷) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۳/ ۱۰۰وانظر المهذب وعقده والاشتراط فيه، تهذيب الأحكام ٥/ ٨٠ ح٢٦٧ باب صفة الإحرام، وفيه: (حبسه) بدل من: (حبس)، وسائل الشيعة ٢١/ ٣٥٧ ح٢٢ باب جواز التحلّل من غير الشراط عند الإحصار والصدّ.

(٢٣٧) قواعد الأحكام ١/ ٤٥٠.

(٢٣٨) سورة المائدة (٥): ٩٥.

(۲۳۹) النهاية ونكتها ١/ ٤٨٤، المبسوط١/ ٣٤٢.

(۲٤٠) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ١٢٨/ ٣٦٨ والخبر في وسائل الشيعة ١٣٠: ٥ باب أنّه يجب على المحرم في قتل النعامة بدنة.

(۲٤۱) المقنعة: ٤٣٥، المراسم: ١٢٠، السرائر ١/ ٥٥٠.

(٢٤٢) قواعد الأحكام ١/ ٤٥٨.

(۲٤٣) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۲/ ۳۷۲، وأنظر الخلاف ٢/ ٣٩٧ المسألة: ٢٦٠، السرائر ١/ ٥٥٧، الوسيلة: ١٦٩.

(٢٤٤) قواعد الأحكام ١/ ٤٧٠.

(۲٤٥) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۸۲ (۵۰۱ الكافي ٤/ ۳۷۲ ح٥ باب المحرم يتزوّج أو يزوّج ويطلّق ويشتري الجواري، تهذيب الأحكام ٥/ ٣٣٠ ح١١٣٨ باب الكفّارة عن



البارع ١/ ٥١٦، غاية المرام ١/ ٢٥٢. (٢٥٨) القائل ابن الجنيد، انظر: إيضاح الفوائد ١/ ١٧٥، كنز الفوائد ١/ ١٧١.

(٢٥٩) قواعد الأحكام ١/ ٣٣٧.

(۲۲۰) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد۱۳۸ / ۱۳۸.

(٢٦١) قواعد الأحكام ١/ ٣٣٩.

(٢٦٢) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٣٨/ ١٧٤.

(٢٦٣) قواعد الأحكام ١/ ٣٤٢.

(٢٦٤) يُنظر: كنز الفوائد في حل مشكلات القواعد ١/ ١٧٥.

(٢٦٥) يُنظر: الصحاح ٣: ٩٥٢ مادّة: علس، النهاية في غريب الحديث والأثر ٢/ ٣٨٨ مادّة: سلت، القاموس المحيط ١/ ١٥٠ مادّة: سلت.

(٢٦٦)الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٣/ ٢٢٠.

(٢٦٧) قواعد الأحكام ١/ ٣٤٤.

(٢٦٨)الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٣/ ٢٤٥.

(٢٦٩)قواعد الأحكام ١/ ٣٤٥.

(۲۷۰) الــــدرر الفرائد في شرح كتـاب القواعد ۱۳/ ۲۵۷.

(۲۷۱) قواعد الأحكام ١/ ٣٤٥.

(۲۷۲) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۳۸/ ۲۲۶.

(۲۷۳) قواعد الأحكام ١/ ٣٤٨.

(٢٧٤) القائل ابن العلَّامَة الحلِّيِّ في إيضاح الفوائد ١/ ١٩٤.

(۲۷۵) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۳۸/ ۲۹۹.

(٢٧٦) قواعد الأحكام ١/ ٣٥١.

(۲۷۷) القائل المحقّق البحراني في الحدائق الناضرة ۲۲/ ۲۲۹.

(۲۷۸) منتهی المطلب ۸: ۲۸۱.

(۲۷۹) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۳۷۷ ، المبسوط ۱/ ۲۳٤.

(٢٨٠) قواعد الأحكام ١/ ٣٥٢.

(٢٨١) الخلاف ٢/ ٤٤ المسألة: ٢٦.

القواعد ۱۳۸ في شرح كتاب القواعد ۱۳۸ مه والخبر في الكافي ۳: ۲۵ ح ۹ باب أوقات الزكاة، الاستبصار ۲/ ۳۲ ح ۹۳ باب تعجيل الزكاة عن وقتها، تهذيب الأحكام ٤/ ٣٤ ح ١١١ باب تعجيل الزكاة وتأخيرها عها تجب فيه من الأوقات، وسائل الشيعة ٩: ٣٠٥ ح ١٢٠٨٥ باب أن الزكاة لا تجب فيها عدا الغلات.

(٢٨٤) الدرر الفرائد في شرح كتاب







منتهى المطلب ٨/ ١٥٠.

(۲۹٦) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٣/ ٤٢١.

(۲۹۷) قواعد الأحكام ١/ ٣٥٥.

(۲۹۸) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد۱۳/ ٤٢٤.

(٢٩٩) أي: زكاة الفطرة.

(٣٠٠) قواعد الأحكام ١/ ٣٥٩.

(٣٠١) السرائر ١/ ٤٧٠.

(٣٠٢) كالحلبي في الكافي في الفقه: ١٦٩، وابن البراج في المهـذب ١/ ١٧٦، والمحقق في المعتبر في شرح المختصر ٢/ ٢١٤.

(٣٠٣) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٣/ ٤٧٨.

(٣٠٤) أي: إخراج زكاة الفطرة.

(٣٠٥) قواعد الأحكام ١/ ٣٦٠.

(٣٠٦) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٣/ ٤٩٧.

(٣٠٧) قواعد الأحكام ١/ ٣٦٠.

(٣٠٨) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٣/ ٤٩٩.

(٣٠٩) يُنظر: ذخيرة المعاد ١/ ٤٧٤.

(٣١٠) قواعد الأحكام ١/ ٣٦٠.

(٣١١) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٣/ ٥٠٠.

(٣١٢) قواعد الأحكام ١/ ٣٦٢.

(٢٨٥) كم في المعتبر في شرح المختصر ٢/ ٥٩٢، وإرشاد الأذهان ١/ ٢٨٩.

(٢٨٦) قواعد الأحكام ١/ ٣٥٥.

(۲۸۷) حكاة الشيخُ الطوسيُّ في: الاقتصاد: ۲۸۳، والشيخ المفيد في: المقنع ۲۶۳، والشيخ المفيد في: المعتبر في شرح والمحقق الحلي في: المعتبر في شرح المختصر ٢/ ٥٩٠، وشرائع الإسلام ١/٢٢، والسيّد الطباطبائي في: رياض المسائل ٥/ ١٣.

(۲۸۸) كما في: مستند الشيعة ٩/ ٣٢٥.

(۲۸۹) الانتصار: ۲۱۸، غنیــة النــزوع: ۱۲۵.

(۲۹۰) المراسم العلوية في الأحكام النبوية: ۱۳۳ ، حكاه عن المصريات العلَّامة الحلِّي في مختلف الشيعة ٣/ ٢٢٦.

(۲۹۱) السرائر ۱/ ٤٦٤، تذكرة الفقهاء ٥/ ٢٩١ المسألة: ٢٥١، مختلف الشيعة ٣/ ٢٢٦.

(۲۹۲) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد ۱۳۵/ ٤١٤، جامع المقاصد ٣/ ٤٠.

(٢٩٣) قواعد الأحكام ١/ ٣٥٥.

(۲۹٤) كما في: الحدائق الناضرة ٢١/ ٢٥٢.

(٢٩٥) المعتبر في شرح المختصر ٢/ ٥٨٩،



(٣١٣) قواعد الأحكام ١/ ٣٦٢.

(٣١٤) كفخر المحققين في: إيضاح الفوائد 1/ ٢١٦، والأردبيلي في مجمع الفائدة والبرهان ٤/ ٢٩٤\_ ٢٩٥، وغيرهما.

(٣١٥) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٤/ ٧٤.

(٣١٦) قواعد الأحكام ١/ ٣٦٤.

(٣١٧) يُنظر: رسائل الشريف المرتضى ٤/ ٣٢٧ - ٣٢٨، وحكاه المحقّق البحراني في الحدائق الناضرة ٢١/ ٣٩٠، وكذا عن بعض الأعلام، فلاحظ.

(٣١٨) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٤/ ١١٢.

(٣١٩) قواعد الأحكام ١/ ٣٦٤.

(٣٢٠) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٤/ ١١٥.

(٣٢١) قواعد الأحكام ١/ ٣٦٤.

الشهيد الثاني في فوائد القواعد: ٣٨٣، الشهيد الثاني في فوائد القواعد: ٣٨٣، والمحقّق السبزواري في كفاية الأحكام ١/ ١٧٤، والمحقّق البحراني في الحدائق الناضرة ٢/ ٣٨٢، والنجفي في جواهر الكلام ٢/ ١٠٩.

(٣٢٣) الكافي ١/ ٥٣٩-٥٤٣ ح ٤ بـاب الفيء والأنفال وتفسير الخمس

وحدوده وما يجب فيه، تهذيب الأحكام ٤/ ١٣١-١٣١ ح٣٦٦ باب قسمة الغنائم، وفيه: (الكفاف والسعة) بدل من: (الكتاب والسنة)، وانظر: وسائل الشيعة ٩: ٥٢٠ ح٣٦٦٣ باب وجوب قسمة الخمس على مستحقيه بقدر كفايتهم في سنته.

(٣٢٤) الدرر الفرائد في شرح كتاب القواعد١٤/ ١٢١.







## المصادروالمراجع

- \* القرآن الكريم.
- 1. إرشاد الأذهان إلى أحكام الإيان: للعلّامة الحلي، (ت ٢٢٦ هـ)، تحقيق الشيخ فارس الحسون، نشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة.
- الاستبصار فيها اختلف من الأخبار:
   للشيخ الطوسي، (ت ٤٦٠ هـ)،
   السيّد حسن الموسوي الخرسان، نشر
   دار الكتب الإسلامية طهران.
- ۳. الاقتصاد: للشيخ الطوسي، (ت ٤٦٠هـ)، نشر منشورات مكتبة جامع چهلستون – طهران.
- الانتصار: للشريف المرتضى، (ت
   ٤٣٦ هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة
   النشر الإسلامي التابعة لجماعة
   المدرسين بقم المشرفة.
- إيضاح الفوائد: لابن العلامة، (ت
   ٧٧٠ هـ)، تحقيق السيّد حسن الموسوي الكرماني الشيخ علي يناه الاشتهاردي الشيخ الرحيم البروجردي، مؤسسة إساعيليان قم.

- ٦. البيان (ط.ج): للشهيد الأوّل، (ت
   ٢٨٦هـ)، تحقيق ونشر الشيخ محمّد الحسون.
- ٧. تحرير الأحكام: للعلّامة الحلي، (ت
   ٢٢٧هـ)، تحقيق الشيخ إبراهيم البهادري، مؤسسة الإمام الصادق عليها.
- ٨. تذكرة الفقهاء (ط.ج): للعلامة الحلي،
   (ت ٧٢٦ هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة
   آل البيت الملك الإحياء التراث قم.
- ٩. تمهيد القواعد (شرح جمل العلم والعمل): للشيخ الطوسي، (ت
   ٤٦٠هـ).
- ۱۰. التنقيح الرائع لمختصر الشرائع: للمقداد السيوري، (ت ۸۲٦ هـ)، تحقيق عبد اللطيف الحسيني الكوه كمري، مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي العامّة قم المقدسة.
- 11. تهذيب الأحكام: للشيخ الطوسي، (ت ٤٦٠ هـ)، تحقيق السيّد حسن الموسوي الخرسان، دار الكتب الإسلامية طهران.
- المحقّق الكركي، (ت ٩٤٠ هـ)، للمحقّق الكركي، (ت ٩٤٠ هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت الملك لإحياء التراث - قم المشرفة.

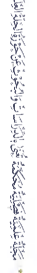




- ۱۳. الجامع للشرايع: ليحيى بن سعيد الحلي، (ت ۱۸۹ هـ)، تحقيق جمع من الفضلاء، نشر مؤسسة سيد الشهداء العلمية.
- 14. جواهر الكلام: للشيخ الجواهري، (ت ١٢٦٦ هـ)، نشر دار الكتب الإسلامية - طهران.
- 10. حاشية إرشاد الأذهان (ضمن موسوعة الشهيد الثاني): للشهيد زين الدين ابن علي بن أحمد الجبعي العاملي، (ت ٩٦٥هـ)، تحقيق ونشر المركز العالي للعلوم والثقافة الإسلامية مركز إحياء التراث الإسلامي.
- 17. حاشية المختصر النافع: للشهيد الثاني، (ت ٩٦٥ هـ)، تحقيق ونشر مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي.
- 11. حاشية شرائع الإسلام: للشهيد الثاني، (ت ٩٦٥ هـ)، تحقيق ونشر بوستان كتاب قم (مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي).
- 1. الخلاف: للشيخ الطوسي، (ت علام)، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجهاعة المدرسين، قم المشرفة.

- والإيقاعات والعقود: لعلي بن علي بن علي بن على بن محمد بن طي الفقعاني (ابن طي)، (ت ٥ ٨ هـ)، تحقيق محمّد بركت، مكتبة مدرسة إمام العصر الشيراز.
- ٢. الدروس الشرعية في فقه الإمامية: للشهيد الأول، (ت ٧٨٦ هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة.
- المحقّق المعاد (ط.ق): للمحقّق السبزواري، (ت ١٠٩٠ هـ)، نشر مؤسسة آل البيت الملك المحياء التراث.
- ۲۲. ذكرى الشيعة في أحكام الشريعة: للشهيد الأول، (ت ٧٨٦ هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت الملا لإحياء التراث قم.
- ۲۳. الرسائل التسع: للمحقّق الحلي، (ت
   ۲۷٦ هـ)، تحقيق رضا الأستادي،
   مكتبة آية الله العظمى المرعشي، قم.
- ٢٤. رسائل الشريف المرتضى: للشريف المرتضى، (ت ٤٣٦ هـ)، تحقيق السيّد مهدي الرجائي، دار القرآن الكريم قم.
- ٢٥. رسائل الشهيد الثاني (ط.ج): للشهيد
   الثاني، (ت ٩٦٥ هـ)، تحقيق ونشر







مركز انتشارات دفتر تبليغات إسلامي (مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي).

۲۲. الرسائل العشر: لابن فهد الحلي، (ت ٨٤١هـ)، نشر مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي العامة – قم المقدسة. ٢٧. الرسائل العشر: للشيخ الطوسي، (ت ٤٦٠هـ)، تحقيق السيّد مهدي الرجائي، نشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم

٢٨. روض الجنان في شرح إرشاد الأذهان
 (ط.ج): للشهيد الثاني، (ت ٩٦٥ هـ)،
 تحقيق مركز الأبحاث والدراسات
 الإسلاميّة، نشر بوستان كتاب قم.

المشرفة.

٢٩. روضات الجنات في أحوال العلاء
 والسادات: لمحمد باقر الخوانساري،
 (ت ١٣١٣ هـ).

.٣٠. الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية: للشهيد الثاني، (ت ٩٦٥هـ)، تحقيق السيّد محمّد كلانتر، نشر منشورات جامعة النجف الدينية.

۳۱. السرائر: لابن إدريس الحلي، (ت ۵۹۸هـ)، تحقيق لجنة التحقيق،

مؤسسة النشر الإسلامي التابعة الجماعة المدرسين بقم المشرفة.

٣٢. شرائع الإسلام: للمحقّق الحلي، (ت ٢٧٦ هـ)، تحقيق السيّد صادق الشيرازي، نشر انتشارات استقلال – طهران.

٣٣. الصحاح: للجوهري، (ت ٣٩٣ هـ)، تحقيق أحمد عبد الغفور العطّار، دار العلم للملايين - بيروت.

٣٤. علل الشرائع: للشيخ الصدوق، (ت ٣٨١ ه)، تحقيق السيّد محمّد صادق بحر العلوم، نشر منشورات المكتبة الحيدرية ومطبعتها، النجف الأشرف.

٣٥. غاية المراد في شرح نكت الإرشاد:
 للشهيد الأول، (ت ٧٨٦ هـ)، تحقيق
 ونشر مركز الأبحاث والدراسات
 الإسلامية - قم.

٣٦. غاية المرام في شرح شرائع الإسلام: للشيخ المفلح الصميري البحراني، (ت ٩٠٠ هـ)، تحقيق الشيخ جعفر الكوثراني العاملي، دار الهادي.

٣٧. غنائم الأيام في مسائل الحلال والحرام: للميرزا القمي، (ت ١٣٣١ هـ)، تحقيق عبّاس تبريزيان، نشر الناشر مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي.





- ٣٨. غنية النزوع: لابن زهرة الحلبي، (ت ٥٨٥ هـ)، تحقيق الشيخ إبراهيم البهادري، مؤسسة الإمام الصادق الله.
- ٣٩. فوائد القواعد: للشهيد الثاني، (ت ٩٦٥ هـ)، تحقيق السيّد أبو الحسن المطلبي، نشر مركز انتشارات دفتر تبليغات إسلامي (مركز النشر التابع لكتب الإعلام الإسلامي).
- ٤٠ الفوائد الملية لشرح الرسالة النفلية:
   للشهيد الثاني، (ت ٩٦٥ هـ)،
   تحقيق محمّد حسين مولوي، نشر
   مركز النشر التابع لمكتب الإعلام
   الإسلامي.
  - 13. القاموس المحيط: للفيروز آبادي، (ت ٨١٧ هـ).
- 27. قواعد الأحكام: للعلّامة الحلي، (ت ٢٦٧ هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.
- ٤٤. الكافي في الفقه: أبو الصلاح الحلبي،
   (ت ٤٤٧ هـ)، تحقيق رضا استادي،

- نشر مكتبة الإمام أمير المؤمنين على الله العامة أصفهان.
- هـ)، تحقيق علي أكبر الغفّاري، دار
   الكتب الإسلامية، طهران.
- 23. كشف الالتباس عن موجز أبي العباس: للشيخ المفلح الصميري البحراني، (ت ٩٠٠ هـ)، نشر مؤسسة صاحب الأمر (عج) قم المقدسة.
- 27. كشف الرموز: للفاضل الآبي، (ت معلى بناه معلى بناه معلى الاشتهاردي الحاج آغا حسين اليزدي، نشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة.
- ٤٨. كشف اللثام (ط.ج): للفاضل الهندي،
   (ت ١١٣٧ هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة
   لجاعة المدرسين بقم المشرفة.
- 29. كفاية الأحكام: للمحقّق السبزواري، (ت ١٠٩٠ هـ)، تحقيق الشيخ مرتضى الواعظي الأراكي، نشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة.
- ٥. كنز الفوائد في حل مشكلات القواعد:





- للسيّد عميد الدين الأعرج، (ت ٤٥٧ه\_)، تحقيق ونشر مؤسسة النشر المدرسين بقم المشرفة. الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم
  - ١٥. كنز الفوائد: لأبي الفتح الكراجكي، (ت ٤٤٩ هـ)،نشر مكتبة المصطفوي - قم.
  - ٥٢. المبسوط: للشيخ الطوسي، (ت ٤٦٠هـ)، تحقيق محمّد تقى الكشفى، نشر المكتبة المرتضوية لإحياء آثار الجعفرية.
  - ٥٣. مجمع الفائدة والبرهان: للمحقّق الأردبيلي، (ت ٩٩٣ هــ)، تحقيق آغـا مجتبي العراقـي - الشـيخ على پناه الاشتهاردي - آغا حسين اليزدي الأصفهاني، نشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشر فة.
  - ٤٥. ختار الصحاح: لمحمّد بن أبي بكر الرازي، (ت ٧٢١هـ)، تحقيق أحمد شمس الدين، نشر دار الكتب العلمية - بيروت.
  - ٥٥. المختصر النافع: للمحقّق الحلّى، (ت ٦٧٦ هـ)، قسم الدراسات الإسلامية في مؤسسة البعثة - طهران.
  - ٥٦. مختلف الشيعة: للعلّامة الحلي، (ت

- ٧٢٦ ه\_)، تحقيق ونشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة
- ٧٥. مدارك الأحكام: للسيّد محمد العاملي، (ت ۱۰۰۹ هـ)، تحقیق ونشر مؤسسة آل البيت المالي المحياء التراث - قم المشرفة.
- ٥٨. المراسم العلوية في الأحكام النبوية: للشيخ حمزة بن عبد العزيز الديلمي، (ت ٤٤٨ هـ)، تحقيق السيّد محسن الحسيني الأميني، المعاونية الثقافية للمجمع العالمي لأهل البيت الله الله الله الله الله المالم
- ٥٩. مسالك الأفهام: للشهيد الثاني، (ت ٩٦٥ هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة المعارف الإسلامية، قم.
- ٦٠. مسائل على بن جعفر الله: لعلى بن الإمام جعفر الصادق الله، (ت القرن الثاني الهجري)، تحقيق مؤسسة آل البيت الملك الإحياء التراث في قم المقدّسة، المؤتمر العالمي للإمام الرضاطي السلام مشهد المقدسة.
- ٦١. مستطرفات السرائر: لابن إدريس الحلي (ت ٥٩٨ هـ)، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشر فة.

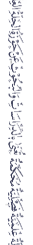


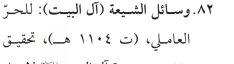


- 77. مستند الشيعة: للمحقّق النراقي (ت ١٢٤٤ هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت الله الإحياء التراث - قم.
- ٦٣. مصابيح الأحكام: للسيّد مهدي بحر العلوم، (ت ١٢١٢ هـ)،
- 17. مصابيح الظلام في شرح مفاتيح الشرائع: لمحمّد باقر الوحيد البهبهاني، (ت ١٢٠٥ هـ)، تحقيق ونشر مؤسّسة العلامة المجدّد الوحيد البهبهاني الله.
- 70. مصباح الفقيه: لآقا رضا الهمداني، (ت ۱۳۲۲ هـ)، تحقيق ونشر المؤسّسة الجعفرية لإحياء التراث «قم المقدسة».
- 77. معالم الدين وملاذ المجتهدين: لحسن بن زين الدين العاملي، (ت النشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة.
- 77. معاني الأخبار: للشيخ الصدوق، (ت ٣٨١ هـ)، تحقيق علي أكبر الغفّاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة.
- 7. المعتبر في شرح المختصر: للمحقّق الحقيّ من الحقيّ، (ت ٢٧٦ هـ)، تحقيق عدّة من الأفاضل، مؤسسة سيد الشهداء المليّة قم.
- 79. مفتاح الكرامة: للسيّد محمد جواد العاملي، (ت ١٢٢٨ هـ)، تحقيق الشيخ

- محمّد باقر الخالصي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرّفة.
- ٧٠. المقتصر من شرح المختصر: لابن فهد الحلي، (ت ٨٤١ هـ)، تحقيق السيّد مهدي الرجائي، مجمع البحوث الإسلامية.
- المالقنع: للشيخ الصدوق، (ت همام ۱.۷۱هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة الإمام الهادي الله.
- ٧٧. المقنعة: للشيخ المفيد، (ت ١٦٤هـ)،
   تحقيق ونشر مؤسسة النشر الإسلامي
   التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة.
- ٧٣. من لا يحضره الفقيه: للشيخ الصدوق، (ت ٣٨١ هـ)، تحقيق علي أكبر الغفّاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة.
- ٧٤. منتهى المطلب (ط.ج): للعلامة الحلي،
   (ت ٧٢٦ هـ)، تحقيق قسم الفقه في مجمع البحوث الإسلاميّة، نشر مؤسسة الطبع والنشر في الآستانة الرضوية المقدسة.
- ٥٧. المهنّد البارع: لابن فهد الحلي،
   (ت ٨٤١ هـ)، تحقيق الشيخ مجتبى







العاملي، (ت ١١٠٤ هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت الملك لإحياء التراث بقم المشرفة.

٨٣. الوسيلة: لابن حمزة الطوسي، (ت ٥٦٠ هـ)، تحقيق الشيخ محمد الحسون، مكتبة آية الله العظمى المرعشى النجفى.

العراقي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة.

٧٦. المهنَّذب: للقاضي ابن البراج، (ت ٤٨١هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة.

٧٧. المؤتلف من المختلف بين أئمة السلف: للشيخ الطبرسي، (ت ٥٤٨ هـ)، نشر مجمع البحوث الإسلامية.

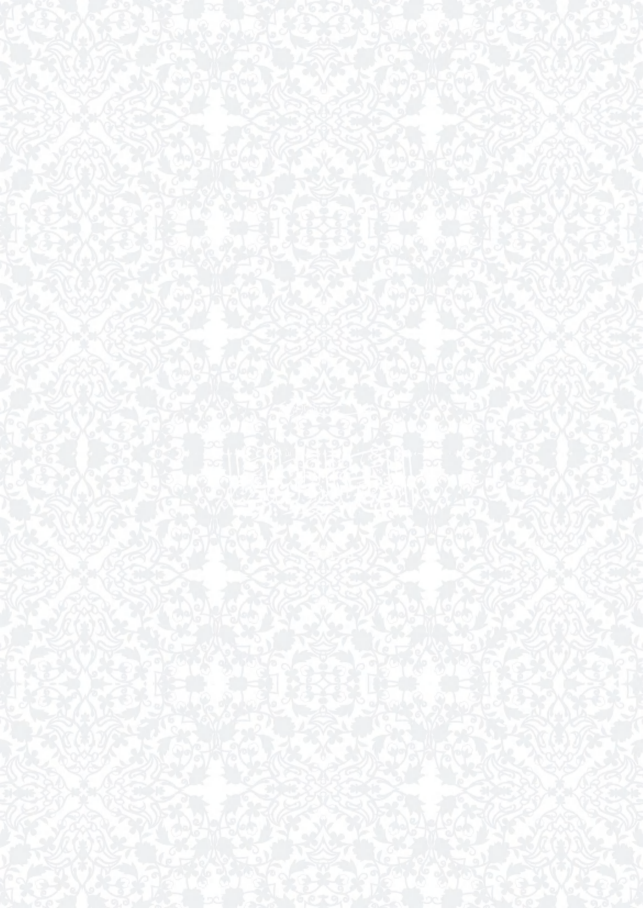
٧٨. الناصريات: للشريف المرتضي (ت ٤٣٦ هـ)، تحقيق مركز البحوث والدراسات العلميّة، نشر رابطة الثقافة والعلاقات الإسلامية مديرية الترجمة والنشر.

٧٩. نهاية الإحكام: للعلَّامة الحلي، (ت ٧٢٦ هـ)، تحقيق السيّد مهدى الرجائي، نشر مؤسسة إسماعيليان للطباعة والنشر والتوزيع، قم.

٨٠. النهاية في مجرد الفقه والفتاوى: للشيخ الطوسي (ت ٤٦٠ هـ)، نشر انتشارات قدس محمّدی - قم.

٨١. النهاية ونكتها: للشيخ الطوسي -المحقق الحلى، (ت ٢٦٠ و٢٧٦هـ)، تحقيق ونشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.







## حياة نصير الدين الحلّي ومؤلفاته:

#### دراسة لأحدث ما عُثر عليه من مخطوطاته

ترجمة محمد حسين حكمت

محسن رمضان

مصطفى أحمدي

مركز العلّامة الحلي/قم

مركز أبحاث حوزة الإمام الرضا ﷺ الحوزة العلمية للإمام الرضا ﷺ

ahmadi1681@gmail.com

رابط البحث: https://doi.org/10.62745/ muhaqqiq.v19i25.355



نصير الدين على بن محمد الكاشاني المعروف بنصير الدين الحلي (ت٥٥٥هـ) من متكلمي مدينة الحلة وفلاسفتها في القرنين السابع والثامن الهجريين. أغلب مؤلفات و حواش وتعليقات على نصوص منطقية وكلامية وفلسفية لعلماء مثل الخواجه نصير الدين الطوسي والعلامة الحلي والقاضي البيضاوي وشمس الدين الإصفهاني وقطب الدين الرازي.

وقد سعى هذا البحثُ إلى تقديم عرض إجمالي لحياته وتعريف بمؤلفاته وبما عُثر عليه من مخطوطاتها الجديدة.

الكلمات المفتاحية:

نصير الدين الكاشي، النكات، شرح طوالع الأنوار، الحلة.



# The Life and Works of Nasir al-Din al-Hilli A Study of His Recently Discovered Manuscripts

Mustafa Ahmadi
Imam al-Ridha (AS) Seminary Research Center, Tehran ahmadi 1681@gmail.com
Mohsen Ramazan
Imam al-Ridha (AS) Seminary, Tehran ramezan.m.2021@gmail.com
Translated by: Muhammad Hussein Hikmat
Allama al-Hilli Center, Qom

Abstract

Nasir al-Din Ali ibn Muhammad al-Kashani, known as Nasir al-Din al-Hilli (d. 755 AH), was one of the theologians and philosophers of the city of Hilla during the 7th and 8th centuries AH. Most of his works consist of glosses and commentaries on logical, theological, and philosophical texts by scholars such as Khawaja Nasir al-Din al-Tusi, Allama al-Hilli, Qadi al-Baydawi, Shams al-Din al-Isfahani, and Qutb al-Din al-Razi.

This study aims to provide a general overview of his life and introduce his works, particularly focusing on the newly discovered manuscripts attributed to him.

Keywords:

Nasir al-Din al-Kashi, al-Nukat, Sharh Taliʻal-Anwar, Hilla.









## بِسْ مِلْسَالِهِ اللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحِيمِ

## ١ - القسم الأوّل: حياة نصير الدين الكاشاني:

إنّ معلوماتنا عن نصير الدين الكاشاني (الحلّي) هي معلومات محدودة جدًّا وضئيلة. وقد اكتفت كتب التراجم والسِّير بذكر الشيء اليسير عن حياته وتأليفاته.

ومن هنا فإنَّ سيرته وكيفيَّة حياته العلميَّة ليست واضحة بالنسبة لنا، لكنَّنا مع ذلك نتناول بالبحث المعلومات المتوافرة عنه.

#### ۱-۱-اسمه:

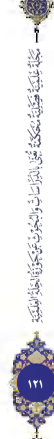
هو علي بن محمّد بن علي الكاشاني (القاشاني، الكاشي، القاشي) المعروف بالسم نصير الدين الحلي (۱). متكلّم، فيلسوف، فقيه ومحدّث (۱)، من أهالي الحلّة، وهو أحد علهاء القرن الثامن الهجري. وقد أشاد كتّاب التراجم والمؤرّخون بمكانته ومنزلته العلميّة عادّين إيّاه واحدًا من نوابغ عصره (۳).

#### ٢-١ ولادته ووفاته:

#### ١ ـ ٢ ـ ١ ـ تاريخ ولادته:

لم تذكر المصادر أيّ معلومات عن تاريخ ولادة نصير الدين الحلّي. ووفقًا لما ذكره تلميذه ابن العتائقي (٤) (كان حيًّا في ٧٩٠هـ)، وما نقله الشهيد الأوّل في مجموعة الجباعي (٥) فإنّ وفاة نصير الدين الحلي كانت في مدينة النجف وبتاريخ ١٠ رجب سنة ٧٥٥هـ (٢).

وهناك حكاية عن (ضرورة القيام بالأعهال الصالحة والالتزام بطريقة الأئمّة المين الحلي ألا وهو الأئمّة المين الدين الحلي ألا وهو اللهمة حيدر الآملي يُفهم منها أنَّ ولادته كانت قبل تاريخ وفاته بحوالي ٨٠ سنة، أي سنة ٦٧٥ هـ تقريبًا.





وعبارة السيّد حيدر الآملي هي التالية: «ومنهم الإمام العالم والحكيم الفاضل نصير الدين الكاشي - قدّس الله سرّه - فإنّي سمعتُ منه مرارًا كثيرة هذا الكلام بعينه، وهو أنّه يقول: نهايةُ ما قد علمتُ في مدّة ثمانين سنة، هو أنّ هذا الكسنوع محتاج إلى صانع، ومع ذلك، فتيقّن عجائز الكوفة أكثر من تيقّني في هذا الباب! عليكم بالعمل الصالح وطريقة الأئمّة المعصومين - المي وأنس ماله إلا إلى الحسرة والندامة» (٨).

إذ يبدو أنّ هذه الحكاية كانت في أواخر عمر نصير الدين، ومع الأخذ بنظر الاعتبار عمره البالغ ثمانين سنة، لذا يمكن تقدير سنة ولادته بحوالي سنة ٧٥٥هـ.

#### ١ ـ ٢ ـ ٢ ـ مكان و لادته:

اختلفت المصادر في بيان محلّ ولادته. وأجمع كتّاب السّير على أنّ نصير الدين الحلّي وُلد في كاشان وسكنَ في الحلّة (٩). وكان القاضي نور الله الشوشتري هو أوّل كُتّاب السّير الذي ذكر شيئًا عن نصير الدين وعن مكان ولادته. فهو يقول عنه: «كان مولده الشريف بدار المؤمنين كاشان، ونشأ ونها في دار الأمان الحلّة، وكان معاصرًا للملا قطب الدين محمّد الرازي، ونال قصب السبق بين حكهاء عصره وفقهاء دهره في دقة الطبع وحدّة الفهم، وكان دائهًا يشتغل في الحلّة وبغداد بإفادة العلوم الدينيّة والمعارف اليقينيّة» (١٠٠).

أمّا عماد الدين يحيى بن أحمد الكاشي، وكان معاصرًا لنصير الدين الكاشي وله بعض العلاقات معه، فإنّه و خلافًا لما ذكره القاضي \_قال إنّه من مواليد الحلّة وإنّ أصله ونسبه هو كاشاني. وهذا نصّ عبارته:

«قال المولى العلامة سلطان أفاضل عصره وبرهان فضلاء دهره، جامع علوم الأوّلين والآخرين، عهاد الملّة والدين، يحيى الكاشي - أدام الله ميامن









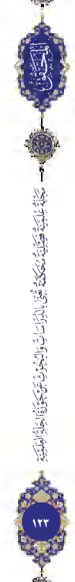
أنفاسه \_: لمّا تفضّل عليّ وتكرّم مو لانا الأعظم سلطان أفاضل المحقّقين، قدوة العلماء الراسخين، أفضل المتأخّرين، مستخرج الدقائق الأبيّة، مستنبط الحقائق العليّة، صاحب الذهن الثاقب، المؤيّد بالفكر الصائب، نصير الملّة والدين، حجّة الإسلام والمسلمين، الحِلِيُّ مَولِدًا الكاشيُّ مَحتدًا، متّع الله المسلمين بطول بقائه» (۱۱).

زيادة على ذلك أنّنا نعلم أنّ والد(١٢) نصير الدين الحلّي يعد واحدًا من تلامذة المحقّق الحلّي، ونعلم أيضًا أنّ ولادة نصير الدين الحلّي كانت قبل وفاة المحقّق الحلّي بعدّة سنوات تقريبًا، وكلّ ذلك يقوّي النظريّة القائلة بأنّ والد نصير الدين الحلّي كان ساكنًا في الحلّة، وأنّ ولادة نصير الدين كانت هناك.

ووالد نصير الدين الحلّي هو الفقيه الجليل «الشيخ جمال الدين، أبو جعفر، محمّد بن علي القاشي». وكما ذكرنا فإنّه كان واحدًا من تلامذة ورواة المحقّق الحلّي (٦٧٦ هـ )(١٣).

ويذكر الشيخ حسن ابن الشهيد الثاني في إجازته الكبيرة إلى السيّد نجم الدين بن السيّد محمّد الحسيني أنّه قدرأى مكتوبًا للشهيد الأوّل يصرّح فيه بأنّ والد الشيخ نصير الدين الحليّ في سنة: ٦٦٩ هروى كتابي الشيخ الطوسي النهاية و الجُمَل عن المحقّق الحلّي. وهذا نصّ عبارته:

«ووجدت بخطّه في موضع آخر ما هذا نصّه: يروي الشيخ جمال الدين أبو جعفر محمّد بن علي القاشي والد شيخنا نصير الحقّ والدين علي بن محمّد القاشي قدّس الله روحيها: النهاية والجُمِل، قراءةً على الشيخ العلاّمة نجم الدين أبي القاسم بن سعيد سنة تسع وستّين وسبعائة (١٠١)، عنه، عن السيّد مجد الدين علي ابن الحسن بن إبراهيم بن علي بن جعفر بن محمّد بن علي بن الحسن بن عيسى ابن محمّد بن عيسى بن محمّد بن علي العريضي ابن جعفر الصادق الله عن الحسين بن رطبة، عن أبي علي، عن والده المصنّف (١٥٠)» (١٦).





وعلى أيّ حال فالظاهر أنّ نصير الدين الكاشي قد أمضى القسم الأعظم من مراحل تحصيله وتدريسه في الحلّة، وأنّ أكثر تلامذته قد استفادوا من دروسه في نفس هذه المدينة، وهذا هو السبب في اشتهاره بلقب (الحلّي). وبناءً على ذلك عُسُدٌ نصير الدين القاشي واحدًا من علماء الإماميّة في مدرسة الحلّة في القرن الثامن الهجري، ومن ثمّ تقييم كتبه في إطار معالم هذه المدرسة.

وتشير مطالعة كتبه الكلاميّة إلى أنّ هذه الكتابات تنسجم مع أساليب مدرسة الكلام الفلسفي في الحلّة، إذ جرى تدوينها بنفس أُسلوب وسياق النصوص الكلاميّة للخواجة نصير الدين الطوسي والعلاّمة الحلي(١٧).

#### ٣-١-أساتذته:

لا تتوافر لدينا معلومات كثيرة عن أساتذة نصير الدين الحلّي. ومع العلم بوجود شخصيّة كالعلاّمة الحلّي في مدينة الحلّة التي كانت مركزًا للمرجعيّة العلميّة ومحفل التقاء الطلبة والعلماء آنذاك؛ إلاّ أنّنا لم نعثر على ما يخبرنا عن تتلمذ نصير الدين الحلّي أو حضوره لدروس العلاّمة الحلّي.

وفي حاشيته على نسخة من معارج الفهم أعرب عن احترامه وتواضعه في قبال العلامة الحلي، حيث ذكر أنّ تدوينه لهذه الحاشية إنّها يأتي من باب التذكير والتنبيه لا من باب تخطئة المصنّف أو سوء الظنّ بذلك الفنّ (١٨).

ومع ذلك نسعى هنا لتقديم ما أمكننا الحصول عليه من المعلومات التي ذكرتها المصادر المتوافرة لدينا عن أساتذته:

## ١ \_ جلال الدين جعفر بن علي ابن صاحب دار الصخر (١٩) الحسيني (٢٠):

لم يذكر مترجمو الإماميّة من أساتذة نصير الدين الحلّي سوى إشارتهم إلى اسم (جلال الدين جعفر بن علي ابن صاحب دار الصخر الحسيني) باعتباره أُستاذه وشيخ روايته.







فقد نقل ابن أبي جمهور الأحسائي في كتابه عوالي اللالئ رواية ورد فيها اسم نصير الدين الحلّي بوصفه ناقلًا عن جلال الدين بن دار الصخر (٢١٠)، ومدح الشيخ الحرّ العاملي جلال الدين بوصفه بأنّه «عالم فاضل جليل» (٢٢٠).

وذكر المترجمون (٢٣) أنّ (جلال الدين دار الصخر) هو أُستاذ تاج الدين ابن مُعَيّة الديباجي (م ٧٧٦ هـ )، وهو يروي نقلًا عن جلال الدين (٢٤).

#### ٢ - برهان الدين عبيد الله بن محمد الشريف الحسيني الشافعي الفرقاني العبري (٢٠):

يُعرف بالسيّد العبري، من علماء علم الكلام والمعقولات. من مؤلّفاته شروحه لكتب البيضاوي التي نشير لبعضها: الغاية القصوى في الفقه، المنهاج، المصباح والطوالع.

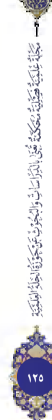
عاش مدّةً في السلطانيّة ثمّ ذهب إلى تبريز وبقى فيها حتّى آخر عمره.

كان في البداية يتبع المسلك الحنفي، وبعد مدّة بدأ يميل للشافعي. ومن هنا فهو يحكم بالفقهَين الحنفي والشافعي. وكان قاضي القضاة في تبريز.

وعن تاريخ وفاته ذكروا أنّه في الثالث عشر من شهر رجب سنة ٧٤٣هـ(٢٦). ونقل صاحب الرياض عن لسان الفاضل الهندي وآخرين غيره أنّهم يعتبرونه شبعيًا(٢٧).

يعدونه بغداد عدّة مرّات، ولا يُستبعد أن يكون نصير الدين الحلّي قد تلقّي دروسًا منه خلال هذه الأسفار.

وعند تعريف صاحب (مسالك الأبصار في ممالك الأمصار) لحكماء الشرق وصوله إلى وصف (برهان الدين العبري) يشير إلى أنّ نصير الدين الحلّي كان واحدًا من تلامذته. ويمكن تفسير اهتمام نصير الدين الحلّي بكتب الأشاعرة وخصوصًا كتابي (طوالع الأنوار من مطالع الأنظار) للقاضي البيضاوي و (تسديد القواعد في شرح تجريد العقائد) لشمس الدين الإصفهاني بأنّه يشير





إلى تأثير السيّد العبري عليه؛ حيث سبق وأن أشرنا إلى أنّ السيّد العبري كان شارحًا لكتب الأشاعرة وخصوصًا البيضاوي منهم. كما أنّنا نعلم أنّ له حواشي (٢٨) على شرح الإشارات للخواجة (٢٩). ومن هنا نرى أنّ نصير الدين الحلّى في تعليقاته على شروح الإشارات يشير إليه أيضًا.

وكما ذكرنا سابقًا فإنّ والدنصير الدين الحلّي كان أحد تلامذة المحقّق الحلّي، فلا يُستبعد أن يكون نصير الدين الحلّي قد تلقّى مقدّمات العلوم الدينيّة على يد والده، وبذلك يكون والده بمثابة أحد أساتذته.

#### ١ ـ ٤ ـ تلامدته:

مرّ سابقًا أنّ نصير الدين الحلّي قضى الشطر الأكبر من عمره في الحلّة. ومن هنا كان أكثر تلامذته الذين تولّى تربيتهم هم من علماء الحلّة.

وسيأتي في ما بعد التعريف بكل واحد منهم، أمّا أهمّ تلامذة نصير الدين فيمكن الإشارة إلى عبد الرحمن بن محمّد بن إبراهيم بن محمّد بن يوسف ابن العتائقي (٢٠٠)، وشمس الدين محمّد بن صدقة الحلي (٢١)، والسيّد جلال الدين عبد الله بن شر فشاه الحسيني (٢٣)، والسيّد حيدر الآملي (٣٣)، وأبو عبد الله محمّد ابن القاسم بن معيّة الديباجي (٢٤).









## ٢ ـ القسم الثاني: التعريف بآثار نصير الدين الكاشاني:

كان القسم الغالب من تأليفات نصير الدين الحلّي يختصّ بمواضيع العلوم العقليّة كالمنطق والكلام والفلسفة، ولكنّه لم يقتصر على ذلك بل أدلى بدلوه أيضًا في مجال الفقه وفي علم النجوم كذلك.

وفي ما يلي نستعرض آثار نصير الدين الحلّي بترتيب مؤلّفاته في كلّ فرع من الفروع العلميّة.

## ١-١- الآثار الكلاميّة:

### Y = 1 - 1 - 1 موصل الطالبين إلى شرح نهج المسترشدين:

نهج المسترشدين في أصول الدين (٢٥) هو عنوان كتاب للعلاّمة الحليّ ألّفه تلبيةً لطلب ابنه فخر المحقّقين. ويعود تاريخ تأليفه إلى ٢٢ ربيع الأوّل سنة ١٩٩ هـ (٣٦)، وهو تاريخ ورد ذكره في نهاية إحدى النسخ الخطّيّة من نهج المسترشدين (٣١) ونقله المرحوم الشيخ أغا بزرك الطهراني.

وهذا الكتاب تمّ تأليفه كي يستعمله الطلاّب بسبب ما فيه من القواعد الكلاميّة ورؤوس المطالب الأصوليّة.

يتكون الكتاب من ثلاثة عشر فصلًا، تمّ تأليفه بأسلوب غاية في الإيجاز والاختصار. ومن هنا يلاحظ امتناع العلامة عن ذكر الاستدلالات الكلامية المفصّلة واكتفائه بذكر بعض الأدلّة في كلّ قسم. ولتعويض هذا الاختصار في الأدلّة وبيان آرائه الدقيقة وتوجيه الطلاّب نحو البحوث الأكثر تفصيلًا قام العلاّمة في نهاية كلّ فصل بإحالة الطلاّب إلى كتبه الأُخرى ككتاب نهاية المرام في علم الكلام أو كتاب الأسرار الخفيّة في العلوم العقليّة.

يتكوّن هذا الكتاب من ثلاثة عشر فصلًا، هي: ١ ـ في تقسيم المعلومات. ٢ ـ في أحكام الموجودات. ٥ ـ في أقسام الممكنات. ٣ ـ في أحكام المعلومات. ٤ ـ في أحكام الموجودات. ٥





- في التوحيد. ٦ - في أحكام صفات الواجب. ٧ - في ما يستحيل عليه تعالى. ٨ - في العدل. ٩ - في الإمامة. ١٢ - في الأمر العدل. ٩ - في المعروف والنهى عن المنكر. ١٣ - في المعاد.

وقد حظي هذا الكتاب بسبب اختصاره وإيجازه باهتهام الطلاّب والعلهاء المعاصرين للعلاّمة، مثلها حظي بذلك أيضًا لدى متكلّمي الأجيال التالية، وقد انبرى كلّ واحد منهم لتدوين الشروح عليه (٢٨) وبيان وتوضيح عبارات العلاّمة الحلّى المختصرة والموجزة.

وهذه الشروح بحسب تاريخ تأليفها هي الآتية:

١ ـ تذكرة الواصلين في شرح نهج المسترشدين (٢٩)؛ للسيّد نظام الدين عبد
 الحميد بن مجد الدين الأعرجي الحسيني (ولد سنة ٦٨٣ هـ).

٢ ـ تبصرة الطالبين في شرح نهج المسترشدين (٢٠٠)؛ من تأليف السيّد عميد الدين عبد المطّلب ابن مجد الدين الأعرجي الحسيني (٦٨٣ ـ ٧٥٤ هـ ).

٣ معراج اليقين في شرح نهج المسترشدين في أصول الدين (١٤)؛ من تأليف محمّد بن الحسن بن يوسف بن المطهّر الحلّي (٦٨٢ ـ ٧٧١ هـ )، المعروف بفخر المحقّقين ابن العلاّمة الحلّي.

٤ ـ إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين (٤٢)؛ تأليف جمال الدين المقداد بن
 عبد الله السيوري الحلّى (٨٢٦ هـ ).

• التحقيق المبين في شرح نهج المسترشدين في أُصول الدين؛ تأليف نجم الدين خضر بن محمّد بن علي الرازي الحبلرودي (٢٥٠ (م حوالي ٨٥٠ هـ ).

٦ ـ كشف أحوال الدين في شرح نهج المسترشدين (١٤٤)؛ تأليف جواد بن سعيد بن جواد كاظم.

٨ ـ شرح نهج المسترشدين (٥٤٠)؛ بقلم فخر الدين ابن محمّد علي الطريحي (ت ١٠٨٧ هـ).









٩ مناهج الراشدين في شرح نهج المسترشدين (٢١)؛ تأليف علي بن أبو
 القاسم الحسيني العسكري (م القرن ١٢ هـ ).

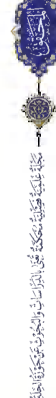
• ١ - شرح نهج المسترشدين (٧٤)؛ تأليف محمّد حسن بن مصطفى الخوئيني. وكما بيّنّا فإنّ أحد شروح نهج المسترشدين هو الذي كتبه نصير الدين الحملي وكان بعنوان (موصل الطالبين إلى شرح نهج المسترشدين). وهو شرح بأسلوب (قوله - أقول) إذ يذكر المؤلّف كلمة أو عبارة من نهج المسترشدين ثمّ يقوم بشرحها وتفسيرها.

وهذا الشرح سيقوم مركز العلامة الحلّي بطباعته قريبًا.

ووفقًا لما لدينا من المعلومات فإنّ هذا الكتاب توجد منه ثلاث نسخ في إيران ونسخة رابعة في تركيا. وجدير بالذكر أنّ فهرست فنخا لم يذكر سوى نسخة واحدة من هذا الكتاب بعنوان موصل الطالبين (١٤٨). وهذه النسخة موجودة في مكتبة ملك بالرقم ١٦٢٩ تمّت كتابتها بتاريخ السادس من ربيع الأوّل سنة ٧٩١ هـعلى يد عبد الله بن محمّد بن مجاهد ابن أبي السرور ابن أبي السرور ابن

أمّا النسختان الأُخريان فقد وردت الإشارة إليهما بعنوان شروح غير معروفة لنهج المسترشدين (١٥٠). وهاتان النسختان موجودتان في مكتبة العتبة الرضويّة المقدّسة إحداهما بالرقم ١٤٦٦٦ (وهي كاملة) والثانية بالرقم ٢٥٣٦، وسقط منها بعض الأوراق.

وقد أشار المرحوم أغابزرك في الذريعة (١٥) إلى وجود شرح على نهج المسترشدين في مكتبة العتبة الرضوية المقدّسة بدايته نفس بداية موصل الطالبين، إلا أنّ عدم وجود عنوان لهذا الشرح جعله يظنّ أنّه تعليقة للعلاّمة الحلّى نفسه على نهج المسترشدين، وقد ظهر في ما بعد أنّ الأمر ليس كذلك.





## ٢ ـ ١ ـ ٢ ـ حاشية الطوالع:

يعد كتاب طوالع الأنوار من مطالع الأنظار للقاضي البيضاوي واحدًا من النصوص الجامعة والمختصرة في علم الكلام وفقًا لمسلك الأشاعرة، وبسبب أهميّته كُتبت الكثير من الشروح والحواشي عليه. ولنصير الدين الكاشاني أيضًا شرحٌ على هذا الكتاب عنوانه (شرح الطوالع)(٢٠).

وذكر صاحب الذريعة (٢٥) اثنتين من نسخ هذا الشرح وعرّفهما بما يلي:

النسخة الأُولى: ذكر الطهراني أنّه شاهدها في الخزانة الغرويّة، وهي كما
يقول كانت من ممتلكات جلال الدين عبد الله بن شرفشاه الحسيني تلميذ نصير
الدين. إلا أنّ هذه النسخة ليست موجودة الآن في الخزانة الغرويّة.

وهناك نسخة من شرح آخر على طوالع الأنوار للقاضي البيضاوي موجودة الآن في الخزانة الغروية برقم ٩٩٨، والظاهر أنّ كاتبها هو عالم إمامي معاصر لنصير الدين الكاشي. ولمّا كانت النسخة مع الأسف فيها سقط وهي ناقصة الأوّل والآخر لذا لا يمكن تشخيص اسمها ولا إسم الشارح أو الكاتب.

وفي أحد المواضع من النسخة أشاد الكاتب بالكاشي وذكره بالخير بعبارات لا يخلو إيرادها هنا من اللطف. ففي مبحث نفي اتّحاد الله مع الأشياء الأُخرى وهو ما يُبحث عنه ضمن زمرة صفات الله السلبيّة \_أُقيم برهانٌ معروف أوردته أكثر الكتب الفلسفيّة والكلاميّة، وحظي بتأييد المتكلّمين أيضًا؛ وقد أورد الشارح المذكور إشكالًا على هذا البرهان، وهو من ثمار قريحته ولطف الله عليه. ثمّ ذكر أنّ (الكاشي) سمع هذا الإشكال منه [دون الإشارة إلى صاحبه] وأورده في بعض تصانيفه. وهذا نصّ العبارة:

«أقول: البحث الثالث في نفي اتّحاد الله \_ تعالى \_ بغيره ونفي حلوله في غيره. أمّا الأوّل، أي نفي الاتّحاد؛ فلأنّه \_ تعالى \_ لو اتّحد بغيره فإن بقيا









موجودَين فهما بعد اثنان لا واحد، وإن لم يبقيا موجودَين لم يتصدا أيضًا؛ لأنّه إن عدم كلّ منهما ووجد ثالث فظاهر، وإن عُدم أحدهما وبقي الآخر فكذلك؛ لأنّ المعدوم لا يتّحد بالموجود. وفيه نظر؛ لأنّ المراد بقوله: (المتّحدان بعد الاتّحاد إن بقيا موجودَين أو لا) هو أنّ ماهيّتهما موجودة أم لا؟ فتحتاج (؟) ذلك قوله: (فهما بعدُ إثنان لا واحد)، قلنا: لا يلزم ذلك، وإنّما يلزم ذلك إن كان تشخص كلّ منهما باقيًا، وهو ممنوع، أو أنّ تشخص كلّ منهما باق أم ؟ (متجدّد؟) لأنّ تشخصهما غير باق، ولا يلزم من ذلك عدم كلّ منهما ووجود ثالث، وإنّما يلزم ذلك أن لو لم يكن ماهيّة كلّ منهما باقية. وهذا السؤال من نتائج قريحه يلزم ذلك أن لو لم يكن ماهيّة كلّ منهما باقية. وهذا السؤال من نتائج قريحه [كذا: قريحته] والذي أسبغ الله عليّ، وقد سمع منه الكاشي وأثبته في بعض تصانيفه» (١٤٥).

وهنا يُحتمل قويًّا أن يكون المراد من (الكاشي) هو نصير الدين الكاشي؛ لأنّ الإشكال المذكور (مع بعض التفاوت البسيط في العبارة) يمكن مشاهدته في حاشيته على كتاب معارج الفهم للعلاّمة الحليّ، إذ يقول: «قلت: إنّما يكونان اثنين أن لو لم تتّحد التعيّنان أيضًا والوجودان، لكنّه ممنوع».

وكما سبق وقلنا فإنّ كتابة الكاشي لشرحه على كتاب طوالع الأنوار للقاضي البيضاوي إنّما يفصح عن تبحّره في علم الكلام الأشعري، وهو الأمر الذي يمكن استشفافه أيضًا من طريق آخر. فو فقًا لما تذكره الأخبار فإنّ نصير الدين الكاشاني كان يقوم بتدريس كتاب مهمّ آخر للبيضاوي في الكلام الأشعري، وهو كتاب (مصباح الأرواح)، وأنّ شمس الدين محمّد بن صدقة الحلي قد قرأ هذا الكتاب عنده بشكل كامل. وهناك خلف النسخة الموجودة في الخزانة الغرويّة من كتاب (مصباح الأرواح) بلاغ قراءة بخطّ نصير الدين الكاشاني يؤيّد فيه أنّ شمس الدين محمّد بن صدقة الحليّ قد قرأ هذا الكتاب بكامله عنده







في علّدة مجالس آخرها بتاريخ الخامس من جمادى الأُولى سنة ٧٢٥ هـ. وهذا نصّ العبارة:

«وجدعلى ظهر كتاب مصباح الأرواح تصنيف ناصر الدين عبدالله بن عمر البيضاوي الموجود منه نسخة في الخزانة الغرويّة ما صورته: وجدت إنهاء بخطّ مو لانا الأعظم الإمام المعظّم نصير الملّة والحقّ والدين القاشي أدام الله أيّامه: أنهى قراءة هذا الكتاب من أوّله إلى آخره، وبَحَثه وتفحّصَ عن مشكلاته وتحقّق معضلاته، الأخُ في الله الشيخ الصالح الفقيه العالم شمس الدين محمّد ابن صدقة، نفع الله به وبأمثاله وأوصله إلى رُتَب كماله، في مجالس آخرها خامس جمادى الأُولى سنة ٢٧٥. وكتب أفقر العباد إلى الله تعالى عليّ بن محمّد القاشي عرّفه الله عيوب نفسه وجعل يومه خيرًا له من أمسه، حامدًا مصليًا مسلمًا» (٥٥٠).

النسخة الثانية: وهي التي تعود إلى العتبة الرضوية المقدّسة، لكنّنا لو راجعنا (فنخا) أو (دنا) بطبعاتها الجديدة فلن نجد أي أثر تحت عنوان (شرح الطوالع) لنصير الدين الكاشي. ومع أنّ بعض كتّاب التراجم (٢٥) ذكروا نصير الدين باعتباره شارح (مطالع الأنظار في شرح طوالع الأنوار) لشمس الدين الأصفهاني، ولكن لم نجد أثرًا لهذه النسخة في إيران.

ومع ذلك، ومن خلال البحث في مخطوطات المكتبات التركيّة، تمّ اكتشاف نسخة من (شرح الطوالع) لنصير الدين الكاشاني، وهي تعود لمكتبة جار الله وتحمل الرقم ١١٦٧، وتتكوّن من ١٢٢ ورقة.

وتوجد على الورقة الأُولى من النسخة عبارة مكتوبة بالخطّ الأحمر، هي «نصير الدين الحلّي على الطوالع» والظاهر أنّه كانت قبل العبارة كلمة (حاشية) أو (حواشي) وقد تمّ مسحها. وفي موضع آخر من نفس الورقة كتبت العبارة التالية (شرح نصير الدين الحلّي للطوالع).









وقبل شروع الشرح في الجانب الخلفي من الورقة الأولى وردت العبارة التالية: «مؤلّف هذا الكتاب من رؤساء المعتزلة». ولا غرابة في مثل هذه العبارة على كتاب ذي ميول إماميّة مكتوب في أجواء أهل السنّة.

تبدأ النسخة بالعبارة التالية: «الحمد للله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على محمّد وآله أجمعين. وبعد؛ فهذه حواش على الطوالع، علّقها المولى الفاضل والمحقّق الكامل، نصير الملّة والدين الحلّي أحلّه الله فراديس الجنان، وتغمّده بالرحمة والغفران». إلاّ أنّ كاتب النسخة أو صاحبها أجرى خطّ البطلان على عبارة «أحلّه الله فراديس الجنان، وتغمّده بالرحمة والغفران».

وأُسلوب هذا الشرح يشبه أُسلوب الأعمال الأُخرى لنصير الدين، وهو على شكل (قوله قوله). وهذا الشرح يُعدّ من جملة الشروح المفصّلة لنصير الدين.

أمّا إنهاء النسخة فهو كما يلي: «قد اتّفق الفراغ من كتابة هذا الكتاب بعون الملك الوهّاب، للعبد الراجي رحمة ربّه الماجد، محمّد بن أحمد بن محمّد بن أحمد، بهاميّة شيراز، صانها الله عن الإعواز، غُرّة رجب المندرج تحت سنة ٨٣٧، حامدًا لله تعالى ومصليًا على نبيّه [...] صلّى الله عليه وآله».

وبناءً على انتهاء استنساخ هذه النسخة (١٠٥)، ومراجعة النسخ المشار إليها في فنخا(٥٠) ذيل كتاب طوالع الأنوار، فإنّ هناك نسخة من هذا الكتاب موجودة في مكتبة مجلس الشورى برقم ٢٧٤، وعليها حواش. وهي نسخة تخلو من الإنهاء ويظهر أنّ هناك عدّة أوراق ناقصة في نهايتها، إلاّ أنّ الحواشي تستمرّ حتّى آخر النسخة، ومن خلال مراجعة هذه الحواشي ومقارنتها مع (شرح الطوالع) لنصير الدين يظهر لنا أنّ الحواشي التي عليها رمز أو إمضاء الحرف (ص) تتطابق مع النصّ المستنسخ من (شرح الطوالع).





ومن هنا يمكن القول بأنّ هناك في الأقل نسختين من (شرح الطوالع) لنصير الدين. وربها أمكن من خلال مطالعة مخطوطات (طوالع الأنوار) ذوات الحواشي والمذكورة في (فنخا) اكتشاف المزيد من نُسخ (شرح الطوالع) لنصير الدين.

#### ٢ ـ ١ ـ ٣ ـ حاشية تسديد القواعد في شرح تجريد العقائد:

كتب نصير الدين الكاشاني حواش قيّمة على كتاب شرح تجريد الاعتقاد للخواجة نصير الدين الطوسي، وهو الكتاب الذي ألّفه شمس الدين محمود الأصفهاني (م ٧٤٩هـ) والذي أسهاه تسديد القواعد واشتهر باسم الشرح القديم.

يقول القاضي نور الله الشوشتري في وصفه لهذه الحواشي: «ومن جملة مصنفات حاشية شرح التجريد للأصفهاني، وهي تشتمل على أعلى مراتب التدقيق، والحقيقة أنّ المادّة الأساسيّة للحاشية التي كتبها المير سيّد شريف بعد ذلك الشرح هي هذه»(٩٥).

وقد أقرّ المحقّق الكريم حميد عطائي نظري بعدم عثوره على نسخة من هذه الحاشية. وهنا يُود التعريف بنسختين تمّ العثور عليهما من هذه الحواشي(٢٠٠).

النسخة الأولى موجودة في مكتبة مجلس الشورى الإسلامي برقم ١٥٨٢٩ ضمن مجموعة. وهذه المجموعة تحتوي على رسالتين.

الرسالة الأُولى هي كتاب (تسديد القواعد في شرح تجريد العقائد). وجاء في الورقة الثانية من هذه النسخة: «كتاب تشييد القواعد في شرح تجريد العقائد للفاضل المتكلّم شمس الدين محمود بن عبد الرحمن بن أحمد الأصفهاني المتوفّى سنة ٢٤٧هـ، مع التعليقات عليه تاريخ كتابتها سنة ٢٤٧هـ ». وتاريخ كتابة هذا القسم من النسخة يوافق التاسع من شهر صفر سنة ٧٤٩هـ .









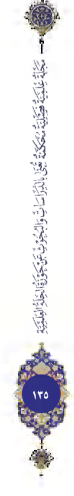
أمّا الرسالة الثانية في هذه المجموعة والتي تبدأ من الورقة ٨٣ فهي لحواشي نصير الدين الكاشاني. وجاء على الورقة ٨٣ العبارة التالية: «التعليقات؛ التعليقات على شرح تجريد العقائد». وكُتب في أعلى الصفحة بخطِّ أدقّ ما يلي: «الـذي يظهر من تلك الحواشي أنّ مؤلّفها كان من فضلاء الإماميّة رضي الله عنهم». كما ورد في أسفل الصفحة العبارة التالية: «هذه الحواشي على الشرح القديم مفيدة جدًّا ونادرة الوجود، ولمّا كان كاتبها من أهل العلم فهي مصونة من الغلط».

وتاريخ كتابة هذه التعليقات والحواشي كما ورد في نهاية النسخة (١١) هو ربيع الأوّل سنة ٧٤٩هـ . وكما نعلم فإنّ كافّة مؤلّفات نصير الدين الكاشي هي على شكل (قوله أقول) أو (قوله قلت) (١٢)، وهذه التعليقات مصنّفة بنفس الأُسلوب.

ونحن نعلم أنّ شمس الدين الأصفهاني قد ألّف كتابه (تسديد القواعد) قبل سنة ٢٢٤هه في مدينة تبريز (٢٣)، وأنّ المير سيّد شريف (٧٤٠ - ٨١٦هه) هو من أوائل المحشّين من أهل السنّة وقد كتب تعليقةً على (تسديد القواعد). وأنّ الفترة ما بين سنتَي ٢٢٤ - ٧٤٩هه التي هي فترة كتابة هذه التعليقات لم يظهر فيها من الإماميّة أحدٌ يكتب حاشية أو تعليقة على كتاب تسديد القواعد لشمس الدين الأصفهاني سوى نصير الدين الكاشي.

وكي يمكننا الجزم بقطعيّة كون النسخة ٢ / ١٥٨٢٩ هي تعليقات نصير الدين الكاشي على تسديد القواعد تمّ الرجوع إلى فهرست فنخا<sup>(١٤)</sup> وتهيئة ما يمكن تهيئته قدر الإمكان من نسخ تسديد القواعد التي تحتوي على حواشٍ وتعليقات، حيث نشير على سبيل المثال إلى معلومات نسختين منها:

١ \_ وهي الموجودة في مكتبة مروي بالرقم ٨٣٢ وعليها حواش مختصرة،





وقد تمّت مطالعتها بدقة. ويلاحظ بين هذه الحواشي المختصرة وجود حاشيتين بإمضاء (الحلّي)، إحداهما في الصفحة ٥٠ والثانية في الصفحة ٥٠ من النسخة، وبعد مقارنة هاتين الحاشيتين مع حواشي النسخة ١٥٨٢ اتّضح أنّها واحدة، وهـذا يشير إلى أنّ تعليقات نسخة المجلس هي نفس حواشي نصير الدين الكاشي.

٢-النسخة رقم ٣٩٦٢ في مكتبة مجلس الشورى. وهذه النسخة أيضًا عليها حواش بإمضاء (الحيّل). وقد تمّت مقارنة هذه الحواشي مع النسخة ١٥٨٢٩ والوصول إلى كونها واحدة. والفرق الموجود بينها يتمثّل في أنّ النسخة ٣٩٦٢ تحتوي على شروح لبعض عبارات صاحب تسديد القواعد لم يتمّ شرحها في النسخة ١٥٨٢٩. وهذا الأمر قد يكون السبب فيه هو اختلاف النسخ، أو بسبب كون النسخة تحريرًا ثانيًا لشرح نصير الدين على تسديد القواعد، الأمر الذي يستدعي القيام بتحقيق وبحث أكثر مع تهيئة كافّة حواشي كتاب تسديد القواعد.

أمّا النسخة الثانية فهي الموجودة في مكتبة سپهسالار بالرقم ١٣٩٠. وقد عرّفها فنخا(١٠٥) بالعبارات التالية:

«انتهاء النسخة يشابه انتهاء نسخة المجلس المرقّمة ٢ / ١٥٨٢٩ المعروفة باسم شرح التجريد القديم». وكما أوضحنا فإنّ هذه النسخة أيضًا تعود لنصير الدين الكاشي.

والجدير بالذكر أنّ هاتين النسختين هما بشكل مجزّاً وليس بطريقة الحاشية على المتن. ويمكن من خلال تجميع كافّة النسخ المحتوية على حواش على كتاب تسديد القواعد أن نحصل على نصِّ كامل لتعليقات نصير الدين على تسديد القواعد (٢٦).









#### ٢ ـ ١ ـ ٤ ـ النُّكات:

تشتمل هذه الرسالة التي تعرف أيضًا بعنوان (النكات في مسائل امتحانيّة في علمَي المنطق والكلام) ( $^{(v)}$  على إحدى وخمسين نقطة ومسألة تتمحور مواضيعها حول علوم المنطق  $^{(v)}$ ، والفلسفة  $^{(v)}$ ، والكلام  $^{(v)}$  والفقه  $^{(v)}$ .

وجدير بالذكر أنّ من بين هذه النكات هنا ثلاث فقط مختصّة بالفقه، وقد أوردها نصير الدين ضمن مسائل المنطق وأشار إليها(٢٢). كما أنّ المسألة الحادية والخمسين هي عن إحدى المغالطات(٢٣).

وكان نصير الدين قد صنّف هذه الرسالة (٧٤) تلبيةً لطلب عماد الدين يحيى ابن أحمد الكاشاني (٥٠٠).

والألفاظ والتعابير الواردة في بداية كتاب النكات مثل «منبع الجود والفضل» و «أفضل دهره» و «ذو الذهن الوقّاد» و «المخصوص... بالأخلاق الزكيّة» ـ تشير في مجموعها إلى مكانة عهاد الدين يحيى لدى نصير الدين الحلى (٢٦).

أمّا تاريخ تأليف الكتاب فغير معروف. ولكن هناك مخطوطة بخطَّ تلميذ نصير الدين وهو ابن العتائقي الحلّي موجودة بالرقم ٢٥٠ في مكتبة الخزانة الغرويّة يعود تاريخ الانتهاء من كتابتها إلى ذي الحجّة سنة ٢٥٧ه. وخلافًا لما يدّعيه السيّد عطائي نظري من أنّ «ابن العتائقي كتب أيضًا بعض الحواشي القصيرة على النسخة» (٧٧)، إلاّ أنّنا لم نشاهد أيّ أثر لهذه الحواشي.

وهناك نسخة في مكتبة بورسا العامّة برقم ١١٠٧ حصلنا عليها (٧٨) وتتضمّن إحدى مجموعاتها رسالة النكات، ويمكن القول استنادًا إليها إنّ تاريخ التأليف هو قبل سنة ٧٥٢ هـ.

وإنهاء هذه النسخة هو على الشكل التالي: «تمّت هذه النكات بتوفيق مفيد الجود والخيرات واهب العقول والكهالات [...] الصدق والصواب و [...]



يَّهُ فَهِيْ بِالْبُرُالَا مِنْ وَالْبُهُونِ عَنْ يَجُونُ الْمِلْوَالِوَالِوَالِوَالِوَالِوَالِوَالِ



المبدأ وإليه المآب في أوائل شعبان المعظّم من شهور سنة إحدى وأربعين وسبعهائة هجرية نبويّة صلوات الله عليه، بلغت المقابلة»(٧٩). وبناءً على ذلك فإنّ رسالة النكات ينبغى أن يكون نصير الدين قد ألّفها قبل سنة ٧٤١هـ.

في المجلَّد الأوّل من فهارس النسخ الخطّيّة الإيرانيّة (فنخا) وردت الإشارة إلى رسالة بعنوان (أجوبة المسائل = النكت)، وكان تعريفها على الشكل الآتى: «رسالة مختصرة في الجواب على ٥١ سؤالًا فلسفيًّا ومنطقيًّا، في غاية اللطف والدقِّه، ذُكر في بدايتها أنَّها من تأليفات سلطان المحقِّقين نصر الملَّة والدين. ومثل هـذه الرسـالة وإن لم يرد ذكرهـا في التعريف بمؤلَّفات الخواجـة، إلاَّ أنَّ النسختين الموجودتين منها في إيران تستدعيان التأمّل أكثر فيهما. وهناك نسخة في النشريّة (١٠/ ٨٨) تتطابق بدايتها مع نسخة الكلبايكاني ومنسوبة إلى نصبر الدين الكاشاني. وعلى هذا فلا يستبعد أن يكون انتساب هذه الرسالة إلى نصير الدين الطوسي هو اشتباه. بدايتها: الأوّل، المدّعي لا مؤثّر في وجود شيء من الأشياء إلا الله تعالى، لأنّه لو كان لكان ممكن الوجود فلا بلّد له من علَّة تامّة، فتلك إمّا نفسه أو جزؤه أو خارج عنه. نهايته: الحادي والخمسون، ولنردف النكات الخمسين بمغالطة بديعة... ولكنّ الجواب عنه بأن يقال نحن لم نقل إنّ المجلى إلى ثبوت عدم المدّعي... فليتأمّل لعلّه تظفر بحلّ آخر لهذه المغالطة، فإنّها مطبوعة جدًّا، آبية الحلَّ، عسرة المنع. والله أعلم بالصواب». كما يوجد في أعلى النسخة: «هذه النكات صنّفها مو لانا ملك الحكماء، أفضل المتأخّرين، سلطان المحقّقين، نصير الملّة والدين الكاشي تغمّده الله بالرحمة والرضوان».

وهذه النسخة هي نفس رسالة (النكات) لنصير الدين الكاشي الموجودة في مكتبة الكلبايكاني بالرقم ١٤/ ١٨٩ ـ ٥٩ / ٣٥. ولكن هذه النسخة ناقصة البداية، وتبدأ بالنكات والمسائل بلا فاصلة، كما لا توجد فيها المقدّمات المذكورة في النُسَخ الأُخرى.









وفي نفس المكان (١٠٠) هناك تعريف بنسخة أخرى موجودة في مكتبة الروضاتي في أصفهان. هذه النسخة لا تحمل رقبًا وبدايتها ونهايتها متشابهة. ولا يُستبعد أن تكون هذه النسخة هي نسخة أُخرى من النكات. وهذه النسخة لم يتمّ الحصول عليها حتّى الآن. ولا نعلم السبب الذي من أجله حُذفت نسخة مكتبة الروضاتي من التحرير الثاني لفهرس مخطوطات إيران (دنا) (١٠١).

وهناك نسخة أخرى من هذه الرسالة موجودة في مكتبة مؤسّسة برينستون ولا يتوفّر لدينا تصويرها، وليس لدينا رقمها أو معلومات أُخرى عنها (٨٢).

وبها ذكرناه فإن هناك عدا نسخة المرحوم الروضاي أربع نسخ أخرى متوفّرة في متناول اليد، وهي تلك التي أشرنا إليها.

طُبعت هذه الرسالة لأوّل مرّة من قبل العتبة العلويّة المقدّسة في سنة ١٤٣٨ هـ استنادًا إلى نسخة الخزانة الغرويّة وبتحقيق وتعليق الشيخ سلام محمّد الناصري في ٨٨ صفحة. وخلافًا لما ادّعاه محقّق هذه الرسالة من أنّ هذه الرسالة هي نسخة فريدة ومن مختصّات الخزانة الغرويّة (٢٣)، فقد اتّضح أنّ الأمر ليس كذلك.

وصدرت هذه الرسالة مطبوعةً للمرّة الثانية في سنة ١٤٤٣ هـ من قبل مركز العلاّمة الحلّي في مجلّة المحقّق وبتحقيق جواد الورد، حيث استندت هذه الطبعة إلى نسختي الخزانة الغرويّة ونسخة مكتبة الكلبايكاني. وهذا التحقيق تعتريه بعض الإشكالات التي لا مجال للحديث عنها في الوقت الحاضر (١٤٥).

#### ٢ ـ ١ ـ ٥ ـ حاشية على معارج الفهم في شرح النظم:

يوجد ضمن مؤلّفات العلاّمة الحليّ رسالة باسم نظم البراهين في أُصول الدين، وهناك شرح لها أيضًا ألّفه باسم معارج الفهم في شرح النظم، وقد تمّ الانتهاء من كتابة هذا الشرح في ٦ شهر رمضان سنة ٦٧٨ هـ(٥٥).





ألّف العلامة كتابه نظم البراهين في سبعة أبواب، هي: ١ ـ النظر. ٢ ـ الحدوث. ٣ ـ الصانع. ٤ ـ العدل. ٥ ـ النبوّة. ٦ ـ الإمامة. ٧ ـ المعاد. وقد شرح العلامة هذا الكتاب لتوضيح نقاطه الصعبة والمشكلة (٨٦).

ثمّ جاء نصير الدين الحلّي وكتب حاشيته على هذا الكتاب، وهي حاشية كما يقول البعض (٨٧) لم يتمّ تدوينها بشكلٍ مستقلّ، بل إنّها لم تكتب إلاّ على حواشي بعض النسخ من معارج الفهم.

وقد طُبعت هذه الحواشي في طبعة العتبة الرضويّة المقدّسة لكتاب معارج الفهم، ولكن دون الإشارة إلى أنّ صاحب هذه الحواشي هو نصير الدين الحلي (٨٨).

ويذكر نصير الدين الحلّي في حاشية إحدى النسخ من معارج الفهم أنّ سبب كتابته لهذه الحواشي هو التنبيه والتذكير. ويبدو أنّ حواشيه قد تمّ تدوينها بصورة مستقلّة، وذلك لأنّها تحتوي على نصّ مستقلّ وعلى مقدّمة كما هو الحال في باقي مؤلّفاته كحاشية شرح التجريد وحاشية الطوالع، لكنّ هذه النظريّة انتفت بعد العثور على بعض النسخ من هذين الكتابين.

وفي مقدّمة حاشية المعارج يقول نصير الدين ما يلي: «هذه الحواشي المكتوبة على هذا الشرح منقولة من خطّ مو لانا العلاّمة المحقّق قدوة العلماء المحقّقين، ملك الأفاضل المبرّزين، السعيد المغفور، نصير الدين عليّ بن محمّد القاشي قدّس الله روحه. وهذه صورة ما كتبه: بعد حمد الله وصلواته على محمّد وآله، يقول راقم هذه الحواشي عليّ بن محمّد القاشي: إنّني لمّا اتّفق لي مطالعة هذا الكتاب المبارك؛ توقّف ذهني في بعض بياناته، وتهافتَ فهمي دون الإحاطة ببعض معضلاته، فقيّدت تلك المواضع على الحاشية على سبيل التذكرة والتلويح لأستفيدها من العالمين بها، فالباعث على سطرها هو ذلك لا سوء









الظنّ بالفنّ وبالمصنّف ه فإنّها في الحقّيّة والاشتهار كالشمس في رابعة النهار. والنجم يستصغر الأبصار رؤيته

والذنب للطرف لا للنجم في الصِّغَر»

وتشير كتابة نصير الدين الحلّي للحواشي على كتاب معارج الفهم إلى أهمّيّة هذا الكتاب لديه، وإلى المكانة الممتازة لهذا الكتاب بين سائر المؤلّفات الكلاميّة للعلاّمة الحلّي.

إنَّ مطالعة حواشي الحلِّي هو من العوامل المفيدة واللازمة لاكتشاف وإدراك مدى دقّة نظره وعُمق أفكاره (٨٩).

#### ٢-٢ الآثار الفلسفية:

### ٢ ـ ٢ ـ ١ ـ تعليقة على حواشى شرح الإشارات للخواجة نصير الدين الطوسى:

ومن الآثار الأنحرى لنصير الدين الكاشاني تعليقاته على حواشي شرح الخواجة نصير الدين الطوسي على كتاب الإشارات والتنبيهات لابن سينا. وذكر القاضي نور الله الشوشتري عند تعريفه له بأنّه صاحب «حواشي على جوانب كتاب على شرح [الإشارات]» (٩٠). ويرى المحقّق المحترم السيّد عطائي نظري أنّ عبارة «على جوانب كتاب» تشير إلى أنّ هذه الحواشي لم تكتب وتدوّن بصورة مستقلّة (٩١)، ويؤيّد ما ذهب إليه أنّ أيّ نسخة من النسخ الموجودة من هذه التعليقات لا نلاحظ فيها أثرًا لخطبة أو مدخل، والسبب في ذلك أنّ هذه الحواشي لم يتمّ تأليفها بصورة مستقلّة، وأنّ أحد تلامذة المؤلّف قد قام بجمع هذه التعليقات ودوّنها بصورة مستقلّة.

أمّا صاحب الرياض فإنّه عند تعريفه لحواشي نصير الدين قال ما يلي: «وله أيضًا تعليقات على هوامش شرح الإشارات» ولا يخفى تفاوته عن ما نقله القاضي نور الله. كما أنّ المرحوم السيّد حسن الصدر \_ كالقاضي نور الله





- أشار إلى هذه المدوّنات بعنوان «التعليقات على شرح الإشارات». وأشار الشيخ أغا بزرك إلى هذا الأثر مورد البحث ذيل الحواشي المكتوبة على شرح إشارات الخواجة نصير الدين الطوسي. ولا تتوافر لدينا معلومات أُخرى عن هذه التعليقات (٩٢).

وبعد العثور على عدّة نسخ من هذه التعليقات يمكن أن نصل بسهولة إلى كيفيّة تأليف نصير الدين لهذا الأثر. وكما ذكر السيّد عطائي فإنّ هناك اختلافًا بين المصادر بين كون الكتاب «تعليقات على هوامش شرح الإشارات» كما ذكر صاحب الرياض، أو «التعليقات على شرح الإشارات» كما يقول القاضي نور الله الشوشتري والشيخ أغا بزرك والسيّد حسن الصدر.

وما نقوله هو أنّ أُسلوب الكاشاني في هذا الأثر هو أنّه كان يذكر مطالب من شرح الإشارات بعد عبارة (قوله) ثمّ يقوم بتوضيح وشرح العبارة. ولكن ما ينبغي التنبيه عليه هو أنّه كان يستفيد في توضيحاته وتفسيراته من الشروح والحواشي التي كانت موجودة لديه، ومن باب الأمانة في النقل كان يشير إلى إسم الشارح أو المحشّي برمز يشير إلى ذلك الشخص، وفي سياق ذلك يضيف ما لديه من الشروح والتوضيحات الخاصّة به.

وبها ذكرنا يتضح أنّ كلا الفريقين من كتّاب السير والتراجم كانوا مصيبين في وصفهم لهذا الكتاب، إلاّ أنّ راقم هذه السطوريرى أنّ ما ذكره صاحب الرياض في ما يخصّ نقل الأقوال المختلفة هو الأقرب للصواب.

والنقطة المهمّة التي يجب الإشارة إليها حول هذا النوع من التعليقات هو أنّ الأشخاص من أمثال نصير الدين بسبب توفّرهم على مصادر القدماء وشروحهم كانوا يشيرون إلى مطالب هؤ لاء القدماء في آثارهم. وهذه الميزة أدّت إلى إحياء وتسليط الأضواء من جديد على آثار لعلماء ومفكّرين تعرّضت









بين أنياب الحوادث التاريخيّة للضياع والتلف أو بقيت مهجورة في رفوف مكتبات العالم دون إسم أو عنوان.

في هذا الأثر نقل نصير الدين في متنه بصورة مباشرة من تأليفات عديدة كالشفاء والقانون وشرح الإشارات للنخجواني وشرح الإشارات لفخر الدين الرازي ومنطق المشرقيّين ومطالع الأنوار في المنطق والبصائر النصيريّة، لكنّه استفاد أيضًا من مصار أُخرى لم يشر إليها بصورة صريحة بل اكتفى بالرمز إليها، فنقل عن علماء كبار كقطب الدين الشيرازي مشيرًا إليه بالرمز (قه)، (س) برهان الدين العبري، العلاّمة الحّلي بالرمز (ط) (٩٣). كما توجد في هذا الأثر رموز عديدة مثل (ف)، (ح)، (ز)، (م)، (س)، (ح)، (سح)، (ق) و (ز) ينبغي مقارنة مواردها مع الشروح والحواشي المنتشرة من شرح الإشارات كي يمكن التوصّل إلى مؤلّفيها.

وممّا يلفت النظر في هذه الحواشي هي تلك المرموز لها بالحرف (ط). فحسب علمنا إنّ ما بقي من كتاب العلاّمة الحلّي الموسوم (المحاكمات بين شرّاح الإشارات) هو قسم المنطق والنمطان الأوّل والثاني، أمّا القسم الباقي من (المحاكمات) فلا نعلم عن مصيره شيئًا. وربا أمكن من خلال البحث في هذا الشرح لنصير الدين الكاشي جمع وترتيب ما يتعلّق بالرمز (ط) وإعادة إحياء بقايا قسم الطبيعيات والإلهيّات من كتاب العلاّمة (١٤).

وفي ما يلي نستعرض النُّسخ التي تمّ العثور عليها من هذا الأثر:

النسخة الأولى: وهي الموجودة في مكتبة جستر بيتي بالرقم ١١٠٥، وجاء على الورقة الثالثة منها: «حاشية المولى نصير الملّة والدين الحلّي على شرح الإشارات للمولى الطوسي».

ويوجد على الوجه الخلفي للورقة الثانية النصّ الكامل لكلام القاضي نور





الله الشوشتري الذي ذكره في مجالس المؤمنين عن نصير الدين.

وتبدأ النسخة على الشكل الآي: «قوله: قال الشيخ: هذه إشارات إلى أُصول: أقول: لمّا كان معظم الغرض من الأُصول فروعها ومن الجُمَل تفاصيلها، وكان التفريع محوجًا إلى نظر وتجشّم كسب بخلاف التفصيل كما تقرّر في أوّل الكتاب؛ ناسبَ الإشارات الأُصول، والتنبيهات الجُمَل»(٩٥).

والموجود من هذه النسخة هو من قسم الطبيعيّات من شرح الإشارات. والنقطة المهمّة في هذه النسخة هو وجود اسم نصير الدين في آخرها، وأنّ تاريخ كتابتها هو بعد مرور سنة واحدة على وفاة المؤلّف، وهذا نصّ الإنهاء: «وقع الفراغ من تحرير الحواشي للعالم الفاضل المحقّق المدقّق، نصير الملّة والدين، الحلّي طاب ثراه، ضحوة يوم الخميس الثامن عشرين من شهر شوّال من شهور سنة ستّ و خمسين وسبعائة. والحمد للله وحده، والصلاة على محمّد وأهل بيته الطاهرين، وسلّم تسلياً كثراً».

النسخة الثانية: وهي الموجودة في مكتبة جامعة طهران برقم ٢٤٣٠. وتعريف فنخا لهذه النسخة هو كها يلي: «حاشية شرح الإشارات؛ غير متجانسة، حاشية على حلّ مشكلات الإشارات للطوسي، ويبدو أنّ المحشّي يهدف إلى تجميع الحواشي المتفرّقة المكتوبة على الإشارات وشرحها في مكان واحد وأن يذكر ما يناسب مقام البحث من مطالب الكتب الأُخرى، وهذا هو السبب في وجود العديد من الرموز (شيخ، قه، ط، ح، إمام، نخجواني، ز، فيه نظر، ف، نحج، ابن كمّونة، مباحث، صحاح، شفاء، م، س) عقب الكثير من عبارات الكتاب» (٩٦).

وهذه الحاشية كما ذكرنا تخلو من الاسم، وتقع في ١١٠ أوراق، وتمتلئ من أوّلها إلى آخرها بشرح الإشارات.









تبدأ النسخة بالشكل التالي: «قوله: وأصدق (٩٧) العلوم؛ [قلت:] فيه بحثان، إن أراد بالأصدق الأقوى [...] صحيح؛ لأنّ الصدق لا يحتمل التفاوت والاختلاف، فإنّ العلم إن طابق ما في نفس الأمر فهو صادق وإلاّ فهو كاذب. والمطابقة لا تفاوت فيها بالقوّة والضعف [...] وإن أراد الصادق منها [...] لزم منه أن لا يكون ما في العلوم كاذبًا، وهو باطل.

الثاني: جعله التصوّرات [...] بالمعارف موصوفة بالمطابقة، وقد صرّح المصنّف في تلخيص المحصّل بأنّ التصوّرات لا توصف بصدق و لا كذب و لا مطابقة وعدمها، وإنّما الموصوف بذلك هو الأحكام.

ويمكن الجواب عن الأوّل بأنّ المراد الثاني وقصد بها المبالغة كقوله تعالى ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱللَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُم ﴾ فإنّه لمّا كانت أدلّته في غاية المتانة [...] قد صار غره بالنسبة إليه عدمًا لا وجود له.

وعن الثاني أنّ التصوّر بحسب الاسم عار عن الحكم، فلا يوصف بالأُمور المذكورة. أمّا التصوّر بحسب الذات فلا يخلو عن الحكم فيوصف بها. وسيجيء هذا البحث عن قريب.

قوله: هو المعارف الحقيقيّة والعلوم اليقينيّة؛ [قلت:] أي التصوّرات المطابقة».

وبداية هذه النسخة وتوضيحات نصير الدين على عبارات الخواجة تختلف مع ما عليه الحال في النسخ المتوافرة كافة. والنسخ التي تبدأ من قسم المنطق جميعها تبتدئ من عبارة (قوله) الثانية، أي «قوله: هو المعارف الحقيقيّة والعلوم اليقينيّة».

أمّا نهاية النسخة المذكورة فهي كما يلي: «وقد اتّفق الفراغ من نسخه [...] يوم الجمعة وقت العصر الخامس من شهر الله المعظّم رجب [...] المؤرّخ سنة



120



٧٧٧ الهجري على يد العبد الواثق بالله منصور بن محمّد الشيرواني أحسن الله عواقبها بمدينة أصبهان».

النسخة الثالثة: وهي التي توجد في مكتبة جار الله بتركيا وتحمل الرقم ١٢٨٢. وعلى الورقة الأُولى من النسخة كُتبت عبارة «حواشي شرح الإشارات الناصريّة» باللون الأحمر. وأعلى من هذه العبارة كتبت عبارة أُخرى هي «حاشية شرح الإشارات من أوّله إلى آخر الكتاب مجتمعة من الحواشي».

تبدأ النسخة بعبارة «قوله: هو المعارف الحقيقيّة؛ [قلت:] أي التصوّرات المطابقة». وعند نهاية قسم المنطق وردت عبارة «تيّم النهج العاشر، والحمد لله على التوفيق، علّقه على سبيل الاستعجال أضعف خلق الله تعالى وأحُوجهم إلى رحمة ربّه الفعّال [...] في منتصف رمضان المبارك سنة ستّ وخمسين وسبعائة، حامدًا مصليًا».

وهذه النسخة \_ كالنسخة الأولى \_ تمّت كتابتها بعد سنة من وفاة نصير الدين. وتمّ تدوين قسم الطبيعيّات والإلهيّات من هذه الحواشي بخطوط مختلفة وعلى أوراق تختلف عن تلك التي كتب عليها قسم المنطق. أمّا نهايتها فهذا نصّها: «تمّت الحواشي بحمد الله تعالى وحُسن توفيقه وقت الضحى يوم الاثنين في أواخر شهر الله الأصمّ رجب سنة ثمان وخمسين وسبعمائة، حامدًا مصليًا على خير خلقه محمّد وآله أجمعين الطيّين الطاهرين وأصحابه [...]».

النسخة الرابعة: وهي أيضًا موجودة في مكتبة جار الله بالرقم ١٣١٢. وهذه النسخة تحتوي على رسالتين، الأُولى منهما هي حاشية شرح الإشارات لمحمّد بن أسعد بن محمّد اليهاني المعروف ببدر التستري. أمّا الثانية وهي تبدأ من الورقة ٩١ وليس فيها قسم المنطق و تبدأ من طبيعيّات شرح الإشارات، ومكتوب على هذه الورقة نفسها: «شرح شرح الإشارات للطوسي الحليّ نصير الدين بخطّ خواجگي الخبوشاني».









تبدأ النسخة بعبارة: «[قوله:] قال الشيخ: هذه إشارات إلى أصول و تنبيهات على جُمل؛ لمّا كان معظم الغرض من الأصول فروعها...». أمّا نهايتها فهي: «وقع الفراغ من كتابة الحواشي صحوة يوم الأربعاء الرابع والعشرين من الشهر المبارك رجب لسنة إحدى وستين وسبعائة على يدي أضعف عباد الله وأحُوجهم إلى غفرانه، المعترف بذنوبه [...] محمّد بن محمّد الخبوشاني».

النسخة الخامسة: وتوجد أيضًا في مكتبة جار الله بالرقم ١٣٠٣. وهذه النسخة هي الأُخرى موجودة ضمن مجموعة رسائل الرسالة الثالثة منها لنصير الدين الكاشاني. ومكتوب على الورقة ٦٣ منها: «حاشية على شرح الإشارات للمحقّق الطوسي مجموعة من أطراف الشرح [...] الحلّي أي أخير الشرح».

وبداية هذه النسخة التي تبدأ من قسم المنطق هي: «قوله: إنّ أكمل المعارف؛ [قلت:] أي قلت:] إشارة إلى التصوّرات المطابقة. قوله: وأصدق العلوم؛ [قلت:] أي التصديقات الجازمة الثابتة المطابقة».

وفي نهاية قسم المنطق جاءت العبارة الآتية: «قوله: ولم يذكر في المعنويّة، الغالب أنّه لم يكن في المتن في الأوّل في نسخة المصنّف وقد وجد في غير نسخة. والله أعلم».

يستمرّ قسم الطبيعيّات والإلهيّات في هذه النسخة حتّى نهاية النمط الخامس، وما بعد ذلك ناقص من النسخة.

تنتهي النسخة بالعبارة التالية: «قوله: أو كان هذا الحادث محتاجًا؛ [أقول:] لأنّ مذهبهم أي قبل حدوث جميع الحادثات بل والعالم بأجمعه وقت مقدّر تقدّم الواجب به على جميع الموجودات ويحصل به كون العالم حادثًا زمانيًّا. فإن كان مرادهم أنّ هناك وقت [أ] مقدّر [أ] يقتضي بعده موجودات غير متناهية بين ذلك الموقت وبين الموجود فهو مصادرة؛ لاستعمالهم ذلك المذهب في إثبات نفسه».





النسخة السادسة: وهي الموجودة في مكتبة توپكاپي - مجموعة أحمد الثالث - و تحمل الرقم ٣٢٣ (٩٨). وهذه النسخة كاملة تبدأ من بداية المنطق حتّى نهاية النمط العاشر. داخل غلاف النسخة توجد عبارة مكتوبة داخل كتيبة، هي: «برسم مطالعة السلطان الأعظم والخاقان الأفخم السلطان ابن السلطان، السلطان محمّد خان بن مراد خان خلّد الله تعالى خلافته».

وعلى الورقة الأُولى كتبت عبارة داخل كتيبة أيضًا هذا نصّها: «هذه حواش على شرح الإشارات النصيريّة، تأليف العالم الفاضل النحرير الكامل، مولانًا نصير الدين الحلّي رحمه القادر الغني». ويوجد أعلى هذه الكتيبة مكتوب بخطّ أقلّ حجها: «حاشية شرح النصير الطوسي للإشارات، للنصير الحلّي في الحكمة الفلسفيّة».

تبدأ النسخة بالعبارة التالية: «خطبة الشرح: قوله: هو المعارف الحقيقيّة؛ [قلت:] أي التصوّرات المطابقة».

وجاء في نهاية النسخة ما يلي: «وقع الفراغ من تحرير الحواشي للعالم الفاضل المحقق المدقق نصير الملّة والدين الحلّي طاب ثراه ظهر يوم الخميس الثاني عشر من شهر المشهور المبارك ربيع الأوّل من شهور سنة إحدى وستّين وثهانهائة. والحمد للله وحده، والصلاة على محمّد وأهل بيته الطاهرين، وسلّم تسليها دائها كثيرًا. والحمد للله وحده».









#### ٣-٢ الآثار المنطقيّة:

#### ٢ ـ ٣ ـ ١ ـ حاشية على شرح الشمسيّة:

الرسالة الشمسيّة هـ و عنوان كتاب لنجـم الديـن الكاتبـي القزوينـي (ت٥٧٥هـ) في فـنّ المنطق، بيّن فيه آراءه بصورة مختصرة وموجزة، ممّا دفع مَن جاء بعده من المفكّرين للقيام بشرح وتفسير هذه الرسالة.

ومن أهم شروح هذه الرسالة هو كتاب (تحرير القواعد المنطقيّة في شرح الرسالة الشمسيّة) الذي ألّفه قطب الدين الرازي (ت ٧٦٦ هـ)، وقد كتب نصير الدين الكاشاني حواشي مختصرة على هذا الشرح (٩٩).

كها ذكرنا سابقًا عند حديً ثنا عن اثنين من المؤلّفات، فإنّ السيّد مير شريف الجرجاني - مثل نصير الدين الكاشاني - كتب حواشي على الكتب الثلاثة: (طوالع الأنوار) و (تسديد القواعد في شرح تجريد العقائد) و (تحرير القواعد المنطقيّة). يقول صاحب كتاب مجالس المؤمنين (۱۰۰): إنّ الأصل والأساس لكلّ هذه الكتب هي نكات ومطالب نصير الدين الكاشاني.

وطبعت حواشي المير السيّد شريف على شرح الشمسيّة ضمن طبعة المرحوم بيدار فر لكتاب (تحرير القواعد المنطقيّة في شرح الرسالة الشمسيّة). أمّا حواشيه على (تسديد القواعد) فقد طبعت هي الأُخرى أخيرًا في تركيا لكنّها لم تصل لأيدينا حتّى الآن.

أمّا حواشي المير السيّد شريف على الطوالع فهي لم تُطبع حتّى الآن.

ومطالعة هذه الموارد والبحث فيها يمكن أن يساعد في إدراكنا لمدى استفادة المير السيّد شريف من آراء نصير الدين، ومعرفة قوّة وضعف استدلالات كلّ منها.

أمَّا المحقّق المحترم عطائي نظري فلا تتوافر لديه معلومات خاصّة عن هذا





التأليف (۱۰۱). ومن خلال مراجعة فهرست فنخا(۱۰۲) نجد فيه تعريفًا لنسختين من هذه الحاشية، هما:

النسخة الأُولى: وهي المرقّمة ٣/ ٤١١٣ وموجودة في مكتبة آية الله المرعشى النجفى.

بداية النسخة هكذا: «هذه حواش من فوائد الأُستاذ والعلامة نصير الملّة والدين القاشاني على شرح الشمسيّة لمولانا قطب الدين نوّر الله ضريحيهما».

وهذه النسخة مكتوبة بيد لطف الله بن عبد الفتّاح الوافي بتاريخ الثلاثاء نصف رجب سنة ٥٤٨ هـ في مدينة سمر قند، خانقاه خواجة عبد الأوّل (١٠٣). وهناك حواش على عددٍ من الأوراق الأُولى لهذه النسخة.

النسخة الثانية: وهي كالنسخة الأُولى موجودة في مكتبة آية الله المرعشي ولكن بالرقم ٢ / ٧٣٠٣، وتاريخ كتابتها في سنة ١٢٥٣ هـ، وتحتوي على ٤٦ ورقة.

ومن خلال مشاهدة النسخة يتضح لنا عدم دقة معلومات فنخا، إذ إنّ رقم النسخة ينطبق على حاشية المير السيّد شريف الجرجاني على تحرير القواعد المنطقيّة للقطب الرازي. وكون الرسائل الأُخرى في هذه المجموعة هي لنصير الدين \_ وهي غير متوافرة لدينا الآن \_ أو أنّ فهرسة هذه النسخة كان خاطئًا؛ كلّ ذلك يجتاج إلى مزيد التحقيق.

وهناك نسخة أُخرى من (حاشية تحرير القواعد المنطقيّة) تقع ضمن مجموعة توجد في مكتبة الملك عبد العزيز في مدينة الرياض وهي تحمل الرقم ٢ / ١٢٣٨ (١٠٤).

تبدأ النسخة بالعبارة التالية: «هذه فوائد الأستاذ العلامة نصير الملّة والدين القاشي نوّر الله ضريحه على شرح الشمسيّة لمولانا قطب الدين».









وهذه النسخة تخلو من اسم الكاتب ومن تاريخ كتابتها. وهي الآن في مراحل التحقيق والتصحيح من قبل مركز العلامة الحلّي.

## ٢ ـ ٤ ـ الآثار الأُخرى:

#### ٢ ـ ٤ ـ ١ ـ الآثار الفقهية:

٢ ـ ٤ ـ ١ ـ ١ ـ رسالة في بيان الاعتراضات على تعريف الطهارة في كتاب قواعد الأحكام (١٠٠٠):

الظاهر أنَّ هذه الرسالة هي الرسالة الوحيدة لنصير الدين الكاشاني في علم الفقه. وكما ينطق به عنوان الرسالة فإنّ الكاشي كانت له اعتراضات على تعريف للطهارة ذكره العلامة الحليّ في كتابه قواعد الأحكام، فذكرها في هذه الرسالة.

والظاهر أنّه لم يتمّ حتّى الآن اكتشاف أيّ نسخة من هذه الرسالة، ويحتمل أن تكون قد تلفت. إلاّ أنّ الشهيد الأوّل في كتابه غاية المراد في شرح نكت الإرشاد نقل بشكل مختصر اعتراضات الكاشاني العشرين من خلال سبعة عشر إشكالًا، كما تصدّى للجواب عنها وردّها.

كما أنّ الشهيد الثاني في كتابه الحاشية على قواعد الأحكام المستمى فوائد القواعد عَدَّ إيرادات الكاشاني في غاية اللطف وأنّ أجوبة الشهيد الأوّل عليها كانت تمتاز بالتكلّف غالبًا. وقد قام باستعراض جميع اعتراضات الكاشاني على تعريف العلاّمة الحلّي للطهارة واحدًا واحدًا، ثمّ ذكر أجوبة الشهيد الأوّل على الاعتراضات المذكورة، ثمّ بيّن إشكالاته هو على هذه الأجوبة. وأورد هو الآخر إيرادات أُخرى زادها على الإشكالات المذكورة على ذلك التعريف (١٠٦).





## ٢ ـ ٤ ـ ٢ ـ الآثار النجوميّة:

# ٢ ـ ٤ ـ ٢ ـ ١ ـ تعريب زُبدة الإدراك في علم الأفلاك:

هذا الكتاب هو الترجمة العربيّة لرسالة زُبدة الإدراك للخواجة نصير الدين الطوسي في علم الهيئة، والذي قام بترجمتها هو نصير الدين الكاشاني.

وكتب ابن العتائقي شرحًا على هذا التعريب بعنوان الشُّهدَة في شرح تعريب الزُّبدة، وكانت بداية كتابة الشرح كما يقول ابن العتائقي هي ١٢ ذو الحجّة سنة ٧٨٧ هـ. وتوجد نسخة من هذا الشرح بخط ابن العتائقي في الخزانة الغرويّة (١٠٧).









#### الهوامش

- (۱) رياض العلماء وحياض الفضلاء، ٤/ ٣٢٦؛ روضات الجنّات، ٤/ ٣٢٣.
  - (٢) روضات الجنّات، ٤/ ٣٢٣.
- (۳) مجالس العلماء ۲/۲۱۲؛ الكنى والألقاب،٣/ ٢٥٣؛ رياض العلماء وحياض الفضلاء، ٤/ ١٨١.
- (٤) يوجد على الورقة الأولى من نسخة رسالة النكات المحفوظة في الخزانة الغروية بالرقم ٦٧٠ والمكتوبة بخط ابن العتائقي، عبارة بخط يده يقول فيها: «توفي مولانا وشيخنا المولى القدوة القبلة سلطان الفقهاء والعلماء والمتكلمين، نصير الملة والحق والدين، مصنف هذا الكتاب طاب ثراه وجعل الجنة مقامه ومأواه عاشر رجب سنة ٥٧٥ هجريّة».
- (٥) «توفّي الشيخ الإمام العلاّمة المحقّق أُستاذ الفضلاء نصير الدين عليّ بن محمّد القاشي بالمشهد المقدّس الغروي عاشر رجب سنة خمس وخمسين وسبعائة». مجموعة الجباعي، ٢٦١.
- (٦) طبقات أعلام الشيعة، ٥/ ٣٠؛

- الكنى والألقاب، ٣/ ٢٥٣؛ موسوعة طبقات الفقهاء، ٨ / ١٦١.
- (۷) رياض العلاء، ٤/ ١٨٢؛ طبقات أعلام الشيعة، ٥/ ١٤٩.
- (٨) جامع الأسرار ومنبع الأنوار، ص٤٩٦.
- (۹) طبقات أعلام الشيعة، ج ٥، ص ١٤٩؛ موسوعة طبقات الفقهاء، ٨/ ١٥٩.
  - (١٠) مجالس المؤمنين، ٢/ ٢١٦.
- (۱۱) مجلّة آينه پژوهش (= مرآة التحقيق)، العدد ١٦٤، نگرشي بر نگارشهاي كلامي (= تأمّلات في المدوّنات الكلاميّة) / نصير الدين كاشاني ونگاشتههاي كلامي او (= نصير الدين الكاشاني وتأليفاته الكلاميّة).
- (١٢) وصفه صاحب أمل الآمل بقوله: «فاضل جليل، يروي عن المحقّق». أمل الآمل ٢/ ٢٨٩.
- (۱۳) رياض العلماء، ٥/ ١٣٤؛ روضات الجنّات ٢/ ١٨٦؛ أعيان الشيعة، ٤ / ٩٢.
- (١٤) هـذه السـنة ٧٦٩ الـواردة هنا هـي خاطئـة بـلا شـكّ؛ لأنّ وفـاة المحقّق ووالـد نصير الدين ـ بـل وحتّى نصير الدين ـ بـل وحتّى نصير الدين نفسـه ـ كانت لسـنوات عديدة قبل هذا التاريخ. ويبدو أنّ سنة الرواية يجب أن تكون ٢٦٩ هجريّة.





- (١٥) بحار الأنوار، ١٠٦/ ٣٦.
- (۱٦) مجلّة آينه پژوهش (= مرآة التحقيق)، العدد ١٦٤، نگرشي بر نگارشهاي كلامي (= تأمّلات في المدوّنات الكلاميّة)/ نصير الدين كاشاني و نگاشتههاي كلامي او (= نصير الدين الكاشاني و تأليفاته الكلاميّة).
  - (۱۷) المصدر نفسه.
- (۱۸) يُنظر: النسخة الخطّيّة لكتاب معارج الفهم، مكتبة محمّد بن سعود، الرقم ٣٩١٤
- (١٩) في بعض المصادر وردت عبارة «دار الصحّة» بدلًا من «دار الصخر». بحار الأنوار ٢٠٥/ ١٧٥.
- (۲۰) رياض العلياء ٢٣٧/٤؛ طبقات أعلام الشيعة ٥/ ٣٠.
- المولى العالم الواعظ وجيه الدين عبد الله ابن المولى العالم الواعظ وجيه الدين عبد الله ابن المولى علاء الدين فتح الله بن عبد الملك بن فَتْحان الواعظ القمّيّ الأصل القاشانيّ المسكن، عن جدّه عبد الملك، عن الشيخ الكامل العلامة خاتمة المجتهدين أبو [أبي] العبّاس أحمد بن فهد، قال: حدّثني المولى السيّد أحمد بن فهد، قال: حدّثني المولى السيّد عبد العلامة أبو العيرّ جلال الدين عبد الله ابن السعيد المرحوم شرفشاه

الحسيني الله قال: حدّثني شيخي الإمام العلاّمة مو لانا نصير الدين علىّ ابن محمّد القاشي قدّس الله نفسه، قال: حدّثني السيّد جلال الدين بن دار الصخر، قال: حدّثني الشيخ الفقيه [نجم الدين أبو القاسم بن سعيد، قال: حدَّثني الشيخ الفقيه] مفيد الدين محمّد بن الجهم، قال: حدّثني المُعمّر السِّنْبسيّ، قال: سمعت من مولاي أبي محمّد الحسن العسكري عليه وعلى آبائه وولده أفضل الصلاة والسلام يقول: أحسِن ظنَّكَ ولو بحجر، يطرحُ الله فيه سر"ه، فتناول نصيبك منه. فقلت: يا ابن رسول الله ولو بحجر؟ فقال: ألا تنظرون إلى الحجر الأسود». عوالي اللآلع، ١/ ٢٥ \_ ٢٦.

- (٢٢) أمل الآمل ٢/ ٥٥.
- (٢٣) أمل الآمل ٢/ ٥٢؛ طبقات أعلام الشيعة، ٤/ الشيعة، ٤/ ١٠٠٠؛ أعيان الشيعة، ٤/ ١٣١.
- (٢٤) فقد جاء في إجازة ابن الشهيد الثاني المفصّلة التي منحها لنجم الدين ابن السيّد محمّد الحسيني نقلًا عن تاج الدين ابن مُعيّة ما يلي: «... وعن السيّد تاج الدين بن معيّة، عن جمّ ففر من علائنا الذين كانوا في عصر ه





وفيات أعيان الدهر، ٦/ ٢٥٤. (٢٧) رياض العلماء، ٧/ ١٩٥.

(٢٨) يوجد في النسخة ٤٧٨ من مجموعة إسلر نصّ إجازة قطب الدين الشيرازي للسيّد برهان الدين على الشكل التالي: «صورة إجازة كتبها مو لانا أستاذ المحقّقين ومقتدى المدقّقين، أعجوبة الزمان ونادرة الدوران، قطب الملّة والدين، لمو لانا السيّد السند أفضل المحقّقين، برهان الملّة والدين، تو لاّه لمغفرته ورضوانه، أفاد واستفاد، الإمام الفاضل شرف الأفاضل، قدوة المحقّقين، ملك الناظرين، برهان الملّة والدين، عبيد الله ابن السيد السند افتخار العترة الطاهرة [...] العهد شمس الملَّة والدين محمَّد ابن البخاري أدام الله فضله وكثّر في الأفاضل مثله، فقرأ عكي هذا الكتاب قراءة إتقان وتحقيق وإمعان وتدقيق، واستحقّ أن يستفاد منه قواعد الحكمة الحقيقية ومعاقد المطالب اليقينيّة؛ إذ لم يغادر من الدقائق المكنونة الموقوفة على التوقيف والحقائق المخزونة المودعة في هذا التأليف صغيرةً ولا كبيرة إلا أحصاها، ولا أبيّة أو شريدة إلاّ سخّرها وأدناها. فالله أسال أن يطيل بقاءه لعلم يغوص

وأساؤهم مسطورة بخطه في إجازته لشيخنا الشهيد الأوّل، وهي عندي، فأنا أورد كلامه فيها بعينه. وهذه صورته: فمن مشايخي الذين يروي عنّى عنهم مولانا الشيخ الإمام الربّاني السعيد جمال الدين أبو منصور الحسن ابن المطهّر قدّس الله روحه، والشيخ السعيد صفيّ الدين محمّد بن سعيد، والشيخ السعيد المرحوم نجم الدين أبو القاسم عبد الله بن حملات، والسيّد الجليل السعيد جمال الدين يوسف ابن ناصر بن حمّاد الحسيني، والسيّد الجليل السعيد جلال الدين جعفر بن على ابن صاحب دار الصخر الحسيني، وشيخي السعيد المرحوم علم الدين المرتضى على بن عبد الحميد بن فخّار الموسوى، والسيّد الجليل السعيد المرحوم رضيّ الدين أبو القاسم على " ابن السيّد السعيد غياث الدين عبد الكريم بن طاووس الحسني...». بحار الأنوار ١٠٦/ ٨٩٩.

(٢٦) طبقات الشافعيّة ٢/ ١٠٨؛ تاريخ علادة النحر في



على جواهره، ويفتق الأصداف عن ذخائره، ويوقّقه للعمل الصالح الذي هو مرمى أغراض أُولي العقل ومطمح أبصار المتربّصين إلى غايات الفضل. حرّره أحوج خلق الله محمود بن مسعود بن المصلح الشيرازي، ختم الله له، وذلك في أوائل ربيع الأوّل من شهور سنة سبعائة. والحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على محمّد وآله الطبّين الطاهرين».

كما توجد في هذه المجموعة إجازة قراءة شرح الإشارات من عبيد الله العبرى إلى أبو القاسم الأبرقوهي، وهذا نصها: «الحمد الله ربّ العالمين، والعاقبة للمتّقين، والصلاة والسلام على محمّد وآله الطيّبين الطاهرين، المستورين منهم والظاهرين. وبعد، فقد قرأ علَيَّ الإمام الفاضل، قدوة الأفاضل، جامع الفضائل، أسوة العترة النبويّة، زبدة الدوحة المصطفويّة، السيّد السند تاج الملَّة والدين، أبو القاسم الحسن بن داود بن الحسن الأبرقوهي العلوي \_ أدام الله فضله، وكشّر في الأفاضل مثله \_هذا الكتاب من أوّله إلى آخره، قراءة تحقيق وإتقان وتدقيق وإمعان، واستحقّ أن يستفاد منه هذا الكتاب؛ إذ

ميّز فيها القشر منه من اللباب. والمرجوّ من شيكمه الكريمة الرضيّة وخصاله السنيّة المرضيّة أن يذكر الكاتب عبيد الله العبري في صالح دعائه أوان الخوض وآدابه. وكتب هذه السطور في سادس شهر شوّال من شهور سنة أربعين سبعائة، لله حامدًا وعلى رسوله مصلّاً».

- (۲۹) جاویدان خرد (= الحکمة الخالدة)، تبیین حرکت شناسی ابن سینا در سنّت تفسیری حلّ مشکلات الإشارات طوسی (= بیان فاعلیّة ابن سینا فی السنّة التفسیریّة لحلّ مشکلات الإشارات للطوسی)، ۲۱ ـ ۲۵.
- (۳۰) رياض العلاء، ٣/ ١٠٤؛ روضات الجنّات، ٤/ ١٩٤؛ أعيان الشيعة ٢٦٨/٢.
- (٣١) طبقات أعلام الشيعة، ٥/ ١٨٥؛الذريعة، ١/ ٢٢١.
- (۳۲) الذريعة، ۲۰۲/ ۱۹۳؛ معجم طبقات المتكلّمين، ۳/ ۲۰۲.
- (۳۳) رياض العلاء، ٤/ ١٨٢؛ طبقات أعلام الشيعة، ٥/ ١٤٩.
  - (۳٤) روضات الجنّات، ٤/ ٣٢٣.
- (٣٥) مّت طباعة هذا الكتاب مع كتاب إرشاد الطالبين \_طبعة حجريّة في مدينة







100

بومباي الهنديّة سنة ١٣٠٣ هجريّة. وتلا ذلك قيام السيّد أحمد الحسيني والشيخ هادي اليوسفي بتحريره ليقوم مجمع الذخائر الإسلاميّة في مدينة قم بطباعته في ٢٨ صفحة من القطع الوزيري، واعتمد المشار إليها في تحريرهما لنهج المسترشدين على نسختين فقط محفوظتان في مكتبة آية الله النجفي المرعشي، إحداهما بالرقم ٣/٤ مكتوبة بتاريخ ٢٠٠٥ هجريّة والثانية بالرقم ٦/٧ هجريّة بتاريخ ٢٠٠٥ هجريّة بتاريخ ٢٠٠٥ هجريّة الشاريخ ٢٠٠٥ هجريّة بالرقم ٢/٧ هجريّة ما الله النجفي المرعشي، العدد ١١٠٥ همرآة التحقيق)، العدد ١٥٠٠ عطائي نظري.

(٣٦) الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ٢٤/ ٣٢٣

(٣٧) وهي النسخة رقم ١ / ٦٨٩ في مركز إحياء التراث الإسلامي.

(٣٨) قال نظام الدين عبد الحميد الأعرجي في شرحه على نهج المسترشدين المسمّى بعنوان تذكرة الواصلين في شرح نهج المسترشدين: «قد صنّف [العلاّمة الحيل] كتابًا في علم الكلام، حاويًا لجميع مسائله الدقيقة، مشتملًا على أبحاثه العميقة، مع كونه قد

بلغ في الإيجاز إلى الغاية، وتجاوز حدّ الاختصار إلى النهاية. فأحببت أن أُصنّف له شرحًا كاشفًا لحقائقه وموضحًا لدقائقه...»، ٣٥.

(٣٩) ألّف السيّد نظام الدين هذا الكتاب في أواخر سنة ٧٠٣هـ، وقد صدر هذا الشرح سنة ١٤٣٦هـ بتحقيق طاهر السلامي عن المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة التابع للعتبة العبّاسيّة المقدّسة في كربلاء.

وأسلوب هذا الشرح هو (قال - أقول). وفي نهاية النسخة أوضح الشارح بأنّ هذا الشرح مع اختصاره لكنّه يشتمل على الكثير من العلوم، ومن هنا يجوز لأهل العلم نقل مطالبه، ويحرم على أهل الجهل ذلك. كما ذكر الشارح أنّ تأليفه لهذا الشرح كان في زمان حياة العلامة الحلي.

(٤٠) وهذا الشرح أيضًا كسابقه على طريقة قال أقول، وهو مكتوب في زمان حياة العلامة الحلّي، وقد صدر هذا الشرح عن مركز العلامة الحلّي.

(٤١) طُبع هذا الكتاب بتحقيق طاهر السلامي، عن المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة التابع للعتبة العبّاسيّة المقدّسة، سنة ١٤٣٦هـ.



(٤٢) أنهى المؤلّف شرحه هذا بتاريخ ٢١ شعبان سنة ٧٩٢ هـ. وهذا الكتاب من الشروح الضخمة لكتاب (نهج المسترشدين)، وهو مكتوب بأسلوب قال\_أقول.

وهذا الكتاب صدر بتحقيق السيّد مهدي الرجائي من قبل انتشارات مكتبة آية الله المرعشي ، وسيصدر عن مركز العلاّمة الحلّي.

(٤٣) له كتاب مطبوع باسم التوضيح الأنور بالحجم الواردة لدفع شُبَه الأعور، صدر مطبوعًا بتحقيق السيّد مهدي الرجائي.

وقد أنهى الحبلرودي هذا الكتاب في ٣٠ ذي القعدة سنة ٨٢٨ هـ.. ولم يُطبع حتّى الآن، إلاّ أنّ هناك خمس يُطبع حتّى الآن، إلاّ أنّ هناك خمس الآن. النسخ حطّية تم التعرّف إليها حتّى الآن. النسخ الثلاث الأولى منها موجودة في العتبة الرضوية المقدّسة، وهي النسخة رقم ٢٧٢ كُتبت في سنة الرقم ١٠٤٥ الهجريّة، والنسخة الثانية تحمل الرقم ١١١٥٨ وليس فيها لا تاريخ الكتابة ولا اسم الكاتب، والنسخة الثالثة موجودة بالرقم ٢٠٣١ كاتبها الثالثة موجودة بالرقم ٢٠٣٦ كاتبها كتابتها سنة ٣٠٣٠ أمّا النسختان كتابتها سنة ٩٢٣. أمّا النسختان

الأُخريان فإحداهما تعود لمكتبة آية الله المرعشي برقم ٢١١١ وتاريخها ١١٠٥ والأُخرى تعود لمكتبة مدرسة سپهسالار وتحمل الرقم ١٢٧١، ويعود تاريخها إلى سنة ١٢٥٦ هـ.

(٤٤) وهو محقّق فاضل وجليل القدر، ويُعدّ واحدًا من تلامذة الشيخ البهائي. وقد شاهد صاحب رياض العلماء ١/ وقد شاهد صاحب رياض العلماء ١/ بقوله: «وهو شرح مبسوط ممزوج بقوله: «وهو شرح مبسوط ممزوج بالمتن، حَسَن جيّد جدًّا». وبناءً على ما يقوله فإنّ تاريخ إتمامه هو ٩ ربيع الأوّل ١٠٢٩ الهجريّة ومكان كتابته هو مدينة الكاظميّة. ولم يتمّ العثور على نسخة منه حتّى الآن.

(٤٥) لم نعثر على تعريفٍ لهذا الشرح حتّى الآن.

(٤٦) توجد نسخة من هذا الشرح في مكتبة مركز إحياء التراث الإسلامي في قم برقم ٨٦١، وتاريخ الانتهاء من كتابته هو ربيع الأوّل سنة ١١٣٣. وطريقة تأليف هذا الشرح هي الطريقة المزجيّة. وفي النسخة حواش بخطّ المؤلّف أضافها للشرح بعد تأليفه.

(٤٧) هـذا الكتاب هـو شرح مزجي على نهـج المسترشدين، ولم تته طباعته







حتى الآن. توجد منه نسخة محفوظة في مكتبة مجلس الشورى الإسلامي برقم ٣/ ١٠٥٩٦، وتاريخ كتابتها هو ٢٨ ذي القعدة ١٢٧٧. وهذه النسخة تحتوي من الشرح إلى قسم في أنّه تعالى قادر من الفصل الخامس من نهج المسترشدين، وما بعده ساقط

من النسخة، وفي النسخة حواش من

- الشارح نفسه. (٤٨) فنخا، ٣٢/ ٥٤٨.
- (٤٩) فهرست نسخة هاي خطي كتابخانة ملي ملك ٥/ ٣٤.
- (٥٠) المصدر السابق، ج ٢٠، ص ٩١٤.
- (٥١) الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ١٤ / ١٢.
- (٥٢) مجالس المؤمنين ٢/٢١٦؛ الذريعة، ١٣١/ ٣٦٥؛ رياض العلماء، ٤/ ١٨١.
  - (۵۳) الذريعة، ۱۳/ ۳٦٥.
    - (٥٤) الورقة الثالثة، ب.
- (۵۵) مجلّة آینه پژوهش (= مرآة التحقیق)، العدد ۱۲۶، خرداد و تیر ۱۳۹۱ ش، نگرشی بر نگارشهای کلامی (۸) (= تأمّلات فی المدوّنات الکلامیّة) / نصیر الدین کاشانی و نگاشتههای کلامی او (= نصیر الدین الکاشانی و تألیفاته الکلامیّة).

- (٥٦) ريحانة الأدب، ٦/ ١٨٩.
- (٥٧) يمر كتاب شرح الطوالع الآن بمرحلة تحقيقه وتصحيحه من قبل مركز العلامة الحلي.
  - (۵۸) فنخا، ۲۲/ ۲۸۱.
- (۹۰) مجلّة آینه پژوهش (= مرآة التحقیق)، العدد ۱۹۲، خرداد و تیر ۱۳۹۱ ش، نگرشی بر نگارشهای کلامی (۸) (= تأمّلات فی المدوّنات الکلامیّة) / نصیر الدین کاشانی و نگاشتههای کلامی او (= نصیر الدین الکاشانی و تألیفاته الکلامیّة).
- (٦٠) وهنا أقدّم شكري وامتناني للسيّد حسن قاسمي مسؤول مكتبة خطوطات مدرسة سپهسالار الذي كان لتوجيهاته أثرها القيّم في الوصول إلى هذه النسخ. ويُنظر: فنخا، 1/٤٨٤.
- (٦١) عبارة آخر النسخة هي: «تمّـت الحاشية بحمد الله ومَنّه في الثالث عشر من ربيع الأوّل سنة ٧٤٩».
- (٦٢) أُنظر بقيّة النسخ التي سنشير إليها في ما يأتي.
- (٦٣) تسديد القواعد في شرح تجريد العقائد، ١/ ١١٦.



- (٦٤) فنخا، ٨/ ١٩٠.
  - (٦٥) فنخا، ١١/ ٨٤.
- (٦٦) وهذا التحقيق هو الذي يجري العمل عليه حاليًا في مركز العلامة الحلّي التابع للعتبة الحسنيّة المقدّسة.
- (٦٧) أعيان الشيعة، ٨/ ٣٠٩. وكان أوّل من استعمل هذا العنوان هو السيّد محسن الأمين في كتابه أعيان الشيعة، والسبب في اختيار هذا العنوان لهذه الرسالة غير معروف. أمّا في كافّة النسخ من هذه الرسالة وفي شرحها لعاد الدين يحيى فالاسم المستعمل لها هو اسم النكات.
- (٦٨) ومن أمثلة مسائله: «الشيء مستلزم لنقيضه...»، و «سلب الشيء عن مساويه واقع...»، و «أئمّة المنطق صرّحوا بإنتاج المنفصلين...».
- (٦٩) ومن أمثلتها: «واجب الوجود أكثر من واحد...»، و «الموجود المطلق واجب الوجود لذاته أعني...»، و «واجب الوجود موجود بالخارج؛ إذ لو لا ذلك...».
- (۷۰) ومن أمثلتها: «العالم حادث لأنّ جزئه...»، و «الواجب واحد...»، و «واجب الوجود مختار...».
- (٧١) ومن مسائله: «أفضل الوضوئين

واجب خلافًا لأبي حنيفة...»، و «سفر الوالد سفرًا منقطعًا تنتقل الولاية إلى الجدّ...».

(۷۲) انظر: النكات، ٥٠ ـ ٥٤، المسائل ۲۲ ـ ۲۵.

(۷۳) وهو ما ستتمّ الإشارة إليه أيضًا في مقدّمة نسخ هذا الكتاب: «... فتلقّيت إشارته العالية بالقبول والامتثال، وجمعت منها خمسين، وذلك ماكان حاضرًا لدّيّ في الحال مع ذكرى أجريتها على سبيل الارتجال وطريق الاستعجال...». النكات: ٣٢.

كما تمّت الإشارة في نهاية النسخة إلى عدد هذه المسائل والنقاط وأنّها خمسون مسألة بقوله: «ولنختم النكات الخمسين بمغالطة بديعة منيعة لطيفة طريفة لا يرد عليها منع التقدير أصلًا هي من غرائب النكات ونوادر المغالطات، وهي...». النكات: ص

أمّا في نسخة مكتبة الكلبايكاني المرقّمة ١٤/ ٢٥٧٩ - ٥٩ فقد أُشير إليها بالعبارة التالية: «الحادية والخمسون و...».

(٧٤) أعيان الشيعة، ٨/ ٣٠٩.





الدين يحيى. والنسخة مكتوبة على يد قطب بن عمر بن صاحب الجيلي، وتاريخ كتابتها هو سلخ شعبان المعظم سنة ٧٤١ الهجرية.

الرابعة: المخطوطة رقم ٣٢٨٨ في المكتبة السليمانية فاتح، وهي نسخة مجهولة التاريخ والناسخ.

(٧٦) تبتدئ النسخة بالعبارة التالية: «وبعد؛ فإنّ مولاي الإمام ابن الإمام، منبع الجود والفضل والإنعام، أفضل دهره، وزبدة عصره، ذا الذهن الوقّاد، والطبع النقّاد، أكْيَس زمانه، وفائق سائر أقرانه، المخصوص من العناية الإلهيّة بالنفس القدسيّة، والأخلاق الزكيّة، والشِّيَم المرْضيّة، نعم منبع العلياء والعلم والنهي، ومجتمع الأنعام والفخر والمجد، عماد الملَّة والدين، فخر الإسلام والمسلمين، يحيى متّعه الله بشبابه بين أخلاّئه وأحبابه، وأوصله أقصى نهايات السعادات وأرفع درجات الكمالات، بحقّ الحقّ ونبيّه القائل بالصدق. سبق له في حقّى من الإنعام ما لا أحصيه، ومن الأيادي ما لا أستقصيه. له أياد إليَّ سابقة أعدّ منها ولا أعدّدها، جزاه الله أفضل الجزاء وأوفره، ووفّاه أكمل الأجر

(٧٥) قام عهاد الدين يحيى بشرح هذه الرسالة في زمان حياة مصنفها الذي هو أُستاذه أيضًا.

وهناك في الأقل أربع نسخ من هذا الشرح بين أيدينا الآن.

الأولى: هي المخطوطة الموجودة في المكتبة السليمانيّة في تركيا بغدادلي وهبي أفندي بالرقم ٨٢٨، وهي تخلو من التاريخ. (مقالة نصير الدين الكاشاني وتأليفاته الكلاميّة، مجلّة آينه پژوهش، بالفارسيّة).

الثانية: المخطوطة رقم ١٩٠٣ في مكتبة توبكابي أحمد الثالث. جاء في الورقة الأولى منها: «شرح نكات نصير الحلي لأحمد الكاشي»، كما ورد في الورقة الثانية منها: «إحدى وخمسون مسألة، بعضها في الكلام وبعضها في الحكمة بطريقة السؤال والجواب من نصير بطريقة السؤال والجواب من نصير للدين الحلي، وشرح هذه المسائل هو لمولانا يحيى الكاشي». وتاريخ كتابة هذه النسخة هو أواخر ذي الحجّة الحرام من سنة ١٨٥ الهجريّة.

الثالثة: المخطوطة رقم ١١٠٧ في مكتبة بورسا. وهذه المخطوطة موجودة ضمن مجموعة رسائل كانت الرسالة الرابعة منها هي شرح النكات لعماد





وأغزره. وكان قد أشار إلى بجمع عدّة من المغالط والنكات والفوائد والإيرادات؛ ليكون ذلك تذكرةً منّى لعلي حضرته، ومونسًا له أحيان خلوته، فتلقّيت إشارته العالية بالقبول والامتثال، وجمعت منها خمسين، وذلك ما كان حاضرًا لدَيّ في الحال مع ذكري أجريتها على سبيل الارتجال وطريق الاستعجال، ملتمسًا من عميم كرمه وشريف شيمه إصلاح ما يقف عليه من الخلل، ويعشر عليه أثناء المطالعة من الزلل. ومن الله جلّ جلاله أستمدّ التوفيق لما يكون سببًا لصلاح الأخرى والأولى، وأسأله هداية الطريق إلى ما هـ و الأحـرى والأولى، إنّـ ه عـلى ذلك قدير، وبالإجابة جدير».

(۷۷) مجلّة آینه پژوهش (= مرآة التحقیق)، العدد ۱۲۶، خرداد و تیر ۱۳۹۱ ش، نگرشی بر نگارشهای کلامی (۸) (= تأمّلات فی المدوّنات الکلامیّة) / نصیر الدین کاشانی و نگاشتههای کلامی او (= نصیر الدین الکاشانی و تألیفاته الکلامیّة).

(۷۸) أشكر أُستاذي العزيز حضرة السيّد أحمد رضا رحيمي ريسه لتهيئته وتقديمه لى هذه النسخة.

(٧٩) النسخة الخطّيّة، ص ٢٨ ب. وكاتب هـذه النسخة استنادًا إلى الرسائل الأُخرى هـو «قطب بـن عمر بـن صاحب الجيلي»، أمّا مكان كتابتها فهو مدينة تبريز.

(۸۰) فنخا، ۱/ ۷٦۸.

(۸۱) دنا، ۱/ ۳۷۹.

(۸۲) أخبرنا عن وجود هذه النسخة الأستاذ العزيز الدكتور حسن الأنصاري.

(۸۳) النكات، ۲٤.

(٨٤) أهم إشكالات هذا التحرير يكمن في أنه ليس معلومًا ما هي النسخة التي تم اعتهادها أساسًا للعمل. وصورة النسخة التي استفيد منها وطبعت بعنوان النكات إنّا تعود إلى شرح النكات الذي لم يتضمّن متن النكات أصلًا.

(٨٥) الأفكار الكلاميّة للعلاّمة الحّلي (بالفارسيّة)، ٥٥.

(٨٦) معارج الفهم، ٧٠.

(۸۷) مجلّة آينه پژوهش (= مرآة التحقيق)، العدد ١٦٤، خرداد وتير ١٣٩٦ ش، نگرشي بر نگارشهاي كلامي (٨) (= تأمّلات في المدوّنات الكلاميّة)/







نصير الدين كاشاني و نگاشتههاي كلامي او (= نصير الدين الكاشاني وتأليفاته الكلاميّة).

(۸۸) المصدر نفسه.

(۸۹) مجلّه آینه پژوهش (= مرآه التحقیق)، العدد ۱۹۲۵، خرداد وتیر ۱۳۹۱ ش، نگرشی بر نگارشهای کلامی (۸) (= تأمّلات فی المدوّنات الکلامیّة) / نصیر الدین کاشانی و نگاشتههای کلامی او (= نصیر الدین الکاشانی و تألیفاته الکلامیّة).

(٩٠) مجالس المؤمنين ٢/٢١٦.

(۹۱) مجلّة آینه پژوهش (= مرآة التحقیق)، العدد ۱۳۹۶، خرداد وتیر ۱۳۹۱ ش، نگرشی بر نگارشهای کلامی (۸) (= تأمّلات فی المدوّنات الکلامیّة) / نصیر الدین کاشانی و نگاشتههای کلامی او (= نصیر الدین الکاشانی و تألیفاته الکلامیّة).

(۹۲) المصدر نفسه.

(٩٣) كان اختيار الحرف (ط) رمزًا للعلامة الحلّي بسبب اشتهاره باسم (ابن المطهّر).

(٩٤) أُقدَّم شكري الجزيل لأَستاذي العزيز حضرة السيّد أحمد رضا رحيمي ريسه لما قدّمه من التوجيهات والمعلومات القيّمة في هذا المجال.

(٩٥) يوجد الرمز (ر) فوق كلمة (الجمل).

(۹٦) فنخا، ۱۱/ ۸۷۱.

(٩٧) يوجد في النسخة فوق كلمة (أصدق) رمز الحرف (ر).

(٩٨) أشكر الأستاذ العزيز حضرة الدكتور حسن الأنصاري لقيامه بتعريف النسخة وتهيئتها لنا.

(۹۹) مجالس المؤمنين ۲۱۲/۲؛ رياض العلماء، ۶/۲۷۲؛ موسوعة طبقات الفقهاء، ۸/ ۱۲۰.

(١٠٠) مجالس المؤمنين ٢/٦١٦.

(۱۰۱) المصدر نفسه.

(۱۰۲) فنخا، ۱۱/ ۲۵\_۲۲3.

(۱۰۳) المصدر نفسه.

(١٠٤) أشكر الصديق العزيز الذي هيّأ لي هـذه النسخة \_ والـذي لا أتذكّر الآن اسمه \_ شكرًا جزيلًا.

(۱۰۰) مجلّه آینه پژوهش (= مرآة التحقیق)، العدد ۱٦٤، خرداد وتیر ۱۳۹۲ ش، نگرشی بر نگارشهای کلامی (۸) (= تأمّلات فی المدوّنات الکلامیّة) / نصیر الدین کاشانی و نگاشتههای کلامی او (= نصیر الدین الکاشانی و تألیفاته الکلامیّة).

(۱۰٦) المصدر نفسه.

(۱۰۷) المصدر نفسه.

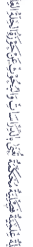


#### المصادروالمراجع

- أعيان الشيعة؛ السيّد محسن الأمين (ت
   ١٣٧١هـ)، بيروت.
- أمل الآمل في ذكر علماء جبل عامل؛ الشيخ
   عمد بن الحسن الحرّ العاملي (ت ١١٠٤).
- ٣. بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار؛ العلامة محمّد باقر المجلسي (ت ١١١٠هـ).
- ٤. تاريخ علماء بغداد؛ الشيخ يونس السامر ائي،
   بغداد.
- ه. تسديد القواعد في شرح تجريد العقائد؛
   شمس الدين محمود الأصفهاني.
- جامع الأسرار ومنبع الأنوار؛ السيّد حيدر ابن علي الحسيني الآملي.
- ٧. الذريعة إلى تصانيف الشيعة؛ الشيخ أغا
   بزرك الطهراني (ت ١٣٨٩هـ)، دار
   الاضواء، بيروت.
- ٨. روضات الجنّات في أحوال العلاء والسادات؛ الميرزا محمّد باقر الموسوي الخوانساري (ت ١٣١٣هـ).
- ٩. رياض العلاء؛ الميرزا
   عبدالله أفندي (ت ١١٣٤هـ).
- ١٠. ريحانة الأدب في تراجم المعروفين بالكنى
   واللقب؛ الميرزا محمّد علي المدرّس
   التبريزي (ت ١٣٧٣).
- ١١. طبقات الشافعيّة؛ عبد الوهاب السبكي

- (ت ۷۷۱هـ): تاج الدين عبد الوهاب ابن تقي الدين السبكي (ت ۷۷۱هـ)، تحقيق د. محمود محمد الطناحي د. عبد الفتاح محمد الحلو، هجر للطباعة والنشر والتوزيع، ط ۲، ۱۶۱۳هـ.
- ١٢. طبقات أعلام الشيعة؛ الشيخ أغا بزرك الطهراني (ت ١٣٨٩هـ).
- 17. عوالي اللآلئ العزيزيّة في الأحاديث الدينيّة؛ ابن أبي جمهور الأحسائي (ت ٩٤٥).
- الهرست نسخة هاي خطي كتابخانة ملي ملك، استان قدس، ١٣٦٩هـ.
- 10. قلادة النحر في وفيات أعيان الدهر: أبو محمد الطيب بن عبد الله بن أحمد بن علي بالمخرمة، الهجراني الحضرمي الشافعي (ت ٩٤٧ هـ)، عُني به: بو جمعة مكري و خالد زواري، دار المنهاج، جدة، 18٢٨هـ/ ٢٠٠٨م.
- ١٦. الكــنى والألقاب؛ الشيخ عبّاس القمّي
   (ت ١٣٥٩هـ).
- ۱۷. مجالس المؤمنين؛ القاضي نور الله الشوشتري (ت ۱۰۱۹هـ)، العتبة الرضوية المقدسة، ۱۳۹۳هـ.
- ١٨. مجــموعة الجباعي؛ الشهيد الأوّل شمس الدين محمّد بن مكّي العاملي (ت
   ٢٨٧هـ).





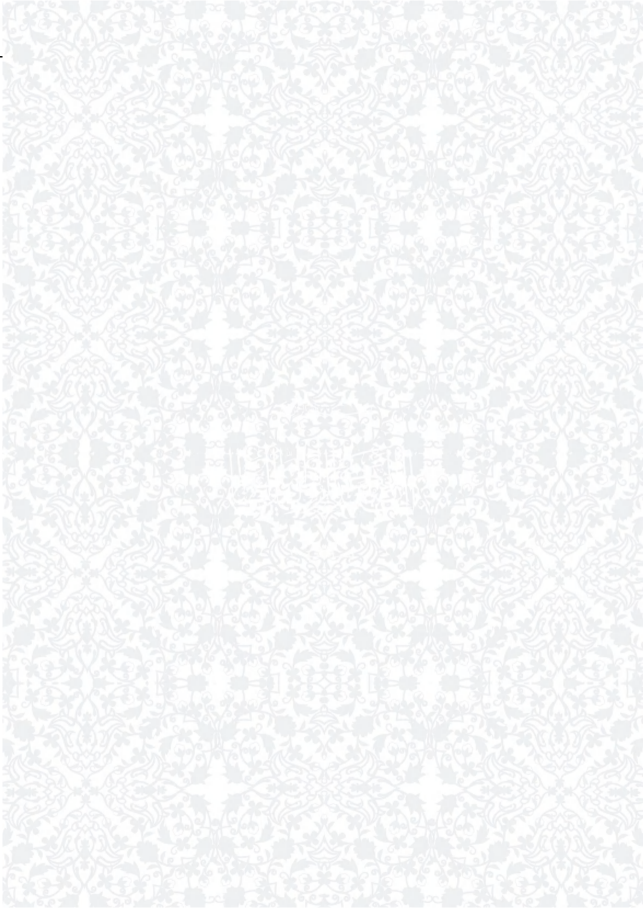
- الأبصار في ممالك الأمصار: 3. فنخا/ فهرستگان نسخه هاى خطى ايران يكيى بن فضل الله القرشي (= فهرس النسخ الخطّيّة الإيرانيّة).
- ه. مجلّة آينه پژوهش (= مرآة التحقيق)،
   العددان ۱۵۷ و ۱۹۰.
- ۲. مجلّة آینه پژوهش (= مرآة التحقیق)، العدد
   ۱٦٤، خرداد وتیر ۱۳۹٦ ش، نگرشی
   بر نگارشهای کلامی (= تأمّلات
   فی المدوّنات الکلامیّة) / نصیر الدین
   کاشانی و نگاشتههای کلامی او (= نصیر
   الدین الکاشانی و تألیفاته الکلامیّة).
- ٧. مجلّة آينه پژوهش (= مرآة التحقيق)، العدد
   ١٦٤، ص ١٢٩، مقالة دستنوشتى
   تازه ياب از موصل الطالبين نصير الدين
   كاشانى (= نسخة خطّية مكتشفة حديثًا من
   موصل الطالبين لنصير الدين الكاشاني)،
   مقالة حميد عطائى نظري.

- 19. مسالك الأبصار في ممالك الأمصار: أحمد بن يحيى بن فضل الله القرشي العدوي العمري (ت ٤٤٧هـ)، المجمع الثقافي، أبو ظبي، ١٤٢٣هـ
- ٢٠. معارج الفهم في شرح النظم؛
   العلامة الحلي (ت ٧٢٦هـ)، تحقيق مجمع
   البحوث الإسلامية.
- 17. معجم طبقات المتكلّمين: اللجنة العلمية في مؤسسة الإمام الصادق الله، إشراف: الشيخ جعفر السبحاني، ١٤٢٤هـ.
- ٢٢. موسوعة طبقات الفقهاء؛ الشيخ جعفر السبحاني، اللَّجنة العلمية في مؤسسة الإمام الصادق ﷺ، دار الأضواء، بيروت.
- ٢٣. النكات؛ نصير الدين علي بن محمّد الحلّي (ت ٧٥٥هـ).

#### المصادر الفارسيّة:

- اندیشههای کلامی علامه حلی (= الأفكار الكلامیّة للعلاّمة الحلّی).
- جاویدان خرد (= الحکمة الخالدة)، تبیین حرکت شناسی ابن سینا در سنّت تفسیری حلّ مشکلات الإشارات طوسی (= بیان فاعلیّة ابن سینا فی السنّة التفسیریّة لحلّ مشکلات الإشارات للطوسی).
- ٣. (دنا) فهرستواره دستنوشته هاى ايران
   (= فهرس المخطوطات الإيرانية).







# دراسة الآراء الواردة

#### في مقام صاحب الزمان راكي الحلّة

ترجمة: السيد جعفر الحكيم

محمود مطهّرىنيا

قسم المعارف الإسلاميّة/ جامعة العلوم الطبيّة/ طهران

motaharinia@gmail.com

رابط البحث: https://doi.org/10.62745/ muhaqqiq.v19i25.356

# الملاحظة المالية

الحلّة مدينة يعود تاريخها إلى قرابة الألف سنة، وقد شهدت خلال هذه السنين حكّامًا وأناسًا مختلفين، وكان الشيعة المؤمنون المعتقدون هم سكّان هذه المدينة الجميلة والخضراء في قرونها الأولى. في القرن الأوّل من تأسيسها، وقعت حادثة في المدينة، وبعد أن شوهد إمام العصر في فيها، بُني في موضع قدمه الشريف بناء تذكاري، فأصبح خلال قرون متهادية محلًا لتعزيز العلاقة [الروحيّة] مع إمام العصر والتوسّل به، على أنَّ اللقاء الأوّل، تبعته لقاءات أخرى تشرّف فيها سعداء آخرون بزيارة الإمام ونيل مناهم.

ومن خلال البحث في مصادر تاريخية مختلفة ومقارنة الروايات الموجودة فيها، وبعد استعراض تأريخ الحلّة بشكل عابر، يراجع الرواية الأصليّة الواردة المنتهية إلى تشييد المقام وكذا سائر الحكايات عمّن حالف التوفيق لرؤية الإمام الحجّة في هذا المكان. كها تناول البحث من منظور تاريخيّ مراحل تطوّر بناء المقام، والروايات التاريخيّة المرويّة عمّن شاهد المقام وعن زوّاره، وكذا المصنّفات المكتوبة أو المستنسخة فيه.

#### الكلمات المفتاحيّة:

المهدويّة، إمام العصر ، الأماكن المهدويّة، مقام صاحب الزمان كالله الحلّة.



#### A Study of the Narratives Regarding the Maqam of Sahib al-Zaman in Hilla

Mahmoud Motahhari Nia
Department of Islamic Studies, Tehran University of Medical Sciences
motaharinia@gmail.com
Translated by: Jaafar al-Hakim

#### Abstract

Hilla is a city with a history spanning nearly a thousand years, having witnessed various rulers and inhabitants over the centuries. In its early centuries, it was home to devout Shia believers. During the first century after its establishment, a significant event occurred: Imam al-Asr (may Allah hasten his reappearance) was seen in the city. In commemoration of this blessed sighting, a memorial structure was built at the location of his sacred footprint. Over the centuries, this site became a center for spiritual connection and supplication with the Imam. The initial encounter was followed by subsequent meetings in which other fortunate individuals were honored with the Imam's presence and attained their desires.

This study examines historical sources and compares various narratives related to the incident. After providing a brief historical overview of Hilla, the article reviews the original account leading to the construction of the maqam and other stories of those who were blessed with a vision of Imam al-Hujjah (may Allah hasten his reappearance) at this site. Additionally, from a historical perspective, it explores the development of the maqam, the historical accounts of those who have visited it, and the scholarly works written or transcribed there.

#### *Keywords:*

Mahdism, Imam al-Asr, Mahdist sites, Maqam of Sahib al-Zaman, Hilla.





# بِسْ \_\_\_\_ِاللّهَ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحِيمِ

#### المقدّمة

كان ظهور إمام العصر أمنية الإنسان مذ خُلق أبونا آدم على نبيّنا وآله وعليه السلام () ولكنّ أجل هذا الحدث العظيم كان مجهولًا دائهًا، وفضلًا ذلك، فهناك آراء مختلفة في خصوص سائر الموضوعات المتعلّقة بالظهور: مثل أنّ جماعة يرون أنّ إمام العصر أنّه لا يعلم وقت الظهور إلا الله، ويرى آخرون أنّ إمام العصر الله أيضًا يعرف بالأمر.

والأهتم من ذلك، اختلاف الآراء في دور الناس وتأثيرهم في تقديم هذا الزمن أو تأجيله، فهناك من يرى أنّ ذلك بالكامل يدخل في نطاق علم الله تعالى وإرادته (۱). وازداد الاختلاف الأخير في الآراء بفعل انتصار الثورة الإسلاميّة في إيران؛ لأنّ أحد شعاراتها كان المحاولة لتمهيد التعجيل في ظهور إمام العصر ، وهناك من مخالفي النظام الإيرانيّ من خالف هذا التوجّه.

علمًا بأنّه قبل ظهور الفئة المذكورة، يبدو أنّ الرأي المخالف لهم - أي إمكانيّة تأثير الشيعة في تقديم الظهور وتأخيره - كان رأي قاطبة الشيعة من دون معارض. القضيّة التي سنستعرضها فيها بعد وكانت عنصر بقاء «مقام صاحب الزمان ، في الحلّة، هي من مصاديق هذه الدعوى من أنّ الشيعة يرون أنّ ظهور إمام العصر، ليس له زمان محدّد، وقد يتمكّن أيّ جيل من مشاهدة ظهور إمام العصر .

# تأريخ الحلة مجملا

البناء المراد دراسته في هذا البحث المعبّر عنه تارة بـ «مقام» وأخرى بـ «مشهد صاحب الزمان، » يقع في مدينة الحلّة، وهي مدينة في وسط العراق وتعرف حاليًّا بمحافظة بابل، وليست بينها وبين آثار مدينة بابل الأثريّة مسافة كبيرة. تقع الحلّة





على بعد ٩٠ كيلومترًا جنوبيّ بغداد وهي على الطريق المباشر الرابط بين بغداد إلى النجف والكوفة، وتبعد عن كربلاء خمسين كيلومترًا، وأحيانًا يواصل [الزوّار] الإيرانيّون طريقهم من خلالها.

يمكن متابعة تأريخ مدينة الحلّة منذ نهاية القرن الخامس، إذ لا يوجد قول حاسم عمّا قبل هذه الفترة، وأمّا عن هذه الفترة، فقد ورد أنّه بعد تزايد ضغوط الملوك السلاجقة ومعارك بركيارق ومحمّد وسنجر أو لاد ملك شاه، هاجر سيف الدولة صدقة بن دبيس بن علي بن مزيد الأسدي من أطراف نهر النيل إلى طرف الفرات في هذه المنطقة، وأسكن أسرته وعساكره فيها(")، ونظرًا لأجوائها المناخية الجيّدة، كثر إعارها وأقيمت فيها بساتين عظيمة لافتة للنظر.

وحكم هذه المدينة على مرّ الأعصار المزيديّون والعبّاسيّون والسلاجقة والمغول والقراقويونلو والآققويونلو، والمشعشعية والصفويّة وغيرهم(٧).

# القضيّة التي مهّدت لتشييد المقامر

لا يوجد في المصادر العربيّة ولا سيها الأبحاث الصادرة في السنوات الأخيرة عن هذا المقام ما يوضّح دليل التسمية واسمها الأوّل (١٠)، هذا ولكن حسبها سنجده في إحدى الروايات، فإنّ مصنّف (العبقريّ الحسان) وَجَدَ القضيَّةَ مشهورة أو متواترة بنحو ما، وهو من تأليف المرحوم آية الله علي أكبر النهاوندي، وقد وردت في المصادر لأوّل مرّة على النحو الآتي (١٠): «حدّثني سيّد العلماء العاملين وسند







الفقهاء الراشدين، حجّة الإسلام الآغا سيّد على أكبر الخوئتي\_دامت بركاته\_ وهو من جملة المعاصرين ومن زمرة المجاورين للمشهد الرضويّ العرشيّ: عندما ذهبت من النجف الأشرف إلى الحلَّة السيفيَّة لأداء ما كان في بالي، في أثناء المرور بسوق تلك البلدة، وقع نظري على قبّة مسجد كُتب على نقش بابها زيارة مختصرة لصاحب الزمان رضي وخليفة الرحمن وكان المكتوب (هذا مقام صاحب الزمان)، وكان يذهب أهل البلدة من أقاصيها وأدانيها إلى زيارة ذلك الموضع المذكر بالجنان، يدعون الله تعالى ويتضرّ عون ويبكون ويتوسّلون، فسألت أهل الحلّة عن وجه تسمية المكان بمقام صاحب الزمان ١١٠ فاتَّفقت كلمتهم على أنَّ هذا المكان هو بيت أحد أهل العلم المسمى آغا شيخ على وهو رجل شديد الزهد عابد من أهل التقوى، دائم الانتظار لظهور الإمام المهدى ، دائم الاشتغال بمخاطبة حضرته وعتابه على أنّ غيبته لا داعي لها في هذه الأزمنة والأعصار، إذ بلغ عدد المخلصين لجنابك في الأقطار والأمصار عدد أوراق الشجر وقطرات المطر، وهم في هذه البلدة أكثر من ألف نفر، فلهاذا لا تظهر فتملأ الأرض قسطا وعدلًا؟، وكان على هذه الحال[ إلى أنّ اتّفق أنّه ذهب إلى الصحراء وكان يعاتب ويخاطب الإمام، فإذا به يرى أحد أعراب البادية حاضرًا عنده، فقال له الأعرابيّ: يا حضرة الشيخ! من الذي توجّه إليه كلّ هذا العتاب والخطاب؟، فقال: أخاطب حجّة الوقت وإمام الزمان على بأنّ له في هذا العصر من الأنصار [ المخلصين أكثر من ألف نفر في الحلَّة، فلماذا لا يظهر والعالم مكتظَّ بالظلم والجور؟، فقال له الرجل العربيّ: أيّها الشيخ! أنا صاحب الزمان ، فلا تخاطبني بكلّ هذا العتاب! فليس الأمركم حسبت. فلو كان لي ثلاث مئة وثلاثة عشر [صاحبًا] مُخلصًا لظهرت، وفي بلدة الحلَّة حيث قلت إنَّ لي فيها أكثر من ألف صاحب مخلص حقيقي، فليس على أمرى إلا أنت وفلان القصّاب. فإن أردت أن ينكشف لك الأمر، فاذهب ليلة



الجمعة وادع من تعرف من المخلصين، وهيّع لهم المجلس، وادع فلانًا القصّاب، وخُذ شاتين إلى سطح الدار، وانتظر قدومي إلى السطح حتَّى أحضر وأعلمك بواقع الأمر، وبأنَّك مخطئ. فلمَّا انتهى من كلامه مع الشيخ عليُّ غابَ عن الأنظار. فعاد الشيخ وهو في غاية الفرح والسرور إلى الحلَّة، وقصّ حكايته على الرجل القصّاب واختارا بتصويب منها من بين الألف ونيف من الأخيار والأبرار والمنتظرين الحقيقيّين للغائب عن الأنظار، أربعين نفرًا، فدعاهم الشيخ إلى بيته ليلة الجمعة حتّى ينالوا شرف لقاء إمام العصر على، فلمّا حانت الليلة الموعودة، اجتمع الرجل القصّاب مع الأربعين نفرًا في باحة بيت الشيخ على، متطهّرين متوجّهين إلى القبلة، فاشتغلوا بالذكر والصلوات والدعاء وانتظار من إليه الملتجأ، وكان الشيخ قد أخذ الشاتين إلى سطح الدار حسب أمر المولى، فلمّا مرّ شطر من الليل، رأوا نورًا عظيمًا سَنيًّا ظَهَرَ في الجوِّ، ملأ الآفاق كلُّها وكان أسنى من الشمس والقمر. ثمّ توجّه النور إلى بيت الشيخ، فاقترب حتّى استقرّ على سطح دار الشيخ. ولم يمض من الوقت إلا وعلا من السطح نداء وطلب من الرجل القصّاب ليصعد إلى السطح، فامتثل القصّاب، فلم يمرّ إلا لمحة عين فإذا بالمولى يأمره: خذ إحدى الشاتين إلى قرب الميزاب واذبحها بحيث يسيل دمها بالكامل من الميزاب إلى صحن الدار، فامتثل القصّاب لأمره، فلمّا رأى هـؤلاء الأربعـون الدماء، ظنّـوا أنّه ﷺ ذبـح القصّاب وهذه دمـاؤه الجارية من الميزاب، ثمّ علا صوت من السطح وطلب من الشيخ على صاحب الدار ليصعد إلى الأعلى. فصعد الشيخ ورأى القصّاب حيًّا صحيحًا على السطح، وقد ذبح إحدى الشاتين وأنَّ الدم السائل في الميزاب هو دمها. ثمَّ أمر الإمام القصَّابَ بذبح الثانية بالكيفيّة ذاتها، ففعل القصّاب كما أمره فأخذ الشاة إلى قرب الميزاب وذبحها، فلمَّ اسال دمها إلى صحن الدار، قطع الأربعون نفرًا الحاضرين في







الصحن أنّ الإمام علي قد قتل الشيخ عليًا، وليس بعيدًا أن يجين دور كلّ واحد منهم، فخرج كلّهم من دار الشيخ المزبور وفرّوا. ثمّ قال المولى للشيخ علي: إذهب الآن إلى صحن الدار وقبل للجهاعة ليأتوا إلى السطح ويلقوني، فلمّا نزل الشيخ إلى الصحن، لم يجد أحدًا منهم، فعاد إلى السطح وأخبر الإمام بهروبهم. فقال له الإمام علي: أيّها الشيخ! فلا تعاتبني بعد هذا، فهذه الحلّة التي قلت إنّ فيها أكثر من ألف مخلص؛ فلم لم يبق من المنتخبين إلا أنت والقصّاب؟ وسائر الأمصار فقس على هذا! وقال ما قال وغاب عن نظر الشيخ والرجل القصّاب، وحينها، قام الشيخ بترميم وإصلاح البقعة وسهاها بمقام صاحب الزمان وهي إلى الآن مطاف للأنام ومزار للخاصّ والعامّ».

# المصادر التي روت الحكاية

تقدّم أنّ الحكاية إنّم وردت في المصادر الفارسيّة لأوّل مرّة في كتاب «العبقريّ الحسان»، ثمّ وردت في سائر المصادر نقلًا عنه، وبها أنّ الكتاب مؤلّف سنة ١٣٦٤ هـ ونظرًا إلى عبارات المؤلّف في البداية قبل نقل الحكاية المتعلّقة به، فالحاصل أنّ المقام وحكايته لم تكن معروفة للإيرانيّين قبل قرن من الزمان، والحال أنّ المقام معروف ومحلّ اهتهام كبير في العراق والحلّة وخصوصًا عند العلهاء.

# الدروس الاعتقادية المتعلقة بالمقامر

يستفاد من التأمّل في قضيّة الشيخ علي الحلّلوي بعض النقاط، على النحو الآتي:

### ١. ليس عدد أصحاب الإمام المهديّ عليه ٣١٣ شخصًا.

يدلّ مضمون روايات عديدة مشهورة على أنّ أنصار الإمام الحجّة الله ١٣ الله على الله مضمون روايات عديدة مسهورة على أنّ أللستفاد من مراجعة مجموع الروايات أنّ عدد ٣١٣ المذكور في





الروايات، إنها هو عدد القادة ووجوه الأصحاب وبتعبير آخر ولاة الإمام وأمراؤه، وليس جميع صحبه. وأمّا الطبقة التالية فهي تتكوّن من آلاف الأصحاب من المؤمنين المخلصين الذين عزموا على نصرته ومن ثمّ ملايين أهل الأرض من المؤمنين المخلصين الذين عزموا على نصرته من ومن ثمّ ملايين أهل الأرض من سوف ينصره (۱۱). والحاصل أنّ من غير الصحيح تصوّر أنّ حدثًا عظيمًا كإرساء العدل في أرجاء الأرض يتحقّق بحضور ٢١٤ شخصًا \_ الإمام وصحبه \_ .

## ٢- ليس اكتمال ٣١٣ نفرًا شرطًا للظهور

من المسائل الغامضة التي طالما شعلت بال الكثيرين هي وقت ظهور الإمام الحجّة في. فإنّ البعض يرى خطأً أنّ اجتاع ٣١٣ نفرًا من الأصحاب لنصرة الإمام هو الشرط اللازم والكافي لتحقّق هذا الحدث المهم في تأريخ البشريّة. وبيان المسألة يحتاج إلى التذكر بأنّنا قبل ظهور الإمام في نواجه قضيّتين: إرهاصات الظهور وشرائطه.

أ ـ المراد بإرهاصات الظهور هو مجموعة من الأحداث التي وردت في روايات المعصومين المحصومين المحصومين المحصومين الشيخ بعبارات تنبّؤ ئيّة، تخبر عن حدوثها قبل الظهور، وهذه الروايات، تعرّف بمجموعة من الشخصيّات ضمن مجموعة من الأحداث التي يحتمل حدوثها قبل الظهور.

وعلامات الظهور تصنف إلى حتميّة وغير حتميّة، أمّا المحتومة فهي خمس علامات إلى عشر، تحدث في الأشهر الأخيرة المنتهية إلى الظهور، وأمّا سائر العلامات فقد عدّ منها حتّى ألفى علامة فهى تظهر في أزمنة مختلفة.

ثمّ إنّ العبارات التي تذكر علامات الظهور فهي كما تشتمل على روايات معتبرة صحيحة فإنّها تحتوي على روايات موضوعة. وبمعزل عن تقييم اعتبار هذه الروايات، فإنّ النقطة المشتركة في جميعها أنّها ماثورة. ويستفاد من الروايات أنّه حتى لو لم يحدث أيّ من العلامات غير الحتميّة، فإنّ الظهور لن يحدث قبل حدوث المحتوم من العلامات، ومن هنا سمّيت المحتومة.









ب\_مسألة «شروط الظهور» تختلف تمامًا بأنّها غير مأثورة، وقد يكون السيّد محمّد الصدر هو أوّل من تحدّث عنها في المجلّدين الثاني والثالث من «موسوعة الإمام المهديّ الله أي في مجلّد «تأريخ الغيبة الكبرى» ثمّ «تأريخ ما بعد الظهور»، وبناء على رأيه، فإنّ تحقّق الظهور متوقّف على أربعة شروط:

\_ القيادة القادرة على حكم العالم؛ ومصداقها هو إمام العصر الله الذي يعتمد فضلًا عن علمه اللدني على تجارب الدول والحكومات المتتالية على مرّ سنين غيبته وذلك بفعل طول عمره الشريف.

\_دستور يكون أساسًا للحكم العالميّ، وهو القرآن الكريم الذي سيستجيب لحميع حاجات الإنسان بحضور الإمام الحجّة .

- العدد الكافي من الأصحاب لتحقّق الظهور العظيم.

-الاستعداد والقبول العالمي وعدم الرضا بالأوضاع الراهنة(١٠).

وكم نرى فسواء على الرأي المأثور أو على غير المأثور فإن مجرّد اكتمال عدد الأصحاب لا يؤدّي إلى ظهور الإمام وإنّما يحتاج الأمر إلى مسائل وأحداث أخرى.

# ٣. مجرّد الاهتمام بإمام العصر الله وحبّه لا يعني نصرته ولا الاستعداد الكامل والحقيقيّ خاصّةً

يظهر من مراجعة تأريخ الإسلام وتأريخ الأئمة المنه المنه المنه المودة المؤمّة المنه للمنه المودة المؤمّة المنه المنه المعرد تأزّم الأوضاع وتزايد المخاطر يتركهم بمفردهم فينتهي الأمر إلى استشهادهم المنه والتقصيرات واضحة جليّة في قضايا حكومة أمير المؤمنين المنه والإمام الحسن المجتبى المنه وكذا في واقعة كربلاء واستشهاد الإمام الحسين المنه وهذا هو سبب عدم ترحيب الأئمّة بعد الإمام الحسين المنه بفكرة القيام، كما هو واضح أيضًا في موضوع تشرّف الشيخ على الحلّاوي بلقاء الإمام على المنه الإمام المنه الإمام المنه المنه





فأهل الحلّة وكذا الشيخ على الحلّاوي كغيرهم من الناس على مرّ تأريخ الشيعة، توهموا الاستعداد لنصرة الإمام الحجّة ومرافقته بمجرّد الشعور بحبّ آخر الأئمّة المعصومين الملك والتعلّق بهم، لكن الحكاية الآنفة، أراد الإمام وأن يذكره بها وبأنّ مجرّد إظهار المودّة غير كاف، والتأريخ خير شاهد على أنّ هذه الأحاسيس لها حدود لا تتجاوزها، وأنّ جدّية الموقف وبروز المخاطر كفيل بتمييز الصادقين عن أصحاب الدعاوي المزيّفة.

# تكرّر اللقاء في المقام

نجد من خلال البحث في المصادر حكايات لأشخاص تشرّ فوا بلقاء الإمام الحبّة في مقام صاحب الزمان في الحلّة، وأقدم مصدر نقل هذه الحكايات هو كتاب «السلطان المفرّج عن أهل الإيهان» من تأليف المرحوم السيّد بهاء الدين علي بن عبد الحميد النجفي النيليّ صاحب مصنّفات أخرى مثل «منتخب الأنوار المضيئة» والذي يعدّ من مصادر بحار الأنوار. تمّ تدوين الكتاب في القرن الثامن المجريّ وقد سجّل فيه التأريخ الدقيق لقضيّتين من القضايا ممّا يمكن الاستناد إليه، وحكايات التشرّف هي:

# حكاية تشرّف أبي راجح الحمّامي

كان يحكم الحلّة في مرحلة من الزمان حاكم متعصّب باسم «مرجان الصغير»، وكان المستمى أبو راجح الحمّامي يستّب الخلفاء علنًا لا يخاف شيئًا. بعد أن تأكّد الحاكم من القضيّة أمر بالتعامل معه بأقسى الأساليب، فقاموا بضربه بحيث وقع على الأرض وانكسرت ثناياه الأماميّة، ثم قاموا بكيّ لسانه وثقب أنفه وربوط بحبل لفّوه حول رأسه وجالوا به في أزقّة المدينة وأسواقها ولم يتوقفوا عن ضربه وشتمه خلال ذلك، وأخيرًا أراد الحاكم قتله، لكنّ حاشيته اقترحوا عليه أن يتركه ليموت لكر عمره ووخامة أوضاعه.









وفي صباح الغد عندما جاؤوا لمواراة جنازته، وجدوه في كامل الصحة وبهجة الشباب مشتغلًا بالصلاة، والحال أنّه كان قبل التعذيب ضعيف الجسد، قليل اللحية أصفر اللون، شين الوجه، لكن عناية الإمام جعلته قويّ الجسد منتصب القامة طويل اللحية، محمؤ الوجه كالشباب، وبقى على هذه الحالة حتّى وفاته.

فاندهش جميع الناظرين من تغيّر حاله، فسألوه عن السبب، فقال: «لمّا رأيت نفسي مشرفًا على الموت تمامًا، ولا يتحرّك لساني، شكوت أمري إلى الله وتوسّلت بإمام العصر هي، فإذا بي أشاهد مولاي صاحب الأمر يمسح بيده على وجهي ويقول: قم واخرج واكسب القوت لعيالك؛ فإنّ الله عافاك» فقال عليه هذه الكمات وانصرف، وبعد ذلك وجدت نفسي على هذه الهيئة.

فلم أخبر الحاكم، دعا أبا راجح فتحقّق من الأمر عن قرب، فتغيّر سلوك الحاكم مع أهل الحلّة والشيعة بعد مشاهدة ما عرض على أبي راجح من التغيير، وأصبح رؤوفًا بهم. وإنّه كان يجلس قبل القضيّة مستظهرًا للمقام، لكنّه غيّر وجهته بعدها فكان يجلس مستقبلًا للمقام. ومات الحاكم بعد مدّة غير طويلة، من دون أن يغيّر مذهبه (۱۳).

والقضيّة نقلها عالم معروف باسم الشيخ شمس الدين محمّد بن قارون وهو أستاذ السيّد بهاء الدين عبد الحميد مؤلّف الكتاب، ونقل القضيّة وعبّر عن أستاذه بأنّه «من الأعيان وأهل الصدق الأفاضل... الشيخ الزاهد العابد المحقّق شمس الدين محمّد بن قارون... المحترم العامل الفاضل... الشيخ العالم الكامل القدوة المقرئ الحافظ المحمود [المعتمد] شمس الحق والدين محمّد بن قارون» وكان حيًّا سنة ٩٥٧هـ(١٤).

وانعكست قضية أبي راجح الحمّامي في المصادر الفارسيّة بشكل واسع حتّى تمّ إعادة كتابتها في كتاب ]روائيّ[ مستقل باسم «رؤيا منتصف الليل» ولقي إقبال القرّاء وتجدّد طبعه عشرات المرّات (١٥).





## الحكاية الثانية

تعود هذه الحكاية إلى سنة ٤٤٧هـ والراوي هو الشيخ شمس الدين محمّد بن قارون أستاذ السيّد بهاء الدين عبدالحميد مؤلّف كتاب «السلطان المفرّج» (١٠٠) وأوّل مصدر فارسى نقل هذه القضيّة هو كتاب «النجم الثاقب» (١٠٠).

في بعض الأيّام، أحد شخصيّات البلاط الملكي المستمى «معمّر بن شمس» المشهور بمذوّر، كان يعيش في قرية «برس» وهي موقوفة للعلويّين، وكان له نائب معروف بابن الخطيب وخادم باسم عثمان، وكان ابن الخطيب من أهل الصلاح والإيهان وعلى عكسه عثمان، فكانا يتجادلان دائمًا.

ذات يوم، كانا في مقام إبراهيم على مع جماعة من الرعيّة والعوامّ، وإذا بابن الخطيب يخاطب عثمان ويقول له: «سيتبيّن الحقّ الآن، أنا أكتب على يدي أسماء من أؤمن بهم؛ أي عليّ والحسين والحسين الحقّ وأنت اكتب أسماء من تتولّاهم على يدك؛ أي أبي بكر وعمر وعثمان، ثمّ نشعل نارًا كبيرة، وندخل أيدينا فيها، فكلّ من احترقت يده فهو على باطل ومن سلم منها فهو على حقّ».

لكن عشهان أبى، فصاح عليه من حوله، وكانت أمّه ترى ما يجري له عن بعد وتسمع أصواتهم، فأكثرت من لعنهم وتهديدهم وشتمهم، واستمرّت في ذلك، لكنّها عميت فجأة، فلمّا أحست بذلك دعت من معها، فتعجّبوا من أمرها وأعادوها إلى الحلّة.

وذاع خبرها بين الجوار والأقرباء، وأخذوها إلى أطبّاء الحلّة وبغداد فلم يتمكّن أيّ منهم من معالجتها. حتّى قال لها في بعض الأيّام بعض النساء المؤمنات: «إنّ اللذي أعهاك هو القائم ، فإن تشيّعت وقبلت ولايته، فنحن نضمن لك برءك، ولا سبيل للخلاص إلا هذا»، فقبلت.

فلمّا كانت ليلة الجمعة، ذهبت النساء جملة إلى المقام وبتن في باب القبلة، حتّى







مرّ شطر من الليل، فاستعادت بصرها وأتت إليهن وعدّت أفرادهنّ ووصف ملابسهنّ.

فسألتها النسوة عمّا جرى لها، فقالت: «عندما تركتنّني في القبّة وذهبتنّ، شعرت بيد على وجهي، ثمّ خاطبني أحد: «اخرجي فقد شُفيتِ». فلمّا أبصرت رأيت القبّة مغمورة بالنور، ورجل في البين، سألته: سيّدي، من أنت؟ فقال: أنا محمّد بن الحسن، ثمّ غاب».

فتفرّقت النسوة من حولها وذهبن إلى بيوتهنّ. وبعد ذلك، تشيّعت هي وابنها عثمان، وذاع خبرها بين مختلف الناس، ومن سمع بالحكاية آمن بوجود إمام العصر المحمد المحم

#### الحكاية الثالثة

تعود هذه القضيّة إلى شهر صفر من سنة ٧٨٥هـ وقد نقلها عبد الرحمن ابن العتائقيّ لكاتب «السلطان المفرّج» كتبًا وشفهيًّا، وهي تعود إلى الأيام التي كان المولى الكبير المعظّم جمال الدين ابن الشيخ الأجلّ الأوحد الفقيه القارئ نجم الدين جعفر بن الزهدري أصيب بالشلل ولم يقدر على الحركة. ولم يتمكّن من علاجه أيّ من الأطبّاء الذين حضروه، فلمّا آيسوا من الأطبّاء، أمرت جدّته أن يذهبوا به فيوضع تحت قبّة المقام علّه يُشفى بتوجّه من الإمام الحجّة ... وعندما يذهبوا المطلب ووضعوه في المقام، تشرّف بلقاء إمام العصر ، وشفي بفضل نفّذوا المطلب ووضعوه في المقام، تشرّف بلقاء إمام العصر وشفي بفضل الإمام أوأمره، وإن كان لا يصدّق ذلك في البداية، لكنّه قام بمساعدة الإمام فصدّق شفاءه، وعلم الناس بذلك فهمّوا نحوه وقطّعوا ثيابه تبرّكًا بها... (١٩).





#### الحكاية الرابعة

ذكر العلامة المجلسي هذه الحكاية في بحار الأنوار نقلًا عن الجزء الخامس لكتاب «رياض العلماء وحياض الفضلاء» وذيل ترجمة «الشيخ ابن أبي الجواد النعماني» وبخط «الشيخ زين الدين علي بن الحسن بن محمّد الخازن الحائري» تلميذ الشهيد الأوّل، إلا أنّ المؤسفُ أنَّ النسخة المطبوعة منه لا تحتوي على ذلك. أمّا الآن، فإنّ أوّل مصدر نقل هذه القضيّة فهو «بحار الأنوار» للعلامة المجلسيّ (۱۰۰) وسائر المصادر إنّما نقلتها بشكل مباشر أو بالواسطة نقلًا عن «رياض العلماء» (۱۰۰).

وما ورد في بحار الأنوار هو أن: الشيخ زين الدين علي بن الحسن بن محمّد الخازن الحائريّ نقل أنّ الشيخ أبا جواد النعانيّ كان من الموفّقين للقاء إمام العصر ، وكان سأل الإمام في لقائه: «إنّ لك مقامًا في النعانيّة ومقامًا في الحلّة، ففي أيّها تحضر؟»

فأجابه الإمام على الساكون ليلة الثلاثاء ونهارها في النعمانية وليلة الجمعة ويومها في الخلّة، وأهل الحلّة لا يراعون الأدب في مقامي، فمن جاء إلى المقام فليراع الأدب وليسلّم علي وعلى الأئمّة وليصلّ عليّ وعليهم اثنتي عشرة مرّة. ثمّ يصلّي ركعتين بسورتين ويناجي الله بها يجيء من الدعاء، فإنّ الله يستجيب له ما يطلب وأحدها الغفران له».

ثمّ علّمه دعاء بهذه العبارات: «اللهم قد أخذ التأديب منّي حتّى مسّني الضرّ وأنت أرحم الراحمين، وإن كان ما اقترفته من الذنوب أستحقّ به أضعاف أضعاف ما أدّبتني به، وأنت حليم ذو أناة تعفو عن كثير حتّى يسبق عفوك ورحمتك عذابك» (۲۲).









### زيارة المقام ومشاهدته في الروايات التاريخية

أبرز إشارة في النصوص التاريخية إلى منزلة مقام صاحب الزمان الله في الحلّة هي روايات ابن بطّوطة في رحلته، إذ مرّ بالحلّة في طريقه ذهابًا ورجوعًا أي مرّتين، وذكر ما شاهده في موضعين من كتاب الرحلة، هما:

المّرة الأولى(٢٣٪: بعـ د وصف ه لخصائـص الحلّة وجمالهـ ا يصرّ ح ابـن بطّوطة أنّ أهلها كلّهم من الإماميّة الاثنا عشريّة وهم طائفتان إحداهما تعرف بالأكراد والأخرى تعرف بأهل الجامعين، والفتنة والقتال بينهما متصّلة، ثم يتابع قائلًا: «وبمقربة من السوق الأعظم هذه المدينة مسجد على بابه ستر حرير مسدول، وهم يسمّونه مشهد صاحب الزمان، ومن عاداتهم أن يخرج في كلّ ليلة مائة رجل من أهل المدينة عليهم السلاح، وبأيديهم سيوف مشهورة، فياتون أمير المدينة بعد صلاة العصر، يأخذون منه فرسًا مُسرجًا مُلجّاً أو بغلة كذلك، ويضربون الطبول والأنقار والبوقات أمام تلك الدابّة، ويتقدّمها خمسون منهم ويتبعها مثلهم، ويمشى آخرون عن يمينها وشمالها ويأتون مشهد صاحب الزمان، فيقفون بالباب ويقولون: باسم الله يا صاحب الزمان! باسم الله اخرج، قد ظهر الفساد وكثر الظلم، وهذا أوان خروجك فيفرّق الله بك بين الحيّق والباطل، ولا يزالون كذلك، وهم يضربون الأبواق والأطبال والأنفار، إلى صلاة المغرب، وهم يقولون إنَّ محمد بن الحسن العسكريِّ دخل ذلك المسجد وغاب فيه، وإنَّه سيخرج، وهو الإمام المنتظر عندهم. وقد كان غلب على مدينة الحلَّة بعد موت السلطان أبي سعيد الأمير محمّد بن رُميثة بن ابي نُمي أمير مكّة وحكمها أعوامًا، وكان حسن السيرة يحمده أهل العراق إلى أن غلب عليه الشيخ حسن سلطان العراق، فعذَّبه وقتله وأخذ الأموال والذخائر التي كانت عنده».

والمرّة الثانية(٢٤) حين رحل من الكوفة إلى الحلّة، فقد أشار إلى مشهد صاحب





الزمان وقال: «حدثت في تلك الأيّام أمور وتولّى الحكم فيها حاكم منع الناس من إجراء عاداتهم أمام مسجد صاحب الزمان وانتظارهم هناك، كما منعهم المطيّة التي كانوا يأخذونها من الأمير كلّ ليلة، ثمّ مرض الحاكم بعد مدّة ومات بسرعة، وهذا فاقم فتنة الشيعة فقالوا: إنّه ابتلي لمنعهم المطيّة، وبعده لم يمنعها إيّاهم غيره من الأمراء».

### سائر الروايات(٢٥)

ا\_آخر شهر صفر من سنة ٦٧٧هـ/ ١٢٥٦ م: السيّد نجم الدين أبو عبد الله الحسين بن أردشير بن محمّد الطبري الذي انتهى في هذا التأريخ من استنساخ كتاب «نهج البلاغة»(٢١).

٢- السادس من رجب سنة ٧٢٣هـ/ ١٣٠٢م: محمود بن محمّد بن بدر الذي انتهى من استنساخ كتاب «تحرير الأحكام الشرعيّة» للعلامة الحلّي المقام (٧٢٠). ٣- سنة ٧٢٥هـ/ ١٣٠٤م: زيارة ابن بطّوطة الأولى كها ذكرناها سابقًا.

٤ - الثامن عشر من شعبان من إحدى سنوات بداية القرن الثامن: أبو محمّد حسن الحداد العامليّ الذي زار المقام في هذا التأريخ، وحرّر كتابه «الدرّة النضيدة في شرح الأبحاث المفيدة» للعلامة الحليّ، وانتهى منه في ٢٦ من شهر رمضان. وكان في هذه الأيّام مجاورًا لمقام صاحب الزمان ، وكان الكاتب حيًّا سنة ٢٣٩هـ (٢٨).

٥ بداية القرن الثامن الهجريّ: حكاية أبو راجح الحمّامي وحاكم الحلّة. ٦ سنة ٧٤٤هـ/ ١٣٢٣م: قضيّة عمى أمّ عثمان واستشفائها.

٧\_ سنة ٥٥٧هـ/ ١٣٣٨م: قضيّة شفاء الشيخ الزهدريّ من الشلل.

٨\_بداية جمادى الآخرة سنة ٧٧٦هـ/ ١٣٥٥م: جعفر بن محمّد العراقيّ زار المقام في هذا التأريخ وفرغ في المقام من استنساخ كتاب «قواعد الأحكام في مسائل







الحلال والحرام» للعلامة الحلي (٢٩).

9\_سنة ٩٦١هـ/ ١٥٤٠م: زار المقام في هذا التأريخ سيّد علي رئيس مبعوث سلطان مصر أمير قبطانية، وكان قد بُعث إلى هناك لأخذ السفن الموجودة في ميناء البصرة إلى مصر (٣٠).

### مراحل تطوّر بناء المقام والمدرسة المجاورة له(٢١)

لا توجد معلومات عن وجود بناء في بداية تأسيس مدينة الحلّة والقرن السادس، وقد يتيسّر التأكّد من ذلك من خلال مراجعة النسخة الوحيدة الموجودة من كتاب «المناقب المزيديّة في أخبار الدولة الأسديّة» من تأليف أبي البقاء هبة الله ابن نها، وهي موجودة في متاحف إنجلترا.

ولكن لا شبّك في وجود البناء في بداية القرن السابع؛ لأنّ الشيخ الفاضل علي ابن فضل الله بن هيكل الحلّي تلميذ أبي العبّاس بن فهد الحلّي، ضمن نقله لأحداث سنة ٢٣٦هد ذكر أنّ: في هذه السنة، عمّر الشيخ الفقيه العالم نجيب الدين محمّد ابن جعفر بن هبة الله ابن نها الحلّي حُجَر الدرس في حاشية المشهد المنسوب إلى صاحب الزمان في الحلّة السيفيّة، وأسكن فيها عددًا من الطلبة (٢٣). ومنذ ذلك الوقت، كانت المدرسة إلى جانب المقام ومركزًا لتربية الطلبة الذين يتعلّمون العلوم الإسلاميّة ويعزّزون حبّهم وولائهم للأئمّة الميلي ولا سيّما الإمام الحجّة ...

استنسخ السيّد حسين الطبريّ الله كتاب «نهج البلاغة» داخل المقام سنة ٦٧٧هـ.

كان بناء المقام في وسط الحلّة في القرن الثامن الهجريّ بناءً معروفًا عند الخاصّ والعامّ، وقد كتب الشيخ محمد حسن بن ناصر الحدّاد كتابه «الدرّة النضيدة» داخل المقام. واستنسخ محمود بن محمّد بن بدر سنة ٧٢٣هـ كتاب «تحرير الأحكام الشرعيّة» للعلامة الحلي المقام. كها استنسخ جعفر بن محمّد العراقيّ كتاب





«قواعد الأحكام» للعلامة الحلّي ﷺ ٧٧٦هـ داخل المقام.

زيادة على النسخ المذكورة، فهناك نسخة من «الدروس الشرعيّة» للشهيد الأوّل بتأريخ ١١ ذي الحجّة سنة ٧٩٨هـ بخطّ حسين بن محمّد بن حسن الجويانيّ العامليّ، حرّرت في المدرسة الزينيّة بجوار «حرم مو لانا وسيّدنا وإمام عصر نا محمّد ابن الحسن صاحب الزمان صلّى الله عليه وعلى آبائه الطاهرين (٣٣)» (١٣٥). والكاتب نفسه حرَّر في هذا المكان نسخةً من مصباح السالكين لابن ميثم البحرانيّ في شهر شعبان سنة ٧٨٩هـ (٥٣٠). ويستفاد من الحكايات المتقدّمة، وصف إجماليّ عن المقام في القرن الثامن الهجريّ.

أمّا في القرن التاسع فقد كتب أحمد بن محمّد شريف الديلميّ نسخة من «قواعد الأحكام» للعلامة الحلّي في ١٨ رجب سنة ٥٨٨هـ في المدرسة الزينيّة في الحلة (٢٦) ممّا يدلّ على استمراريّة الحياة العلميّة في هذه المدرسة الشيعيّة بجوار المقام.

وفي القرن العاشر، فضلًا عن زيارة سيد علي رئيس، مبعوث سلطان مصر سنة ٩٦١هـ، المتقدّم ذكره، بقي المقام معمورًا في العصر الصفويّ (٩٣٠- ١٦٢هـ) وتولّى شؤونه وسدانته آل قيّم. كما تمّ استنساخ نسخة من «المختصر النافع» للمحقّق الحلّي في «مدرسة صاحب الزمان في مدينة الحلّة» في ١٦ ربيع الأوّل ٩٥٧هـ(٧٠).

وفي القرن الرابع عشر سنة ١٣١٧هـ/ ١٨٩٦م، قام السيّد محمّد ابن السيّد مهدي ابن السيّد حسن بن السيّد أحمد القزوينيّ (١٢٦٢ – ١٣٣٥هـ) المهتمّ بإحياء الآثار التاريخيّة، قام بإعادة إعهار المقام. وأخيرًا في سنة ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠١م وبأمر من سهاحة آية الله العظمى السيّد السيستانيّ تمّ إحياء المقام وإعادة إعهاره وترميمه وتزيينه (٢٨٠)، علمًا بأنّ المقام يقع اليوم في المنطقة التي يقطنها أهل السنّة في الحلّة.







#### لنتيجة

إنّ سكّان الحلّـة على مرّ القرون الأولى بعد تأسيسها وإن كانوا من الشيعة المؤمنين والمنتظرين للإمام الحجّة ، إلا أنّ ضعف العقائد المهدويّة فيهم تسبّب في توهّم أنّ بهم الكفاية في تحقّق ظهور إمام العصر . في أوّل لقاء مع الإمام وهو الذي أدّى إلى تشييد المقام في الحلّة، بيّن الإمام حقيقة الأمر وضعف النفوس لهم من خلال استدلال دقيق وعمليّ، والاستدلال يمكن تطبيقه على سائر الأزمنة وسائر الناس أيضًا.

وَفّر مكان تحقّق هذا اللقاء، أجواءً مناسبة للتوسّل بإمام العصر وظروفًا مناسبة لتجديد العهد معه وكان على مرّ القرون موضع اهتهام الشيعة وخصوصًا من قبل أهل الحلّة، والشيعة بها كان للمقام عندهم من احترام وتبرّك به فإنهم اتخذوا المقام مكانًا للتأليف أو الاستنساخ، كها أنّهم ومن خلال تأسيس المدرسة والحُجَر التي يسكنها الطلاب بجانب المقام، وفّروا ظروفًا مناسبة لتربية طلبة يدرسون العلوم الإسلاميّة ويتحلّون بحبّ إمام العصر وولاء مضاعف له.





#### الهوامش

- (۱) للمثال، يراجع: علل الشرائع ۱/ ۱۲۰.

  (۲) للاطّلاع على المزيد في هذا الشأن، يمكن مراجعة كتاب «نظريه اختياري بودن ظهور» (نظريّة اختياريّة الظهور) من تأليف عليرضا نودهي، الظهور) من تأليف عليرضا نودهي، سنة طهران، دار موعود عصر ، سنة بهاني و رمز پيدايي» (سرّ الغيبة وسرّ لظهور) من تآليف محمّد بني هاشمي، الظهور) من تآليف محمّد بني هاشمي، طهران: دار نشر نيك معارف، سنة طهران: دار نشر نيك معارف، سنة كتابات السيّد نوردهي تمّ نشرها ضمن
  - (٣) معجم البلدان ٢/ ٢٩٤.

كتاب.

- (٤) المصدر نفسه ٢/ ٢٩٥.
- (٥) بلدان الخلافة الشرقية: ٩٧.
- (٦) نخبه الدهر في عجائب...، محمد بن أبي طالب الدمشقى: ٢٥٣.

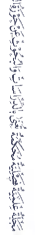
مجموعة مقالات مجلّة الموعود، ثمّ في

- (٧) يراجع: دانشنامه جهان اسلام= موسوعة العالم الإسلاميّ ١/ ٦٤٧٥، مدخل «حلّة»، ستّار عودي.
- (٨) تأريخ مقام صاحب العصر والزمان على

- في الحلَّة، أحمد على مجيد الحلِّي.
- (٩) العبقريّ الحسان ٥/ ٣١٨ ٣٢٠.
- (۱۰) ورد ذلك في روايات عديدة؛ للمثال، يراجع: كهال الدين وتمام النعمة ۱/ ۳۳۱.
- (١١) رياض الأبرار في مناقب الأئمة الأطهار ٣/ ١٧٩.
- (١٢) يراجع: موسوعة الإمام المهدي رهيدي المهدي المرام المهدي المرام المر
- (۱۳) السلطان المفرج عن أهل الإيمان فيمن رأى صاحب الزمان ﷺ: ۳۷.
  - (١٤) المصدر نفسه: ٣٧ و ١١ و ٤٤.
- (١٥) رؤياي نيمه شب (رؤيا منتصف الليل).
- (١٦) السلطان المفرج عن أهل الإيمان فيمن رأى صاحب الزمان ﷺ: ٤١.
- (۱۷) نجم ثاقب در أحوال إمام غايب ﷺ ۲/۲۶.
- - (١٩) المصدر نفسه: ٤٤.
  - (٢٠) بحار الأنوار ٥٣/ ٢٧٠.
- (٢١) جنّة المأوى في ذكر من فاز بلقاء الحجّة الله المكارم في فوائد الدعاء للقائم \$7/ ٣٧٤.
  - (٢٢) بحار الأنوار ٥٣/ ٢٧٠.











عامل): ٣٥-٣٦.

(٣٦) النسخة المرقّمة ٢٨٤٠، مكتبة مجلس الشورى الإسلاميّ.

(٣٧) النسخة المرقّمة ٥٠ ٨٧٥، مكتبة كليّة

الإلهيّات والمعارف الإسلاميّة بمشهد، من مجموعة عبدالحميد مولوي.

(٣٨) تأريخ مقام الإمام المهدي ﷺ في الحلَّة: ٨٩. (٢٣) رحلة ابن بطوطة (المسياة تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار) ١/٨٨٨.

(۲٤) المصدر نفسه ۲/ ۰۰۳.

(٢٥) تأريخ مقام صاحب العصر والزمان الله الله الحلّة: ٧٤-٩٠.

(۲٦) رياض العلماء وحياض الفضلاء ۲/ ٣٦، يراجع: أعيان الشيعة ٥/ ٤٥٥، تحت رقم ٩٨٥، (مع بعض التصرّف).

(۲۷) يراجع: مكتبة العلامة الحلي: ۷۹، (مع بعض التصرّف).

(۲۸) يراجع: أعيان الشيعة ٩/ ١٧٩، تحت رقم ٣٦٣، (مع بعض التصرّف).

(۲۹) يراجع: مكتبة العلّامة الحلّي، ابن كركوش: ۱٤٣، تحت رقم ۲۶، (مع بعض التصرّف).

(٣٠) يراجع: تاريخ الحلة: ١١٥، (مع بعض التصرّف).

(٣١) تأريخ مقام صاحب العصر والزمان ﷺ في الحلّة: ٨١-٩٣.

(٣٢) يراجع: لؤلؤة البحرين: ٢٧٢.

(٣٣) التعبير من الكاتب.

(٣٤) النسخة المرقَّمة ١٦٣ج مكتبة كليَّة الإلهيَّات بجامعة طهران.

(٣٥) آل حسام خاندانی شیعی از جبل عامل (آل حسام، أسرة شیعیّة من جبل





# المصادرُ والمراجعُ

#### \* المخطوطة:

- الـدروس الشرعيّة، محمّد بن مكّي العاملي الجزيني المعروف بالشهيد الأول (ت ٧٨٦هـ)، النسخة المرقّمة ١٦٣ج، مكتبة كليّة الإلهيّات بجامعة طهران.
- ٢. قواعد الأحكام، الحسن بن يوسف بن مطهّر الحّلي المعروف بالعلَّامة الحلّي (ت
   ٢٢٦هـ)، النسخة المرقّمة ٢٨٤٠، مكتبة علس الشورى الإسلاميّ.
- ٣. المختصر النافع، جعفر بن الحسن بن سعيد الحلّي المعروف بالمحقّق الحلّي (ت ٢٧٦هـ)، النسخة المرقّمة ٠ ٨٧٥٠ مكتبة كليّة الإلهيّات والمعارف الإسلاميّة بمشهد، من مجموعة عبد الحميد مولوي.

#### \* المطبوعة:

- أعيان الشيعة، محسن الأمين العاملي، دار التعارف، بروت.
- بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، محمد باقر بن محمد تقي المجلسيّ (ت ١١١هـ)، بيروت، دار إحياء التراث العربي.
- ٣. بلدان الخلافة الشرقية، كي لسترينج
   (ت ١٩٣٤م)، تعريب بشير فرنسيس

- وكوركيس عواد، قم، دار الشريف الرضي، ١٤١٣ هـ.
- ٤. تأريخ مقام صاحب العصر والزمان هي الحلّة، أحمد علي مجيد الحلّي، منشورات دليلنا، قُم، ١٤٢٦هـ.
- ه. جنة المأوى في ذكر من فاز بلقاء الحجة المعجزت في الغيبة الكبرى، حسين ابن محمد تقي النوري (ت ١٣٢٠هـ)،
   قـم، مؤسسة السيدة المعصومة عليها،
   ١٤٢٧هـ/٢٠٠٦م.
- دانشنامه جهان اسلام (موسوعة العالم الإسلامي)، جمع من المؤلفين، طهران:
   مؤسسة دائرة المعارف الإسلامية،
   ١٣٧٥ ش/ ١٩٩٦م.
- ۷. راز پنهاني و رمز پيدايي (سر الغيبة وسر الظهور)، محمد بني هاشمي، طهران،
   دار نيك معارف، ١٣٨٤ش/ ٢٠٠٥م.
- ٨. رحلة ابن بطوطة (المسهاة تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار)،
   محمد بن عبد الله اللواتي الطنجي المعروف بابن بطوطة (ت ٧٧٩هـ)، دار الشرق العربي، بيروت.
- ٩. رؤیای نیمه شب (رؤیا منتصف اللیل)،
   مظفر سالاری، قم: دار کتابستان
   معرفت، ۱۳۹۸ش/ ۲۰۱۹، ط۲.





1149

۱۰.رياض الأبرار في مناقب الأئمة الأطهار (٣٠جلدات)، نعمت الله بن عبد الله الجزائري (ت ١١١٢هـ)، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، ١٤٢٧هـ/٢٠٠٦م.

۱۱. السلطان المفرج عن أهل الإيمان فيمن رأى صاحب الزمان ، بهاءالدين علي ابن عبد الكريم النيلي (حيّ ۸۰۳هـ)، قم، ۱۳۸٤ ش/ ۲۰۰۵م.

العبقري الحسان في أحوال مولانا صاحب الزمان ، علي أكبر النهاوندي (ت ١٣٦٩هـ)، قم، دار مسجد جمكران المقدس، ١٣٨٦ش/ ٢٠٠٧م.

۱۳. على الشرائع، محمد بن على ابن بابويه (الشيخ الصدوق) (ت ۳۸۱هـ)، قم، مكتبة داوري، ۱۳۸۵ش/ ۱۹۲٦م.

18. كيال الدين وتمام النعمة، محمد بن علي ابن بابويه المعروف بالشيخ الصدوق (ت ٣٨١هـ)، طهران، دار الكتب الإسلامية، ١٣٥٩ ش/ ١٩٨٠م، ط٢.

۱۰. معجم البلدان، ياقوت بن عبد الله الياقوت الجموي (ت ۲۲۲هـ)، بيروت، دار صادر، ط ۲، ۱۹۹۵م.

١٦. مكيال المكارم في فوائد الدعاء للقائم هي،
 محمد تقى الأصفهاني (ت ١٣٤٨هـ)،

قم، مؤسسة الإمام المهدي ه، ط ٥، ١٤٢٨ هـ.

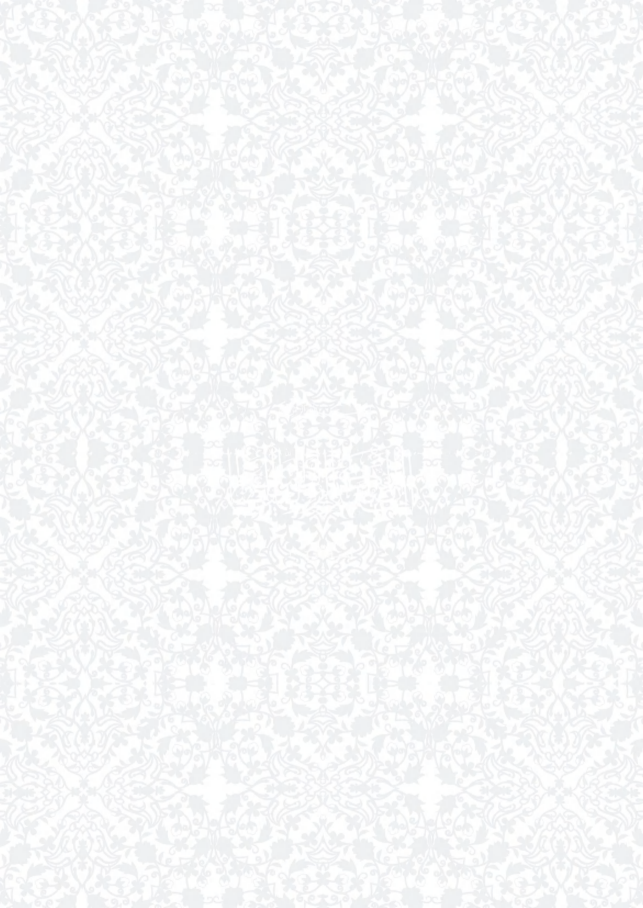
١٧. موسوعة الإمام المهدي ﷺ، السيّد محمّد الصدر (ت ١٩٩٩م)، بيروت، دار التعارف للمطبوعات، ١٤١٢هـ.

۱۸. نجم ثاقب در أحوال إمام غايب ﷺ، حسين بن محمد تقي النوري (ت ٢٣٠٠هـ)، قم، دار مسجد جمكران المقدس، ١٣٨٤ ش/ ٢٠٠٥م، ط٠١.

۱۹. نظریه اختیاری بودن ظهور (نظریّه اختیاریّه الظهور)، علیرضا نودهی، طهران، دار موعود عصر ، ۱۳۸۵ ش/۲۰۰۲م.

#### الدوريات:

آل حسام خاندانی شیعی از جبل عامل
 (آل حسام، أسرة شیعیة من جبل عامل)،
 محمد کاظم رحمتی، مجلّة میراث شهاب،
 العدد ۸۳، ربیع ۱۳۹۵ش/۲۰۱۲م.





# صورةُ السَّيِّدةُ الزَّهراء عَلَيْهَاكُ في الشِّعرِ الحِلِّيِّ

م.د. عياد حمزة شهيد الويساوي

الديرية العامة لتربية بابل gan162gna@gmail.com

رابط البحث: https://doi.org/10.62745/ muhaqqiq.v19i25.357



تشيرُ فرضيةُ البحث الذي بين أيدينا إلى أنّ هناك محطات من الفكر البشريّ يركزُ في معطياته على أسس بعينها تكون منطلقًا وجوهرًا، وفي معطياته السلوكية والنفسية والاجتهاعية والدينية والثقافية بعمومها.

ومن هذه المحطات الفكرية هي الانطلاقة الشعرية نحو حقيقة بعينها وتوجه بعينه ويمكن تلمس آثارها في عموم الشّعر العربيّ منذ البدايات الأولى للنشأة والتطور والتكوين وصولًا إلى عصرنا الحاضر، فنرى أنَّ الفكرَ الشعريَّ له حقيقة مؤداة يُعبِّرُ عنها لتكون ميدانه الرحب في كونه نَسَقا حاملًا لمدلولات البيئة والثقافة بكلً ما فيها، ومن هذه المحطات الفكرية الشعرية التي تجلت بها انساق بعينها هي محطة سيدة نساء العالمين فاطمة الزهراء عين بكونها الرمز الفكري والديني والثقافي الأول المعبر عن العقيدة والدين، وقد تجلت بوضوح في القرآن الكريم والشعر والنشر على حد سواء، فنرى تلمس وجودها في القرآن الكريم بها نزل في حقها وحق أبيها وبعلها وبنيها من آيات مباركة، وما وثقته السُّنةُ النبويةُ المظهرةُ من أحاديث وروايات متواترة، وما قدمته الأسرة نفسها من سلوكيات ظاهرة ومضمرة جعلتها في الصدارة لتثبيت دعائم الدين بكل تجلياته وقيمه، فكان حقًا للشعر أن يحمل هذا المحطة لتثبيت دعائم الدين بكل تجلياته وقيمه، فكان حقًا للشعر أن يحمل هذا المحطة ويقدمها بأفكار عدة بها ورد عنهم وتواتر في القرآن والسُّنَة.

الكلهات المفتاحية:

السيدة الزهراء عيك ، الشعر الحلي، الصور الشعرية، ابن العرندس.



#### The Image of Lady al-Zahra (AS) in Hilli Poetry

Lect. Dr. Iyad Hamza Shahid al Wisawi General Directorate of Education, Babil gan 162 gna@gmail.com

Abstract

The hypothesis of this study suggests that certain intellectual milestones shape human thought, focusing on specific foundations that serve as both a starting point and an essence in behavioral, psychological, social, religious, and cultural dimensions.

Among these intellectual milestones is the poetic expression directed toward a particular truth and perspective. This tendency can be observed throughout the history of Arabic poetry, from its earliest origins through its development and evolution to the present day. Poetry, as an intellectual construct, embodies the meanings and values of the environment and culture in which it emerges.

One of the prominent poetic themes reflecting this intellectual and spiritual engagement is the portrayal of Lady Fatima al-Zahra (AS), the foremost religious and cultural symbol representing faith and doctrine. Her presence is clearly affirmed in the Quran, poetry, and prose alike. The Quran contains blessed verses revealed in her honor and that of her father, husband, and sons. Similarly, the purified Prophetic Sunnah has recorded numerous authenticated narrations regarding her status. Additionally, the exemplary conduct of her family—both in their outward actions and their deeper significance—placed her at the forefront of upholding and solidifying the principles of religion.

Thus, poetry rightfully embraced this theme, presenting it through various perspectives, drawing from the Quranic and Sunnah-based narratives that highlight her esteemed position.

Keywords:

Fatima al-Zahra (AS), Ornamental poetry, poetic images, Ibn al-Arandas.









## بِسْ مِلْ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرَّحْمَٰزِ

### المبحث الأوَّل

### (الإطار النظريّ العام)

للشعرِ موضوعاتُ كثيرةٌ يدورُ الشاعِرُ في فلكِها، وهي موضوعات الحياة نفسها التي يستقيها الشاعر من بيئته وثقافته، لذا نرى غلبة موضوعات مُعيَّنة في بيئة مُعيَّنة في زمن بعينه، وينتجُ عنه غيابُ الموضوعات الأخرى، وهذا الأمرُ له دواعيه وأسبابه وظروفه التي جعلته يظهر أو يضمر في تلك البيئة دون غيرها؛ فقد تكون ظروفًا تاريخيَّة أو اجتهاعيَّة أو دينيَّة هي التي تنتجُ وتوجّه ذلك الشعر نحو تلك الموضوعات دون غيرها.

فالبيئة الثقافيَّة تنتجُ لنا مجموعةً من الأنساق التي تتأطَّر في ذلك السياق الكلِّي الشموليّ الذي نرى تجلياته الظاهرة والمضمرة في التوجه السياسيّ، والتاريخيّ، والمدينيّ، والمعرفيّ، وغير ذلك من توجهات الثقافة التي هي صورة مُعيَّنة من ذلك المُحرِّك الثقافيّ الأوسع الذي يشتغل في تلك الروافد المختلفة التي يغذيها وينتجها، وهي تغذيه وتنتجه في الوقت نفسه؛ لأنَّها عمليّة تأثر وتأثير، عملية انتاج وتصدير واستهلاك، ومن ثمَّ تنتجُ بصورة عكسيَّة راجعة لذلك المُحرِّك الثقافيّ نفسه؛ لتساعده على ديمومته واستمرارية وجوده وتحوّله وتبدله وهيمنته.

وهو ما يتضحُ بصورة واضحة وجلية في الشعر الذي ينتمي إلى تلك البيئة الثقافيَّة المُمتدة زمانيًّا ومكانيًّا بأفق واحد من التصورات الواقعيَّة لوجود نوع شعريِّ مائز فيها، وهذه البيئة هي البيئة الحِلَّيَّة التي رأينا أنَّ الموضوع الشعريِّ المائز فيها هو شعر الثقافة الدينيَّة المتمثِّل بالولاء والانتصار لأهل البيت المي منذ تمصير تلك المدينة سنة (٩٥ هـ) على يد الأمير صدقة بن منصور المزيديِّ(۱)، وحتَّى



ة ريكاكمة فيقل بالتزاسات والبجوت عن جوزة الخلة العلقية



قبل تمصير تلك المدينة، إذ يقول ابن الحجَّاج النيلي بحقِّ السيدة الزهراء عَلَيْكُ ما نصّه (٢):

### ست النساء غدًا في الحشريخدمها

# أهل الجنانِ بحورِ خُردٍ عينِ

لنرى أنَّ الزهراء كانت موضوعًا شعريًّا لشعراء سابقين على تمصير المدينة، فالجذور العقديَّة كانت موجودة من هذه البيئة المترامية الأطراف ذات الطابع الولائي لأهل البيت الميَّا.

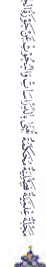
وتجلّى الأمر بدءًا في كون تلك الصبغة الدينيَّة متجليَّة في السلوك الثقافي بدءًا من توجه السياسة الداخليَّة والخارجيَّة للدولة المزيديَّة (١)، ومن ثمَّ الحاضنة المجتمعيَّة التي نمت وتوسَّعت أفرادًا وأُسرًا، بعد أن كان لها وجود ملموس قبل التمصير، وأصبح وجودًا جليًّا مهيمنًا وواضحًا بعد التمصير، وليس انتهاءً بها أُنتج من مؤلَّفات عقديَّة وأصوليَّة وأدبيَّة.

حتَّى اصطبغ المناخ الثقافيّ بذلك التوجه الذي اختطَّه أمراء تلك الأسرة، والذي كان له حاضنة مجتمعيَّة على بساطتها مَّا قبل التمصير تسير بهذا التوجه ولكن على صعيد الأفراد لا المؤسسات والدولة، وبقي ذلك النسق باستمراره إلى وقتنا الحاضر، وإن تحوَّل أو أُضمر في بعض الأحايين تبعًا للتوجهات السلطويَّة وتبعًا للتسلط الداخلي والخارجي (الدولة العبَّاسيَّة، (٤) المغول (٥)، والتأثير الفارسي والتأثير التركي (١))، وفي موضوعات المديح والرثاء والفخر بهم، وهجاء أعدائهم، فكان ذلك الشعر العقدي هو الممثل الحقيقي لذلك الولاء الخالص لأهل هذه المدينة والمعبِّر عن واقعهم الثقافي منذ عصور التمصير.

وكان ذلك الشعر العقديّ الولائي لمحمَّد وآل محمَّد المِيْ يمثِّل الطابع العام للمدينة؛ وهناك أسباب جوهرية نشأت عليها الحِلَّة ومنها إجمالًا وليس تفصيلًا







كون أمراء هذه المدينة من الشيعة الإماميَّة الإثنا عشرية (۱)، وكثرة المقامات والمراقد فيها للعلماء والصالحين وذراري أهل البيت الميني، ووقوعها على طرق المدن المقدسة في كربلاء والنجف وبغداد، ووجود الحوزة العلميَّة لما ينيفُ على ثلاثة قرون، ووجود الأسر الحِلِيَّة العلميَّة (۱) التي أسهمت في الحراك الفكري العقدي والفقهي والشعريّ وإغناء الحركة العلمية في تاريخ المدينة الطويلة، ... هذه الأسباب وغيرها ساعدت على نشوء المدينة بطابع الولاء والانتهاء لأهل السبت المينية.

#### مصطلحات البحث:

1 – الصورة بأدق تعبير «هي الملكة التي يستطيع بها الأدباء أن يؤلفوا في صدورهم ممّا اختزنوه من إحساسات سابقة كمنت في عقولهم ثم إعادة بنائها من جديد» (٩) ومحاولة بيان هذه الصورة وتجليتها من مكامنها تعد عنصرًا مهمّا من عناصر الحركة في النصوص الشعريّة، فهي بناء جماليّ قائم على الحركة، حركة الخيال لدى المبدع والمتلقى (١٠).

٢- الشعر الحِلَي: هو ذلك الشعر الذي قيل في بيئة زمكانية معيَّنة بدءًا من تمصير هذه المدينة سنة (٤٩٥هـ)، وإلى زماننا هذا، وما تميَّزبه من سهات فنيَّة وأسلوبية وموضوعية.

٣- التحولات: صُنّف التحول إلى ثلاثة أبعاد هي (التحوّل من اللاوجود إلى الوجود وهو ما يسمى عندهم بـ (الكون) أو (الحدوث)، وتحول من الوجود وهو اللاوجود ويسمونه (الفساد) أو (الفناء)، وتحول من الوجود ولي الوجود وهو (حركة) (١١)، ونحن نبحث في الصنف الثالث من هذه المصطلحات أي التغيير والتبدل والتطور والذي يحدث في بنية الصورة وماهيتها في الشعر.

لذا كانت السيِّدةُ الزهراء بؤرةً ومركزًا شعريًّا مُهيمنًا في كلِّ الطروحات





الشعريَّة التي جاء بها شعراء تلك المدينة؛ لأنَّ الزهراء على هي النور الذي انبثقت منه أنوار الإمامة كلها، لذا كان الشعراء ينطلقون من صورتها المختزلة في ذاكرتهم الجمعية تارة عامة، والفردية بخاصة، بصورة وجودها ومكانتها وظلامتها وسلبحقها وما جرى على أبنائها.

ولو حدَّدنا شعراء البيئة الحِلية الذين كتبوا عن الزهراء في أشعارهم لوجدنا ما ينيف على (١٦) شاعرًا في مدة زمانية معيَّنة، وهم كلُّ من: جمال الدين الخليعي (ت٠٥ه)، والشيخ حافظ رجب البرسي الحلي (ت٨١٣ هـ)، وصالح ابن العرندس الحلي (ت ٨٤٠ هـ)، والشيخ مغامس بن داغر (ت ٩٠٠ هـ)، وسليهان ابن داوود الكبير (ت ١٢١١ هـ)، والسيد مهدي بن داود الحلي (ت١٢٢٢ هـ)، والشيخ صالح الكواز (ت ١٢٩٠ هـ)، والشيخ عمد الملّا ( ١٣٢٢هـ)، والشيخ حسن مصبح الحلي (ت ١٣١٢ هـ)، والشيخ عمد على اليعقوبي ( ١٣٨٥ هـ)، وغيرهم الكثير.









# المبحث الثاني الميدان التطبيقي (صورة الزهراء في الشعر الحلِّي)

ولو استعرضنا الشعراء الذين كتبوا حول الزهراء بالخصوص، لوجدنا القائمة تطول بدءًا من تمصير الحِلَّة وما بعدها، ليشكلِّ الشعر الحِلِّي أطروحة مائزة في هذا الميدان العقدي والولائي ومن استعراض الأشعار التي قيلت في حقها؛ نرى أنها تدور في فضاءات متعددة.

#### مقدمات القصائد:

قدَّم الشعراء صورة الزهراء عليه في أشعارهم على أنموذجين شعريين بالمجمل الكليّ، وتنبع هذه الصور من طبيعة البناء الفني والموضوعي للقصائد نفسها التي حاول الشعراء بها أن يعبروا بها عن أفكارهم، الأولى منها وهي التخلص من مقدمات القصائد المتعارف عليها وهي المقدمة الطللية والغزلية وما شابهها، والثانية هو السير على منوال الشعر العربي التقليدي في عصره الأوَّل وهو الإتيان بالمقدمة والالتزام بها كليا أو جزئيًّا، وقد رأينا الأنموذجين حاضرين في الشعر الحلي.

### أوَّلًا: وجود المقدَّمة:

ومن موارد النوع الأوَّل هي تلك التي نراها عند الخليعيّ إذ يقدِّم قصيدتين بالمنوال نفسه وبصورةٍ واحدةٍ دون الوقوف على الأطلال والديار يقول في قصيدته الأولى(١٢):

[الكامل]

لَـمْ أَبْـكِ رَبْعًا للأَحبّةِ قَـدْ خَلا وَعَفَا وَغَيَّـرَهُ الجَديـدُ وَأَمْحَـلا كَلَّا وِلا كَلَّفْتُ صَحْبى وَقْفَةً

في الدَّارِ إنْ لمْ أَشْفِ صَبًّا عَلَّلا







وَمَطارحُ النَّادي وغزُلانُ النَّقَا والجَزْعُ لَمْ أَحْفَلْ بها مُتَغَزِّلا وَبَواكِرُ الأَظْعَانِ لَمْ أَسْلُبْ لها

دَمْعًا وَلا خِلٌّ نَاى وَتَرحَّلا لِكِنْ بَكَيْتُ لِفاطِم وَلِمَنْعِها لِكِنْ بَكَيْتُ لِفاطِم وَلِمَنْعِها

(فَدَكًا) وَقَدْ أَتَتِ الرِّمَامَ الأَوَّلا

ويقول في قصيدته الثانية على النهج نفسه (المنسرح)(١٣):

لَـمْ أَبْكِ مـن وَقْفَـةٍ علـى الدِّمَنِ

ولا لِخِلِّ نَاى ولا سَكِنِ وَلَـمْ تَهِجْني الدِّيارُ مُوْحِشةً

ولا شَجَتْني بَواكِرُ الظُّعِنِ

لكِ نْ شَجَانِي بُكاءُ فَاطِمَةٍ

عَلَى أَبِيهَا بِمَدْمِع هَـتنِ

فكلا القصيدتين يبدأهما بمغادرة تلك المقدمة التي اعتاد الشعراء على النظم بها، وهو ههنا يتجاوز قصدًا البناء الفني المألوف في هذا النوع من القصائد والتي تشتغل على نسقية شعريَّة بعينها في بناء القصيدة العربية بأن يبدأها بمقدمة ومن ثمَّ على نسقية صاله وما آلت إليه أموره ليعرج من ثمَّ على الغرض الرئيس من القصيدة التي يرومها كأنْ تكون للمدح أو الرثاء أو غيرها، فالشاعر يذهب إلى موضوعه الرئيس الذي يعبِّر عنه وهو الصورة التي يريد إيضاحها، فكانت في القصيدتين البكاء والتحسر والتوجع لما جرى على الزهراء من فقدان أبيها بدءًا ومن ثمَّ فقدانها لإرثها والمقصود به (فدك).

ومن النهاذج على النوع الثاني بوجود المقدّمات في القصائد الموجّهة للسيدة









الزهراء عليه قول الشاعر الشيخ حسن الحمود الحلي (ت ١٣٣٧ هـ) (السبط)

سَلَ أربُعًا فطمت أكنافها السُّحُبُ

عن ساكنيها متى عن أُفقها غَربوا

سُرعانَ ما صاح طيرُ البَين بينهم

فأصبحوا فرَقًا عن عُقرها عزَبوا

سرت تجوبُ الفيافي فيهم النُّجُب

ولى فؤاد قفا آثارهم يجبُ

أتبعتُهم ناظِرًا خيل الدموع به

تسابقت فهو دامى الغَرب مختَضِبُ

أضحت منازلهم للوحش مُعتكفًا

فيهن طير الفنا ينعى وينتحب

أوهت قواعدها كفّ الضَّني فعفت

آثارها ومحَت سِيماءه النُّوبُ

وقفتُ فيها ودمعُ العين مُنسَكِبٌ

كالغيث والنارُ في الأحشاء تلتهبُ

وبي لواعجُ وَجدِ لو رَميتُ بها

صدر الفضا ضاق وهو الواسعُ الرحبُ

حَيران أقبضُ في رَعش البنان حَشًا

حرّى أناخَت بها الأحزانُ والكُرَبُ

فبعد هذه المقدَّمة التي قدَّمها الشعر في وصف حالته النفسية والوقوف على تلك الديار الخالية الموحشة التي لم يبقَ إلَّا رسمها، مازجًا شعوره بالدموع والجوى والتحسر بالفقد لما حلَّ بآل بيت النبوة، يذهب إلى حوارية ما بين الذات والآخر



199



(الشاعر نفسه) على أسلوب الحوار الذاتي الذي يصطنعه الشاعر بآخر يسأله ويستفسر منه الشيخ حسن حمود بقوله من القصيدة نفسها (۱۵):

وقائل لي رَفِّه عن حَشَاكَ ولي

وَجِدٌ إذا ما نَزا بالقلب يضطربُ

فقلتُ لم يُشجني نأيُ الخَليطِ ولا

ربعٌ مَحَت رَسمه الأعوامُ والحِقَبُ

فهنا تتحوَّل تلك الصورة من المقدَّمة إلى الحوارية ما بين الذات والآخر إلى الدخول في صلب القضية الفاطميَّة التي تتعلَّق بأهل البيت جميعهم المي بقوله في فقد الرسول الأعظم وما جرى على الأمَّة من فرقة وتفرقة وتجزئة بإشارة إلى الآية القرآنية المباركة بقوله تعالى ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتُ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِين مَا تُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتُ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِين مَا تُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتُ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِين مَا تَعَلِيهُمْ ﴿ وَمَا عُمَا اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

لكن أذاب فؤادي حادثٌ جَلَلٌ

تُنمى إليه الرزايا حين تَنسَبُ

يوم قضى المصطفى في صبحِه وعلى الـ

أعقاب من بعده أصحابُه انقلبوا

ليتسلسل الشاعر تأريخيًّا في توضيح الحوادث التي آلت على آل البيت، من تقييد أمير المؤمنين، ومن ثمَّ كسر ضلع الزهراء بقوله:

قادوا أخاه ورَضّوا ضِلعَ بَضعتِه

بِجَورِهم ولَها البَغضاء قَد نصبوا

ومن ثمَّ يقدِّم لنا صورة وصفية حوارية تقدِّمها إلى أبيها وتشكو ما أصابها وبيتها بعده، وإنها حدث بسبب هذا الفقد الكبير الذي حدث وانقلبت الأمَّة بسببه بقوله:









لم أنسَها وهي تَعاه وتَدبُه

وقَلبُها بيدِ الأرزَاء مُنتَهَبُ

تقول يا والدى ضاق الفضاء بنا

لمّا مَضيتَ وحالت دونَك التُّربُ

قد كان بعدك أنباءٌ وهنبَثُةٌ

لو كنت شاهدها لم تَكثُر الخطب

(إنَّا فقدناك فقد الأرض وابلَها

واختلّ قومك) فاشهَدهم فقد نَكِبوا

قال مغامس بن داغر الحلي في قصيدة طويلة يبدأ بمقدمة قريبة للغزلية على عادة الشعراء يخاطب بها الدنيا، وموضوع القصيدة في بضعة الرسول الأكرم فاطمة الزهراء ومن ثمَّ العروج على قضية كربلاء بقوله(١٧):

[الطويل]

صَحِبْتُ كَ لا أنَّى بودِّكِ مُفْرِمُ

دَعيني فَغيْري في هَواكِ مُتيّمُ

أرى الرّاأي يا دُنْيا بمَيْلي إلى الصِّبا

تَدُومُ عَلى الدّارِ الَّتِي سَوْفَ يُقْدَمُ

عَلِمْتُ كِ عِلْمًا مُسْتِفَادًا فَدلَّني

عَلَى بُؤْسِكِ الْعِلْمُ الَّذِي كُنْتُ أَعْلَمُ

خَشيتُ دَواهيكِ الَّتِي تَدْهَمُ الفَتى

فَقدَّمْتُ حَزْمًا والحزَامَةُ أَسْلَمُ

تَقانعْتُ بِالمَيْسور فيكِ مَخافَةً

عَلَى عَرْض ذَنْبِي والْقَناعَةُ أَحْزَمُ





وهكذا يتسلسل في أبيات أخرى تواليًا في قصيدته مذكرًا وواقفًا ومسترشدًا وقانعًا إلى أن يصل إلى اللوحة الشعرية الرئيسة بحقِّ السيدة الزهراء عَلَيَكَا، بعد أن تُوفِّيُ أبوها، وبدأت مضارب العدوان تتأسس تجاهها وبنيها وزوجها بقوله:

ومَا أسِّسَ الْعُدوانَ إلاَّ مَعاشِرٌ

لِبضْعةِ خَيْرِ المُرْسَلينَ تَهضَّمُ وا

ويصور مجيئها ونساء قومها، ليبين أن الزهراء لم تسكت عن حقها بل خرجت مع النساء لإرجاع الحقِّ إلى أهله بقوله مصوَّرًا حالها حين رأت من تولى الحكم مكان أبيها بعد أن بكت واستبكت وذكَّرت ووضحت وبينت:

غَداةَ أتتْ في عُصْبةٍ مِنْ نِسائِها

تُخاصِمُ والأبنى عِن الحَقّ تَخْصِمُ فَلَمّا اسْتَبانَتْ نَسلَ تَيم بْن مُرةٍ

َ مَـكانَ أَبيها يَستَطِيلُ ويَحكُمُ فَرَنَّتْ وأنَّتْ فاغْتَدَى الكُلُّ سَامعًا

لهَا باكيًا والرِّجسُ لا يَتَبرَّمُ

لتعرج بالسؤال والاستفهام والحجاج بالأدلَّة والشهود بقولها:

فقالتْ لهُ: ابْنَ الأجيرِ ظلَمتَنِي

تُراثَ أبي والحقُّ لا يَتَجَمْجَمُ ولي ولي نِحلَةٌ عِندي شُهودٌ ثَلاثَةٌ

عليها وبَعلِي يالَكَ الوَيْلُ مِنهُمُ

وبعد أن أقامت الدليل والحجة وبينت زيف موقفهم، فها كان من القوم الذين اغتصبوا الخلافة والإرث إلَّا ردِّها يقول الشاعر بعين الراصد للأحداث والواقف على جزئياتها ليقدِّمها بصورة تمثيلية موضحًا الحركة والفعل والكلام والحداثة











اختزالًا:

فأَبْطَلَ دعواها وَرَدَّ شُهودَها

ولمْ يَنهُ هُ عمَّا توخَّاهُ شِلَّمُ فَقَامتْ تَحُرُّ الذَّيلَ حرًّا ودمعُها

على صَفحاتِ الخدِّ يَهمِي ويَسْجُمُ

ليتحوَّل الشاعر من ثمَّ إلى نعيها وولدها الحسن والحسين وما جرى عليها بعشرات الأبيات إلى آخر القصيدة بقوله:

لَها لَهَفي مظلومةً أمْ لِبَعلِهَا

وما دفن الهادي عليه تقدَّمُوا

وقال السيد سليان بن داوود الحلي في قصيدة طويلة به يبدأ بالمقدمة التقليدية للقصيدة العربية راثيًا السيدة فاطمة الزهراء (١٨٠):

[الكامل]

بِنتم فَلا الأجفانُ مِنْ عَبَرَاتِهَا

قَرَّتْ وَلا الأنفاسُ مِن زَفَراتِهَا

هل تَطلُبُون سـوى السُّهاد ومُهجةٍ

تَتَوقَّد الأحشاءُ مِنْ حَسَرَاتِها؟

هَذِي مَنازِلكُم سَلُوهَا كَم جَرَى

دُمعِي وَكَيفَ وَقَفتُ فِي عَرصَاتِها

وَسَلُوا الصَّبَاعَن صَبِّكُمْ أَفَهَل صَبَا

قَلبِي لِغيرِكُمُ عَلَى هَضَباتِهَا؟

مَا خِلتُ قَبلَ وقُوفِنَا بديارهِم

أنَّ القُلُوبَ تُذَابُ في نَفَتَاتِهَا





لَـو تَعلمونَ أُهيـلَ وِدِّي مَـا النَّوى

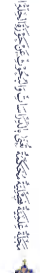
القلـت نُفُوسـكمُ لَذيـذَ حَياتِهـا
الشَّاقُكُم والبينُ ليسَ بسَامع

شَـكوًى تَـرِقُّ لَهـا قُلُـوب عِدَاتِها
مَـن لـي بِقـومٍ لا يُـذلُّ نزيلُهـا
ابـدًا، وليـس يُـرَاع فـي كُرُباتها
الأجُـودَ إلَّا يَـومَ بَـذلِ نَوالِهـا
او صَولـة يومًا لِغيـر كُمَاتِهـا
هـذي مَنَازلُهـا وذِي وُرَّادُهـا
تَبكِي مَعَالِهـا وفَقـدَ حُماتِهـا
يَادَارَ (أَحْمَدَ) والوصِيِّ و (فَاطِم)

حَاشـاكِ مِن ضَيـم بِجـورِ بُغاتِها مَـا كُنتَ تَصنَعُ يا رَسُـولَ اللهِ لَو شَـاهَدت ( فاطمـةً ) بِظُلـم طُغَاتِهَا

فنرى أنَّ البناء المتسلسل لهذه القصيدة الطويلة قد جرت على العادة الفنية المتبعة كما عرفناها في نظرية عمود الشعر التي حدَّها العلماء الأقدمون مصوِّرين فيها البناء الصحيح الذي يجب أن تقوم عليه القصيدة من محددات، فابتدأها الشاعر وقوفًا على الذكريات والأطلال مصورًا ما جرى على تلك المنازل المطهرة من ويلات ومصائب وويلات نتيجة ظلم الآخر، حتى يقدِّم حواره وسؤاله للرسول الأعظم ماذا سيفعل لو رأى ما جرى على فاطمة وبنيها من تلك الفئة الباغية، مستعرضًا كلّ ما حدث عليها من استلاب الخلافة وكسر ضلعها وحجاجه بقضية فدك ودور الزهراء في إثبات حقها بالحجة والدليل القرآني، ولكن كلّ ما يحصل أن لا







يلقى من الآخر آذانًا مصغية، ويستمر الظلم ويجري على أبنائها واحدًا بعد واحد، ليختمها بها يوسم بـ «التوقيعة الأسمية» أو «الختام الشعري» بأن يذكر اسمه في نهاية القصيدة طالبًا الرحمة والمغفرة والشفاعة منهم بقوله:

وأنَا ابن دَاودٍ سُلَيمَانٌ بِكُم أَرجُو خَلاصَ النَّفسِ مِن عَثَرَاتِهَا أَزكَىْ سَلام الكَاتِنَاتِ عَلَيكُمُ

يَا خِيرَةَ البَارِي وَخَيرُ صَلاتِها

وهذا الأمر الموسوم بـ «التوقيعة الأسمية» قد حفل به الشعر الحلي في قصائدهم الرثائية والمدحية لأهل البيت الميل وتميز به شعراء الحِلَّة دون غيرهم من شعراء العربية، فكان هذا الأسلوب موصوفًا بهم دون غيرهم.

### ثانيًا: التخلص من قيود المقدَّمات:

ومن البعد الآخر الذي يذهب إليه الشعراء لمعالجة صورة السيدة الزهراء عليك هو التخلص من القيود الكلاسيكية للمقدمة العربية التقليدية والذهاب إلى الموضوع المراد التعبير عنه مباشرة وقد حفل الشعر الحلي بالكثرة الكاثرة من هذا النوع من القصائد والمقطوعات والأبيات المفردة التي جاءت في سياق القصائد العامة والخاصة.

ومن الصور الشعريَّة ما يتصل بفضاء النسب المتصل بالرسول الأعظم، وبكونها زوج أمير المؤمنين وأم الحسن والحسين المي ومنها قول الشاعر الشيخ محمد علي اليعقوبي (١٩):

[الرجز]

أيّ المَعالي لم يَنل غايتها أيّ فخر لِـذُراه ما ارتقى





قد خصّه المختار دون غيره

بفاطم خِيرةِ نِسوانِ الوَرى للورى للورى الورى الورى الورى الورى الولا عليٌّ لم يكن كفوٌ لها

من أوّل الدنيا إلى يومِ الفَنا راموا الغُلى فأخطأوا مَنارها

هیهات ما أصاب كلُّ مَن رمى

لو لم يكن خَيرَ الرجالِ لم تكن

زُوجته فاطِمةٌ خيرَ النِّسا إن الـذي كان من المَهر لها

فوق السما أوفر ممّا في الثّرى

وا عجبًا ماءُ الفُراتِ مَهرُها

ومنه يُحرَم ابنُها في كربلا

ومنها فضاء المظلومية والظلامة التي وقعت عليها بعد وفاة أبيها وكسر ضلعها بسبب الفئة الباغية، وسقوط جنينها «المحسن» وفيها يقول الشاعر (٢٠٠):

وَبِدَارِهَا نَارَ العَدَاوةِ أَضرَمُوا

حَطَبًا عَلَى أَولادِهَا وَبَنَاتِهَا وَبَنَاتِهَا وَبَنَاتِهَا وَبَنَاتِهَا وَبَنَاتِهَا وَبَنَاتِهَا

فَرَمَت جَنِينًا مِن خِيَارِ كُفاتِها

وَبِضَربِ أسواطٍ تَورَّمَ جَنبُهَا

وَرُسُومُهُ بَقيت ليَومِ مَمَاتِهَا

ومنها قضية غصب حقها وإرثها والقصة المعروفة بالتاريخ حول فدك والتي ورَّتها إياها النبي عليه أفضل الصلاة والسلام في حياتها، ومنها قول الشاعر









الخليعي بقوله(٢١):

[الكامل]

لكِنْ بَكَيْتُ لِفاطِم وَل مَنْعِها

(فَدَكًا) وَقَدْ أَتَتِ الرِّمَامَ الأَوَّلا

إذْ طَالَبَتْهُ بإرثِها فَرَوَى لَها

خَبَرًا يُنافى المُحْكَمَ المُتَكَزَّلا

فالشاعر يلبس قناع الحزن والندب والرثاء والبكاء على الزهراء بسبب سلب الحق الذي ورثته من الرسول الأعظم، وقد أصبحت قضية الندب والبكاء من عيزات الشعر العقدي الحلي عمومًا وما يتعلَّق بحادثة الزهراء عليَّكَ خصوصًا.

والشاعر مغامس بن داغر الحِلِّي يحكي على لسان حال الزهراء عَلَيْكَا تجاه الآخر المغتصب لحقِّها بإرث النبوة كلها مَّا يجعل الآخر مستحقًّا للعن من قبل الله تعالى (٢٢):

[الكامل]

كيفَ السلامةُ والخطوبُ تنوبُ

ومصائب الدُنيا عليك تصوبُ

والطُّهْرُ فاطِمةٌ زَوَى ميراثَها

شَـرُّ الأَنـام ودَمْعُهـا مَسْـكوبُ

مِن بعْدِ ما رمَتِ الجَندينَ بضَرْبةٍ

فقضت وواجب حقّها مَغْصوب

فقد قدَّم صورتين شعريتين، الأولى غصب حقها، والأخرى سقوط جنينها، والعروج على المغتصب لحقِّها ووصفه بأنَّه (شرُّ الأنام)، وهو دلالة على مقدار الحقد والبغضاء الذي أحاط بها من الطرف الآخر المغتصب للخلافة وأحقيتها بفدك.





والشعراء في كلِّ ما يطرحونه يتكَّئون على القرآن الكريم والسُّنَّة النَّبوية المطهَّرة بأحقيَّة الزهراء على المراء على الم

وَتَنَكُّبُ وا نَهْجَ السَّبيلِ بِقَطْع مَا

أُمَر الإله عِبَادَهُ أَنْ يُوصَلا وَلَقَدْ أَزَالَكُمُ الهَوى وَأَحلَّكُمْ

دارَ البَوارِ مِنَ الجَحيمِ وَأَدْخَلا وَلَسوفَ يَعْقُبُ ظُلْمَكُمْ أَنْ تَتركوا

وَلَدي بِرمْضَاءِ الطُّفوفِ مُجدَّلاً مَعَ فِتْيَةٍ مِثْلِ البُدُورِ كُوامِلًا

عَرضَ المَحاقُ بِها فَأَمْسَتْ أُفَّلا وَأَقُومُ مِنْ خَلَلِ اللَّحودِ حَزينَةً

وَالقَوْمُ قَدْ نَزَلَتْ بِهِمْ غِيَرُ البِلا وَيَرُوعُني نَقْطُ القَنا بِجُسُومِهِمْ

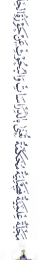
وَيَسُوؤُني شَكْلُ السُّيُوفِ عَلى الطُّلَى فَأُقَبِّلُ النَّحْرَ الخَضِيبَ وَأَمْسَحُ الـ

وَجْــة التَّريــبَ مُضَمَّخًــا وَمُرَمَّــلا وَمُرَمَّــلا وَمُرَمَّــلا وَمُرَمَّــلا

مُتَاهِّفًا مُتَاسِّفًا مُتَعَلقِ لل









فَيَرى الغَريبَ المُسْتَضامَ النَّازحَ الـ

أَوْطان مُلْقًى في الثَّرَى ما غُسِّلا

فالزهراء عليك تستعرض ظلامة الإمام الحسين على ذلك بأنَّ ضياع الحق الأول وهو الإرث الخاص بها، أعقبه استباحة حقوق أسرتها بها جرى من ويلات وأحداث، حتَّى يأتي الرسول الأعظم وصحبه للشهادة على هذا الفعل.

#### حديث الكساء:

ضمَّن الشعراء الحليُّون واقعة الكساء في أشعارهم بعدِّها من الفضائل التي روتها الزهراء على وقد رأينا أنَّ أهم أنموذج لهذا التوجه ما ضمَّنه السيد أبو المعز محمد القزويني نجل الحجة الكبير السيد مهدي القزويني المولود في الحلة الفيحاء عام ١٢٦٢هـ(١٠٥)، حين قدَّم الأديب فنَّا شعريًّا جديدًا وهو أن يضمّن قصيدته الشعرية كما يمكن أن يصطلح عليه الشعر التوثيقي بصبغة تاريخية ممزوجة بالأسلوب الجزل والخيال الواسع والمعرفة الحقيقية بأسلوب سردي وقصصي مائز في قصيدته؛ ليُسهّل على البعض حفظه، وللإشارة إلى أهمية الحديث وموضوعيته، لذا أدخل حديث الكساء في مشروعه الأدبي وتسلسل في روايته ليخلص إلى فاجعة السيدة الزهراء بقوله (٢٦):

[الرجز]

روت لنا فاطمة خير النسا حَدِيثَ أهل الفضلِ أصحاب الكسا تقول إنّ سيد الأنام قد جاءني يومًا من الأيام فقال لي إني أرى في بدني ضعفًا أراه اليوم قد أنحلني





قومي عليَّ بالكسا اليماني

وفيه غطيني بلا توان

قالت فجئته وقد لبيته

مسرعة وبالكسا غطيته

وكنت أرنو وجهه كالبدر

في أربع بعد ليالِ عشر

فما مضى إلا يسير من زمن

حتى أتى أبو محمد الحسن

فقال یا أماه إنى أجدُ

رائحة طيبة أعتقدُ

بأنها رائحة النبيّ

أخي الوصي المرتضى عليِّ

قلت نعم ها هو ذا تحت الكسا

مدثـر بـه تغطـی واکتسـی

فجاء نحوه ابنه مسلما

مستأذنًا قال له ادخل مكرما

فما مضيى إلاّ القليل إلاّ

جاء الحسين السيط مستقلا

فقال یا أم أشم عندك

رائحة كأنها المسك الذكي

وحق من أولاك منه شرفا

أظنها ريح النبى المصطفى









قلت نعم تحت الكساء هذا

بجنبه أخوك فيه لاذا

فأقبل السبط له مستأذنا

مسلما قال له ادخل معنا

وما مضى من ساعة إلا وقد

جاء أبوهما الغضنفر الأسد

أبو الأئمة الهداة النجبا

المرتضى رابع أصحاب الكسا

فقال یا سیدة النساء

ومن بها زوجت في السماء

إني أشم في حماك رائحة

كأنها الورد الندي فايحه

يحكى شذاها عرف سيد البشر

وخير من لبى وطاف واعتمر

فقلت نعم تحت الكساء التحفا

وضم شبليك وفيه اكتنفا

فجاء يستأذن منه سائلا

منه الدخول قال فادخل عاجلا

قالت فجئت نحوهم مسلمه

قال ادخلی محبوة مکرمه

فيقدِّم أنَّ السيدة الزهراء عَلَيْكُ هي روائية محدِّثة روت حديثًا مسندًا عن أهل الكساء ذلك الرمز العقدي الذي تشتغل عليه المدوَّنة الشيعية في تاريخها الطويل







من حيث إثبات أفضلية أهل هذا البيت بورود (محمَّد، وعلى وفاطمة، والحسن، والحسين) الملك الأسوة والقدوة والأنموذج الإلهي لكلِّ البشريَّة، ومن ثمَّ يتدرج الشاعر بسر د تلك القصة الواقعة شعرًا بأدوات السر د المتعارف عليها من ( الذات المقدَّسة، والشخصيات الخمسة وجبرائيل الله المكان وهو بيت الزهراء وتحت الكساء الياني، والزمان هو وقت اجتماعهم معًا في يوم بعينه بعد السنة السابعة للهجرة، والفكرة هي بيان المنزلة وتثبيت القدر الإلهي لأهِّل هذا البيت، ومن ثمَّ بيان أحقية أهل هذا البيت بالنبوة والخلافة والإمامة من الله تعالى، والعروض على الخطاب الإلهي القدسي الخاص بهم، وما جرى من ثمَّ عليها من اغتصاب حقها وكسر ضلعها وسقوط جنينها، وضياع إرثها وسبى أولادها وبناتها في كربلاء، بأسلوب شعرى يعتمد على الاسترسال وسرد القصة بآلية الحوار المتعدد الأصوات ما بين الله عزُّ وجلِّ وجريل وأهل الكساء والشاعر نفسه بالأسلوب المتعارف (قال، قلت، قالت،..)، مع لغة واضحة وسهلة ومأنوسة لا لبسَ فيها ولا غموض واضحة للمتلقى بغية الإيصال، وهو أسلوب يعتمد على قصر العبارة وتكثيف الدلالة للمعنى المراد توضيحه والابتعاد عن الزخرف اللفظي والمعنوي بكلَّ تجلياته، بقصيدة قد زادت على (خمسة وخمسين) بيتًا من الشعر العمو دي.

### التأنيث

ويقدِّم الشعراء صورة للتأنيث في القصيدة بمجيء الزهراء ورهط معها من النساء ليشهدوا ظلامتها وظليمة ولدها بقول الخليعي، بأسلوب المحاججة والحوار ومحاولة إثبات الأحقية لأهل البيت التي بقوله (٢٧):

[الكامل]

لمْ أَنْسَهَا إِذْ أَقْبَلَتْ في نُسْوَةٍ مَنَامِعها المَلا









وَتَنفَّستْ صُغُدًا وَنَادتْ أَيُّها الـ

أَنْصارُ يا أَهْلَ الحِمايةِ والكَلا

أتَـرَونَ يـا نُجُـبَ الرِّجـالِ وَأَنْتُمُ

أَنصارُنا وَحُماتُنا أَنْ نُخْدَلا؟

مَا لَيْ وما لِدَعيِّ تَيْم أَدَّعي

إِرْثَى، وَظَلَّ مُكَدِّبًا وَمُبَدِّلا

أَعَلَيْ هِ قَدْ نَزَلَ الْكِتَابُ مُبَيِّنًا

حُكْمَ الفرائِضِ أَمْ عَلَينا نُزِّلا؟

أَمْ خَصَّهُ الْمَنْفُ وتُ مِنْهُ بعِلْم ما

أَخْفَاهُ عَنَّا كِي نَضِلٌّ وَنَجْهَلا؟

أَمْ أُنْزلَتْ آيٌ بِمَنْعِي إِرْثَـهُ

قَدْ كَانَ يُخْفِيهِا النَّبِيُّ إذا تَـلا؟

أَمْ كَانَ فِي خُكُم النَّبِيِّ وَشَـْرِعِهِ

نَقْصٌ فَتَمَّمَهُ الغَـويُّ وكَمَّـلا؟

أَمْ كانَ دِيني غَيْرَ دينِ أَبِي فَلا

مِيْراثَ لي مِنْهُ وَلَيْسَ لَهُ وَلا

قُومُ وا بنَصْري إنَّها لَغَنيمَ أُ

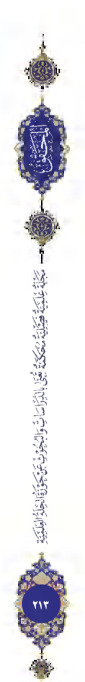
لِمَن اغْتَدى لي نَاصِرًا مُتَكَفِّلا

وَاسْ تَعْطِفُونُ وَخَوِّفُ وَهُ واشْ هَدُوا

ذُلِّي لَـهُ وَجَفَاهُ لي بَيْنَ المَلا

إِنْ لَجَّ فِي سُخْطِي فَقَدْ عَدِمَ الرِّضا

مِنْ ذي الجَلال ولِلْعِقاب تَعَجَّلا





أُو دَامَ في طُغْيانِ فِ فَقَدِ اقْتَنى لَعْنا عَلى مَرِّ الزَّمانِ مُطَوَّلا لَكْنَ السَمَوَدَّةُ في القَرَابةِ يا ذَوي ال

إيْمانِ مَا هذي القَطيْعَةُ والقَلا؟ أَفَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلِيتُمْ بِأَنْ

تَمْضوا عَلى سُننَ الجَبابرةِ الألى

فالأسلوب الذي اتبعته الزهراء هو أسلوب إثبات الحق من الكتاب وسنّة أبيها بالدليل القاطع ومن الحوادث الواقعة في زمانها، مستعملة أسلوب الاستشهاد على الآخر الغاصب لحقها بأسلوب المناظرة والمكاشفة وشهادة الناس عليها بخطبة عصاء قدَّمت فيها كلّ الأدلّة على ما تريد إثباته، وقد قدَّمه الخليعي على ما يسمى بقضية التوثيق الشعري وفاقًا للمنهج التاريخي في عرض النصوص وتداولها واستخراج الحقائق التاريخية عن طريقها باليقين الثابت والدليل القاطع والحجّة الدامغة.

وجاء ذكر الزهراء سلام الله عليها في موضوعات المدح والفخر والرثاء والحكمة والتهاني دون غيرها، ومن هذه الصور ما جاء في قصيدة ابن العرندس الحِلِّي بقوله في قصيدته المشهورة (طوايا نظامي في الزمان لها نشر) إذ يذكر الزهراء عين في موضعين بقوله (٢٨):

[الطويل]

أ يُقتلُ ظمآنًا حُسينٌ بكربلا وفِي كُلِّ عُضْوٍ مِنْ أنامِلِهِ بَحرُ ووالدُهُ السّاقي على الحَوضِ في غَدٍ وَفَاطَمةٌ مَاءُ الفُراتِ لَهَا مَهْرُ









فقد عضَّد فقد الإمام الحسين على بكونه قد استشهد عطشانَ بصورتين شعريتين خارجيتين تعودان إلى أبيه وأمه؛ بكون الأب هو الساقي في الحوض، وبكون الزهراء مهرها ماء الفراتء، ليتعجب ويقف متسائلًا عن أسباب ما جرى في كربلاء.

وفي القضية ذاتها يقول ابن العرندس، موضحًا المديح الذي خصَّ به الإمام الحسين الله من ذلك النسب المكرَّم الذي اختصَّ به أئمة أهل البيت المكرَّم الذي اختصَّ به أئمة أهل البيت المكرَّم الذي الكامل]

وَأَبِوهُ كَيْدَرَةُ الدي بِعُلومِهِ وَأَبِوهُ كَيْدَرَةُ الدي وَبِفَضْلِهِ شَرْحُ الكِتابِ تَفَصَّلا

وَالأُمُّ فاطِمَـُهُ المُطَهَّرَةُ التي

بالمَجْدِ تاجُ فَخارِها قَدْ كُلِّلا

نَسَبُّ كَمُنْبَلَجِ الصَّباحِ يَزينُهُ

حَسَبٌ شَبيهُ الشَّهُ مس زاهِي المُجْتَلى

فقد بيَّنَ أَنَّ ذلك النسب قد توارثه الإمام الحسين الله بصورة واقعية بدءًا من الجد، وليس انتهاءً بالأب والأم.

وفي الميدان ذاته من ذكر في نسب العترة المطهرة والفخر بها على سائر الناس، والذي عمد إليه الشعراء بصورة قصديَّة؛ ليكون مدحهم ورثاؤهم لما يسمى بالأنموذج والمثال والقدوة والمتمثل بأهل البيت والأئمة المي قول الحافظ رجب البرسي بقوله (٣٠):

[الكامل]

والأمُّ فاطمة البتولُ وبضعة الـ

هادي الرسول لها المهيمن مانح





حورية إنسية لجمالها

وجلالها الوحي المنزل شارح

ذات البها والعزّ والشرفِ التي

شرف المديح بها وعز المادح

أمُّ الأئمـِة مـن قريـش فمـا بهم

إلا هـ لال في الدُّجُنَّة جانح

وحليلة المولى الذي نال الهدى

من فيضه الغادي له والرائح

فهنا يجعل الشاعر التصور الشعري بأن من يمدح الزهراء هو الذي يتشرف بذكر اسمها وخصالها، لأنها بضعة الرسول، والذي بشَّر بها جبرائيل، وبكونها زوج الأمير، وأم الأئمة، وهكذا يتسلسل بهذا النسب المطهر ليثبت الأولوية العظمى لهذا البيت المكرَّم من النسب الظاهر والجليل.

وهكذا نرى أنَّ الموضوعات في القصائد متداخلة ما بين وجود النسب الخاص بها بالرسول الأعظم وزوجه وأبنائها، وما بين قضية غصب إرثها واستباحة حقها، وما بين فاعلية التأنيث الخاص بالصورة برسم الواقع الفكري من خلالها، ومن ناحية ذكر الفضائل والشهائل والخصال وحديث الكساء وغيرها من الأفكار والمضامين الشعرية التي أثبتت بأن الصورة الخاصة بالزهراء هي صورة متحولة ومركزة قائمة على التطور والتجديد جيلًا بعد جيل، وشكّلت نسقًا متصلًا في الشعر الحلّي عمومًا، وعند شعراء بعينهم خصوصًا.











#### الخاتمة:

1 – كانت صورةُ السيدةُ الزهراء على التي قدمناها في هذا البحث هي صورة نسقية تنبع من أدبٍ كُتب في ضوء بيئة معينة له أسبابه ومؤثراته وموضوعاته التي نشأت في إطار ثقافته الظاهرة والمضمرة والتي هيأت هذه الأبعاد في الشعر والنشر على حدِّ سواء، وقد تتبعنا هذه الصورة بصورة خاصة في أشعار الشعراء دون أن نقدِّم تصورات وفرضيات بعيدة عن الواقع، بل كان العنوان وما يرتبط به نابعًا من الشعر نفسه.

٢ – ووفقًا لما لدينا من المعلومات فإنّ هذا الكتاب توجد منه ثلاث نسخ في إيران ونسخة رابعة في تركيا. وجدير بالذكر أنّ فهرست فنخا لم يذكر سوى وجود نسخة واحدة من هذا الكتاب بعنوان موصل الطالبين. وهذه النسخة موجودة في مكتبة ملك بالرقم ١٦٢٩ مت كتابتها بتاريخ السادس من ربيع الأوّل سنة ٧٩١ هـ على يد عبد الله بن محمّد بن مجاهد بن أبي السرور بن أبي العزّ.

٣- لم تكن صورة الزهراء علي في الشعر الحلي في بداياته صورة منفردة ومعقودة فا قصائد بعينها، بل جاءت ضمن التصور العام للقصيدة التي تبدأ بمقدماتها ومن ثم استهلالها وبعدها الغرض الشعري الرئيس كمدح أو رثاء أو فخر وجاءت صورة السيدة الزهراء ضمنية ههنا في المرحلة الأولى.

٤- في المرحلة الثانية جاءت صورة السيدة فاطمة الزهراء بصورة أكثر حضورًا وفاعليةً وتحليلًا فكانت هناك قصائد بعينها ومساحات شعرية واسعة قُدمت من خلالها تلك الصورة الكلية التي يمكن أن نستقري التاريخ من خلالها وحدها دون الرجوع إلى أي مصدر تاريخي.

٥ - استعمل الشعراء اسم الزهراء عليك تارة بصورة موضوعية واضحة للمطالبة
 بحقها وإرثها ومكانتها وما قاربها من معطيات، وتارة أخرى بكونها الرمز الكلي





والتصور الذهني لمذهب أهل البيت المين الخطاب الثقافي يبدأ به (بني فاطمة، بني الزهراء، ...) للدلالة على الكل والعموم والشمول لذلك التصور . ٢ - فيها يخصُّ مساحة الاشتغال الحقيقي لصورة السيدة الزهراء في الشعر الحلي عند الشعراء من خلال كمية الأشعار ونوعيتها فقد رأينا أن جمال الدين الخليعي أخذ مساحة واسعة في أشعاره وخصَّصَها للزهراء عليك ، وقد فاق بها الشعراء الحليين من حيث القصائد والمقطوعات، في حين لامسَ ابنُ العرندس قضية الزهراء من خلال مدحه ورثائه للإمام الحسين الحي في مقطوعات قصار مختصة بقضية النَّسَب، في حين رأينا أنَّ مغامسَ بن داغر الحلي قدَّمَ أشعاره تارة بقصائد عنارة بمقطوعات منفردة.

V- لقد كان للقضايا الفنية التي اتبعها الشعراء الأثر الأكبر في تكوين الصورة الشعرية وبناء القصائد، ولا سيها في قصائد الوصف ( في المدح والرثاء )، متكئين على الحوار والحجاج والتناص والبحور الشعرية والنظم عليها لتحميل البيت الشعري دلالاته المضمونية الكبرى التي يتسع لها النظم على تلك البحور، مستشفعًا بالسرد الذي يحكي ملامح الحكاية أو القصة في كل ما ورد من أبيات شعرية بطريقة السرد الواقعي للأحداث التاريخية مع ما رافقها من خيال شعري خلَّة ق.

٨- نَهَجَ الشعراءُ في أشعارهم نَهجينِ في الكتابة الشعريَّة؛ الأول: التخلص من قيد مقدمة القصيدة العربية وهو ما يعني أنَّهم تجاوزوا الأشكال التقليديّة لبناء القصيدة والذي يفرض بدء القصيدة بمقدمة طويلة بالمدح أو الحماسة أو وصف الرحلة، في محاولة الشعراء لتحرير أنفسهم من القيود التقليدية في أساليب الكتابة للتعبير عن موضوع القصيدة أو مشاعرهم، و هو الشكل المباشر الذي يتضمن أبياتًا أو مقطوعات جاءت بصورة مباشرة في قصائد خاصة أو ضمن يتضمن أبياتًا أو مقطوعات جاءت بصورة مباشرة في قصائد خاصة أو ضمن

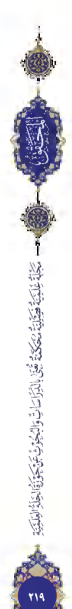






موضوعات أخرى تخصُّ الفكر الشعري العقدي الحِلِّي، وهو يميل إلى المباشرة والوضوح والبيان.

والآخر: الالتزام بالبناء الفني للقصيدة العربية في تاريخها الطويل من حيث المقدمة وتسلسلها بالبناء الفني المعهود وقد رأيناه بنهاذج عديدة من قصائد الشعراء لتمسكم بمفهوم الأصالة المعهودة في الشعر العربي.





#### الهوامش

- (١) يُنظر: مراصد الاطلاع: ١/ ٤١٩.
- (٢) درة التاج من شعر ابن الحجَّاج: ١١٢.
- (٣) ينظر: تاريخ الحوزات العلميَّة والمدارس الدينيَّة عند الشيعة الإماميَّة: ١١٦/٤-
- (٤) ينظر عن تأثير الدولة العبّاسية على الوضع الثقافي في مدينة الحلة: الكامل في التاريخ: ١٦/ ٤٣٨ ٤٣٩؛ ويُنظر: تاريخ الحلّة: ١/ ٤٤.
- (٥) وحول الدور المغولي وصعود الإمارة الشيعيَّة وما جرى من أحداث داخليَّة وخارجيَّة -في ظلها جعلت من الحرية والانفتاح والاستقلالية لمدينة الحِلَّة وما تابعها، ينظر: الفخري في الآداب السلطانيَّة: ١٧، منتهى المطلب: ٣/١٠. ويُنظر أيضًا: تاريخ المؤسسة الدينيَّة الشيعيَّة: ٣٣٠ وما بعدها.
- (٦) ينظر: حول هذه الحوادث التي امتدت لعشرات السنين: تاريخ الحِلَّة: ١٠٣/١ تاريخ العراق بين احتلالين: ٣٦٧/٣، لمحات اجتماعية من تاريخ العراق: ١/٠٧.
- (٧) وقد أشار إلى ذلك الرحالة ابن بطوطة بقوله: «وأهل هذه المدينة كلُّهم إماميَّة اثنا عشرية». رحلة ابن بطوطة: ٢٣٠.

- (٨) ينظر بالإجمال فيها يتعلّق بهذا الموضوع: مدرسة الحِلَّة وتراجم علمائها من النشوء إلى القمة: ٢٦-٨٠.
- (۹) فن الشعر، هوراس، ترجمة: لويس عوض، مكتبة النهضة المصري، ط١، ١٩٤٧م، ٣٧.
- (۱۰) يُنظر: قضايا الشعر المعاصر، نازك الملائكة، مكتبة النهضة، بغداد،، ١٩٦٥م: ٢١٣.
- (۱۱) ينظر: الموسوعة الفلسفية العربية، زيادة معن ، معهد الانحاء العربي ، ط١، ١٩٨٦ م: ٢٣٩.
  - (١٢) ديوان الخليعي: ٥٥ ٤٦.
    - (۱۳) ديوان الخليعي: ۲۷۳.
      - (١٤) أدب المحنة: ٢٦٦.
      - (١٥) ادب المحنة : ٤٦٦
  - (١٦) آل عمران، من الآية ( ١٤٤).
  - (۱۷) دیوان مغامس بن داغر: ۱۹۷
- (۱۸) ديوان السيد سليمان بن داود الكبير:
- (۱۹) ولد في النجف الأشرف سنة ۱۳۱۳هـ، ونشأ في مدينة الحلة فتعلَّم علومها وتأدب بآدابها، وظهرت موهبته منذ سن مبكر من حياته، لذا فضمن فضاء ومحدِّدات الانتساب المكاني بإمكاننا أن نعده من شعراء الحِلَّة. يُنظر حياته وترجمته: البابليات:٤/٢١٧، أدب الطف: ١٩٤//٠٠









(۲۰) ديوان السيد سليان بن داود الكبير: ٥٥١.

(۲۱) ديوان الخليعي: ٤٦.

(۲۲) ديوان مغامس بن داغر: ٥٥-٧٧.

(۲۳) [الشورى: ۲۳].

(۲٤) ديوان الخليعيّ: ٤٨-٥٠.

(٢٥) يُنظر: أدب الطف: ٨/ ٢٩٠ ، الأدباء

من آل أبي طالب: ٣٧١.

(٢٦) أدب المحنة: ٣٠٤٣٠٧

(۲۷) ديوان الخليعي: ٤٧-٨٤.

(٢٨) ديوان صالح ابن العرندس الحلي: ٦٧

(۲۹) المصدر نفسه: ۹۱.

(۳۰) ديوان حافظ رجب البرسي: ٦٩.



# المصادرُ والمراجعُ

- ٣١. أدبُ الطّف أو شعراء الحسين اليَكِ من القرن الرابع القرن الأول الهجري حتى القرن الرابع عشر: جواد شُبَر، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بروت، ١٤٠٩ هـ.
- ۳۲. الأدباءُ من آل أبي طالب: السيد مهدي الرجائي الموسوي، الناشر كتابخانه بزرگ حضرت آيت الله العظمى مرعشى نجفى. گنجينه جهانى خطوطات اسلامى، ط١، ١٤٣٤هـ.
- ٣٣. البابليّاتُ: محمد علي اليعقوبي مطبعة الزهراء، النجف الأشرف، ١٩٥١م.
- ٣٤. الفخري في الآداب السلطانيَّة: محمَّد بن علي بن طباطب المعروف ابن الطقطقا، دار صادر، بيروت، د.ت.
- ٣٥. الكامل في التاريخ: ابن الأثير، تحقيق علي شيري، دار صادر، بيروت، ١٩٨٢م.
- ٣٦. الموسوعة الفلسفية العربية ، زيادة معن ، معهد الانحاء العربي ، ط١ ، ١٩٨٦ م.
- ٣٧. تاريخ الحِلَّة: القسم الثاني، العلَّامة: يوسف كركوش الحِلِّيّ، المكتبة الحيدرية، ١٤٣٠هـ، ط١.
- ٣٨. تاريخ الحوزات العلميَّة والمدارس الدينيَّة عند الشيعة الإماميَّة: د. عدنان فرحان آل هاشم، شركة دار السلام، بيروت، ط١، ٢٠١٦.

- ٣٩. تاريخ العراق بين احتلالين، عباس العزاوي، الدار العربية للموسوعات، ط١، لندن، ١٤٢٥هـ.
- ٤. تاريخ المؤسسة الدينيَّة الشيعيَّة من العصر البويهيِّ إلى نهاية العصر الصفويّ، جودت القزوينيِّ، طبعة دار الرافدين، ط1271هـ.
- ا كل الحوادث الجامعة والتجارب النافعة في المائة السابعة: كمال الدين عبد الرزاق بن أحمد بن محمد المعروف بابن الفوطي (ت ٧٢٣هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١٤٢٤هـ.
- 23. درة التاج من شعر ابن الحجَّاج، ابن الحجَّاج، ابن الحجَّاج النيلي، تحقيق: د. علي جواد الطاهر، منشورات الجمل، ١٩٩٩م.
- 28. ديوان الحافظ رجب البرسي: تحقيق حيدر عبد الرسول عوض، مركز كربلاء للدراسات والبحوث، مجمع الإمام الحسين الله العلمي لتحقيق تراث أهل البيت الله 1277هـ/ ٢٠١٥م.
- ٤٤. ديوان السيد حيدر الحلي: تحقيق د.
   مضر سليان الحليّ، منشورات الأعلمي
   للمطبوعات بيروت، ٢٠١١م.
- 23. ديوانُ الخليعيّ: تحقيق د. سعد الحداد، مركز العلّامة الحليّ، الحلة، ١٤٤٤هـ/٢٠٢٣م.



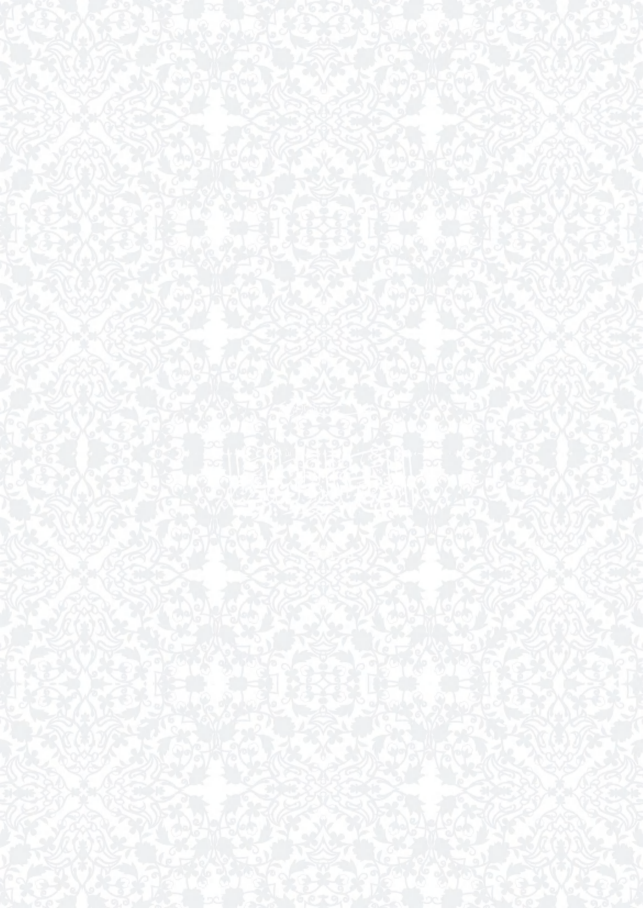




- ٤٦. ديوان السيد سليان بن داود الكبير: تحقيق مضر سليان الحلي، دار الأرقم، بابل، ط ۱، ۲۰۰۸م.
- ٤٧. ديوان السيد مهدي الحلي: دراسة د. مضر سليمان الحلي، منشورات الأعلمي، بيروت، ط ١، ٢٠١١م.
- ٤٨. ديوان الشيخ صالح الكواز: جمع محمد على اليعقوبي، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، ١٩٥٠م.
- ٤٩. ديوان صالح ابن العرندس الحلي: د.سعد الحداد، بوستان كتاب، قم، ط٢، ۱۸۰۲م.
- ٥٠. ديوان مغامس بن داغر الحلي، صنعة د. سعد الحداد، ط۱، مركز العلّامة الحليّ، الحلة، ٢٠١٩م.
- ٥١. رحلة ابن بطوطة (تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار): محمَّد بن عبد الله بن إبراهيم اللواتيِّ الطُّنجيّ (ت ٧٧٩هـ)، قدَّم له وحقَّقه الشيخ عبد المنعم العريان، دار إحياء التراث، القاهرة، ١٩٨٧م.
- ٥٢. شعراء الحلة أو البابليّات: على الخاقاني، المطبعة الحيدرية، ١٩٥٢م.
- ٥٣. فن الشعر، هوراس، ترجمة: لويس عوض، مكتبة النهضة المصرى، ط١، ۱۹٤۷م.

- ٥٤. قضايا الشعر المعاصم: نازك الملائكة، مكتبة النهضة، بغداد، ١٩٦٥م.
- ٥٥. لحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث: د. على الوردي، مطبعة الإرشاد، ط١، بغداد، ١٩٧١.
- ٥٦. محمد على اليعقوبي حياته وشعره، د. طالب خليف السلطاني، دار الأرقم للطباعة، الحلة، ٢٠٠٨م.
- ٥٧. مدرسة الحلَّة وتراجم علمائها من النشوء إلى القمة (٥٠٠ - ٩٠٠هـ) وما بعدها بقليل: حيدر السيِّد موسى وتوت الحسيني، دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع، ط١، ١٤٣٨هـ.
- ٥٨. مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع، عبد المؤمن بن عبد الحق البغداديّ (ت ٧٣٩هــ)، تحقيق على محمَّد البجاوي، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٩٥٤م.
- ٥٩. منتهى المطلب: العلامة الحلى (ت ٧٢٦هـ)، مؤسسة الطبع والنشر، الآستانة الرضوية المقدسة، مجمع البحوث الإسلامية، ١٤١٤هـ.
- ٦٠. موسوعة أدب المحنة أو شعراء المحسن بن على: السيد محمد الحلو، مؤسسة دار الكتاب الجزائري للطباعة والنشر، قم، 1٤١٩ هـ.







# التعريف بنسخة شرائع الإسلام وما نقل فيها عن كتاب عرائس المجالس

#### السيد حسين الموسوي البروجردي

#### قم المشرفة hoseinmoosavi60@gmail.com

رابط البحث: https://doi.org/10.62745/ muhaqqiq.v19i25.358

# الملاحظة المالية

توجد في كثير من بدايات المخطوطات ونهاياتها فوائد ومعلومات مهمّة جدًّا، ولكنّها مع أهميّتها قلّها وَجدت من يهتم بها من الباحثين، وهي تحتوي على صفحات منوّعة من تأريخ الإماميّة ومدارسها العلميّة، وهناك الكثير من المعلومات التأريخيّة مخبوءة فيها، وقد كُتب قسم منها بخطّ أعلام الطائفة أو هي منقولة من خطوطهم، ولذا بات من الضروري الاهتمام بهذا التراث التأريخي والعلمي.

#### الكلمات المفتاحية:

شرائع الإسلام، مدينة الحلّة، المحقّق الحلّي، ابن نما الحلي.



#### An Introduction to a Manuscript of SharaI al-Islam and Its References to Arais al-Majalis

Hussein al-Mousawi al-Boroujerdi / Qom hoseinmoosavi60@gmail.com

Abstract

Many manuscript margins and colophons contain valuable historical and scholarly insights. Despite their significance, these details often receive little attention from researchers. Such annotations frequently include rare historical information about the Imami school and its academic traditions, with some sections authored by renowned scholars of the sect or transcribed from their original writings. This highlights the necessity of studying and preserving this historical and intellectual heritage.

This study introduces a manuscript of Sharai al-Islam by al-Muhaqqiq al-Hilli, dated 827 AH, copied by a scholar from the Ataiq region in the city of al-Hilla—Muhammad ibn 'Ali ibn Ahmad ibn Abi al-Hasan al-Ataiqi—who was a student of Ibn Fahd al-Hilli. At the beginning of the manuscript, he recorded important notes on the history of al-Hilla and its scholars. Additionally, he transcribed two pages from a historical work authored in al-Hilla by one of al-Muhaqqiq al- Hilli's students, titled Arais al-Majalis. These pages provide a brief account of the lives of al-Muhaqqiq and Ibn Nema al-Hilli, along with other historical insights related to al-Hilla.

Keywords:

Sharai al-Islam, al-Hilla, al-Muhaqqiq al- Hilla, Ibn Nema al- Hilla.





## بِسْ إِللَّهُ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحِبِ

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على سيّدنا ونبيّنا محمّد وعلى أهل بيته الطيّبين الطاهرين، ولا سيّما بقيّة الله في الأرضين الحجّة بن الحسن المهدي ـ روحي وأرواح العالمين لتراب مقدمه الفداء ـ واللعنة الدائمة على أعدائهم ومخالفيهم من الآن إلى يوم الدين.

وبعد، فإنّ من المباحث التي اهتمّ المسلمون بتقريرها وتثبيتها هو كتابة التأريخ، علمًا أنّه كان دائمًا بأيدي مرتزقة السلطة، فكتبوه حسب ميول السلاطين. وفي الوقتِ نفسِه نرى أنّ الشّيعة لم يتأثّرُوا في كتابتهم للتأريخ بمشتهيات الحكّام، فبذلوا قصارى جهودهم لإيصال التأريخ الأصيل إلى الأجيال اللاحقة، ولكن مع كلّ ما بذلوهُ من الجهود المشكورة في هذا المجال لم تتحقّق أهدافهم بصورة كاملة؛ وذلك أوّلًا بسبب قلّتهم، وثانيًا بسبب قلّة الموارد كانت بهم بحاجة إليها لنشر مكتوباتهم، وثالثًا بسبب سيطرة النظام الحاكم الذي اضطرّهم إلى أن يسلكوا طريق التقيّة في بعض الأحيان.

ومن تلك الجهود ما وجدناه مكتوبًا على ظهر مخطوطة من كتاب شرائع الإسلام تأليف المحقق الحليّ أي القاسم جعفر بن الحسن الحسن على أستنسخها محمّد بن عليّ بن أحمد ابن أي الحسن العتائقي في سنة ٨٢٧ هـ، فقد سطّر الناسخ على ظهر هذه المخطوطة صفحتين من كتاب في التأريخ يحمل عنوان «العرائس والمجالس» ألّف أحد علماء مدينة الحلّة والذي كان من تلامذة المحقق الحّلي. وتحتوي هاتان الصفحتان على أحداث سنتي ستّ وسبعين وستّ مئة، وخمس وأربعين وستّ مئة، الله بن المنت فيهما وفاة المصنّف والشيخ نجيب الدين محمّد بن هبة الله بن جعفر بن نها الحليّ الله كل عنصمنت الصفحتان نبذة من سيرة هذين العلمين، وقد عفر بن نها الحلي الله بن المصنّف بنفصيل أكثر من سيرة ابن نها.





وبعد نقل الناسخ هاتين الصفحتين من الكتاب المذكور كتب بخطّه معلومات وفوائد في تأريخ الحلّة وغيرها، ولكن لم نعلم من أيِّ كتاب نَقَلَ هذه الفوائد؛ وذلك لعدم تصريحه بالمصدر المنقول منه، ولعلّه نقل تلك الفوائد التأريخية من الكتاب المذكور نفسه.

ولم نقف على اسم مؤلّف كتاب «العرائس والمجالس»، إلّا أنّه من تلامذة المحقّق الحّلي وملازميه، على ما صرّح به في الصفحتين المنقولتين، ونحتمل أنّ المؤلّف هو الشيخ جعفر بن فضل بن الحسين ابن مهدويه، وسوف نتعرّض بعد قليل إلى القرائن الدالّة على صحّة النسبة إليه.

ولأجل أهميّة النسخة جعلنا أساس بحثنا هذا هو التعريف بالمخطوطة، ونقل الفوائد المذكورة فيها.

### ١. التعريف بالنسخة

هي نسخة كاملة من كتاب شرائع الإسلام، محفوظة في مكتبة ممتاز العلماء في الهند برقم ٤٧٣، استنسخها محمّد بن عليّ بن أحمد بن أبي الحسن العتائقي، وأنهى نَسْخَ الجزء الأوّل في ليلة السبت ١٩ محرّم الحرام سنة ٨٢٧ هـ، وأمّا الجزء الثاني فنهايته خالية من الترقيم.

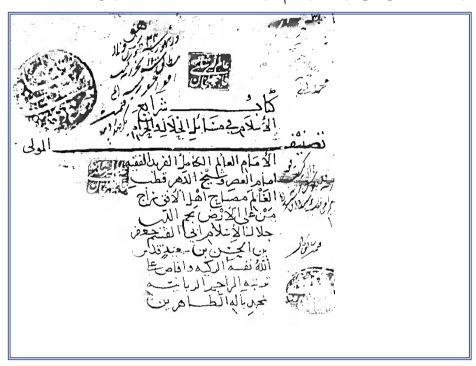
والنسخة نفيسة، ومكتوبة بخطّ نسخ قديم، والعنوانات والرموز مكتوبة بقلم الشنجرف، وهي مصحّحة، وعليها علامات بلاغ مختلفة الخطّ، وكُتب في نهاية الجزء الأوّل منها: «بلغ هذا الجزء قبالًا وتصحيحًا بحسب الجهد إلّا ما زاغ عن البصر».

وعنوان الكتاب واسم المصنّف على ظهر المخطوطة هكذا: «كتاب شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام، تصنيف المولى الإمام العالم الكامل الفريد الفقيه، إمام العصر وشيخ الدهر، قطب العالم مصباح أهل الأُفق، سراج مَن على الأرض،





نجم الدين، جلال الإسلام، أبي القاسم جعفر بن الحسن بن سعيد، قدّس الله نفسه الزكيّة، وأفاض على تربته المراحم الربّانيّة، بمحمّد وآله الطاهرين».



#### صورة عنوان الكتاب ومصنفه

وكُتب في ترقيمة الجزء الأوّل: «تمّ الجزء الأوّل من كتاب شرائع الإسلام على يد أفقر عباد الله إلى رحمته وأحوجهم إلى لطفه ورأفته محمّد بن عليّ بن أحمد بن أبي الحسن العتائقي، وذلك في ليلة تسفر عن صباح السبت تاسع عشري محرّم الحرام، مفتتح شهور سنة سبع وعشرين وثهانمئة، ويتلوه في الجزء الثاني كتاب النكاح إن شاء الله تعالى، وصلّى الله على سيّدنا محمّد وآله الطاهرين وسلّم تسليمًا كثيرًا».







### صورة نهاية الجزء الأوّل من الكتاب

وجاء على ظهر الجزء الثاني: «الجزء الثاني من كتاب شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام».

وعلى النسخة حواش كثيرة، كُتب على صدر بعضها: «حاشية»، أو «حاشية من إملائه» أو «من إملائه» أو «من إملائه» أو «من إملاء شيخنا جمال الدين ابن فهد أدام الله أيّامه».

وكُتِب عليها تملّكات، منها على ظهر النسخة ولكن شطب عليها، وأيضًا كتب عليها: «العالم الربّاني، والفاضل بلا ثان، المولى محمّد تقي، لا زالت شموس إفادت بازغة، وأقمار إفاضته بارقة، وأنا العبد العاصي الأثيم، محمّد إبراهيم، عفا عنه الكريم».

وفي الصفحة الخامسة ختم مربّع كتب عليه: «لا إله إلّا الله العليّ، عبده محمّد تقيّ بن حسين بن عليّ».





وفي صفحة عنوان الكتاب والمصنّف ختمان مربّعان كتب عليهما: «عالم لير شلني فاضلخان».

وكتب إلى جانبه بالفارسيّة: «در شهور [....] مطابق سنه ۱۱۰۰ بخزانه [...] أفقر أحقر رسيد».

وأيضًا يوجد ختم مدوّر كتب فيه: «عالم لير شاه ... محمّد هادي حسيني». وعليها أختام أُخر لا يمكن قراءتها.

## ٢. ترجمة الناسخ

لم نعثر على ترجمة للناسخ - أي: محمّد بن عليّ ابن أحمد بن أبي الحسن العتائقي -، إلّاما ذكره الأفندي في ذيل ترجمة كهال الدين عبد الرحمن ابن العتائقي واستظهر بأنّ المترجم من أقرباء كهال الدين العتائقي (١)، ونسبته إلى العتائق قرية من قرى الحلّة، فيمكن عدّه من علهاء الحلّة من قرية العتائق.

وكلّ معلوماتنا عنه ترجع إلى هذه المخطوطة، وهي:

أ) أنَّ منشأه قرية العتائق من قرى الحلَّة.

ب) أنّـه من تلامذة جمال الدين ابن فهد الحلّي (١ ٨٤ هـ)، وكان قد نقل عن ابن فهد في حواشي النسخة وعبّر عنه بـ: «شيخنا ابن فهد أدام الله أيّامه».

ج) أنّه كان حيًّا سنة ٨٢٧ هـ سنة كتابة نسخة الشرائع هذه.

ومع الأسف لم نجد غير هذه المعلومات، و ﴿ لَعَلَّ ٱللَّهَ يُحِّدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ﴾ (٢).





#### ٣. الفوائد المنقولة على النسخة

كُتب على بداية المخطوطة في ستّ صفحات فوائد مهمّة لم نعثر عليها في غيرها، إلّا ما وجدناه في مجموعة كتبها عليّ بن فضل بن هيكل الحليّ من تلامذة ابن فهد المحفوظة في مكتبة السيّد المرعشي برقم: ١٤١١٧ (٣). ولكنّ ما وجد فيها هو مختصرٌ ممّا في نسخة الشرائع هذه.

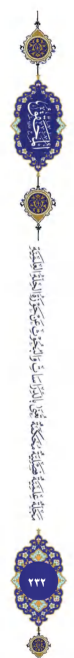
وتوجد في بداية المخطوطة صفحتان منقولتان عن كتاب باسم «عرائس المجالس» وهو كتاب في التأريخ، والظاهر أنّ الكتاب قد أُلف على الترتيب الزمني، وقد نقل الناسخ في هاتين الصفحتين حوادث سنتي ٢٧٦ و ٦٤٥ هـ، أشار فيها إلى وفاة المحقق الحليّ الشيخ أبي القاسم نجم الدين الحسن بن سعيد الله ووفاة الشيخ نجيب الدين محمّد بن هبة الله ابن جعفر بن نها الحليّ الله ونبذة من سيرتها، إلّا أنّ الكلام فيه عن المحقّق أكثر من ابن نها.

وأمّا سائر الفوائد التأريخيّة والفقهيّة فلم نعلم من أيّ مصدر نقلت؛ لعدم ذكر الناسخ له، ولعلّ التأريخيّة منها نقلت من كتاب «عرائس المجالس» أيضًا.

#### كتاب «عرائس الجالس»

لم نجد له ذكرًا في المصادر التي بين أيدينا، إلّا أنّا وجدنا هذا الاسم في ضمن مصنّفات أبي إسحاق الثعلبي (ت٤٢٧ هـ)، ولا يتوهّم اتّحادهما؛ لأنّ كتاب الثعلبي في قصص الأنبياء الميلاء وهذا الكتاب في التأريخ، فضلًا عن أنّ الثعلبي توفّي سنة ٤٢٧ هـ، وفي هذا الكتاب أشير إلى وقائع سنتى ٦٤٥ و٢٧٦هـ.

وقد وجدنا هذا العنوان في مجموعة ابن هيكل الحلّي المذكور آنفًا، حيث قال: «باب الظنّ والطمع من كتاب العرائس»، ونقل عنه عدّة روايات في الأخلاق، وهذا يتعارض مع موضوع الكتاب الذي صرّح الناسخ به في نسخة الشرائع؛





لأنَّ الناقل قال: «قال صاحب التاريخ الموسوم بعرائس المجالس»، فكما ترى هما في موضوعين مختلفين، أحدهما في الأخلاق والآخر في التأريخ، إلّا أن يقال إنّ الكتاب واحد وموضوعه التأريخ، ولكن أشار مصنّفه استطرادًا إلى بعض الروايات الأخلاقية.

## ٤. كتاب عرائس المجالس وابن مهدويه

نشرنا في مجلة (المحقق) العدد ١٣ رسالة مقدّمة أُرجوزة للشيخ جعفر بن فضل ابن الحسين بن مَهدَويه، من تلامذة المحقق الحلي الله ، ذكر فيها أنّه التقى بالمحقق الحلي سنة ٢٥١ هـ في الحلّة، وأشار إلى شيء من سيرته نقلًا عنه، إذْ قال: «ذكر لي أنّ مولده سنة...»، وذكر بعده ـ نقلًا عن المحقق ـ اسم مشايخه في العلوم المختلفة كما جاء في العرائس هذا، إلّا أنّه أشار بعده إلى بعض نوادر بحوثه ودقائق استخراجاته، منها ما في فوائد العلوم، وفيها فائدة الفقه مختصرًا، بينها جاء في «عرائس المجالس» فوائد علم الشرع تفصيلًا، وقال في مقدّمة أُرجوزة: «والضروريّات كعلوم الفقه الذي يحتاج إليه الإنسان في صلاح معاملاته وما يجري بينه وبين غيره».

ويُحتمل اتِّحاد مؤلِّف مقدّمة أرجوزة وكتاب «عرائس المجالس»، وهي:

أ) أنّ مؤلّف الكتابين من تلامذة المحقّق الحلّي الله وقد صرّح في كتابه بأنّه قرأ شيئًا من كتبه عليه، وأكثر التردّد إليه، وأورد شيئًا من شعره في الوعظ.

ب) أنَّ لهما اهتمامًا وافرًا بتسجيل الوقائع التأريخيّة.

ج) وجود شبه في ألفاظ مَدخل كلا الرِّسالتَين.

وعلى أيّ حال، فإنّ معلوماتنا عن كتاب عرائس المجالس ومنقو لاته جديدة، وتنحصر بها نقل عنه في نسخة الشرائع هذه، وهي:

أ) أنّ موضوع الكتاب هو التأريخ.

ب) أنّ ترتيب مطالبه هو الترتيب الزمني.





ج) أنّ مصنّفه من تلامذة المحقّق الحلّي، إذ صرّح بأنّه قرأ شيئًا من كتبه عليه. ولكن مع الأسف لم نعثر على ترجمة لابن مهدويه، نعم يوجد بين تلامذة المحقّق الحلّي مَن اسمه الفضل بن جعفر بن الفضل بن أبي قائد البحراني(٤)، ولكن لا طريق لنا للقول باتّحادهما.

## ٥. ذكر الفوائد المنقولة على النسخة

# الفائدة الأُولى:

جاء في البداية صفحتان منقولتان عن كتاب «عرائس المجالس» في التأريخ، وفيها تأريخ وفاة المحقق الحلّي وابن نها الحلّي رحمها الله، وقد أتعبتنا قراءة هاتين الصفحتين، وذلك بسبب الأضرار التي لحقت بها. وقد وجدنا أبيات المحقّق الحلّي في نسخة من كتاب قواعد الأحكام في مكتبة ممتاز العلماء برقم: ١٣٨٢ أيضًا فقابلناها مع ما فيها وأثبتنا الاختلافات في الهامش.

وعلى أساس ما ذكرناه آنفًا، نحتمل أنّ كتاب «عرائس المجالس» لابن مَهدَويه من تلامذة المحقّق الحلّي الله وصاحب رسالة مقدّمة أُرجوزة.

نصّ الفائدة:

«قال صاحب التاريخ الموسوم بـ «عرائس المجالس» في حوادث سنة ست وسبعين وستّمئة: فجر يوم الخميس ثالث عشر شهر ربيع الآخر سقط الشيخ الفقيه العلّامة الماهر في فنون الفضل نجم الدين أبو القاسم جعفر بن الحسن بن سعيد الحلي (٥) من أعلى درجة داره في غَبَشِ الفجر (٢)، فخرّ ميّتًا لوقته من غير نطق ولا حركة، فانفجع الناس لوفاته، واجتمع لجنازته الخلق الكثير، ومُحل إلى مشهد على على الله.

سألتُه عن مولده فقال: سنة اثنتين وستّ مئة، وشكّ أو نسي (٧) في أيّ شهر.





ونشأ مواظبًا على النظر، عاكفًا على تحصيل العلوم، فأخذ فنّ الأدب [عن جماعة] منهم: السيّد فخّار بن معدّ بن فخّار الموسوي<sup>(۱)</sup>، والتقي الحسن بن معالي بن الباقلّاني الحلي<sup>(۱)</sup>، وأبي محمّد بن أبي الفتح بن وزير الواسطي ببغداد<sup>(۱)</sup>، والشيخ مهذّب الدين<sup>(۱)</sup> محمّد بن كرم الحلي<sup>(۱)</sup>.

وقرأ علم الكلام بالحلّة على الشيخ سديد الدين سالم بن محفوظ بن عزيزة الحلّي، وأنهى عليه كتاب المنهاج الأُصولي (١٣).

وقرأ المحصَّل [وعل] وم الأُول على سراج الدين عمر الخوزي ببغداد (١٤).

وأُصول الفقه على جمال الدين محمّد بن الحسين ... مدرّس [المدرسة] الغربيّة ببغداد (۱۵)، وحاضر العلماء ذوى الفضائل المتعدّدة.

وقرأ الفقه على الشيخ نجيب الدين محمّد ابن نها الحلي<sup>(١١)</sup>، وتصدّر للفتيا بالحلّة، و... الناس واستهال قلوب أهلها بالكيس واللطف الزائد، فتفقّه عليه جماعة كثيرة.

وصنّف كتبًا مفيدة سارت في الآفاق في أسرع وقت [....] الرياح [....] كضوء المصباح، منها كتاب شرائع الإسلام في معرفة الحلال والحرام مجلّدين، [سلك] فيه مسلكًا لم يسبقه أ[حد] من فقهاء ملّته إلى تصنيف مثله جودة واختصارًا وحكاية [لـ] اختلاف المذاهب.

وكتاب النافع في الفقه أيضًا كالمختصر لهذا الكتاب، مجلّد لطيف، جمع فيه مع اختصار حجمه مسائل النهاية والمقنعة وكتاب من لا يحضره [الـ] فقيه [....] وشرح بعض كتاب شرائع الإسلام إلى بعض باب الحجّ، مجلّدين ضخمين، فخبر عن فضل غزير [....] دون إتمام الشرح.

[وصنق ...] في علم الكلام كتابًا جيّدًا، وسيّاه: مسلك الأفهام. وفي أُصول الفقه كتابًا سيّاه: معارج الوصول إلى علم الأُصول. وغير ذلك من مقدّمات في المنطق، ونكت ومسائل تؤخذ عنه.



يَمَالِيُّا لِهِ كُمُ فِي الدِّرَالِ فِ وَلَهُ حِوْلَ عِنْ حِولَ إِلَا لِمَالِيَةِ لِمَا لِمَالِيَةٍ



وأطبق الناس [على] انتساخ كتبه الفقهيّة وقراءتها عليه، حتى كان لا يكاد يقرأ بالحلّة غيرها، حكى لي بعض النسّاخ أنّه كتب في مدّة قريبة بكتابه كتاب النافع في الفقه ما يناسب مئة نسخة، وبكتاب شرائع الإسلام أربعًا وعشرين نسخة، ولا [أدري] كم كتب بعد حكايته لي ذلك قبل موته.

[الكامل]

حَتَّامَ تَرتَعُ (١٧) في أَضاليلِ المُنى ويقودُك الأملُ الغَرورُ فتَتبَعُ فَلَقد أَرَتكَ الحادثاتُ صَنيعَها (١٨)

بالغابِرينَ ومِثلَهم بك تَصنعُ أين الذين تَمَلَّكوا وتَمَكَّنوا (١١٠)

أين الذين تَحَجَّبوا وتَرَفَّهوا أين الذين بَنُوا وشادوا ما بَنُوا

أين الذين تَطَاوَلت أعمارُهم

واستَغرَقوا لَذَّاتِهِم [وتَمَتَّعوا] (٢٠)

أين الفَراعنةُ الغُتُلُّ وجمعُهم (٢١)

أين الأَكاسرةُ الأوائلُ أجمعُ النَّماريدُ الذين تَمَرَّدوا (٢٢)

أم أين ذو المُلكِ المؤتَّلِ (١٣) تُبَّعُ أم أين عادٌ وابنُه وعَديدُه عَادٌ وابنُه وعَديدُه عَصَفَت بهم لِلمَوت (١٤) ريخٌ زَعزَعُ





قِيدوا بأرسانِ الخُطوبِ (٢٥) فأصبَحوا

ودُعوا إلى دارِ الفَناءِ فأسرَعوا وَدُعوا اللهَ الخُطوبُ فأصبَحوا [فَلَّت] سيوفَهم الخُطوبُ فأصبَحوا

وديارُهـم من ساكنيها بَلقَعُ ورُمُـوا بأَصناف المَنـون فمنهمُ (٢٦)

صَرعى تَنوبُهُمُ الرياحُ الأربعُ (٢٧)

مُتَوَسِّدين على الرِّمالِ خُدودَهم

فَكَأَنَّهم سَفَرٌ بِقَفرٍ هُجَّعُ لا يَأنسونَ بِزائرِ يَغشاهُمُ

وإذا دُعوا للُّمِّةٍ لم يَسمَعُوا أو مُلحَدُ تحتَ التراب وجسمُهُ

مُتَوَشِّحُ مُتَافِّعٌ مُتَافِّعُ (٢٨) تَوبَ البِلي مُتَافِّعُ (٢٩)

واعلَم بأنَّك تابعٌ آثارَهم

وبِمثلِ كأسِهمُ الكريهةِ تَكرَعُ(٢٠)

فَتَلافَ فارطَ ما جَنيتَ مُبادِرًا

فَوراؤكَ اليومُ المَحوفُ المُفزِعُ المُفرِعُ المُفرعُ المُعلمُ المُفرعُ المُعْمِنِ المُفرعُ المُفرعُ المُفرعُ المُفرعُ المُفرعُ المُفرعُ المُفرعُ المُفرعُ المُفرعُ المُعلمُ المُعلم

الأرضُ تُطوى والسماءُ تُقطَّعُ والنارُ تَصطَلِمُ (٢٢) العُصاةَ ولا تَرى

اةَ ولا تَرى خِـلاً يَشفَعُ (٢٢) خِـلاً يَشفَعُ (٢٢)







## [وله] من أبيات كتبها إلى أبيه علالها:

[الطويل]

ليَهْنِكَ أَنَّي كُلَّ يَومِ الـى العُلى

أقَدِّمُ رِجِلًا لا تَـزِلُّ بِهـا نَعـلُ
وغَيـرُ بَعيـدٍ أَن تَرانَـي مُقدَّمًا
على الناسِ حتّى ليس يُوجَدُ (٢٤) لي مثلُ
فيَملأُ فَضلي كلَّ شَرقٍ ومغرب (٢٥)
فيل فأضلي كلَّ شَرقٍ ومغرب فاضـلُّ إلّا ولـي فَوقَـه فَضلُ
تُطاوِعُني بِكِرُ المَعالي (٢٦) وعُونُها (٢٧)
وتَتقادُ لـى حتّى كأنّى لهـا بَعلُ (٢٦)

له:

[البسيط]

هَجَرتُ صَوغَ قُواهِي الشعرِ مُذ زَمَنٍ

هَيهاتَ يَرضى وَقَد أَغضَبتُ هُ زَمنا
وعُدتُ أُوقِظُ أَهْكاري وقد هَجَعَت
وعُدتُ أُوقِظُ أَهْكاري وقد هَجَعَت
عُنفًا وأَزعَجتُ عَزمي بَعدَما سَكنا
إنّ الخَواطرَ كالآبارِ إن نُزِحَت
طابَت وإن يَبقَ فيها ماؤُها أَجِنا
فاصفَح فَلُولا أَياديكَ التي سَلَفَت
فاصفَح فَلُولا أَياديكَ التي سَلَفَت
فبالجملة فقلّ أن شُوهِ لا أَذربَ منه لسانًا في البحث، أو أثبت منه في الجدل، أو أشدً عارضة وأعذب لهحة.



ذكر [...] جماعة ثمرة الفقه وشرفه، فقال: الشرع إنّها فُرِضَ لمصالح خمس: أوّلها: يتعلّق بحفظ الأنفس، وثانيها: بحفظ الأموال، [وثالثها:] بحفظ النسل و[ضبط] الأنساب، ورابعها: بحفظ الأبدان، وخامسها: بالعقل. وكلّ واحد من هذه الأُمور فلا بدّ أن يُعتاج فيه إلى حفظ هيئته [...]، وإلى دفع ضدّه الذي بشرط دفعه يتمّ كهاله، فالقصاص والجنايات بها يتمّ حفظ الأنفس، [وأنواع] البيوع والمعاملات بها يتمّ حفظ المال، والنكاح والطلاق [...] فيه حفظ الأنساب والنسل؛ ليستمرّ النوع [...] غير مشوب بها ليس منه، والعبادات فيها [...] بها بالصلاة، والتذلّل لواجب الوجود [.....] المنقول من [...] المنقول من [....] الموى.

وله [غير ذلك] من الإفادات ما يضيق المختصر عن شرحه، رضي الله عنه وعنا، انتهى.

وقال في التاريخ المذكور في حوادث [سنة خمس وأربعين وستمئة في رابع ذي الحجّة: توفّي] (٣٩) الشيخ الإمام الفقيه العالم المفتي نجيب الدين محمّد بن هبة الله بن جعفر بن نيا الحلي (١٠) أصلًا، و[...] ووفاة، وكان قد انتهت إليه رئاسة الإماميّة في وقته، علمًا بالفقه والإشعار فيه (١٠)، وجاهًا وقبولًا وعلوًّا بين الناس، معتكفين عليه، معتقدين فيه.

تجري على يده الأخماس والزكوات والنذور بها لا يُحدّ، وينتفع [...] والقصّاد وذوو النضر ورة، منضعًا ذلك إلى كيس ولطف وحسن أخلاق. توقي الها وهو [(٢٤) مناهز الثهانين، [وحمل م] ن يومه إلى مشهد علي الله (٣٤)، ودُفن في قبر أُعدّ له، وكان يوم موته [يومًا] مشهودًا بكثرة الخلائق وازدحام [الناس] ببعضهم، ورثاه الشعراء والأكابر، فمنهم عزّ الدين أبو الفضل بن مؤيّد الدين بن محمّد الوزير العلقمي رحمهم





الله(٤٤) بقصيدة فيها:

[أصابَنَجيب]الدينسهمٌ فما أَخطا

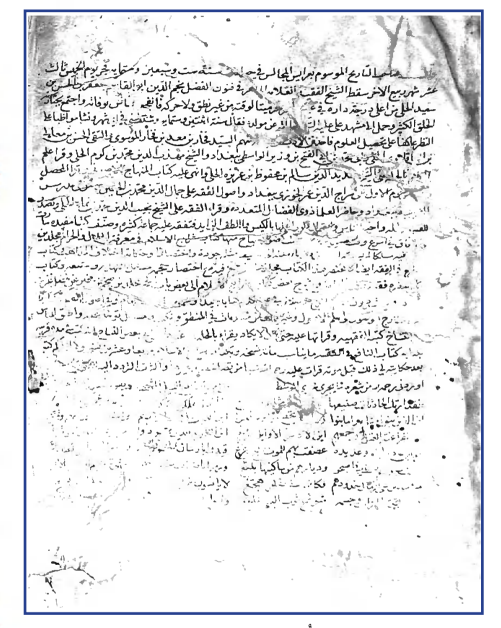
وما زال في أحكامِه الدهرُ مُشتَطّا

[و]قالوا: أصابَ الموتُ مُهجةَ قلبِه

فقلتُ: لَعَمري إن أصابَ فَقد أَخطا.







صورة الصفحة الأُولى ممّا نقل عن كتاب «عرائس المجالس»



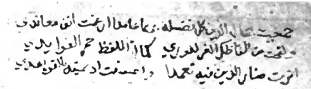




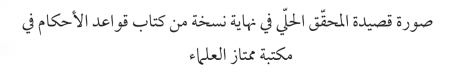
صورة الصفحة الثانية ممّا نقل عن كتاب «عرائس المجالس»







عام تفاق الماللة ويودكاله ملاهم كالمنع المناون المنا







### الفائدة الثانية:

تضمّنت الصفحتان التاليتان لصفحة فهرس المخطوطة فوائد مختلفة، وهي كما يلي:

١. «مولد القائم بالأمر ليلة الجمعة منتصف شعبان سنة مئتين [و] خمس وخمسين للهجرة».

7. (هـنه الاستخارة وردت عن الباقر الله أنّه [...] أمرًا [...] إليه قال: اللّهمّ إنّ خِيرَتَك تنيل الرغائب، وتجزل المواهب، وتغنم المطالب، وتطيّب المكاسب، وتمدي إلى أجمل العواقب، وتقي محذور النوائب، اللّهمّ يا مالك الملوك أستخيرك فيها عزم رأيي عليه، وقادني يا مولاي إليه، فسهل من [ذلك] ما تَوعَر، ويسّر منه ما تَعَسَرَ، واكفني في استخاري المهمّ، [وارفع] عنّي كلَّ مُلِمٍّ، واجعل عاقبة أمري غُنهًا، ومحذوره سلمًا، وبعده [قُربًا]، وجدبه خصبًا، وأعطني يا ربِّ لواء الظفر فيها استخر[تك فيه]، وفوز الإنعام فيها دعوتك له، ومُنَّ عليّ بالإفضال [فيها رجوتك]، فإنّك تعلم ولا أعلم، وتقدر ولا أقدر، وأنت علّم [الغيوب]» (٥٠٠).

٣. «إذا أردت أن تعلم أنّ المال المنتهب أو المسروق هل يعود أم لا، فانظر إلى المنتهب أو المسروق هل يعود أم لا، فانظر إلى الميوم، المنتهب أخذ فيه من الشهر كم هو، ثمّ تعدّ من أوّل الشهر إلى ذلك اليوم، فالأوّل لآدم، والثاني لحوّاء عليه والثالث لإبليس، ولهذا حكم الشهر، فإن وقع في يوم آدم فهو يعود لا محالة، وإن وقع في يوم حوّاء فهو يعود بمشقّة، وإن وقع في يوم إبليس فإنّه لا يعود أبدًا، والله أعلم».

٤. ذكر ما نقله ابن داود الحلِّي في رجاله عن أُستاذه المحقِّق الحلِّي.

٥. «عَمّر الأمير سيف الدولة صدقة بن منصور بن [دبيس بن] علي بن مزيد الأسدي العوفي مدينة [الحلّة] في سنة ثلاث وثمانين وأربعمائة، وبنى عليها [سورًا، وأقام] بها قصرًا، وأقام بها إلى أن قُتِل في سنة إحدى [وخمسمائة] (٢٠)، وتشتّت ملكه





بعده. ثمّ بعد ذلك وليها ولده دبيس بن صدقة مدّة (٧٤٠)، ثمّ قُتِل، ولم يكن لهم [بعده ملك ...] (٨٤٠). وظهر أبو صالح بن [...] (٤٩١) في شهر رمضان [.... ثلاث] وثمانين وستّائة» (٠٠٠).

٣. (ومن شعر دبيس بن صدقة في مدح علي الله:
 حبُّ علي بين أبي طالب
 للناس مقياسٌ ومعيارٌ
 يُخرِجُ ما في أصلِهم مِثلَ ما
 تُخرِجُ غشَّ الذهبِ النارُ» (١٥).

عمل مراده الدون مديد المساور ا

٧. وفي الصفحة التالية من المخطوطة فوائد فقهيّة، منها:

أ) من إملاء السيّد المعظّم شمس الدين محمّد بن سليمان بن الأعر ....: إذا دخل المسافر البلد ولم يصلّ الظهرين وقد بقي من الوقت مقدار ستّ ركعات، ففيه أقوال ثلاثة: آـ تحتّمُ القصر فيهما، وهو على قول مَن يرى الاعتبار بحال الوجوب.



بَّهُ فَعَالِينًا مُحَكِّمَة فِينَ الدِّرَالِيَّا ثِ وَالبُحِونَ عِنْ جِورَةَ الدَلْةُ الفَلِيْدِةِ



ب [ يجب في الظهر ] الإتمام، وتُزاحَم بركعتي العصر، وهو على قول مَن [يرى] أنّ الاعتبار بحال الأداء. ج - التخيير [بين القصر ] والإتمام، وتخصيص الأربع بأيّ الصلاتين [أراد].

ب) قاعدة من إملائه: الإبراء يختصّ بها في الذمّة لمن عليه من الأعيان والمنافع والحقوق، والهبة تتناول الأ[عيان] الخارجيّة، وما في الذمّة لمن عليه لا لغيره يتناول الأعيان الخارجيّة الشخصيّة، والتي في الذمّة لمن عليه ولغيره و.... الأعيان، وما في الذمّة لمن عليه من الحقوق أُخروي، والهبة قد تكون معوّضة دنياوي [...] مجرّدة، فإن نوى بها العوض الأُخروي ... صدقة.

٨. وكتبت تحته فائدة في توضيح بعض اصطلاحات المصنف في الشرائع.
 وفي الصفحة الأُخرى كتب على أطراف عنوان الكتاب واسم المصنف:

«توفّي الشيخ نجم الدين مصنّف الكتاب بوقعه من درج داره صباحي نهار الخميس الثالث والعشرين من شهر ربيع الآخر من سنة ستّ وسبعين وستّ مئة».

«تـوقي السـيّد تاج الدين أبو عبـد الله جعفر بن مُعَيّة ليلة السبت [......] ربيع الأوّل سنة اثنين وسبعين وستّ مئة».







١١. «للسيّد تاج الدين ابن مُعَيّة الحسني في المصنّف [الطويل]:
 لك ابن سعيد في كتابك معجزٌ

فضائلُ لَـم يُدرِك مَداهـا الأفاضلُ

غرائبُ ألفاظٍ وحُسنُ مَقاصدٍ

مَتى شاءَ مُنشـيها اعتَدَى وهو قائلُ:

وَإِنِّي وإِن كنتُ الأخيرَ زمانُهُ

لآتٍ بما لَم تستَطِعه الأوائلُ».

ه المتبد ماج الهي أب معته الحيي في الضهرة التاب معته الحي في الضهرة التاب معيد في المنطقة المنظمة الم

وقد توجد هذه الأبيات في ظهر نسخة قديمة من كتاب شرائع الإسلام المحفوظة في جامعة طهران برقم: ٧٠٢ في مكتبة مشكاة، وذكر في صدرها: «لبعضهم مدحاً في المصنّف». وعلى ظهرها إجازة بخطّ المحقّق الحّلي لتلميذه أبي الحسن عليّ بن رشيد الدين محمّد بن سعيد بتاريخ ٧٧٥ هـ، يعني قبل وفاته بسنة.







العصم مدى مالصد الكرك عبد بالكابك و! نشائل المنظر أن الأراب الناط وَ فَ الله الله الله المال عرفال المال عرفال المال عرفال الم راي والأكسر والعضر في الأولي المالية الادابات التهام المالية والمالية وال







#### الهوامش

- (١) رياض العلماء ٣: ١٠٤.
  - (٢) الطلاق (٦٥): ١.
- (٣) عرّف هذه المخطوطة مفصّلًا سياحة الأخ الفاضل سعيد جمالي في مجلّة المحقّق، العدد: ١٨.
- (٤) أعيان الشيعة ٨: ٣٩٨؛ الأنوار الساطعة: ١٣١.
- (٥) لاحظ ترجمة المحقّق في رجال ابن داود: ٨٣ / ٢٠٤ رسالة مقدّمة أُرجوزة المطبوعة في مجلّة المحقّق، العدد: ١٣؛ نقد الرجال: ٢٩؛ جامع الرواة ١: ١٥١؛ أمل الآمل ٢/ ٤٨٪ / ٢٢١؛ وسائل الشيعة الآمل ٢: ١٥١٪ روضات الجنّات ٢/ ٢٠٤ روضات الجنّات ٢/ ١٨٠٪ تنقيح المقال ١: ١٨٤ / ١٨٤ قاموس الرجال ٢/ ٨٧٠٪ موسوعة طبقات الفقهاء ٧: ٥٥/ ٢٤٢٩.
- (٦) غبش الليل: أي ظلمته. تهذيب اللغة ٨: ٤٦ (غبش).
  - (٧) هكذا قرأتها.
- (A) السيّد شمس الدين أبو عليّ فخّار بن معدّ ابن فخّار بن أحمد بن محمّد بن محمّد بن الحسين بن محمّد بن إبراهيم بن محمّد

ابن الإمام موسى الكاظم ابن الإمام جعفر الصادق الميالية العلوى الموسوى الحائري. قرأ على ابن إدريس الحلَّى، وشاذان بن جبرئيل، وهبة الله بن حامد المعروف بعميد الرؤساء. وروى عن طائفة من الأعلام، منهم: والده معدّ ابن فخّار، وقريش بن سبيع الحسيني، وعربي بن مسافر العبادي الحلَّى، وابن البطريق، والحسن بن على الدربي، والعماد محمّد بن أبي القاسم الطبري، وأبو الفرج ابن الجوزي الحنبلي، وعلى بن محمّد بن السكون، وأبو العزّ محمّد بن عليّ ابن القويقي، والنقيب أبو طالب محمّد بن الحسن بن محمّد ابن مُعيّة العلوي، وأبو القاسم على بن على بن منصور الخازن الحائري، وغيرهم بالحلَّة وبغداد وواسط. كان من أجلَّة رواة الإماميَّة، فقيهًا، نسَّابة، أديبًا. روى عنه: ولده عبد الحميد بن فخّار، والمحقّق الحلّي، ويحيى بن سعيد الحّلي، وعليّ بن موسى ابن طاوس، وأحمد بن موسى ابن طاوس، ومفيد الدين ابن جهيم الأسدي، ويوسف بن المطهّر، وآخرون. صنّف كتاب الحجّة على الذاهب إلى تكفير أبي طالب لابن أبي الحديد المعتزلي. توقّي في شهر رمضان سنة

٣٠٠ هـ. أمل الآمل ٢/ ٢١٤/ ٦٤٦؛







رياض العلماء ٤: ٣١٩؛ روضات الجنّات ٥: ٣٩٣؛ ٥: ٣٤٦، أعيان الشيعة ٨: ٣٩٣؛ الذريعة ١: ١٩٥؛ طبقات أعلام الشيعة ٣: ١٣٧؛ الأعلام للزركلي ٥: ١٣٧.

(٩) تقيّ الدين الحسن بن معالى بن مسعود ابن الحسين، أبو على الحلى، المعروف بابن الباقلاني أو الباقلاوي أو البقلاوي النحوي. ولد سنة ٥٦٨ هـ، وتوفّي يوم السبت ٢٥ جمادي الأولى سنة ٦٣٧ هـ. وهو أحد أئمّة العربيّة في العصر. قدم بغداد في صباه، وسمع من أبي الفرج بن كليب وغيره، وقرأ العربيّة على أبي البقاء العكبري، واللغة على أبي محمّد بن المأمون، وقرأ الكلام والحكمة على نصير الدين الطوسي، وانتهت إليه الرئاسة في هذه الفنون وفي علم النحو. معجم الأدباء ١٧: ٥٩؛ شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد ١٣: ٣٨؛ الوافي بالوَفَيَات ١٢/ ١٧٠؛ رياض العلماء ١: ٠٣٣؛ أعيان الشيعة ٥: ٣١٣/ ٧٧٠؛ الأنوار الساطعة: ٤٤.

(۱۰) أبو محمّد الأديب الواسطي: هو الحسن ابن أبي الفتح بن أبي النجم بن وزير. قدم بغداد، وقرأ الأدب على أبي محمّد إساعيل بن موهوب بن الجوالقي، وأبي الحسن على بن عبد الرحيم العصّار.

وكتب بخطّه كثيرًا من كتب الأدب لنفسه وللناس. وسمع الكثير من أبي الفتح بن شاتيل، وأبي السعادات نصر الله بن عبد الرحمن القرزاز، والقاضي أبي العبّاس أحمد بن عليّ بن المأمون، وجماعة. وكان يكتب خطًا حسنًا، وينقل نقلًا صحيحًا، ويضبط مليحًا. وكان فاضلًا عالمًا بالنحو واللّغة والأخبار، صدوقًا، عالمًا بالنحوي ولي مشيخة رباط نسيبه الشيخ صدقة مكان مُصدِق، وتصدر لإقراء الآداب إلى حين وفاته. توفيّ سنة عشرين وستّمئة بخليص بين مكة والمدينة. الوافي بالوَفيَات، للصفدي ١٢٦/ ١٢٦.

(۱۱) في نسخة ابن هيكل زيادة: «مهديّ بن».

(۱۲) الشيخ مه ذّب الدين محمّد بن يحيى ابن كرم الحيّ. قال الشيخ الحرّ: فاضل جليل، له مصنّفات يروي العلّامة عن أبيه عنه. وسيطبع في مجلّة المحقّق بحث عن حياته ونشاطاته العلميّة. أمل الآمل ٢/ ٣١٣/ ٩٥١.

(۱۳) الشيخ سديد الدين سالم بن محفوظ بن عزيزة ابن وشّاح السوراوي الحلّي، عالم فقيه متكلّم شاعر أديب جليل القدر عظيم الشأن، تخرّج على يده





(٢٣) أَثّـل الله ملكـه، أي عظّمه، فهـو مؤثّل (لسان العرب ١١: ٩، أثل).

(٢٤) في نسخة القواعد: «والله».

(٢٥) في نسخة القواعد: «القضاء».

(٢٦) في نسخة القواعـد: «وتحكّمـت بهـم المنون وكلّهم».

(٢٧) في نسخة القواعد هذا البيت وقع قبل البيت السابق.

(٢٨) في نسخة القواعد: «متدرّع».

(٢٩) في نسخة القواعد: «متقنّع».

(٣٠) في نسخة القواعد تقديم وتأخير بين هذا البيت والبيت السابق.

(٣١) في نسخة القواعد: «شوخصًا».

(٣٢) في نسخة الشرائع: «فلست ترى إلّا».

(٣٣) لم نعثر للمحقّق على هذه القصيدة الغرّاء

في المصادر التي بين أيدينا، ووجدناها في نهاية نسخة من كتاب قواعد الأحكام للعلّامة الحّلي الله في مكتبة ممتاز العلهاء برقم: ١٣٨٢، ولأجل الضرر الكثير الذي لحق بنسخة الشرائع استعنّا بصورة كبيرة بنسخة القواعد المذكورة.

(٣٤) في الأعيان: «على الناس طرَّرا ليس في الناس».

(٣٥) في الأعيان: «ويشهد لي بالفضل كلّ مبرّز». أعاظم العلماء، وكان إمام الطائفة في وقته، والمرجع في علم الكلام والفلسفة وكلّ علوم الأوائل، ذكره العلّامة في إجازته الكبيرة لبني زهرة، وأثنى عليه غاية الثناء. أعيان الشيعة و١٨٠٠٠.

(۱٤) في مقدّمة أُرجوزة: «الجوزي». وهو أبو حفص عمر بن مكّي الخوزي، الفقيه الشافعي، قدم بغداد، وحصّل معرفة المذهب والأُصول، ثمّ حبّج وأقام بمكّة إلى أن مات بها في صفر سنة ١٢٧ هـ، وقد جاوز السبّين. طبقات الشافعيّة ٨: ٣٤٣/ ١٢٣٦؛ توضيح المشتبه ٢/

(١٥) ذكرها ابن أبي الحديد في شرحه على نهج البلاغة ١٦: ٢٨٤.

(١٦) سنذكر مصادر ترجمته بعد ذكر المحقّق الحلّي.

(۱۷) في نسخة القواعد: «ترفل)».

(١٨) في نسخة القواعد: «بضعها».

(١٩) في نسخة القواعد: «تمكّنوا وتملّكوا».

(٢٠) لم يرد البيتان في نسخة القواعد.

(٢١) في نسخة القواعد: «أيـن الفراعنـة الجبابرة العول».

(٢٢) الشطر الثاني من البيت السابق وهذا الشطر لم يردا في نسخة القواعد.





(٣٦) في نسخة الشرائع: «القوافي». وفي الأعيان: «المعاني».

(٣٧) العَوَان، من النساء: التي قد كان لها

زوج لسان العرب (عون) ١٣/ ٢٩٩. (٣٨) ذكر المحقّق هذه الأبيات والأبيات التي

بعدها في رسالته إلى أحد مشايخه، ونقلها الشيخ محمّد بن عليّ العاملي الجباعي في مجموعته، ونقلها المحدّدث النوري والسيّد الأمين (خاتمة المستدرك ٢/ ٤٦٦؛ أعيان الشيعة ١٥: ٢٨٩ \_ ٢٨٩). قال المحقّق قبل التعرّض للأبيات: «وقد كنت زمن الحداثة أتعرّض لشيء منه ليس بالمرضيّ، فكتبت أبياتًا إلى والدي الله أثني فيها على نفسي بجهل الصبوة...» وذكر الأبيات، وقال بعدها: «فكتب الله الم والده فوق هذه الأبيات ما صورته: لئن أحسنت في شعرك لقد أسأت في حقّ نفسك، أما علمت أنّ الشعر صناعة من خلع العفّة [في الأمل: الفقه] ولبس الحرفة، والشاعر ملعون وإن أصاب، ومنقوص وإن أتى بالشيء العجاب، وكأنى بك قد أوهمك الشيطان فضيلة الشعر، فجعلت تنفق ما تلفّق بين جماعة لم يعرفوا لك فضيلة [في الأمل: لا يرون لك فضلًا] غيره فستموك به، وكان ذلك

[في الأمل: ولقد كان] وصمة عليك

آخر الدهر، ألم [في الأمل والخاتمة: أما] تسمع:

ولست أرضى أن يقال: شاعر

تبًا لها من عدد الفضائل فوقف خاطري عند ذلك، حتّى كأنّى لم أقرع له بابًا ولم أرفع له حجابًا. وأكَّد ذلك عندي ما رويته بإسناد متصل أنّ رسول الله عَيْنَالله دخل المسجد وبه رجل قد أطاف به جماعة، فقال: ما هذا؟ قالوا: علَّامة، فقال: ما العلامة؟ قالوا: عالم بوقائع العرب وأنسابها وأشعارها، فقال عَيَيْكُ: ذلك علم لا يضّر مَن جهله ولا ينفع مّن علمه. ومن البيّن أنّ الإجادة فيه تفتقر إلى تمرين الطبع وصرف الهمّة إلى الفكر في تناسب معناه، ورشاقة ألفاظه، وجودة سبكه، وحسن حشوه، تمرينًا متكرّرًا حتّى يصير خلقًا، وكما أنّ ذلك سبب الاستكمال فيه فالإهمال سبب القصور عنه، وإلى هذا المعنى أشرت من جملة أسات:

هجرت صوغ قوافي الشعر مذ زمن هيهات يرضي وقد أغضبته زمنا».

وقد أشار إلى هذه الأبيات وما وقع بينه وبين والده الشيخ الحرّ في أمل الآمل ٢/ ٥٠.

(٣٩) ما بين المعقوفين من نسخة ابن هيكل.

(٤٠) رياض العلماء ٥: ٤٩؛ روضات

٤١

الجنّات ٢/ ١٨١/ ضمن رقم ١٦٩؛ أعيان الشيعة ٩: ٣٠٣؛ الكنى والألقاب ١: ٤٤١؛ الفوائد الرضويّة: ٢٥٥؛

(٤١) أي: العلم بدقائق أُمور الفقه (تاج العروس ٧: ٢٧، شعر).

طبقات أعلام الشيعة ٣: ١٥٤.

(٤٢) ما بين المعقوفين من نسخة ابن هيكل.

(٤٣) في نســخة ابن هيكل: «مشهد الحسين المله».

(٤٤) عليّ ابن الوزير مؤيّد الدين أبي طالب محمّد بن أحمد بن عليّ الآمدي، الوزير شرف الدين أبو القاسم البغدادي، العروف هو وأبوه بابن العلقمي. أخذ عن المحقّق الحيّ. وسمع بقراءة محمّد بن أحمد القسيني كتاب «الجامع للشرائع» على مصنّفه يحيى بن أحمد الحيّ. أمل الآمل ٢/ مصنّفه يحيى بن أحمد الحيّ. أمل الآمل ٢/ ٢٠١ و محمد الشيعة ٨/ ٣٣٠؛ طبقات أعلام الشيعة ٣/ ١٠٩.

(٤٥) الأمالي للطوسي: ٢٩٣/ ٥٦٨؛ ونحوه في مهج الدعوات: ٢٥٩ بعنوان: المناجاة للاستخارة.

(٤٦) هكذا وجدنا هنا، ولكن يوجد اختلاف في المصادر بينها وبين ما في المتن هنا: اتّفقت المصادر على أنَّ سيف الدولة بني مدينة الحلّة سنة ٤٩٣ هـ،

وفي ٩٥٥هـ جعل لها دورًا وأبوابًا، وفي ٤٩٨ هـ حفر خندقًا في أطرافها، وفي ٠٠٠ هـ جعل لها سورًا، وفي ٥٠١ هـ انتقل مع أهله وعياله إليها، وفي بعض المصادر قتل سنة ٥٠٠ أو ٥٠١ بيد محمّد ملك شاه السلجوقي. قال ياقوت: حلّة بنى مزيد مدينة كبيرة بين الكوفة وبغداد كانت تسمّى: الجامعين، طولها سبع وستون درجة وسدس، وعرضها اثنتان وثلاثون درجة، تعديل نهارها خمس عشرة درجة، وأطول نهارها أربع عشرة ساعة وربع. وكان أوّل من عمّرها ونزلها سيف الدولة صدقة بن منصور بن دبيس بن على بن مزيد الأسدي، وكانت منازل آبائه الدور من النيل، فلمّا قوي أمره واشتد أزره وكثرت أمواله... انتقل إلى الجامعين موضع في غربي الفرات ليبعد عن الطالب، وذلك في محرّم سنة ٥٩٤، وكانت أجمة تأوي إليها السباع، فنزل بها بأهله وعساكره، وبني بها المساكن الجليلة، والدور الفاخرة، وتأنق أصحابه في مثل ذلك فصارت ملجاً، وقد قصدها التجار فصارت أفخر بلاد العراق وأحسنها مدّة حياة سيف الدولة، فلمّا قتل بقيت على عمارتها، فهي اليوم قصبة تلك الكورة، وللشعراء فيها أشعار





كثيرة. معجم البلدان ٢/ ٢٩٤.

(٤٧) دبيس بن صدقة: أبو الأغر دبيس ابن سيف الدولة أبي الحسن صدقة ابن منصور بن دبیس بن علی بن مزید الأسدى الناشري، الملقّب: نور الدولة. ملك العرب، صاحب الحلَّة المزيديّة. كان جوادًا كريمًا، وعنده معرفة بالأدب والشعر. أسر في حرب والده مع محمّد ملك شاه، وحبس اثنتي عشرة سنة، ثم أطلق سر احه فعاد إلى الحلَّة حاكمًا سنة ١٢٥. وتمكّن في خلافة المسترشد، واستولى على كثير من بلاد العراق. ثمّ نشبت فتن وحروب بينه وبين الخليفة المسترشد، وطال أمدها، وانتهت بمقتل المسترشد غيلة سنة ٢٩، فاتَّهمه السلطان مسعود السلجوقي بمقتله، ودس له مملوكًا أرمنيًّا اغتاله وهو على باب سرادق السلطان. وحمل دبيس إلى ماردين فدفن فيها، وخبره طويل. سير أعلام النبلاء ١٩: ٢١٢، المنتظم ١٧/ ٤٠٠٦؛ بغية الطلب ٧/ ٣٤٧٨؛ الأعلام ٢/ ٣٣٦.

(٤٨) استمرَّت إمارةُ بني مَزيد نحوًا من ١٤٢ سنة، من سنة ٢٠٥ إلى سنة ٥٤٥، وقد ولي الإمارة منهم في هذه المدّة سبعة أمراء، فأوّل من تقدّم منهم أبو الحسن

عليّ بن مزيد فولي الإمارة سنة ٢٠٠ وتوفّي سنة ٢٠٠ فوليها بعد ابنه نور الدولة دبيس وتوفّي ٢٠٤، ثمّ وليها ابنه بهاء الدولة منصور بن دبيس وتوفي سنة ٢٧٤، فوليها ابنه سيف الدولة صدقة بن منصور وهو الذي بنى الحلّة فنسبت بن منصور وهو الذي بنى الحلّة فنسبت الدولة دبيس بن صدقة وقتل سنة ٢٠٥، فولي بعده ابنه نور فولي بعده ابنه صدقة بن دبيس وقتل سنة ١٣٥، فولي بعده أخوه عليّ بن دبيس وتوقي سنة ٥٤٥، وبموته انقرضت إمارتهم. أعيان الشيعة ٢١ ٣٩١.

(٤٩) لعلّه يقرأ: «تلبيع» وما شابهه، أو «تاسع»، وما شابهه، ومع الأسف لم نعثر في كتب التاريخ والتراجم على ترجمته.

(٥٠) جاء في كتاب الحوادث ٢٥٥-٤٧٦:

«وفي شهر رمضان من هذه السنة ظهر
في سواد الحلّة رجل يعرف بأبي صالح،
ادّعى أنّه نائب صاحب الزمان، وقد
أرسل إليه أن يعلم الناس أنّه قد قرب
ظهوره، فاستغوى الجهّال بذلك،
وانضمّ إليه خلق كثير من الناس، فقصد
بلاد واسط ونزل في موضع يستمى بلد
الدجلة من معاملاتها، وأخذ من أموال
الناس شيئًا كثيرًا، وسار إلى قرية قريبة
من واسط تعرف بالأرحاء وراسل





صدر واسط فخر الدين ابن الطرّاح بأن يخرج إليه، فقال لرسوله: قل له: يرحل عن موضعه أو يحفظ نفسه، ومتى تأخّر أنفذت العسكر لقتاله، فرحل وقصد الحلَّة، فأرسل إلى صدرها ابن محاسن يستدعيه إليه، فأخرج ولده في جماعة من العسكر فالتقوا واقتتلوا قتالًا شديدًا، فقتل ابن محاسن وجماعة من أصحابه وانهزم الباقون، فكاتب والده الحكّام ببغداد يعرفهم ذلك، فركب شحنة العراق وسار إليه، وأمّا أبو صالح فإنّه قصد قبّه الشيخ ابن البلقى بناحية النجميّة من قوسان فقتل كلّ من بها من الفقراء والصالحين ونهب أموال أهل الناحية فوصل شحنة العراق بعساكره إليه وأحاط به وبأصحابه ووضع السيف فيهم فلم ينج منهم إلّا نفر يسير، وحمل رأس أبي صالح وأصحابه إلى بغداد وعلَّق ها وكفي الله شرَّه»... إلى آخر كلامه.

(٥١) نسب إليه في الوافي بالوَفَيَات ١٣/ ٣٢٢؛ ونسب إلى سيف الدولة صدقة في أعيان الشيعة ٨/ ٢٨١. وبدون نسبة في مناقب آل أبي طالب ٢/ ٢٨٧



# المصادرُ والمراجعُ

- أعيان الشيعة، السيد محسن الأمين (ت
   ١٣٧١ هي، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ١٤٠٣ هـ.
- ٢. الأمالي، محمّد بن الحسن الطوسي (ت
   ٤٦٠هـ)، دار الثقافة للنشر، قم،
   ١٤١٤هـ.
- ٣. أمل الآمل، محمد بن الحسن الحرّ العاملي
   (ت ١١١٢هـ)، مكتبة الأندلس، بغداد،
   ١٣٨٥هـ.
- عمر بن أحمد بن أبي جرادة (ت ١٦٠هـ)،
   عمر بن أحمد بن أبي جرادة (ت ١٦٠هـ)،
   تحقيق د. سهيل زكّار، مؤسسة البلاغ،
   بيروت، ١٤٠٨ هـ/ ١٩٨٨ م.
- الأعلام، خير الدين الزركلي (ت
   ١٣٩٦هـ)، بيروت، دار العلم للملايين،
   ط٥، ١٩٨٠م.
- ٦. تاج العروس من جواهر القاموس،
   السيّد محمّد مرتضى الحسيني الزَّبيدي
   (ت ١٢٠٥ هـ)، تحقيق علي شيري،
   دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع،
   بيروت، ١٤١٤ هـ.
- ٧. تنقيح المقال في علم الرجال، الشيخ عبد
   الله المامقاني (ت ١٣٥١ هـ)، تحقيق

- الشيخ محيي الدين المامقاني، مؤسّسة آل البيت الله لإحياء التراث، قم، ١٤٣١هـ.
- ٨. توضيح المشتبه، ابن ناصر محمّد بن عبد الله القيسي الدمشقي (ت ٨٤٢ هـ)،
   تحقيق محمّد نعيم العرقسوسي، مؤسّسة الرسالة، ط ٢، بيروت، ١٤١٤ هـ/
   ١٩٩٣ م.
- ٩. جامع الرواة: محمّد بن علي الأردبيلي الغروي الحائري (ت ١١٠١هـ)، مكتبة المحمّدي.
- ۱۰. الحوادث: مؤلف مجهول من القرن الثامن الهجري، حققه وضبط نصَّهُ وعلَّق عليه د. بشار عواد معروف ود. عهاد عبد السلام رؤوف، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ۱۹۹۷م.
- ۱۱. خاتمـة المستدرك: ميرزا حسين النوري (ت ۱۳۲۰ هـ)، تحقيق وطبع مؤسّسة آل البيت الله ، قم، ۱٤۱۷ هـ.
- ۱۲. الذريعة إلى تصانيف الشيعة: الشيخ آقا بزرگ الطهراني (ت ۱۳۸۹هـ)، دار الأضواء، بيروت.
- ۱۳. رجال ابن داود: تقي الدين الحسن بن علي بن داود الحلي (ت ۷۰۷هـ)، تحقيق السيّد محمّد صادق بحر العلوم، الشريف الرضي، ۱۳۹۲ هـ/ ۱۹۷۲م.



18. روضات الجنّات في أحوال العلماء والسادات: السيّد محمّد باقر الموسوي الخوانساري (ت ١٣١٣ هـ)، منشورات إسماعيليان، قم، ٣٩٠ش.

10. رياض العلماء وحياض الفضلاء: الميرزا عبد الله الأفندي (ق ١١هـ) ، تحقيق السيّد السيّد أحمد الحسيني، مكتبة السيّد المرعشي، قم، ١٤٠١هـ.

17. سير أعلام النبلاء: محمَّد بن أحمد بن عثان الذهبي (ت ٧٤٨هـ)، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسّسة الرسالة، بروت، ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٤م.

۱۷. شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد المعتزلي (ت ٢٥٦هـ)، مكتبة السيّد مرعشي، قم، ١٤٠٤هـ.

١٨. طبقات أعلام الشيعة: الشيخ آقا بزرك الطهراني (ت ١٣٨٩هـ)، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٩٧١هـ ١٩٧٥ م.

19. طبقات الشافعيّة الكبرى: عبد الوهّاب بن عليّ السبكيّ (ت ٧٧١هـ)، تحقيق د. عبد الفتّاح محمّد الحلو، دار إحياء الكتب العربيّة، القاهرة.

١٠. الفوائد الرضويّة في أحوال على المدهب الجعفريّة: الشيخ عبّاس القمّي
 (ت ١٣٥٩ هـ)، تحقيق ناصر باقرى

بیدهندی، قم، مؤسّسة بوستان کتاب، ط۲، ۱۳۸۷ ش.

۲۱. قاموس الرجال: الشيخ محمّد تقي التستري (ت ١٤١٥هـ)، تحقيق ونشر مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، ١٤١٠ مــ
 ۱٤٢٢ هــ

۲۲. القاموس المحيط: مجد الدين محمّد بن يعقوب الفيروز آبادي (ت ۱۷۸هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱٤۱٥ هـ.

۲۳. الكنى والألقاب: الشيخ عبّاس القمّي
 (ت ١٣٥٩هـ)، مكتبة الصدر، طهران.

۲۲. معجم الأُدباء: ياقوت الحمَوي (ت ٢٢٦هـ)، تحقيق د. إحسان عبّاس، دار الغرب الإسلامي ـ بيروت، ١٩٩٣م.

٢٥. معجم البلدان: ياقوت بن عبد الله الحموي (ت ٢٢٦ هـ)، دار صادر، بيروت، ١٣٩٧هـ/ ١٩٧٧م.

۲۲. مناقب آل أبي طالب: محمّد بن علي بن شهر آشوب السروي المازندراني (ت ۸۸۸ هـ)، تحقيق: محمّد حسين دانش الآشتياني والسيّد هاشم الرسولي المحّلاتي، قم، إنتشارات العلّامة، ١٣٧٩هـ.

٢٧. المنتظم في تاريخ الملوك والأمم: عبد الرحمن بن علي البغدادي، ابن الجوزي



(ت ٥٩٧ هـ) تحقيق: محمّد عبد القادر عطا، عطا \_ مصطفى عبد القادر عطا، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.

- ۲۸. مهج الدعــوات ومنهج العبادات:
   السيّد رضي الدين علي بن طاوس (ت
   ۲۲۵هـ)، مكتبة سنائي.
- ٢٩. موسوعة طبقات الفقهاء: الشيخ جعفر السبحاني، مؤسسة الإمام الصادق ﷺ،
   قم، ١٤١٨ هـ.
- ٣٠. نقد الرجال: السيّد مصطفى بن الحسين الخسين التفرشي (ت ١٠١٥هـ)، تحقيق وطبع: مؤسّسة آل البيت الميّلاً لاحياء التراث\_قم، ١٤١٨هـ.
- ٣١. الوافي بالوفيات: صلاح الدين خليل بن أيبك الصفديّ (ت ٧٦٤ هـ)، تحقيق أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى،
- ٣٢. وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة: محمّد بن الحسن الحرّ العامليّ (١١٠٤هـ)، تحقيق وطبع مؤسّسة آل البيت الم

#### الدوريات:

بجلة المحقّق، ع ١٣، مركز العلّامة الحلي التابع للعتبة الحسينية المقدّسة.



# أُرْجُوزَةٌ فِي النَّحْوِ والصَّرْفِ مِنْ مَخْطُوْطِ (فَرَائِدِ الفَوَائِدِ)

للسَّيِّدِ هادي كَمَالِ الدِّيْنِ الحلِّيِّ (ت ١٤٠٦هـ) دراسةٌ وتحقيقٌ

أ.م.د كريم حمزة حميدي

كلية الإمام الكاظم على، أقسام بابل

arlecbal1@iku.edu.iq

رابط البحث: https://doi.org/10.62745/ muhaqqiq.v19i25.359

# الملاحظة المالية

هذه الأرجوزةُ هي إحدى الأراجيز التي تضمَّنتها مخطوطةُ (فرائلا الفوائلد) للسَّيِّد هادي كمال الدِّين الحلِّيِّ (ت٢٠١هـ)؛ ولأنَّها أكبرُ الأراجيز في الكتاب، وأوَّلها، ولأنَّ الأخريات بعيدة عن اختصاص الأولى، وَدَدْتُ أن أخرِجَها محقَّقةً مستقلَّة، فبدأتُ الحديثَ عن حياةِ ناظمها باختصار، ثمَّ شرعتُ بدراسة منهجه في الأرجوزة، ثم تحقيق النَّص الذي اتَّسَمَ بسهولةِ الألفاظ، وتنوع الموضوعات، وحسنِ توظيف القواعد النَّحوية، وهو نمطٌ من التأليف غايته تيسيرُ النَّحو، واختصارُ القواعد الكليَّة، واختيار المسائل الفريدة. وقد بذلتُ جهدًا في ضبطِ أبيات الأرجوزة، مع توثيق المسائل النَّحويَّة المختلفة، وتخريج كل ما يتطلَّبه عمل المحقق. فاستحقَّ الموضوع الدراسة، لقيمته العلميَّة في عرض قواعد العربية نظاً.

الكلمات المفتاحية:

أرجوزة، نحو، صرف، فوائد، السيد هادي كمال الدين.



#### A Didactic Poem on Grammar and Morphology from the Manuscript Fara'id al-Fawa'id by Hadi Kamal al-Din al-

#### Hilli

Asst. Prof. Dr. Karim Hamza Hamidi Imam al-Kadhim College (AS) – Babylon Branch arlecbal1@iku.edu.iq

Abstract

This didactic poem (urjuza) is one of the several poetic compositions included in the manuscript Fara'id al-Fawa'id by Sayyid Hadi Kamal al-Din al-Hilli (d. 1406 AH). As it is the longest and the first among them, and since the other compositions do not align with its specialized focus, I sought to publish it as an independent, verified text.

I began by briefly discussing the life of its author, followed by an analysis of his methodological approach in the urjūza. I then proceeded to verify the text, which is characterized by simple language, diverse subjects, and skillful application of grammatical rules. This type of composition aims to simplify grammar, condense fundamental rules, and highlight unique linguistic issues. I dedicated significant effort to ensuring the accuracy of the poem's verses, documenting various grammatical points, and providing the necessary scholarly references required in the process of textual verification.

This study is of particular academic value as it presents Arabic grammar in a poetic format, making it accessible and structured for learners and scholars alike.

Keywords:

Didactic poem (urjūza), grammar, morphology, Fawa'id, Sayyid Hadi Kamal al-Din.









# 

# مقدِّمة المُحقَّق

الحمدُ للهِ ربِّ العالمين، والصَّلاةُ والسَّلامُ على خيرِ مَنْ نَطَق بالضاد، نبيِّنا لَحُمَّد عَلَيْهُ، وعلى آل بيته الطيبين والطاهرين. وأمَّا بعدُ؛

فإنَّ التراثَ النَّحويَّ معينٌ لا ينضبُ، ما زلنا ننهلُ منه إلى يومنا هذا، وإنَّ عقولَ النَّحويين دائمةُ البحثِ والتنقيبِ في ما تركه الأوائلُ من مدونة نحويَّة كبيرة، تضمُّ عصارة جهودهم، فوسِمَ هذا الجهدُ بالعُسرِ وصعوبةِ الفهم تارةً، وبتأثر قواعد النحو بالمنطق والفلسفة تارةً أخرى، فعمل اللاحقون على تهذيب تلك القواعد وتيسيرها شرحًا وتعليقًا وتحشيةً، ومن مناهج التيسير نظم القواعد، فتوالت المنظومات النحوية الشعريَّة لتسهيل النَّحو على المتعلمين، ولعلَّ أشهرها ألفية ابن مالك. وعمَّا وفقني الله إليه الحصول على منظومة متنوعة بموضوعاتها، وسمت برفرائد الفوائد)، هي من آثار العلامة السيِّد هادي كهال الدين الحلي، وهو من علياء الحلّة الكبار، الذين تركوا آثارًا مهمة في مختلف العلوم الأدبية واللغوية والفقهية. فاحتوت هذه المخطوطة على أراجيز وتعددها في المخطوط عقدتُ العزم في النحو والصرف)، ونظرًا لسعة الأراجيز وتعددها في المخطوط عقدتُ العزم على إفراد هذه الأرجوزة بالتحقيق والدراسة، وممَّا حفزني على ذلك أنَّ المخطوط على مكان مكتوبًا بخطً مؤلّفه، وكان أسلوبه بارعًا في معالجة المسائل النحوية الفريدة.

وقبل ذلك قمتُ بترجمة المؤلِّف ترجمة محتصرة، مع بيان وصف المخطوط وعملنا فيه، ثمَّ بيان منهج المؤلِّف في الأرجوزة على أربعة محاور، هي: حرصه على اختيار الفوائد الفريدة من المسائل، وتوظيفه النَّص القرآني في نظم الأرجوزة، واستشهاده بأمثلة اجتماعية في رفد القاعدة النحوية، واعتماده على الأشهر في اختيار المسائل.





وقد حرصتُ على ضبط أبيات الأرجوزة وتشكيلها، مع اعتهاد منهج التحقيق العلمي في تخريج الآيات وتوثيق المسائل النحوية المشكلة، مع بيان المفردات الغريبة والمصطلحات العلمية وترجمة أسهاء الأعلام الواردة في النص. وأحسبُ أنَّ جهد المؤلّف قيّم، يستحقُّ القراءة والدراسة؛ لأنَّه كُتبَ بأسلوب معاصر، تعامل فيه مع القواعد النَّحويَّة بلغة أدبيَّة جميلة. وأخيرًا أسألُ الله تعالى أن يتغمَّد السيد هادي كهال الدين الحلي برحمته الواسعة، وأن يتقبل منه هذا العطاء العلمي، وأن يحفظ نجله السيد عليًا، الذي ما فتئ حريصًا على نشر تراث والده. وأن نكون قد وفقنا في إظهار النص كها أراده المؤلّف، خدمةً للغة كتاب الله العزيز، والحمدُ لله ربِّ العالمين.







#### دراسة المخطوط

#### أولًا: ترجمة المؤلف ودراسة المخطوط

#### ترجمة المؤلّف

عرض عدد من الباحثين ترجمة السيِّد هادي كهال الدين الحلِّي عرضًا مفصَّلاً (۱)، ومن أوثق ما ذُكِرَ في ترجمة المؤلِّف السيرته إلى نسبه في ثنايا كتابه (فقهاء الفيحاء)(۲)، فضلًا عن المدونة المختصرة لسيرته التي زوَّدني بها نجله السيد علي، وهما مصدران مهها ن لترجمته سنعتمد عليهها كثيرًا في ترجمته. وتجنبًا للتكرار سأختصر الترجمة على النَّحو الآتى:

هو السيّد هادي ابن السيّد حمد بن فاضل كهال الدين الحسينيّ الحِليّ. تحدّث عن سلسلة نسبه في معرض كلامه عن السيّد حسين كهال الدين، قائلا: «وسلسلةُ نسبي تتصلُ به على هذا الوجه بعد حذف الألقاب؛ إنِّي السَّيِّدُ هادي ابن السيد حمد ابن السيّد فاضل ابن الشريف أبي الحسين حمد بن محمد حسن ابن عيسى بن كامل بن منصور بن كهال الدين ابن منصور ابن علي زوبع بن محمد المنصور بن كهال الدين ابن منصور ابن شكر ابن أبو (۳) محمد المنصور بن كهال الدين ابن أبو طالب محمد بن عمر الشريف ابن أبو طالب محمد بن عمر الشريف ابن يحيى ابن النقيب الحسين النسابة بن أحمد المحدث ابن عمر بن يحيى بن الحسين النسابة بن أحمد المحدث ابن عمر بن يحيى بن الحسين النسابة بن أحمد المحدث ابن عمر بن يحيى بن الحسين النسابة بن أحمد المحدث ابن عمر بن يحيى بن الحسين



<sup>(</sup>۱) ينظر على سبيل التمثيل: فقهاء الفيحاء وتطور الحركة الفكرية في الحلَّة، للسيِّد هادي حمد آل كمال الدِّين الحسيني، دراسة وتحقيق: أ.د علي عباس الأعرجي: ١/ ١٧ - ٣٧، وشرح الخطبة الأولى من نهج البلاغة، عني بشرحها السيد هادي السيد حمد آل كمال الدين الحلي (ت ٤٩٦٥)، المحقق: الدكتور كريم حمزة حميدي: ١٢ - ١٤، وموسوعة أعلام الحلَّة منذ تأسيس الحلَّة حتَّى نهاية ٢٠٠٠م، د. سعد الحدَّاد: ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) فقهاء الفيحاء: ٢/ ١٠٩ – ١١٠.

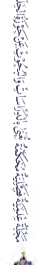
<sup>(</sup>٣) هكذا وردت في الكتاب، والصواب (أبي). ويبدو أنَّه اسمٌ منقولٌ على الحكاية والشهرة.



كان والـدُهُ المرحوم السيّد حمد عالمًا فقيهًا، ممَّا كان له الأثرُ الأكبرُ في مسيرته العلميَّة والأدبيَّة والسياسيَّة؛ قال آغا بزرك الطهراني في ترجمة السيد حمد: «هو السيد حمد ابن السيد محمد حسن ابن السيد عيسي بن السيد كامل ابن السيد منصور ابن السيد كمال الدين ابن أبي الحسن منصور ابن على الحسيني الملقب بزوبع من فضلاء عصره في الحلة. هاجر جده زوبع من الكوفة إلى الحلة وتعاقب فيها أولاده وأحفاده إلى اليوم ويعرفون بـ (آل كمال الدين)، وفيهم فُقهاءُ وأدباءُ ووجهاء، توفي المُترجَم في (١٢٨٧هـ) وخلّف ثمانية أولاد أعقبوا بأجمعهم، وأصغرهم سنًّا العلَّامة المجاهد السيد عيسى كمال الدين الذي ولد عام وفاة والده المترجم وتوفي في (١٣٧٢هـ)، وقد أطلَعني على مشجرة نسبهم المبدوءة باسم المترجم والممضاة من السيد عبد العزيز الموسوي جد الأسرة النجفية (آل صافي) وغيره من العلماء. وقد رآها أيضًا العلّامة الشيخ حسن ابن الشيخ الأكبر كاشف الغطاء صاحب (أنوار الفقاهة)...أيام إقامته في الحلّة فصدَّقها وصرَّح بأنَّ المترجم حفيد السيد عيسي ابن كامل، وتأريخ خطُّه ١٢٤٩هـ... ومن أنجال المُتَرجم السيد جعفر الحلِّي الشهير المتوفى في ١٣١٥هـ، وصاحب (سحر بابل) المطبوع. وقد ترجمناه في (نقباء البشر)... ومنهم أيضًا العالمان العلمان السيد على صاحب (الضياء اللامع في شرح الشرايع) في سبعة عشر مجلدًا والسيد فاضل، وقد توفيا في عام واحد (١٣٢٢هـ)، فنظم بعض الشعراء لتأريخ وفاتها رباعية كل شطر منها تأريخ أولها: قضى العالمان فناح الهدى»(٢). وقد كتب له والدُه السيد حمد كتابَ (محجَّة الاعتقاد







<sup>(</sup>١) فقهاء الفيحاء: ٢/ ١٠٩ - ١١٠.

<sup>(</sup>٢) طبقات أعلام الشيعة، آغا بزرك الطهراني: ١٠/ ٤٤١ - ٤٤٢.

في الوصيَّة لثمر المهجة والفؤاد) (١). قال الطهرانيُّ عن هذا الكتاب بأنَّه: «للسيِّد حمد بن السيِّد فاضل بن السيِّد حمد آل كهال الدين الحِلِّيِّ المعاصر، كتبه لولَده السيّد عبد الهادي الشهير بالسيِّد هادي كهال الدين مؤلِّف (فقهاء الفيحاء) و (جريدة التوحيد) الصادرة مِن الحلَّة، وهو في الرَّدِّ على الطبيعيين وطبعَه ١٣٥١هـ» (١).

تعلَّم السيِّد هادي - في مقتبل حياته - في كتاتيب الشيخ ارزوقي (عبد الرزاق سعيد) في مدينة الحِلَّة؛ إذ تعلَّم القراءة والكتابة، ثمَّ درسَ المقدِّمات على والده السيِّد حمد، ثمَّ شدَّ رحاله إلى مدينة النجف الأشرف، والتحق بحلقات الدرس الحوزويّ فيها، فكان من أساتذته: (الشيخ آغا بزرك الطَّهرانيّ، الشيخ هادي كاشف الغطاء، الشيخ محمَّد جواد الجزائريّ، الشيخ محمَّد حسين كاشف الغطاء...)(٣).

نالَ السيِّد هادي ثقةَ المراجع، وأصبحَ وكيلَهم في الحلَّة، فقد اتجه إلى الدراسة الحوزويَّة في النجف الأشرف في مدرسة (الشربيانيّ)، وعلى يد أساتذتها، ومنهم العلّامة المرحوم محمَّد طه نجف، وغيره من علماء ذلك الوقت، فدَرَسَ الحاشية، والشمسيَّة، والمعالم، واللمعة. ثُمَّ اتجه إلى خدمة أهالي الحلّة، فقام بتأسيس مدرسة العلوم الدينية، وهي مُجازة من وزارة المعارف، وهي المدرسة الدينيَّة الوحيدة المجازة رسميًّا(٤). وأصدر جريدة (التوحيد) في مدينة الحلَّة، مطبعة القضاء المجازة رسميًّا(٤). وأصدر جريدة أسبوعيَّة، وبعد صدور أعداد منها انتقل بها إلى بغداد واحتُجبَت (٥٠). للمُترجَم أكثر من (٥٣) مؤلَّفًا طُبِعَ منها (٣٦) كتابًا وكرّاسًا، منها: (تحفة الحضر والأعراب في علم النحو والإعراب) و(مقتبسات من أرجوزة منها:



<sup>(</sup>١) ينظر الذريعة، آغا بزرك الطهراني: ٢٠/ ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٣) ينظر فقهاء الفيحاء: ١/ ٢١ - ٢٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر مدوَّنة السيِّد علَّى الهادي نجل المؤلِّف.

<sup>(</sup>٥) ينظر معجم المطبوعات النجفيَّة ١٣١.



الرياض المشمسة في علم الهندسة) وهو مطبوع في (١٠٢) صفحة، في مطبعة النعاض المشمسة في علم الهندسة) وهو مطبوع في النجف، سنة ١٩٧٤م، و(جناح النجاح) أرجوزة في توضيح غريب اللغة، وغير ذلك(١).

وقد انتقل المرحوم السيد هادي إلى جوار ربِّهِ سنة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٦م، كما أعلمني بذلك نجله السيد علي.

#### بين يدي المخطوط

(فرائـدُ الفوائـدُ) كتـابٌ منظـوم، كُتبَ بخـطً المؤلِّف في نسـخة واحدة، وهو من مصنَّفاته المخطوطة المسَّجلة بمكتبة المتحف العراقي بموجب الأمر الإداري (٣٧٥٠) في تاريخ ٣/ ٣/ ١٩٧٦م. وفرائد الفوائد هي أراجيز متنوعة بين علوم اللغة والفلسفة والمنطق والكلام والجغرافيا، اجتهد المؤلِّف في نظمها، فجاءت بعناوين مختلفة، هي: «(أَرْجُوزَةٌ في النَّحْو والصَّرْف)، و(الَّلغَة)، و(بَعْضُ بَسَائط علم الجُغرَافيا)، و(بَعْضُ بَسَائط دُرُوس الأشْياء)، و(شَـــُذرَاتٌ منْ علْم المَنْطق)، و (شَّذَرَاتٌ منَ الفَلْسَفَة)، و (شَذَرَاتٌ مِنْ عِلْم الكَلَام)؛ إذ حرص المؤلَّف على ذكر الفوائد مرقمةً تحت كلّ عنوان. ونظرًا لسعة المخطوط وتنوعه اخترنا الأرجوزة الأولى منه، المختصة بالنَّحو والصرف. وبلغ مجموع الأبيات المنظومة في الكتاب كلُّه (١٤٣٢) بيتًا، وسنقتصر على الفوائد النحوية التي بلغت (٢٥) فائدة بين النحو والصرف. وكان خط المؤلف واضحًا، مراعيًا فيه قواعد الإملاء والكتابة في الغالب، ولكنَّه لم يُثبت تاريخ تأليفها، وعلى الرَّغم من أنَّ المخطوط كتب في عام ١٩٧٦م، وهـذا واضحٌ من كتابة التاريخ بصورة باهتة على الصفحة الأولى منه إلَّا أنَّه لم يرَ النور حتى وفقنا الله لفتح قنوات التواصل مع نجل المؤلِّف. وربَّما يكون السبب تزامن الانتهاء من الكتاب مع المدة التي ضُيِّق فيها عليه من قبل النظام







<sup>(</sup>١) ينظر: فقهاء الفيحاء ٣١ – ٣٥.



الحاكم، فبقي الكتاب حبيس مكتبته.

#### عملنا في التحقيق

إِنَّ المخطوط كان مكتوبًا بخطِّ المؤلِّف، وبنسخة واحدة، فلم يتطلب ذلك منَّا جهدًا مضاعفًا في مقابلة النسخ، لذا اقتصر عملنا على الضبط والتدقيق والتوثيق والتخريج على النَّحو الآتي:

- - ٢. تخريجُ الآيات القرآنية المقتبسة في ثنايا الأراجيز الشعرية.
- ٣. تثبيت حواشي المؤلّف في الهامش بحسب موضعها الذي أراده المؤلّف، ووضعها بين قوسين.
- ٤. ترجمةُ الأعلام الواردة أساؤهم في الأرجوزة، والإشارة إلى مصادر تراجمهم،
   مع التنبيه على كلِّ من لم أقف على ترجمته.
- ٥. توثيق المسائل النَّحويَّة والقواعد المشكلة التي تضمنتها الأرجوزة، ولم أوضح إلّا ما كان مبهاً منها.
- ٦. تخريج الكلمات الغريبة والمبهمة والمصطلحات العلميَّة التي تضمنتها الأرجوزة.
  - ٧. بيان ما أبهم من المسائل النحوية الخلافية اختصارًا.





#### ثانيًا: منهجه في الأرجوزة

ينهازُ المؤلِّفُ السيد هادي كهال الدين الحلِّي بثقافة موسوعيَّة، فاختط له منهجًا فريدًا في إرجوزته، لمعالجة المسائل النَّحويَّة، اتسم بأسلوبٍ مختصرٍ غير مخل. وأهم سهات المنهج في هذه الأرجوزة:

### ١- الحرص على اختيار الفوائد الفريدة من المسائل

الفرائد في اللغة مأخوذة من (الفرد)، ومفردها (الفريدة)، وذكر أهل اللغة معاني متعددة للفرائد، منها ما جاء في (تاج العروس): «الفَريدُ: الشَّذُرُ الَّذِي يَفْصِلُ بَين اللَّوْلُو والذَّهَب، جعه: فَرَائِدُ، وقيل: الفَريد، بِغَيْر هاء: الجَوْهَرَةُ النَّفِيسَةُ، كَأَنَّها مُفْرَدَةٌ فِي نَوْعِها، (كالفَريدَة)، بالهاء، والفَريدُ أيضًا: (الدُّرُّ، إِذا نُظِمَ وفُصِّلَ بغيره)، مُفْرَدَةٌ فِي نَوْعِها، (كالفَريدَة)، بالهاء، والفَريدُ أيضًا: (الدُّرُّ، إِذا نُظِمَ وفُصِّلَ بغيره)، وفَسَّر العِصَامُ الفَريدَة وَهي السَّدُرُ من وفَسَّر العِصَامُ الفَريدة، وَهي الشَّدْرُ من باللآليء، لشَرَفها... وقال إبراهيمُ الحَرْبيّ: الفَريدُ جَمْع لفَريدة، وَهي الشَّدْرُ من فضَّة كاللُّوْلُو ، وفَرائدُ الدُّرِّ: كِبَارُها... كالفَرائد، سُمِيتْ بِه لاَنفرَادِهَا»(۱). وخيرُ من عرَّف الفرائد العالم اللغوي الكفوي بقوله: «الفريدة: هِيَ الْجَوْهَرَة النَّتِي لاَ نَظِير مَن عرَّف الفرائد العالم اللغوي الكفوي بقوله: «الفريدة: هِيَ الْجُوْهَرَة النَّتِي لاَ نَظِير مَن عرَّف الفرائد والفرائد في البديع: الْإِثيّان بلَفْظَة تتنزل منزلة الفريدة من العقد، من العقد، تدل على عظم فصاحة الْكَلام وجزالة مَنْطِقه وأصالة عربيته بِحَيْثُ لَو أسقطت من المَكلام عزت على الفصحاء»(۱). إذن الفرائد هي النوادر والنفائس وكبار المسائل المَلكرة، فهو اختار (الفوائد الفريدة) في موضوعات التي اختارها المؤلِّف في كتابه، وقرنها بالفائدة، فهو اختار (الفوائد الفريدة) في موضوعات الكياب.







<sup>(</sup>١) تاج العروس من جواهر القاموس، مرتضى الزَّبيدي (ت١٢٠٥هـ): ٨/ ٤٨٦.

<sup>(</sup>٢) الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، الكفوي: ٦٩٧.



وقد أفصح المؤلِّف عن علَّة التسمية في أوَّل بيتٍ من الأرجوزة، بقوله: سَمَّيْتُهُ (فَـرَائِـدَ الـفَـوَائِـدِ)

فَجَاءَ مِثْلَ لُؤلُو القَالائِدِ

ومن يختار لؤلؤ القلائد يكون دقيقًا في اختياره وانتقائه وحسن جماله، وهذا تشبيةٌ بها اختاره المؤلّف من موضوعات.

# ٧- توظيف النُّص القرآني في نظم الأرجوزة

الشاهدُ القرآني هو أعلى أدلَّة السماع في أصول النَّحو العربي، والقرآنُ الكريم هو أفصحُ نصِّ عربيًّ، وفصاحتُهُ تتجلَّى في لُغته، التي «لا يُدانيها أثرُ لغويُّ في العربيَّة على الإطلاق»(۱)، فهو معجزة السماء الخالدة، الذي تُعلُّد لغتُهُ ونظمُهُ من مكامن الإعجاز في تحدي العرب آنذاك، فالاستعانةُ بالقرآن الكريم لتقوية الرأي النحوي من أسباب رجاحته وتقدّمه، لذا لجأ النحويون إلى الأصل الأول في الاستدلال والسماع ألا وهو القرآن الكريم، ولم يخرج المؤلِّف عن سنن النحويين في الاستعانة بالقرآن الكريم في تعزيز القاعدة النحويّة، ومن ذلك قوله في الحديث عن حرف الجر (في):

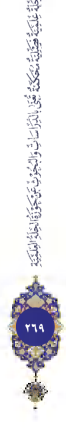
وَرَادَفَتْ (عَلَى) بِنَحو قَوْلِي

لَأَصْلُ بَن فِي جُدُوعِ النَّخْلِ

فهو يقول بتناوب حرفي الجر (على) و (في) في قوله تعالى ﴿ وَلَأُصَلِبَنَّكُمُ فِي جُذُوعِ الْجَرِ (على) و أَنْواعِها؛ إذ قال: النَّخْلِ ﴾ [سورة طه/ من الآية ٧١]. ومنه حديثه عن (حتى) وأنواعها؛ إذ قال:

وَكَ (سَلامٌ هِيَ حَتَّى مَطْلَعٍ)

إذْ رَادَفَتْ (إلى) بِهَذَا المُوضِعِ



<sup>(</sup>١) العربيَّة، دراسات في اللغة واللهجات والأساليب، يوهان فك: ١٦.



إذ استشهد بقوله تعالى: ﴿ سَلَمُ هِيَ حَتَّىٰ مَطْلِعِ ٱلْفَجْرِ ﴾ [سورة القدر: ٥] للدلالة على أنَّ (حتى) هنا حرف جر بمنزلة (إلى) في المعنى والعمل.

ومنه أيضًا حديثه عن (اللام) وأنواعها، قائلًا:

وَهِيَ إِلَى تَقوِيَةٍ تُفِيدُ

كَنَحو: فَعَالٌ لِمَا يُريدُ

استعان المؤلِّف بقوله تعالى: ﴿فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [سورة البروج/ من الآية ١٦] للتأكيد على اللَّام اللَّسَمَّاة لَام التقوية.

وغيرها من النصوص القرآنية التي اقتبسها توظيفًا وتوثيقًا لتعزيز القاعدة القرآنية، بها يعكس ثقافته القرآنية وبراعته الشعريَّة.

# ٣- استشهاده بأمثلة اجتماعية في رفد القاعدة النحوية

انهاز المؤلّفُ السيِّد هادي باختيارِ أمثلة مصنوعة معاصرة، وهذا خروج على ما ألفه النحويون من الاستشهاد بزيد وعمرو في تحليل المسائل النحويَّة، ومن أمثلة ذلك ما قاله عن معاني حرف الجر (في):

وَتَأْتِي أَحِيَانًا إِلَى التَّعلِيْل

كَفَتَلُوا الغَرِيْبَ فِي زِنْبِيْلِ

يتحدَّثُ المؤلِّفُ عن معنى التعليل في حرف الجر (في)، وقد نُسِب هذا المعنى إلى ابن مالك (ت٢٧٦هـ) (١). ومعنى الزنبيل الوارد في البيت هو الجراب، وقِيلَ الوعاء يُحْمل فِيهِ، فإذا جَمَعوا قَالُوا زَنَابِيل (٢). والمعنى في البيت: قتلوا الغريب بسبب زنبيل.







<sup>(</sup>١) ينظر رأي ابن مالك الجياني في: شرح تسهيل الفوائد ٣/ ١٥٥، ويُنظر أيضًا رأي أبي حيان الأندلسي (ت٥٥ هـ) في: ارتشاف الضرب من لسان العرب ٤/ ١٧٢٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر لسان العرب، ابن منظور (ت٧١١هـ): ١١/ ٣٠٠.

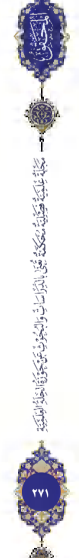


ومنه قوله عن (لام) الاستغاثة:

بفَتْحِهَا تَكُونُ الاسْتِغَاثَهُ

كَقُولِى: يَا لَلناس مِنْ شَفَاثَهُ

وقد وظف المؤلِّفُ لفظة (شفاثة) توظيفًا بارعًا؛ إذ إنَّ النَّاس كانوا يضربون المثل في هذا المكان للدلالة على فساد الصحة، وكأنَّه يؤكِّد استغاثة النَّاس من هذا المكان وتشاؤمهم منه. وشَفاتُي: هي قريةً من سَواد العراق(١). جاء في (موسوعة كربلاء الحضارية الشاملة): إن «قرية شفاثا تقع قرب (عين التمر) وفيها يجلب القسب والتمر الى المدن الأخرى، حيث ورد اسمها بألفاظ عدة في المصادر وهي: شفاثا، شفاثي، شثاثا، شفاثة، شتاثة»، متسائلًا «أنه بالنظر لكون موقعها يقترب من حصن الأخيضر ، ومدينة عين التمر ، وهذه حقيقة جغرافية، فكيف جاز للمسؤولين دمج شفاتًا بعين التمر؟». ويذكر قسم التاريخ الإسلامي في الموسوعة، أنه «قد استغرب الأستاذ الدكتور (مصطفى جواد) من هذا الإجراء بقوله إنه (مما يستغرب أن بعض المتطفلين على مائدة الجغرافية العراقية القديمة، استبدال اسم شفاثا بـ -عين التمر - حيث صارت شفاثا تسمى عين التمر رسميًا، وهذا تخبط ما بعده تخبط، فكلتا البلدتين لهم وجود تأريخي خاص، ولكل منهم تأريخ خاص بها، وقد خرجت عين التمر وبقيت شفاثا، وستبقى إلى ما شاء الله، ومن العامة من يسميها (شاثة) على سبيل الإبدال، وما يضرب المثل في فساد الصحة، فالعامة يقولون: -يريد من شاثة عافية-، فشفاثا غير عين التمر، وعين التمر غير شفاثا فالتغاير والتباين جد مبنيين)»(۲).



<sup>(</sup>١) ينظر: التكملة والذيل والصلة لكتاب تاج اللغة وصحاح العربية ١/ ٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) تنظر: موسوعة كربلاء الحضارية الشاملة: ٤٩-٤٨.



وعندما أراد المؤلِّفُ أن يذكر أسماء أعلام في صناعة الأمثلة النَّحويَّة لم يستعن بزيدِ عمرو، فقال:

بِالطَّلَبِ اخْتِصَاصُـهُ كَقُولِنَـا:

لِيَنتَظِرْ عَبْدُ المَجِيد أَمْرَنَا

وهنا يتحدَّثُ عن اللام العاملة، أي لام الطلب (الأمر) الجازمة في قوله: (لينتظر). وكذا في حديثه عن همزة (ابن) الواقعة بين علمين:

إلَّا إِذَا أُضِيْفَ لِلأُنْثَى العَلَمْ

كَقَوْلِي: سَلْمَانُ ابْنُ لَيْلَى مُحتَرَمْ

وهنا أثبتت همزة (ابن)؛ لأنَّ العلم أُضيف إلى أُنثى، وهذا هو المطَّرد، غير أنَّ بعض اللغويين أجاز حذف ألف (ابن) إذا نُسِب إلى الأم إذا اشتُهرَ بها أو لم يُنسب إلى غيرها كـ(عيسى بن مريم)(١). وغيرها من الأمثلة التي واكب فيها العصر، اعتهادًا على ثقافته وموسوعيَّته في تحصيل العلوم.

#### ٤- اعتماده الأشهر في المسائل

مُشْعِرةٌ بِغَايَةٍ وَمُنْتَهَى مُشْعِرةٌ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ المُلْلِلْمُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُل





<sup>(</sup>١) ينظر شرح درة الغواص في أوهام الخواص، أحمد بن محمد الخفاجي المصري: ٧٠١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المفصل في صنعة الإعراب، الزمخشري جارالله (ت٥٣٨هـ): ٣٨٠. والجنبي الداني في حروف المعاني، المرادي (ت٩٤١هـ): ٣٨٥. ومغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ابن هشام (ت٧٦١هـ): ١٠٤.



أنَّ أصل الألف ياءً قد أشعر بإفادتها معنى انتهاء الغاية، وهذا القول لم يذكره النحويون.

ومنه قوله عن اجتماع الشرط والقسم:

الشَّرْطُ يَحتَاجُ جَوَابًا كَالقَسَمْ

كَفَوْلِي: وَاللَّهِ لَئِن خِفْتَ تُنذَمْ

وَذَانِ فِي الجُمْلَةِ إِذْ تَرَاهُمَا

لِلسَّابِقِ الجَوَابُ كَانَ لَازِمَا

فقد ذهبَ معظم النحويِّين إلى أنَّ الجوابَ للمُتقدِّم إذا لم يُسبَقْ بما يطلُبُ خبرًا، ولكن هذه القاعدة تنتقضُ بما ورد من شواهد فصيحة مخالفة لها ذكرها كثيرٌ من النحويِّين، بعضهم حملها على الضرورة الشعرية، وأثبتنا في رسالة علميَّة أنَّ الجوابَ يُمكنُ أن يكونَ للشرط على الرغم من تقدُّم القسم في الشعر والنثر، لوروده في أهمً مصادر الموروث اللغوي وهو نهج البلاغة (۱).



<sup>(</sup>١) ينظر تراكيب الأسلوب الشرطى في نهج البلاغة (رسالة ماجستير): ١٩٩.







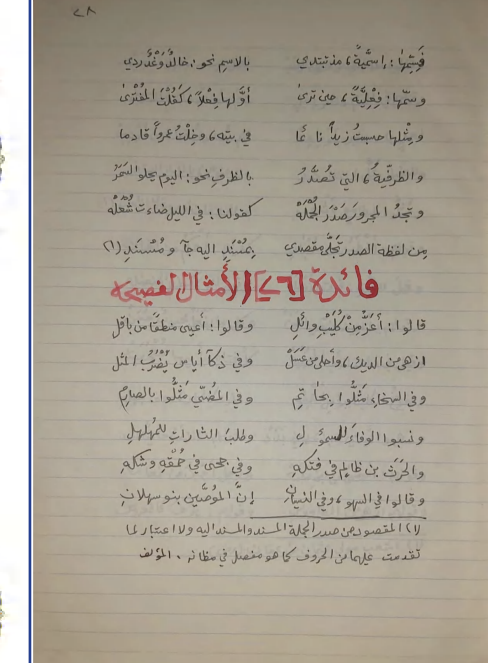




















أُرْجُوزَةٌ فِي النَّحْو والصَّرْفِ واللَّغَةِ، وَبَعْ فِي بَسَائِطِ عِلم الجُعْرَافيَا، وَبَعْضِ دُرُوسِ الأشْيَاءِ، وَشَلْدَرَاتٍ مِنْ عِلْمِ المُنْطِقِ، وَشَلْدَرَاتٍ مِنَ الفَلْسَفَةِ، وَشَلْرَاتٍ مِنَ عِلْمِ الْكَلَامِ.
سَـمَّيْتُهُ (فَرَائِـدَ

فَجَاءَ مِثْلَ لُؤلُو القَلائِدِ

أَحلَى مَذَاقًا مِنْ مُصَفَّى الشَّهْدَه(١)

بهِ تَـرَى مِـنْ كُلِّ رَوْضِ وَرْدَه بَدَائِعٌ مِنْ حُجُبِ الأَفْكَار

قَدْ بَرَزَتْ كَالغَادَةِ(٢) المعْطَار تَخْتَالُ فِي ثَوْبِ مِنَ الجَمَالِ

مثل اختيال البَدْر فِي اللَّيالِي يُرَاضُ فِيْهَا الْفِكُرُ (٢)، وَهُوَ (٤) جَامِحُ

وَيَنْجَلِي الغَامِضُ، فَهْ وَ وَاضِحُ قَدِ ارْتَضَى الفِكْرُ بِهَا مَنَاخَهُ

وَحَفِظَتْ فِي وَكْرِهَا أَفْرَاخَهُ







<sup>(</sup>١) لشُّهْدُ: العسل ما لم يُعْصْرَ من شَمْعِه، والواحدة: شَهْدَة وشُهْدة. ينظر كتاب العين، الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت١٧٠هـ): ٣/ ٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) الغادَةُ: الفتاةُ النَّاعمةُ، وكذلك الغَيْداءُ. ينظر العين: ٤/ ٤٣٦.

<sup>(</sup>٣) يُراضُ فيها الفكر: من الرَّوض والرَّوضة، يُقالُ: رُضْتُ الدَّابَّةَ أَرُوضُها رياضةً أي علَّمْتُها السَّبر. بمعنى أنَّ الفكرَ قد اجتهدَ وتروَّض في تحصيل هذه الفوائد. ينظر معنى (روض) في العين: ٧/

<sup>(</sup>٤) شُكِّنَتْ (الهاء) من الضمير (هو) في موضعين من أجل استقامة الوزن.



كَأَنَّهَا الجَوْهَــرُ وَالغَيْرُ عَرَضْ(١)

لَيْسَ يَرَى الْبَاحِثُ عَنْهَا مِنْ عِوَضْ لَيْسَ مِنْ عِوَضْ رَافِلَةٌ بِحُلَّةِ الْبَيَانِ

لِخَدَمَاتِ لُغَةِ القُرْآنِ فَائدَةُ (١): خَطَأُ القُرَّاءِ

وَجُمْلَةُ القُرَّاء تَقْرَأُ الخَطَا

وَبَيْنَهُمْ مَنْ عِلْمُهُ لَنْ يُغْمَطَا فَهُمْ بِمِثْلِ (اعْتَزِلُونِ)(۲) حَذَفُوا

كَسْرَةً تِلْكَ النُّوْنِ حِينٌ وَقَفُوا كَالنُّوْنِ حِينٌ وَقَفُوا وَلَحْنُهُمْ لَمْ يَخْفَ فَيْمَا يَقْرَأُونْ

نَحْو: ﴿ قَالَ ٱخْسَثُواْ فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ﴾(٢)

إِذْ يَقْرَأُونَ النُّونَ بالسكونِ

فِي الوَقْفِ، حيثُ فَاهُوا بِالمَّلْخُونِ



<sup>(</sup>۱) (الجَوْهَر والعَرَض) من مصطلحات علم الكلام، أمَّا الجَوْهَرُ، فيُطلقُ على الخَلِيقَةِ، والجِبلَّةِ، والخِبلَّةِ، والفِطْرَةِ، فجَوهرُ كُلِّ شيءٍ ما خُلِقَتْ عليه جِبلَّتُهُ. وأمَّا العَرَضُ، فهو ما لا ثَبَاتَ له، ويُستعملُ منطقيًّا للدلالةِ على الصفةِ التي تَعْرِضُ للشيء، اتفاقًا وصدفةً، فيظهرُ ويبرزُ ويبدو بها. وأمَّا منطقيًّا، فهو يُعنى بالصفات غير المعرِّفة وغير المحدِّدة وغير المبيِّنة لحقيقة الموصوف. ينظر معجم مفاهيم علم الكلام المنهجيَّة، د. حمو النقاري: ٣٧١، ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) يشير المؤلَّف إلى قوله تعالى ﴿ وَإِن لَتَ نُوْمُنُوا لِي فَأَعْزَلُونِ ﴾ [سورة الدخان/ ٢١]. إذ حُذِفَت ياءُ المتكلم الزائدة المتصلة بفعل الأمر. وقرأ الجمهور (فاعتزلونِ) بحذف الياء في الوصل والوقف، والكسرة دليل على المحذوف. في حين قرأ ورش عن نافع والحسن (فاعتزلوني)؛ وذلك بإثبات الياء في الوصل، وحذفها في الوقف. وقرأ يعقوب وسلام بإثبات الياء في الحالين. ينظر معجم القراءات، د. عبد اللطيف الخطيب: ٨/ ٤٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون: من الآية ١٠٨.



إِذْ كَسْرَةُ النُّونِ هِيَ المُوصُوفَه المَحْذُوفِه عَلامَـةً ليَائِهـا والعَقْلُ لَـوْ هُمْ عَرَفُـوا أَحْكَامَه نَمْنَاعُ أَنْ تَتْحَدْفَ (وَلَا تُكَلِّمُ ونِ) بالكَسْرِ أصَح ولا يَجُوزُ حَذْفُهُ كَمَا اتَّضَح(١) فَائدَة (٢): إلى (إِلَى) وَأَصْلُ الأَنْفِ اليَاءُ بِهَا مُشْ فِرَةٌ بِفَايَةٍ وَمُنْتَهَى (٢)

وَرُيَّهَا أَفَادَتِ اللَّهِيَّه نَحْوُ: اشْتَرَى الأرْضَ إلَى الثَّويَّه (٢)







<sup>(</sup>١)ورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «وَذَلكَ مَا يُؤيِّدُهُ العَقْلُ وَالمَنْطِقُ، فنقولُ مِنَ الشَّكل الأوَّلِ: إنَّ الكَسْرَةَ مَوضُوعَةٌ لِلدَّلالَةِ عَلَى اليَاءِ المَحْذُوفَةِ، وَهِيَ صُغْرَى القِيَاس، وَمَا وُضِعَتْ لِلدَّلَالَةِ لا يَجُوزُ حَذْفُهَا وَهِيَ كُبْرَى القياس. وِالنَّتِيجَةُ: إِنَّ الكَسْرَةَ المَوضُوعَةَ لَلْدلَالَةِ لا يَجُوزُ حَذْفُهَا، أَمَّا الصُّغْرَى، فَبَدِيْهَيَّةٌ لا نِزَاعَ فِيْها، وَإِلَّا فَمَا مَعْنَى وُجُود هَذهِ الكَسْرَةِ؟ وَأَمَّا الكُبْرَى، فَعَقْليَّة؛ لأنَّ حذف الدلالة نقضٌ للغرض من وضعها والعاقل لا ينقض غرضه، فثبت من صحة هاتين المقدمتين وجوب التلفّظ بالكسم ة دون السكون».

<sup>(</sup>٢) انتهاء الغاية هو أصل معانيها، ينظر المفصل: ٣٨٠. والجني الداني: ٣٨٥. ومغنى اللبيب: ١٠٤. والمؤلِّف يُشيرُ إلى أنَّ أصلَ الألف ياءً قد أشعر بإفادتها معنى انتهاء الغاية، وهذا القول لم يذكره

<sup>(</sup>٣) ورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «ونحو: ﴿فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ [سورة المائدة: من الآية ٦]، أي مع المرافق». والثَّوِيَّة: مأوى الْغَنَم وَالْبَقَرِ. والثايَّة مَأْوَى الإِبل، وَهِيَ عَازِبَةٌ أَو حَوْلَ الْبُيُوتِ. والثَّايَة أَيضًا: أَن تُجْمَعَ شَجَرَتَانِ أَو ثَلَاثُ فيُلْقَى عَلَيْهَا ثَوْبٌ فيُسْتَظَلَّ بهِ. ينظر لسان العرب: ١٤/ ١٢٧.



وَظَرْفِيَّةً بِمَعْنَى (عِنْدَ)()

أَوْ نَحْوُ (مِنْ) إِذَا أُرِيْدَ الْمَبْدَا()

وَيَصُفِي فِي إِضْمَارِهَا تَرخُّصَا

(نُعِيْدُهَا سِيْرَتَهَا الأَوْلَى) عَصَا()

(١) أي للمكان. واستشهدوا له بقول الشاعر:

أَمْ لاَ سَبِيلَ إِلَى الشَّبَابِ وَذِكُرُهُ أَشْهَى إِلَيَّ مِنَ الرَّحِيقِ السَّلْسَلِ ينظر حروف المعاني والصفات، عبد الرحمن الزجاجي، أبو القاسم (ت٣٣٧هـ): ٦٦، والجنى الداني: ٣٨٩، ومغني اللبيب: ١٠٥. ونُسِبَ هذا المعنى (أي: ﴿إِلَى » بمعنى «عند») إلى الكوفيين والقتبي، وأنَّ أكثر البصريين لم يثبتوا لها غير معنى انتهاء الغاية. والشواهد المذكورة للمعاني الأُخر عندهم متأولة. ينظر الجنى الداني: ٣٨٩، وارتشاف الضرب: ٤/ ١٧٣١.

(٢) أي أنَّ «إلى» فيه بمعنى (مِن) الابتدائية. ونُسِبَ هذا المعنى أيضًا إلى الكوفيين والقتبي، وتبعهم ابن مالك. واستشهدوا له بقول الشاعر:

تَقول وَقد عاليت بالكور فَوْقهَا أيسقى فَلا يروى إلَيّ ابْنُ أحمرا وخرّج على التضمين، أي: فلا يأتي إلى الرواء. ينظر الجنى الداني: ٣٨٨ – ٣٨٩، ومغني اللبيب: ٥٠٠، وارتشاف الضرب: ٤/ ١٧٣١.

(٣) وهي جزء من آية قرآنيَّة نصُّها: ﴿ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَى ﴾ [سورة طه/ من الآية ٢١]. وورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «أي: نُعِيْدُهَا إِلَى سِيْرَتِها الأُوْلَى». وفيه إشارة إلى حرف الجر المحذوف.







# فَائدَة (٣): منْ

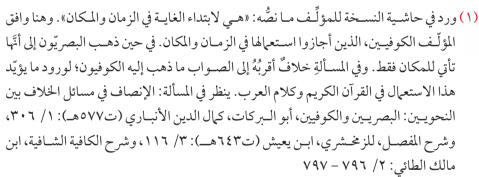
وَحَرْفُ \_ مِنْ \_ لِلابْتِدَاءِ يَأْتِي

كَنَحْوِ: سِـرْتُ مُسْـرِعًا مِنْ بَيْتِي (۱) وَرُبَّمَا تَجِيءُ فِي مَعْنَى (عَلَى)

كَقُولِي: فَضَّلْتُ أبي مِنَ الْمَلا(٢)

وَوَرَدَتْ حِيْنًا إِلَى التَّبْعِيْضِ

كَنَحْوِ: قَدْ نَشَـرْتُ مِـنْ قَرِيْضِي<sup>(۲)</sup> كَمَـا تَجِـيءُ لِبَيَـانِ الجِنْسِ كَمَـا تَجِـيءُ لِبَيَـانِ الجِنْسِ كَصَنَعُـوا تِمْثَالَـهُ مِـنْ جبْس<sup>(٤)</sup>



- (٢) وهو معنى الاستعلاء. ومنه أيضًا قوله تعالى: ﴿ وَنَصَرُنَّهُ مِنَ الْقَوْمِ النَّذِيكَ كَنَّبُوا بِالنِّيتَ ﴾ [سورة الأنبياء/ من الآية ٧٧] أي ونصرناه على القوم. وَقيل على التَّضْمِين أي منعناه مِنْهُم بالنصر. ينظر حروف المعانى: ٨٢، والجني الدانى: ٣١٣، ومغنى اللبيب: ٤٢.
- (٣) التَّبْعِيض من معانيها المشهورة، وعلامتها إِمْكَان سـد (بعض) مسدّها كَقِرَاءَة ابْن مَسْعُود: (حَتَّى تنفقوا ما بعض تُّعبون). ينظر مغني اللبيب: ٤٣٠.
- (٤) وهو قول أكثر النحويين من المتقدمين والمتأخرين، وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿فَٱجْتَكِنِبُواْ ٱلرِّحْسَ مِنَ ٱلْأَوْثِكِنِ ﴾ [سورة الحج/ ٣٠]، أي الرجس الذي هو الأوثان، وأنكره أكثر المغاربة. وكذا من قال: إنها لا تكون إلا لابتداء الغاية، وتكلفوا تأويل ما ظاهره ذلك. ينظر معاني الحروف: ٧. والمساعد على تسهيل الفوائد، ابن عقيل: ٢/ ٢٤٧. وَالجِبْسُ: الَّذِي يُبْني بِهِ، وَهُوَ الجِصُّ. ينظر تاج العروس: ١٥/ ٩٠.







وَقَوْلُنَا: مَلَّ مِنَ التَّطُويْلِ

لِلسَّبَبِيَّةِ، وَلِلتَّ عُلِيْلِ
كَمَا أَتَتْ لِلْفَصْلِ، نَحْو: قَوْلِنَا
لا يَعْرِفُوْنَ جِدَّنَا مِنْ هَزْلِنَا
وأنَّهَا تَجِيءُ حِيْنًا لِلْبَدَلْ"
وأنَّهَا تَجِيءُ حِيْنًا لِلْبَدَلْ"
فَحْو: ارْتَضَى بِأَرْنَبٍ مِنَ الجَمَلْ"
وَتَأْتِي، تَتْصِيْصًا عَلَى العُمُومِ
كَقَوْلِنَا: لَمْ أَرَ مِنْ غَشُومِ
وَمَا سِوَى التَّنْصِيْصِ فِيْهَا فَائِدَه (١٥)
وَمَا سِوَى التَّنْصِيْصِ فِيْهَا فَائِدَه (١٥)

(١) ومنه قوله تعالى ﴿مِمَّا خَطِيَّنِهِمُ أُغَرِقُوا ﴾ [سورة نوح/ ٢٥]، أي: أغرقوا لأجل خطاياهم، وَقُول الفرزدق في عَليّ بن الحُسَيْن للشِّلا:

يغضي حَيَاء ويغضى من مهابته ...

ينظر الجني الداني: ٣١٠، ومغنى اللبيب: ٢٦١.

(٢) ومنه قوله تعالى ﴿أَرَضِيتُم بِأَلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا مِن ٱلْآخِرَةِ ﴾ [سورة التوبة/ ٣٨] «أي: بدل الآخرة . ينظر الجني الداني: ٣١٠، ومغنى اللبيب: ٤٢٢.

(٣) أي بدل الجَمَل.

- (٤) وهي الزائدة، وفيها شرطان: أن يسبقها نفي أو شبهه وهو النهي والاستفهام، وأن يكون مجرورها نكرة، نحو: ما في الدار من رجل. ينظر الجني الداني: ٣١٦، وشرح الأشموني على ألفية ابن مالك، على بن محمد الأُشْمُوني (ت٩٠٠هـ): ٢/ ٧١.
- (٥) المؤلّف هنا يؤكّد على فائدة واحدة متوخاة من الزيادة وهي التنصيص على العموم. وهناك فائدة أخرى من زيادة (مِنْ) لم يُشر إليها، وهي زيادتها لتأكيد العموم، نحو قولنا: مَا جَاءَنِي من أحدٍ أو من ديارٍ. والفرق بين التنصيص والتأكيد هو أن الأول الداخلة فيه (مِنْ) على نكرة لا تختص بالنفي نحو: «ما جاءني من رجل»، فهي للتنصيص على العموم، ألا ترى أنه قبل دخول «من» يحتمل نفي الواحد ونفي الجنس على سبيل العموم، ولهذا يصح أن يقال: «بل رجلان»، وبعد دخولها يصير نصًا في نفي الجنس على سبيل العموم، فيمتنع أن يقال:





وَإِنَّمَا الْمَجْنُرورُ فِيْهَا، فَاعِلُ فَرَفْعُهُ عَلَى الْمَحَلِّ حَاصِلُ(') أَوْ مُبْتَدًا، لَكِنْ بِحَالِ نَصْبِهِ إِعْرَابُهُ يَكُونُ مَفْعُولًا بِهِ(') إِعْرَابُهُ يَكُونُ مَفْعُولًا بِهِ(') كَقَوْلِي، مَا رَأَيْتُ مِنْ هُمَامِ وَمَا وَجَدْتُ مِنْ فَتًى يُحَامِي

أمَّا (عَلَى) فَهِيَ إِلَى اسْتِعلاءِ

صَقَوْلِنَا: سَمَا إِلَى السَّمَاءِ

وَوَرَدَتْ حِيْنًا إِلَى المُصَاحَبَه

نَحْو: عَلَى الدَّهْرِ عُلَهُ ذَاهِبَه

وَهِيَ إِلَى التَّعلِيْلِ وَاسْتِدْرَاكِ

صَقَولِي: يَهْوَانِي عَلَى أَمْلَاكِي

«بل رجلان». والثاني الداخلة فيه على نكرة مختصة بالنفي وشبهه نحو: «ما جاءني من أحد» فهي لتأكيد التنصيص على العموم؛ لأن النكرة الملازمة للنفي تدل على العموم أيضًا، فزيادة «من» إنها أفادت مجرد التوكيد؛ «لأن «ما جاء أحد» و «ما جاء من أحد» سيان في إفهام العموم دون احتمال. ينظر شرح الأشموني: ٢/ ٧١، وشرح التصريح على التوضيح، خالد الأزهري (ت٥٠ هـ): ١/ ٦٣٩.

(١) يبدأُ المؤلِّفُ في الحديث عن مجرور (مِن) الزائدة، وهنا يذكرُ الفاعلَ، ويؤكِّدُ أَنَّ رفعهُ على المحلِّ، فهو مجرور لفظًا مرفوع محلَّا.

(٢) يُشـيُر المؤلِّفُ إلى ما تدخل عليه (مِن)، وهو: الفاعلُ، والمبتدأُ، والمفعولُ به. وسـوى ذلك مختلفٌ فيه. ينظر مغني اللبيب: ٢٦٦.

(٣) الاستعلاء هو أول معانيها وأصلها. ينظر اللمع في العربية، أبو الفتح عثمان بن جني (ت٣٩٢هـ): ٧٤، والجني الداني: ٢٧، ومغني اللبيب: ١٩٠، وشرح الأشموني: ٢/ ٩٠.







وَاسْـتَدْرَكُوا بِهَا كَقُولِي مُعلَنِا زُرْتَ عَلَـى أَنَّـكَ لا تُحِبُّنَـا(۱) فَائدَة (۵): في

فَائِدَة (٥): في (ف) بِحَـذْفِ اليَـاءِ، فِعـلُ أَمْـرِ أَوْ هُـوَ فِعْـلٌ للدُّعَـاءِ يَجْـرِي (٢) وَحَـرْفُ جَـرٍّ بِثُبُّ وتِ اليَـاءِ وَأَنَّــهُ يَـحْـتَـصُّ بِـالأَسْـمَـاءِ وَأَنَّــهُ يَـحْـتَـصُّ بِـالأَسْـمَـاءِ خَيْـرُ أَدَاةٍ جَـمَّـةُ المَّعَانِي وَأَنَّــهُ النَّطْـقِ عَلَـى اللَّسَـانِ خَيْهُ أَلْا النَّامُـانِ عَلَى اللَّسَـانِ خَيْهُ أَلْا اللَّمَـانِ عَلَى اللَّسَـانِ حَلْمُهُا إلَـى المَـكانِ، مِثْلَمَـا كَانِ، مِثْلَمَـا عَرَفْتَـهُ مِـنْ مَثَـلٍ تَقَدَّمَـا وَظَرِفُهَـا إنْ كَانَ لِلزَّمَـانِ عَرَفْتَـهُ مِـنْ مَثَـلٍ تَقَدَّمَـا وَظَرِفُهَـا إنْ كَانَ لِلزَّمَـانِ فَوَلِـي: جِئْـتُ فِـي شَـعبَانِ وَإِنَّهَـا تَكُـونُ ظَرِفًا مَعنَـوي

ــون طرفــا معـــوِي كَنَحْــوِ: قَدْ أَتَيْتَ فِي الرَّأْي القَوِي<sup>(٤)</sup>

(١) من معانيها للاستدراك والإضراب، نحو قولنا: (فلاَن لاَ يدْخل الجُنَّة لسوء صَنِيعه على أَنه لاَ ييأس من رَحْمَة الله). ينظر مغنى اللبيب: ١٩٣.

(٢) بمعنى يُمكنُ أن يستعمل للدعاء، وهو مبني على حذف حرف العلَّة. وهنا تحدَّث المؤلِّفُ عن الفعل، وليس الحرف، وهذا خلافُ منهجه في عرض معانى الحرف!

(٣) الظرفية. وهي الأصل فيه، ولا يثبت البصريون غيره. ينظر الجني الداني: ٢٥٠.

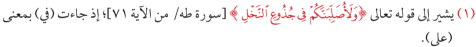
(٤) الظرف المعنوي المراد منه معنى الظرفية مجازًا، وليس حقيقة، كقولك: دخلتُ في الأمرِ وتكلّمتُ في شأنِ حاجتك. ومنه قوله تعالى ﴿أَدْخُلُوا فِي ٱلسِّلْمِ كَآفَةً ﴾ [سورة البقرة / ٢٠٨]. ينظر رصف المباني، المالقي (ت٧٠٢هـ): ٣٨٨.





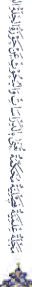


وَرَادَفَتْ (عَلَى) بِنَحوِ قَوْلِي لَأَصْلُكُبَّن فِي جُـذُوعِ النَّخْـلِ(۱) وَرُبَّمَـا تَجِيءُ لِلْمُصَاحَبَه وَرُبَّمَـا تَجِيءُ لِلْمُصَاحَبَه نَحْـو: مَضَـى فِي أَهْلِـهِ لِلرَّاهِبَـه وَتَأْتِي أَحِيَانًا إلَى التَّعلِيْـلِ كَقَتلُـوا الغَرِيْبَ فِي زِنْبِيْـلِ (۱)(۲) كَقَتلُـوا الغَرِيْبَ فِي زِنْبِيْـلِ (۱)(۲) كَقَتلُـوا الغَرِيْبَ فِي جَنْبِ قومِي خَامِسَـه كَرَبْبَتِي فِي جَنْبِ قومِي خَامِسَـه (۵) وَخُـدْ مِثَـالًا قَـدْ أَتَـاكَ نَحْـوهُ مَا البَحْرُ فِي جُـوْدِكَ إلّا حُسْـوة (۵) مَـا البَحْرُ فِي جُـوْدِكَ إلّا حُسْـوة (۵)



<sup>(</sup>٢) ورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «وإنَّ امرأةً دخلت النار في هرَّة حَبَسَتْهَا». وينظر هذا الحديث في مسند أحمد، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني (ت٢٤١هـ): ١٦/ ٣٤٤. رقم الحديث: (١٠٥٨٤). وورد فيه (رَبَطَتْهَا) بدلًا من (حَبَسَتْهَا).





<sup>(</sup>٣) يتحـ دَّثُ المؤلِّفُ عن معنى التعليل في حرف الجر (في)، وقد نُسِبَ هذا المعنى لابن مالك. ينظر رأي ابن مالك في شرح التسهيل: ٣/ ١٥٥، وارتشاف الضرب: ٤/ ١٧٢٦. ومعنى الزنبيل الوارد في المتن هو الجراب، وقيل الوِعاء يُحُمل فِيهِ، فإذا جَمَعوا قَالُوا زَنَابِيل. ينظر لسان العرب: ١٧٠٨.

<sup>(</sup>٤) المقايسة وَهِي الدَّاخِلَة بَين مفضولٍ سَابق وفاضل لاَحق نَحْو قوله تعالى ﴿ فَمَا مَتَكُمُ ٱلْحَيَوْةِ اللهِ اللَّاخِرة. ينظر مغني اللبيب: الدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرة. ينظر مغني اللبيب: محرح التصريح: ١/ ٢٤٩.

<sup>(</sup>٥) حَسَوْتُ حَسَوةً وَاحِدَة، والحُسْوَةُ مِلءُ الْفَم. وحَسوة وحُسوة بِمَعْنى وَاحِد. وقيل: حَسوت حَسوة وَفِي الْإِنَاء حُسوةٌ. وجمعُ الحُسْوَةِ حُسَّى، وَالعرب تقول: نمت نَوْمة كحَسْوِ الطير إِذا نَام نومًا قَلِيلاً. ينظر تهذيب اللغة، محمد بن أحمد الأزهري (ت٣٧٠هـ): ٥/ ١٠٩ - ١١٠.



### فَائدَة (٦): الفَّاء

وَالْفَاءُ لِلتَّرْتِيْبِ فِي الزَّمَانِ

كَمَاتَ سَعْدٌ فَاسْتَرَاحَ الشَّانِي(١)

دُونَ تَـرَاخ، وَبِـدُونِ فَصْـلِ

كَعَرَفَ العِلْمَ فَصَارَ يُمْلِي

وَشَاقَنِي وَصَالُهُ، فَرُمْتُهُ(٢)

وسَاءَنِي خُويْلِدٌ، فَلُمْتُهُ

إِنْ تَرَ مَعطُوْفًا عَلَيْهِ سَبَبَا

عَنْهُ إِذَا الْمَعْطُ وْفُ قَدْ تَسَبَّبَا(٢)

وَإِنَّـهُ حِينَ تَـرَى تَخْرِيْجَـه

شِبْهُ نَتِيجَةٍ أو النَّتِيجِه (٤)

كَمَا تَكُونُ الفَاءُ لِلتَّرتِيبِ

فَإِنَّهَا تَأْتِي إِلَى التَّعَقِيْبِ(٥)



<sup>(</sup>١) الترتيب من معانيها المختلف فيها، ولكن لم يرد أنَّ الترتيبَ في الزَّمان كما ذكر المؤلِّف، بل يُسمَّى الترتيب المعنوي. ينظر الجني الداني: ٦٣، ورصف المباني: ٣٧٧، ومغنى اللبيب: ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) رَامَ الشيءَ يَرومُهُ رَوْمًا ومَرامًا: طَلَبَهُ. ينظر لسان العرب: ١٢/ ٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) ومعنى السببيَّة يتحصَّل بشروط، فإن عطفت مفردًا غير صفة لم تدل على السببية. نحو: قام زيد فعمرو. وإن عطفت جملة، أو صفة، دلت على السببية غالبًا. نحو «فوكزه موسى، فقضى عليه». ينظر الجنى الداني: ٦٤. وأنَّ معنى السببيَّة يُلازم الفاء الجوابيَّة. ينظر المصدر نفسه: ٦٦، ورصف الماني: ٣٧٩.

<sup>(</sup>٤) الفاء الجوابية تربط شبه الجُواب بشبه الشُّرَط؛ وَذَلِكَ فِي نَحْو: الَّذِي يأتيني فَلهُ دِرْهَم، وبدخولها فُهِمَ مَا أَرَادَهُ المُتَكَلِّم من ترَتَّب لُـزُوم الدِّرْهَم على الْإِثْيَان وَلَو لم تدخل احْتمل ذَلِك وَغَيره. ينظر مغنى اللبيب: ٢١٩.

<sup>(</sup>٥) وهـو مـن أهم معاني الفاء العاطفة. فإذا قلت: قام زيد فعمرو، دلت على أن قيام عمرو بعد زيد، بلا مهلة. ينظر الجني الداني: ٦١٤، ورصف المباني: ٣٧٧، ومغني اللبيب: ٢١٤.



وَتَارَةً تَأْتِي جَوَابَ شَـرْطِ

كَنَحوِ: إِنْ تُعْطِ، فَشَـهُمٌ يُعطِي<sup>(۱)</sup>

فَائِدَةُ (۷): السِّين

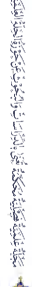
وَالسِّـيْـنُ لِلتَّنفِيـسِ نَحـوَ قَوْلِـي

سَـنَحكُمُ الشَّعبَ بِكُلِّ عَـدْلِ<sup>(۲)</sup>

يَعنِـي قَريْبًا فِعلُـهُ مُرتَقَبُ

فَهِيَ إلَى وقُوْعِهِ تُقَرِّبُ وَللسَّوْالِ، مِثْلُ سِيْنِ (اسْتَهْدَى) وَ(اسْتَطْلَعَ) الأَمْرَ الخَفِيَّ جدَّا(٢)





<sup>(</sup>۱) الفاء الرابطة لجواب الشرط تأتي إذا كان الجواب لا يصلح لأن يجعل شرطًا وجب اقترانه بالفاء، ليعلم ارتباطه بأداة الشرط؛ وذلك إذا كان الجُواب جملة اسمية، أو فعلية كالاسمية وَهِي الَّتِي فعلها جامد، وأن يكون فعلها إنشائيا، وأن يكون فعلها مَاضِيا لفظا وَمعنى إِمَّا حَقِيقَة نَحْو: ﴿وَمَن جَآءَ بِالسَيِّعَةِ فَكُبَّتُ حَقِيقَة نَحْو: ﴿وَمَن جَآءَ بِالسَيِّعَةِ فَكُبَّتُ وَجُوهُهُمْ فِي النَّارِ ﴾، وأن تقترن بحرف اسْتِقْبَال، أو بِحرف لَهُ الصَّدْر. ينظر الجني الداني: ٧٧ - ٢١٨، ومغنى الليب: ٢١٧ - ٢١٨.

<sup>(</sup>٢) هي الداخلةُ على الفعلِ المضارع، تخُلّصُهُ للاستقبال، وتُسمَّى حرفَ تنفيسٍ؛ لأنهَّا تنفِّسُ في الزَّمان، فيصيرُ الفعلُ المضارعُ مستقبلًا بعد احتمالِهِ للحالِ والاستقبال. ينظر رصف المباني: ٣٩٦.

<sup>(</sup>٣) ورد في حاشية النسخة للمؤلّف ما نصُّه: «سمّيت هنا بسين السؤال؛ لملاحظة فحوى الفعل، فاستهدى أي سأل الهدية (أو الهدى)، و (استطلع) أي سأل الاطلاع على الأمر الخفي». وقد ذكر ها الثعالبيّ، قائلًا: «ويقال للتي في اسْتَهْدى واسْتَوهَبَ واسْتَعْظَمَ واسْتَسْقى سين السؤال، وثُخْتَصرُ من سوف أفعل، فيقال: سأفعل، ويقال لها: سين سوف». ينظر فقه اللغة وسر العربية، أبو منصور الثعالبي (٣٤٥هـ): ٢٤٣.



كَمَا تَجِيءُ السِّينُ للصَّيرُوْرَه كَاسْتَنْسَرَ البُغَاثُ فِي المَنْصُوْرَه(۱) وَ(الفِعلُ) إِنْ تَدْخُلْهُ تَنْفِ حَالَهُ لأَنَّهَا تُعَينُ اسْتِقبَالَهُ(۱) فَائِدَةُ (۸): ثُمَّ شُعرُ شُعرُ سِيَّانَ انْشَاءٌ أَتَى أَه خَيرُ(۱)

تم بِفضلٍ وَترَاحٍ تشعِرَ سِيَّانَ إِنْشَاءٌ أَتَى أو خَبَرُ<sup>(٣)</sup> فَلَامُ يَجُزِ: دَعَانِي ثُمّ جِئتُهُ فَلَاعَا: غَلا فُضَّتُهُ وَحَازَ قَولُنَا: غَلا فُضَّتُهُ

وجدر توسد. تأتِي بِمَعنَى الفَاءِ لِلتَّرتِيبِ

الْفَاءِ لِلتَّرتِيبِ

الْفَاءِ لِلتَّرتِيبِ

لَكِنَّهَا لَيْسَتْ إلَى تَسْبِيبِ (١)

<sup>(</sup>٤) وهو منقولٌ عن الفراء يُنظر الجني الداني: ٤٢٨، ومغني اللبيب: ١/ ١٦٠ أوهمع الهوامع في شرح جمع الجوامع، جلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ): ٣/ ١٩٥.



<sup>(</sup>۱) ومعنى الصيرورة ذكره الصرفيّون، قال الشيخ أحمد الحملاوي: «الصيرورة حقيقة، كاستحجر الطين، واستحصن المُهْرُ: أى صار حَجَرًا وَحِصَانًا، أو مجازًا كها فى المَثَل: إن البُغاثَ بأرْضِنا يَسْتَنْسِرُ». شذا العرف في فن الصرف، أحمد بن محمد الحملاوي (ت ١٣٥١هـ): ٣٥. والبُغاثُ: كلُّ طَائِر لَيْسَ مِنْ جَوَارِحِ الطَّيْرِ؛ وَفِي المُثَلِ: (إِنَّ البِغاثَ بأرضنا يَسْتَنْسِرُ) يُضربُ مَثَلًا للَّئيم يَرْتَفِعُ أَمره؛ وَقِيلَ: مَعْنَاهُ أَي مَنْ جاوَرَنا عَزَّ بِنا. ينظر لسان العرب: / ١١٨ - ١١٩.

<sup>(</sup>٢) أي تنفي عن الفعل زمن الحال، وتُخُلِّصُهُ للاستقبال.

<sup>(</sup>٣) أي أنهًا تفيد العطف بمهلة وتراخ عند أكثر النحويين. ينظر الكتاب، سيبويه (ت ١٨٠هـ): ٣/ ٥٥، والمقتضب، أبو العباس المبرد (ت ٢٨٥هـ): ١/ ١٠، والأصول في النحو، ابن السراج (ت ٣١٥هـ): ٢/ ٥٥، وشرح الأشموني: ٢/ ٣٦٥. وعند المؤلَّف يتساوي العطف بالجمل الإنشائية أو الخبرية. وما ذُكِرَ في كتب النحو هو العطف بالجمل الخبرية وحسب. ينظر رصف المبانى: ١٧٤.



تُفيدُ مَعنَى العَطف مثلَ الفَاء وَجَائِثُ خِتَامُهَا بِالتَّاءِ(١) وَاسمُ إشارَةٍ بفَتح ثَائِها كَنَحو: ثَمَّ العِزُّ فِي أَبْنَائِهَا (٢) قَدْ رَادَفَتْ (هُنَاكَ) فِي مَعنَاهَا وَالتَّاءُ قَدْ تُلْحَقُ فِي أُخرَاهَا فَائِدَةُ (٩): حَتَّى إِنْ نَابَ حَرْفُ الوَاوِ بَعدَ الحَدْفِ مَقَامَهَا، فَهْ يَ أَدَاةُ عَطْفٍ (٢) نَحْو: أُحِبُّ النَّاسَ حَتَّى الأَغْبِيَا وَلَا يَدُومُ النَّاسُ حَتَّى الأنْبيا حَيثُ تَرَى مَا قَبْلَهَا قَد شَملا بحُكُمه مَا بَعدَهَا الَّذي تَلا وَحَرِفُ جَرِّ، إِنْ حَوَتْ مَعنَى (إلى) وَصَحَّ أَنْ تَجِيءَ عَنها بَدَلا(٤)

- (١) أي نقول: (ثُمَّت) بتاء سَاكِنة ومفتوحة. ينظر همع الهوامع: ٣/ ١٩٥.
- (٢) (ثَمَّ) يُشارُ بها إلى المكان البعيد. وَهُوَ ظرف لاَ يتُصرَّف، وَلاَ يتقدَّمه حرف التَّنْبِيه وَلاَ يتأَخَّر عَنهُ كَاف الْخطاب. ينظر شرح الكافية الشافية: ١/ ٣١٨، ومغني اللبيب: ١٦٢.
- (٣) تأتي حرف عطف، وتشرك في الإعراب والحكم. وقد روى سيبويه، وغيره من أئمة البصريين العطف بها. وخالف الكوفيون، فقالوا: حتى ليست بعاطفة. ويعربون ما بعدها، على إضهار عامل. ينظر الجني الدانى: ٥٤٦.
- (٤) حتى الجارة. ومعناها انتهاء الغاية . ولمجرورها شرطان: الأول: أن يكون ظاهرًا، فلا تجر الضمير هذا مذهب سيبويه، وجمهور البصريين. وأجازه الكوفيون، والمبرد. والثاني: أن يكون آخر جزء، أو ملاقي أخر جزء. فمثال كونه آخر جزء: (أكلت السمكة حتى رأسها). ومثال كونه ملاقي آخر جزء: (سرت النهار حتى الليل). ينظر الجني الداني: ٥٤٢ ٥٤٤.









نَحوَ: قَطَعتُ البَحرَ حَتَّى السَّاحِلِ سِبَاحَةً مَعَ الأديبِ الفَاضِلِ وَكَ [سَللَامٌ هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ](۱) إذْ رَادَفَتْ (إلى) بِهَذَا المَوضِعِ فَائدَةُ (۱۰): الَّلامِ

الَّــلامُ، قِسْــمَانِ: فَقِسْـمٌ عَاطِـلُ عَـنْ عَمَـلٍ، يَلِيــهِ قِسْـمٌ عَامِـلُ وَثَانِــىَ القِسْــمَين أعنِــى العَامِلا

نَحو: ليَكْتُبِ الْكِتَابَ عَاجِلاً") بالطَّلَب اخْتِصَاصُهُ كَقُولِنَا:

لِيَنتَظِرْ عَبْدُ المَجِيدِ أَمْرَنَا ذَلِكَ لامُ الأَمْرِ فِيهِ يَنْجَزِمْ مُضَارِعٌ، كَقُولِنَا: لِيَسْتَقِمْ بفَتْحِهَا تَكُونُ الاسْتِغَاثَهُ

كَقُولِي: يَا لَلناس مِنْ شَفَاثَهُ(٢)



<sup>(</sup>١) [سورة القدر: ٥].

<sup>(</sup>٢) اللام العاملة هي لام الأمر، قال العكبريُّ: «وأمَّا لامُ الأَمْر فَعمِلت لاختصاصها وإنَّما جَزَمتْ لأمرين: أَحدهمَا مَا تقدم من أنّها أحدثت في الْفِعْل معنى زَاد ثِقلُه بِهِ، وَالثَّانِي أَنَّ الْأَمر طلبُّ وَهُوَ فَرَض للْآمِر فَأَشْبَهت لامُه لَام المُفْعُول لَهُ وَتلك جارّة فيجبُ أَنْ تكون هَذِه جازمةً لأَنَّ الجُزْم فِي الْأَفْعَال نظيرُ الجرِّفِي الْأَسْاء ولشبهها بها كُسرِت» اللباب في علل البناء والإعراب، أبو البقاء ولعكرى (ت٢١هـ): ٢/ ٤٩.

<sup>(</sup>٣) سبق أن تحدَّثنا عن قرية (شفاثة) في الصفحة (٩) من البحث.

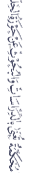


وَأَنَّهَا تَجِيءُ لِلتَعَجُّب كَقَولِنَاً: لِلَّهِ دَرُّ وَهَب وَللْجَـزَآ كَقُولنَـا: يَـا أحمَـدآ أعطَيْتُكَ المُلْكَ لتَقْهَرَ العدي وَمِنْ مَعَانِي الَّله، لَامُ العَاقِبَهُ وَ (لامُ كَي) لِلْفِعل تَأْتِي نَاصِبَهُ وَمُنْ إِلَى عَاقِبَةٍ تُعَيِّنُ كَ (لِخَرَاب الدَّهْر يُبْنَى المَسْكَنُ)(١) وَيَأْتِي لِلْجِحُودِ حَرِفُ اللهِ مُؤكِّدًا لِلنَفْي فِي الكلام كَالَّلام فِي (يَخْذِلُ) مِنْ قَولِي: غَدَا لَمْ يَكُن اللهُ لِيَخْذُلَ الهُدَى وَهْوَ إِلَى تَعدِيَةِ أَيْضًا يَجي كَقُولِي: أعطَيْتُ العَصَا لِلْأعرَج وَلِانْتِهَاءِ غَايَةٍ مِثْلُ: (إلَى) كَقُولِنَا: نَسْعَى لإدرَاكِ العُلَى وَهْيَ (كَبَعْدَ) نَحوَ: يَا ابْنَ قَيْس أقِمْ صَلاَةً لِدُلُوكِ الشَّمْس وَتَأْتِي لِلتَّأْرِيْخ نَحو: قَدْ ذَهَبْ لِتِسْعَةِ قَدْ انْصَرَمْنَ مِنْ رَجَبْ

(١) مأخوذ من بيت لأمير المؤمنين الله عنا الله قال:

أموالُنا لـذوي الميراث نجمعُها ودُورُنا لخَرابِ الـدَّهـرِ نبنيها ينظر ديوان أمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالب (رضي الله عنه وكرَّم الله وجهه): ١٠٠.









كَذَا الْمُسَمَّاةُ بِلاَمِ السَّبَبِ
وَفَتْحُ لاَمِ الجَرِّ فِي المَشْهُورِ
عِنْدَ دُخُولِهَا عَلَى الضَّمِيْدِ
وَاللَّلامُ لِاسْتِحقَاقِ أَيْضًا تَأْتِي
وَاللَّلامُ لِاسْتِحقَاقِ أَيْضًا تَأْتِي
كَالْحَمْد لِلهِ عَلَى نَجَاتِي
كَالْحَمْد لِلهِ عَلَى نَجَاتِي
مَا بَيْنَ ذَاتٍ وَقَعَتْ وَمَعنَى
كَالْحَمْد لِلهِ عَلَى نَجَاتِي
مَا بَيْنَ ذَاتٍ وَقَعَتْ وَمَعنَى
كَالْتَبُ الذِي بِهِ مَثَّلْنَا(۱)
وَلاخْتِصَاصٍ كَالْكِبَا لِلطِّيْبِ
وَلاخْتِصَاصٍ كَالْكِبَا لِلطِّيْبِ
وَذَرَوَةُ المِنْبَرِ لِلْخَطِيْبِ
وَمُدْ تُكُنْ مُؤشِّرَهُ
وَمُدْ تُكُنْ مُؤشِّرَهُ
وَدَرَوَةُ المِنْبَرِ لِلْخَطِيْبِ
وَمُدْ تُكُنْ مُؤشِّرَهُ
وَمُدُ تُكُنْ مُؤشِّرَهُ
وَبَعِدَ فِعِلِ الأَمْرِ وَالإِرَادَهُ
مَجِيؤُهَا لَيسَ سِوَى زِيَادَهُ

وذهب المحققون إلى أنها لام (كي)، أي: لام التعليل. ينظر الجنى الداني: ١٢١، ومغني اللبيب: ٢٨٥. وذكر المؤلِّف السيِّد هادي كمال الدِّين (إنَّ) مشدَّدة لاستقامة الوزن الشعري وإلَّا فإنَّ المُقدَّر بعد اللام هو (أنْ) المصدرية.



<sup>(</sup>١) ورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «اللام الواقعة بين الذات والمعنى هي اللام الواقعة بين المعنى وهو الحمد، وبين الذات وهو لفظ الجلالة في قولنا: الحمد لله على نجاتي».

<sup>(</sup>٢) الكِبَاءُ بالمد هو البخور. يُقَال: كَبَّى ثَوْبه تكْبِيةً إِذا بخَّره. ينظر تهذيب اللغة: ١٠ ٢١٦.

<sup>(</sup>٣) اللام الزائدة في مثل قوله تعالى ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ ﴾ [سورة النساء/ من الآية ٢٦]، فاللام في ذلك، ونحوه، زائدة عند قوم من النحويين.



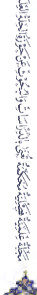
وَهْ يَ إِلَى تَقْوِيَةٍ تُفِيدُ صَنَحوِ: [فَعَّالٌ لِمَا يُرِيدُ](۱) وَلَامُ تَعرِيفٍ، وَفِيهَا الألِفُ لِلْوَصلِ، نَحو: الرَّجُلُ المُثَقَّفُ إِذْ لَا يَجُوزُ بِالسُّكُونِ الابْتِدَا فَالْمِثُ المُوصلِ تُتِيحُ المَقْصَدَا فَالْمِثُ الْمَانِينُ

تَأْتِي (كَأَيِّنْ) مِثْلَ (كَمْ) يُسْتَفْهَمُ

بِهَا عَنِ الْأَعدَادِ مَا لَا يُعلَمُ
فِي خَبَرٍ تَأْتِي، وَفِي اسْتِفهَامِ
نَحو: كَأَيِّنْ مِنْ كَبِيرٍ عَامِي
وَقَدْ تَرَى التَّنوِينَ عَنْ نُونٍ عِوَضْ
مِثْل: (كَأَيِّ) مِنْ مُحَالِ يُفْتَرَضْ







<sup>(</sup>١) استشهد المؤلِّف بقوله تعالى ﴿فَعَالَّ لِمَا يُرِيدُ﴾ [سورة البروج/ من الآية ١٦] على اللاَّم المُسَاَّة لاَم التقوية، وَهِي المزيدة لتقوية عَامل ضعف إِمَّا بتأخره نحو قوله تعالى: ﴿إِن كُنْتُمْ لِلرُّءُيَا تَعَبُرُونَ ﴾ أو بِكَوْنِهِ فرعًا فِي الْعَمَل كما في الآية موضع الشاهد. ينظر مغني اللبيب: ٢٨٦.



#### فَائدَةُ (١٢): الأَضْدَادُ

وَجهَانِ لِلأَضدَادِ لَنْ يَجتَمِعَا

مُختَلِفَ انِ مَا تَوَافَقَا مَعَا(۱) فَلَفظَةُ (المَولَى) مِنَ الأضدَادِ

لِلْعَبْدِ، أو لِلْهُ مَرْدِ الأسيادِ

وَ (قَعَدَ) القَاعِدُ، مَعنَاهَا التَبَسْ

فَلَيْسَ يُدرَى هَلْ هُوَ قَامَ أَوْ جَلَسْ<sup>(۲)</sup> وَلِلْيَسِيرِ، وَالعَظِيمِ (الجَلَلُ)

وَفِي العَظِيمِ غَالِبًا يُستَعمَلُ<sup>(٣)</sup> وَلَفظَةُ (الوَرَاءِ) فِي الكَلام

تَأْتِي بِمَعنَى الخَلْفِ وَالقُدَّامِ وَأَوَّلُ اللَّهٰ ظَيْنِ نَ كَانَ الأَشْهَرَا

وَقَـلَّ لِلْقُـدَّام مَـنْ قَـالَ: وَرَآ (٤)

<sup>(</sup>٤) قال ابن فارس: «وَأَمَّا قَوْ هُكُمْ: (وَرَاءَكَ)، فَإِنَّهُ يَكُونُ مِنْ خَلْفٍ، وَيَكُونُ مِنْ قُدَّامٍ. قَالَ الله تَعَالَى ﴿وَكَانَ وَرَاءَ هُمْ مَلِكُ ﴾ [الكهف: ٧٩] أَيْ أَمَامَهُمْ. وَيُقَالُ الْوَرَاءُ: وَلَدُ الْوَلَدِ، أَرَادُوا بِذَلِكَ تَفْسِيرَ قَوْلِهِ تَعَالَى ﴿وَمِن وَرَآءَ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴾ [هود: ٧١]». ينظر معجم مقاييس اللغة، أحمد بن فارس (ت٣٩٥هـ): ٢/ ١٠٤.



<sup>(</sup>۱) الأضداد: هو اللفظ المحتمل لمعنيين متضادين، مثل: الجون للأسود والأبيض، والسُّدفة للنور والظلمة، والمولى للعبد والسيد، وغير ذلك. ينظر: الأضداد أبو بكر الأنباري (ت٣٢٨هـ): ١ - ٩.

<sup>(</sup>٢) قال ابن الأنباري عن اللفظ (قعد): «وقعد حرف من الأَضْداد عند العرب اللغويين. يقال: قد قعد الرَّجُل إِذا جلس، وقعد يشتِمني بمَعْنَى قام يشتِمني». الأضداد: ٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) ومن شواهده كما نقل ابن الأنباري في كتابه (الزاهر): «والجلل: حرف من الأضداد، يكون: العظيم، ويكون: اليسير. قال الشاعر: رسم دارٍ وقفتُ في طَلَله ... كِدْتُ أقضي الغداة من جَلَله فيه قو لان: أحدهما: أن يكون المعنى: من عظمه عندي. وقال الفراء: معنى من جلله: من أجله». ينظر الزاهر في معاني كلمات الناس، أبو بكر الأنباري (ت٣٢٨هـ): ٤٣٩.



وَإِنْ تَقُلُ (ضِدِّي) فَعِنْدَ العَارِفِ

وَ (الجَوْنُ) لِلْبَيَاضِ وَالسَّوَادِ (۲)

وَ (الجَوْنُ) لِلْبَيَاضِ وَالسَّوَادِ (۲)

وَ (شَامَ) للتَّجرِيدِ والأَغْمَادِ تَقُولُ: شَامَ السَّيْفَ، تَعنِي شَهَرَهُ وَسَتَرَهُ (۲)

وَشَامَهُ، أَغْمَدَهُ وَسَتَرَهُ (۲)

وَشَامَهُ، أَغْمَدَهُ وَسَتَرَهُ (۲)

وَشَامَهُ، أَغْمَدَهُ وَسَتَرَهُ (۲)

وَشَامَهُ مُعْالِم اللَّهُ مُوالِكُ مَعْنَاهُ هُو المُغِيثُ وَلَا اللَّهُ المَفْسَدَهُ وَلَا اللَّهُ المَفْسَدَهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ المَفْسَدَهُ وَ المُغِيثُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ المَفْسَدَهُ وَ المُغِيثُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ المَفْسَدَهُ وَ اللَّغِيثُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ المَفْسَدَهُ وَ (هَاجِدٌ) مَنْ كَانَ فِي اللَّيْلِ يَقِظُ وَ (هَاجِدٌ) مَنْ كَانَ فِي اللَّيْلِ يَقِظُ اللَّهُ المَفْسَدَةُ مَنْ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ الْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُعُلِي اللْمُلْعُلُمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُعُلِي الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِي الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُعُلِي الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللْمُعُلِي اللْمُولِي اللْمُعُلِي اللْمُعُلِي اللْمُعِلِي الللْمُ اللَّهُ الْمُعْل

(١) قالَ بعضُ أَهل اللُّغة: الضِّدّ يقع على معنيين متضادَّين، ومجراه مُجْرَى النّدّ؛ يقال: فلان ضِدِّي؛ أي خِلافي، وهو ضِدِّي، أي مثلي. ينظر الأضداد: ٢٧.

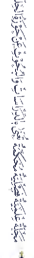
(٢) ورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «الجون: بفتح الجيم فسكون الواو: هو الأبيض والأسود، وجمعه جُون، بضم الجيم». وينظر جمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي (ت ٣١١هـ): ١/ ٤٩٧.

(٣) مثال (شام) في الأضداد ما قاله ابن فارس: «الشِّينُ وَالْيَاءُ وَالْمِيمُ أَصْلاَنِ مُتَبَايِنَانِ، وَكَأَنُهَمَّا مِنْ بَابِ الْأَضْدَادِ إِذْ أَحَدُهُمَا يَدُلُّ عَلَى الْإِظْهَارِ، وَالْآخَرُ يَدُلُّ عَلَى خِلَافِهِ. فَالْأَوَّلُ قَوْ أُمُّمْ: شِـمْتُ السَّيْفَ، إِذَا قَرَبْتَهُ». ينظر مقاييس اللغة: ٣/ ٢٣٦.

(٤) الصارخُ: المُغيث، والصَّارِخُ المستغيث سمِّيا بذلك؛ لأنَّ المغيث يصرخ بالإغاثة والمستغيث يصرخُ بالإستغاثة، فأصلهما من باب واحد. ينظر تهذيب اللغة: ٧/ ٦٣، والمزهر في علوم اللغة وأنواعها، جلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ): ١/ ٣١٥.

(٥) شَعَبْتُ من الأَضْداد. يقال شعبت الشّيَّ عَإِذا جمعته وأَصلحتَه، وشعبتُه إِذا فرَّ قُتُه. ينظر الأضداد:







وَاسْتَعَمَلُوا (الغَابِرَ) فِي المَوارِدِ

لِلْمَاضِي، وَالبَاقِي بِلَفْظُ وَاحِدِ

وَقَولُهُ م (أَفَرَعَ) زَيْدٌ فِي الجَبَلْ

مَعنَاهُ: زَيْدٌ قَدْ عَلاَهُ، أَوْ نَزَلْ(٢)

وَلَنَصَلَ) السَّهُمُ ثَبَتْ

وَلْنَصَلَ) السَّهُمُ الْإِنَا السَّهُمُ ثَبَتْ

وَلْنَصَلَ السَّهُمُ إِذَا كَانَ انْفَلَتْ

وَلْنَصَلَ السَّهُمُ إِذَا كَانَ انْفَلَتْ

وَلْنَصَلَ السَّهُمُ إِذَا كَانَ انْفَلَتْ

وَلْلَيَفَنُ الصَّغِيْثُ وَالْكِبِيْثُ وَالْكِبِيْثُ وَالْكِبِيْثُ وَالْكِبِيْثُ وَالْكَبِيْثُ وَالْكَبِيْثُ وَالْكَبِيْثُ وَالْكَبِيْثُ وَالْكَبِيْثُ وَالْمَقِي وَلْانَا وَلَا السَّعْفِي وَلَانَا وَالْمَالِي وَالْوَصَالِ بِلَفْظِهِ الْحَبْلُ الرَّكِيْكُ وَالْقَوِي وَالْوصَالِ وَالْمِصَالِ وَالْمِصَالِ وَالْمِصَالِ وَالْمِصَالِ وَالْمِصَالِ وَالْمِصَالِ وَالْمِصَالِ وَالْمِصَالِ وَالْمِصَالِ وَالْمَرْفِي وَالْمِصَالِ وَالْمَالِ وَالْمَالَ وَالْمَالِ وَالْمِصَالِ وَالْمَالِ وَالْمَالَ وَالْمَالُ وَالْمَالَ وَالْمَالِ وَالْمَالَ وَالْمِلْمِ الْمَالَالِ وَالْمَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالِ وَالْمَالِ وَالْمَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالِ وَالْمَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالُ وَالْمَالَ وَالْمَالِ وَالْمَالَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالَ الْمَالَالَ وَالْمَالَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالَ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالَا وَالْمَالَالْمَالِ وَالْمَالَا وَالْمَالَالَ وَالْمَالَالَالْمَالَالَ وَالَ





<sup>(</sup>١) الغابرُ: حرف من الأضداد. يقال: غابر للماضي، وغابر للباقي، قال الله ﷺ ﴿ إِلَّا عَجُوزُلُ فِي ٱلْغَامِينَ ﴾ [سورة الشعراء/ الآية ١٧١] معناه في الباقين. ينظر الأضداد: ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) يُقالُ: قد أَفرع الرَّجُل في الجبل، إِذا أَصعد فيه، وأَفرع إِذا انحدر منه. ينظر الأضداد: 810.

<sup>(</sup>٣) اليَفَنُ: الشَّيْخُ الْكَبِيرُ؛ وَفِي كَلاَمِ الإمام عَلِيٍّ اللَّهَ الْيَفَنُ الَّذِي قَدْ لَمَرَهُ القَتِيرُ». اليَفَنُ، بِالتَّحْرِيكِ: الشَّيْخُ الْكَبِيرُ، والقَتِيرُ: الشَّيْبُ. واليَفَنُ الصَّغِيرُ أَيضًا، وَهُوَ مِنَ الأَضداد. ينظر لسان العرب: ١٣/ ٤٥٧. ونظيرُ (اليَفَن) في معنى الكبير والصغير: (النَّبُلُ)، قال الخليلُ: «والنَّبُلُ: عِظام المَدَر والحِجارة ونحوها، الواحدةُ: نَبَلة، ويقال للصِّغار أيضًا: نَبَل، وهذا من الأضداد». ينظر العين: ٨/ ٣٢٩، والأضداد: ٩٢.



لِلطِّيْبِ، وَالنَّشْ يُقَالُ (الذَّفَرُ)()

وَ(عَزَّرُوا) أَيْ عَظَّمُ وا، وَاحتَقَرُوا<sup>(۱)</sup> أَيْ عَظَّمُ وا، وَاحتَقَرُوا<sup>(۱)</sup> أَمَّا (القَـدُوْرُ) فَهْ وَ ذُو القَـدَارَهُ

وَفِي الْإِنَاثِ رَبَّةُ الطَّهَارَهُ<sup>(۲)</sup> وَفِي الْإِنَاثِ رَبَّةُ الطَّهَارَهُ<sup>(۲)</sup> وَ(نَاهِلٌ) لِضَامِئٍ وَمُرْتَوِي فَمُرْتَوِي لَكُمْ يَتَّحِدُ مَعْنَاهُمَا وَيَستَوي لَكُمْ يَتَّحِدُ مَعْنَاهُمَا وَيَستَوي لَكُمْ اللهُ عَلَيْهُمَا وَيَستَوي لَكُمْ اللهُ عَلَيْهُمَا وَيَستَوي لَكُمْ اللهُ عَلَيْهُمَا وَيَستَوي لَكُمْ اللهُ عَلَيْهُمَا وَيَستَوي لَكُمْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

تم ينجِد معاهما ويستوِي أُمَّا (الصَّرِيْمُ) فَهُوَ مَا تَصَرَّمَا

لِلصُّبْحِ وَالَّايْلِ مُشَاعٌ فِيْهمَا (٥)

- (۱) هناك فرقٌ بين (الدَّفَر) بالدَّال، و(الذَّفَر) بالذَّال، فالأوَّلُ ليس من الأضداد، ويأتي بمعنى واحد هو النَّن، وأمَّا بالذال، فهو من الأضداد، ويأتي بمعنى النتن والطيب. قال أبو عبيد: «والدفر هُو النَّتْن إذا قلته بالدَّال وَجزم الْفَاء، قَالَ وَمِنْه قيل للدنيا: أم دفَر وَلِمِدَا قيل للأَمة: يَا دَفارِ قَالَ: وَأَما الذَفَر بِالذَّال مُعْجمة وَفتح الْفَاء فَإِنَّهُ يُقَال ذَلِك لكل ريح ذكية شَدِيدَة من طيب أو نَتن: ذَفَر، الذَفر بِالذَّق مِن الطيب وَأَمَّا مَا قَالَ وَمِنْه قيل: مِسك أذفر. قَالَ أَبُو عبيد: فَهَذَا مَا يُوصف بِهِ الذفر فِي شدَّة ريح الطيب وَأَمَّا مَا يُوصف بِهِ الذفر فِي النتن فَقَوْهُم فِي ذفر الْإِبِط وَهُو نتنه». ينظر غريب الحديث، أبو عُبيد القاسم بن سلام ين سلام (ت٢٤٤هـ): ٣/ ٢٣٧.
- (٢) (عَزَرَ) الْعَيْنِ وَالزَّاءُ وَالرَّاءُ كَلِمَتَانِ: إِحْدَاهَمُا التَّعْظِيمُ وَالنَّصْرُ، وَالْكَلِمَةُ الأَخرَى جِنْشٌ مِنَ النَّصْرُ وَالنَّصْرُ وَالنَّوْقِيرُ، كَقَوْلِهِ تَعَالَى ﴿ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ ﴾ [الفتح: ٩]. وَالْأَصْلُ الشَّاعرُ: الْآخَرُ التَّغْزِيرُ، وَهُوَ الضَّرْبُ دُونَ الْحُدِّ، قَالَ الشَّاعرُ:

وَلَـيْسَ بِتَعْزِيرِ الْأَمِـيـرِ خَـزَايَـةٌ عَلَـيَّ إِذَا مَـا كُنْتُ غَيْرَ مُرِيبِ وَلَا مِلْ مَا كُنْتُ غَيْرَ مُرِيبِ ينظر مقاييس اللغة: ٤/ ٣١١.

- (٣) القذر: ضد النظافة. وشيءٌ قذرٌ بَيّن القذارة. وقذرت الشيء بالكسر وتَقَذَّرتهُ واسْتَقْذَرْتُهُ، إذا كرهته. والقَذورُ من النساء: التي تَتنزَّه عن الأقْذارِ. ينظر الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، أبو نصر إسهاعيل بن حماد الجوهري (ت٣٩٣هـ): ٢/ ٧٨٨.
- (٤) النَّاهلُ حرفٌ من الأَضْداد؛ يقال للعطشان: ناهل، وللريان ناهل. وزعموا أَن الأصل فيه للريّ، وإنها قيل للعطشان ناهل، تفاؤلًا بالرِّي. ينظر الأضداد: ١١٦.
- (٥) الصرّيم، يُقَالُ لليل صرَيم، وللنهار صرَيم؛ لأنَّ الليل ينصِرم من النهار، والنهار ينصِرم من الليل، فأَصلُ المعنيين من باب واحد، وهو القَطْع. ينظر الأضداد: ٨.







وَلَفْظُ (مَسْتُورٍ) بِمَعنَى سَاتِرْ
قَدْ وَرَدَتْ أَيْضًا بِعَكْسِ الظَّاهِرْ(۱)
قَدْ وَرَدَتْ أَيْضًا بِعَكْسِ الظَّاهِرْ(۱)
أَمَّا (البَدِيْعُ) فَهْوَ لَفْظُ قَدْ سُمِعْ
مَفْهُومُهُ: مُبْتَدعٌ، وُمُبْتَدعٌ
وَ(البِكُرُ) لِلثَّيِّبِ، وَالعَدْرَاءِ
إِذَا أَتَى وَصْفًا إِلَى النِّسَاءُ(۲)

- (۱) ورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «كقوله تعالى ﴿ عِجَابًا مَّسْتُورًا ﴾ [سورة الأسراء: ٤٥]، أي حجابًا ساترًا، ونحوه قوله جلَّ شأنه ﴿ إِنَّهُ كُانَ وَعَدُهُ مُأْنِيًا ﴾ [سورة مريم: ٢١]، أي: آتيا المؤلِّف ». وهذا المعنى القرآني ورد كثيرًا في القرآن الكريم وهو العدول من صيغة إلى أخرى، قال الأخفش في الآية التي استشهد فيها المؤلِّف: «وقال (حِجَابًا مَّسْتُورًا)؛ لأن الفاعل قد يكون في لفظ المفعول، كما تقول: «إنَّكَ مَشْوُومْ عَلَيْنا» و «مَيْمُون» وإنَّما هو «شائِم» و «يامِن»؛ لأنه من «شَامَهُم» و «يَمنَهم»، و «الحِجابُ» ها هنا هو الساتر، وقال (مَسْتُورا)». معانى القرآن للأخفش (تكريم): ٢١ هـ ٢٥ .
- (٢) بديع معدول إمَّا من اسم الفاعل: (مُبتدع)، أو اسم مفعول: (مُبتدَع)؛ لأنَّه هنا مشتقٌ من (أبدع). قال الجوهري في اشتقاقه: «أبدعت الشيء: اخترعته لا عَلى مثال. والله تعالى بَديعُ السموات والأرض. والبَديعُ: المبتدعُ: المبتدعُ أيضًا». ينظر الصحاح: ٣/ ١١٨٣. وأرى أنَّ كلمة (البديع) ليس من الأضداد، بل هو توسّعٌ في المعاني، وعدولٌ عن الأصل بين المشتقات الصرفية.
- (٣) ورد في حاشية النسخة للمؤلّف ما نصُّه: «البِكْرُ: يُقالُ لِمَنْ وَلَدَتِ البَطْنَ الأَوْلَى، وَإِلَيْهَا يُنْسَبُ الوَلَدُ الأَوَّلَ، فَيُقَالُ: فُلانٌ بِكُرُ أولادِ فُلان». ولم أجد من جعل البِكر للثيّب والعذراء. وربَّما وَهَمَ المؤلّفُ بين جمع المعنيين (أي العذراء والثيَّب) للبِكر، وبين استواء الأنثى والذكر في إطلاق لفظ البِكر في حالتي عدم المقاربة أو ولادة الولد البِكر. قال الزَّبيديُّ: «والبِكْرُ، بِالْكَسْرِ: العَذْرَاءُ، البِكارَةُ وَهِي البِّتِي لم تُفْتَضَ. وَمن الرِّجال: الَّذِي لم يَقْرَبِ امرأَةً بَعْدُ. جمعه: أبكارٌ، والمصدرُ البكارةُ: بِالْفَتْح. والبِكْرُ: المرأَةُ، والنَّاقَةُ، إِذَا وَلَدَتَا بَطْنًا وَاحِدًا، والذَّكَرُ والأَنْثَى فيهمَا سَواءٌ، وقَالَ أَبو المَنْتَمَ: والعَربُ ثُسَمِّي البِّتِي وَلَدَتْ بَطْنًا وَاحِدًا، بولَدِهَا الَّذِي تَبْتَكِرُ بِهِ، ويُقَال لَمَا أَيضًا: بِكُرُ مَا لمَ تَلد، ونحوُ ذلك». تاج العروس: ١٠/ ٢٣٩.





كَذَاكَ (بَاعَ) الشَّيءَ أَيْ: شَرَاهْ
وَبَاعَهُ، لِمُشْتَرٍ أعطَاه(١)
وَرَالقَرْءُ) لَفْظُ بِوزَانِ الدَّهْرِ
وَ(القَرْءُ) لَفْظُ بِوزَانِ الدَّهْرِ
مَعنَاهُ: حَيْضُ، أَوْ رَدِيْ فُ الطُّهْرِ
وَالمَالُ إِنْ قُلْتَ فُللَانٌ (أَوْدَعَهُ)
وَالمَالُ إِنْ قُلْتَ فُللَانٌ (أَوْدَعَهُ)
أَيْ قَبِلَ التَّودِيعَ، أَوْ قَدْ دَفَعَهُ(٢)
وَلَيْ لَةٌ (غَاضِيَةٌ) سَوْدَاءُ
وَلَيْ لَةٌ (غَاضِيةٌ) سَوْدَاءُ
وَلَيْ لَةٌ (غَاضِيَةٌ) سَوْدَاءُ
وَ(قَامَتِ) السُّوقُ بِمَعنَى نَفَقَتْ
وَوْقَامَتِ السُّوقُ بِمَعنَى كَسَدَتْ
وَقَامَتِ السُّوقُ بِمَعنَى كَسَدَتْ
ثُمَّ (الخَشِيْيِبُ) وَهُو سَيْفٌ صُقِلًا
أَوْ غَيْرُ مَصِقُولِ الغِرَارِ أَهُمِلا(١٤)

(١) وأقربُ مثالٍ على ذلك الاستعمال قوله تعالى ﴿ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَخْسِدَرَهِمَ ﴾ [يوسف: الآية ٢٠] أي: باعُوه.









<sup>(</sup>٢) ورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «التَّودِيْعُ وَالوَدِيْعَةُ بِمَعنَى وَاحِد». وأوضح النَّسفي هذه المعاني، مشيرًا إلى أنَّه من الأضداد نقلًا عن صاحب ديوان الأدب، قائلًا: «الْوَدِيعَةُ المَالُ المُتُرُوكُ عِنْدَ إنْسَانٍ يَحْفَظُهُ فَعِيلَةٌ مِنْ الْوَدْعِ وَهُوَ التَّرْكُ وَالْإِيدَاعُ وَالاِسْتِيدَاعُ بِمَعْنَى وَيُقَالُ أَوْدَعَهُ المُثرُوكُ عِنْدَ إنْسَانٍ يَحْفَظُهُ فَعِيلَةٌ مِنْ الْوَدْعِ وَهُوَ التَّرْكُ وَالْإِيدَاعُ وَالاِسْتِيدَاعُ بِمَعْنَى وَيُقَالُ أَوْدَعَهُ أَيْ فَرَعَتَهُ قَالَ ذَلِكَ فِي دِيوَانِ الْأَدَبِ وَقَالَ هَذَا الْحُرْفُ مِنْ الْأَضْدَادِ». طلبة الطلبة، نجم الدين النسفي (ت٣٧٥هـ): ٩٨.

<sup>(</sup>٣) ليلةٌ غاضِية، أي: مُظْلِمةٌ. ونارٌ غاضِيةٌ، أي: مُضيئةٌ. وهذا الحَرْفُ من الأضداد. ينظر معجم ديوان الأدب، أبو إبراهيم إسحاق بن إبراهيم بن الحسين الفارابي، (ت٥٠٥هـ): ٤/ ٤٣.

<sup>(</sup>٤) الخَشِيبُ مِنَ السّيوفِ الذِي لمَّ يُصْقَلْ وهو أَيْضًا الذِي أَحْكِمَ عَملهُ وفُرِغَ مِنْ صَقْلهِ. ينظر فقه اللغة وسر العربية: ٢١٥.



وَهَكَذَا قَدْ جَاءَ لَفْظُ (النّدِّ)

مُسْتَعَمَّلًا لِلْمِشْلِ، أَوْ لِلضِّدِّ
ثُمَّ (الحَمِيْمُ) وَهْ وَ مَاءُ بَارِدُ

أَوْ سَاخِنٌ فَفِيْهُمَا التَّضَادُدُ()
أمَّا (الغَرِيْمُ) لَيْسَ لِلتَّعيييْنِ
بَلْ هُوَ لِلدَّائِنِ، وَالمَدِيْنِ
وَ(قَالَ) سَلْمَى مِثْلُ (قَالَ) عُمَرُ

يُؤنَّتُ الفَاعِلُ، أَوْ يُذَكَّرُ
فَوَاجِبٌ حَتْمُ عَلَى الحُفَّاظِ
فَوَاجِبٌ حَتْمُ عَلَى الحُفَّاظِ
لِغَايَةِ اللَّفْظَةِ فِي الصَّلَامِ
فَرَائِنٌ ذَلَتْ عَلَى المَلَامِ

(۱) قال ابن الأنباريُّ: "وقالَ بعض النَّاس: الحميم من الأضداد. يقال: الحميم للحارّ، والحميم للبارد، ولم يذكر لذلك شاهدًا، والأَشهر في الحميم الحارّ، قال الله ﷺ ﴿ مِيمًا وَعَسَاقًا ﴾، فالحميم الحارّ، والغَسَّاق البارد، يُحُرِقُ كما يُحُرِقُ الحارّ. ويقال: الغَسَّاق: البارد المنتن بلسان الترك، ويقال: الغَسَّاق البارد الَّذي لا يقدرون على شرب الترك، ويقال: الغَسَّاق البارد الَّذي لا يقدرون على شرب الترك، ويقال: الغَسَاق البارد الَّذي الإ يقدرون على شربه من بَرْده، كما لا يقدرون على شرب الحميم من حرارته». الأضداد: ١٣٨. ويبدو أنَّ ابنَ الأنباري لا يرى في لفظ (الحميم) من الأضداد، فلم يعثر على المعنى الآخر (الحميم للبارد)، وهذا ما أثبته الثعالبي لاحقًا بقوله: "ومن ذلك الحميم يقع على الماء الحارِّ والقرآن ناطق به. قال أبو عمرو: والحميم: الماء البارد وأنشد:

[من الوافر] فساغَ ليَ الشَّرابُ وكُنتُ قَبْلا أكادُ أغَصُّ بالماء الحميم». ينظر فقه اللغة وسرّ العربيَّة: ٢٦٢.







#### فَائدَةُ (١٣): رُبّ

وَرُبَّ: حَرْفُ خَافِضٌ مَعلُومُ كَتَوْلِي: رُبَّ لَائِمٍ، مَلُومُ وَالتَّاءُ فِيهِ قَدْ تَزِيدُهَا الْعَرَبْ وَالتَّاءُ فِيهِ قَدْ تَزِيدُهَا الْعَرَبْ كَقَوْلِهِم، رُبَّت رَدَاحٍ لَا تُحَبْ(۱) وَلَا يُجَرُّ فِيهِ إِلّا النَّكِرَهُ مَوْصُوفَةً، كَرُبَّ خَوْدٍ قَدْرَهُ (۲) وَلَا يُجَرُّ فَيهِ إلّا النَّكِرَهُ مَوْصُوفَةً، كَرُبَّ خَوْدٍ قَدْرَهُ (۲) إِنْ لَمْ تَكُنْ مَوْصُوفَةً، فَنَادِرُ وَمَا أَبَتْ دَخُولَهُ الضَّمَائِرُ (۲) وَمَا أَبَتْ دَخُولَهُ الضَّمَائِرُ (۲) مَجرُورُهَا كَمَا أَتَى عَنِ الأَولُ مَجرُورُهَا كَمَا أَتَى عَنِ الأَولُ مَجرُورُهَا كَمَا أَتَى عَنِ الأَولُ مَجْرُورُهَا كَمَا أَتَى عَنِ الأَولُ وَلَا يَعْدُهُ، عَلَى المَحَلُ (۱) وَالْخَبَرُ، الَّذِي يَلِيْهِ مُفْرَدَا وَالْخَبَرُ، الَّذِي يَلِيْهِ مُفْرَدَا

- (١) والرَّدحُ: جمع رادح، وَهِي الْعَظِيمَة، وَيُقَال للكتيبة إذا عظمت رداح. وللمرأة الْعَظِيمَة العجيزة رداح. ينظر غريب الحديث، ابن قتيبة الدينوري (ت٢٧٦هـ): ٢/ ١٠٠. ويبدو أنَّ النَّاظم أراد بالرّداح: المرأة.
- (٢) الخودُ: هو وصفٌ للمرأة أيضًا. قال الخليل: «الخَوْدُ: الشابة ما لم تصر نصفًا، وتجمع خَوْدات. وخَوَّدْتُ الفحل: أرسلته في الإناثِ». العين: ٤/ ٢٩٤.
- (٣) ورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «الضَّمِيثُ فِي (أَبَتْ) يَعُودُ إِلَى (رُبَّ)، وَالمَقْصُودُ أَنَّ دُخُولَ (رُبَّ) عَلَى الضَّمَائِرِ جَائِزٌ إِلّا أَنَّهُ يَحَتَاجُ إِلَى إعمَالِ الرَّأْيِ فِي مَوصُوفِهَا الَّلائِقِ المؤلِّف –». إنَّ مجيء الضمير مع (رُبَّ) جائز، ولكنَّه قليل. وقد اشترط النحويون أن يكون الضمير مبهاً مفسرًا بنكرة، متأخرة، منصوبة على التمييز. نحو: ربه رجلًا أكرمت. وهذا الضمير يلزم الإفراد، والتذكير، استغناء بتثنية تمييزه، وجمعه، وتأنيثه. نحو: ربه رجلين، وربه رجالًا، وربه امرأة. ينظر الجني الدانى: ٤٤٩.
  - (٤) يُريدُ أنهًا مجرورةٌ لفظًا مرفوعةٌ محلاًّ على أنهًا مبتدأ كما جاء عن النَّحويين الأوائل.









وَقَدْ يَكُونُ جُمْلَةً ذَاكَ الخَبَرْ

وَذَا صَحِیْتٌ بِالْكَلَامِ مُعتَبَرْ(۱) وَذَا صَحِیْتٌ بِالْكَلَامِ مُعتَبَرْ(۱) وَحَدْفُ (رُبَّ) بَعد وَاو، وَرَدَا

نَحُو: وَكَلْمَةٍ بِهَا كَلَامٌ قُصِدَا<sup>(۲)</sup> وَبَعَدَ (بَـلْ) وَ(الفَـاء) حَذْفُهَا وَرَدْ

لَكِنَّمَا الحَدْفُ قَلِيْلٌ لَا يُعَدْ وَتَقْبَلُ الهَاءَ كَرُبَّه فَتَى

وَمَقْصَدُ التَّقْلِيلِ فِيْهَا ثَبَتَا

# فَائِدَةُ (١٤): ابْنُ، وَأَخُ

الابْنُ، جَمْعُهُ بَنُونٌ لِلذَّكر

كَذَاكَ أَبْنَاءُ، كَأَبْنَاءِ مُضَرْ

وَجَمْعُ غَيْرِ النَّاسِ دُوْنَ لَبْسِ

هُـوَ بَنَـاتُ، كَبَنَـاتِ عِـرْسِ(٢)

وَنِسْبَةُ العَاقِلِ لِلآبَاءِ

وَغَيْرُهُ لِـللَّمِّ كَالظِّبَاءِ وَالخَيْلِ وَالحَمِيْرِ وَالأَبَاعِرِ

وَمَا أَتَى مِنْ هَذِهِ النَّظَائِرْ

<sup>(</sup>٣) ابنُ عُرس: دويبّة دون السّنَّوْر أَشْتَرُ أَصَكُّ، وربّها أَلِفَ البيت فَرجَنَ فيه. وجمعه: بناتُ عرسٍ، هكذا يجمع ذكرًا كان أم أنثى. ينظر العين: ١/ ٣٢٩.



<sup>(</sup>١) وقد يأتي الفعلُ بعد (رُبَّ) ومجرورها، وحينئذٍ يُعربُ جملةً فعليَّةً في محلِّ رفعِ خبر، نحو: رُبَّ رجلٍ كريم حضَرَ.

<sup>(</sup>٢) تقديرً ه: (ورُبَّ كلمة). ومعنى شطر البيت الثاني أنَّ الكلمةَ تأتي في سياق الكلام ويُرادُ بها كلامٌ، كما في قوله تعالى: ﴿كُلَّا أَإِنَّهَا كَلِمَةُ هُو قَآبِلُهَا ﴾ [سورة المؤمنون/ من الآية ١٠٠].



أمَّا إِذَا العَاقِلُ لِللَّمِّ نُسِبْ فَلَايْحٍ أَوْ لِسَبْ فَالَدُحُ مِثْلُ: الحَسَنِ بِنِ الزَّهْرَآ فَلَا لِمَا لِمَدِيْحٍ أَوْ لِسَبْ الزَّهْرَآ فَلَا لَدْحُ مِثْلُ: الحَسَنِ بِنِ الزَّهْرَ النَّسبَةُ جَاءَتْ فَخْرَا فَهَ فِهِ النِّسبَةُ جَاءَتْ فَخْرَا وَالشَّرِدِي وَالشَّرِدِي وَالشَّرِدِي عَالِمُ وَالتَّرَدِي كَابْنِ هِنْدِ (۱) وَلَفْظَةُ الابْنِ هِنْدِ الْأَنْ الْمَلْمَيْنِ الألِفُ فَاخْتَرْ إِذَا شِئْتَ البْنَةً أَوْ بِنْتَا وَالْمَنْ العَلَمَيْنِ الألِفُ مِنْ لَفْظَةِ الابْنِ وُجُوبًا تُحذَفُ إِلاَ إِذَا أُضِيْفَ لِلأَنْثَى العَلَمُ مَصْرَمْ (۱) اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مُحتَرَمْ (۱) وَإِنَّمَا جَمْعَ الذَّكُورِ اشْتَرَطُوا وَإِنَّمَا جُمْعَ الذَّكُورِ اشْتَرَطُوا إِذَا الذَّكُورِ الشْتَرَطُوا الذَّا الذَّكُورِ الشَّتَرَطُوا إِذَا الذَّكُورِ الشْتَرَطُوا إِذَا الذَّكُورِ الشَّتَرَطُوا إِذَا الذَّكُورِ الشَّتَرَطُوا إِذَا الذَّكُورِ الشَّتَرَطُوا إِذَا الذَّكُورِ الشَّتَرَطُوا إِذَا النَّاثِ الْمَاثِ الْمَاثِ الْمَاثِ الْمُنْ الْمَاثِ الْمُ اللَّذَاثُ الْمُنْ الْمُؤْمَا الذَّلُولُ الْمُثَلِّ الْمُؤْمَا اللَّهُ الْمَاثُ الْمُؤْمَا اللَّهُ الْمَاثُ الْمُنْ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالِ اللَّهُ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالُ اللْمُ الْمَالِ اللْمُ الْمُؤْمَا اللْمُثَالِ الْمُؤْمَا اللْمُ الْمُؤْمِنَا اللْمُؤْمَا اللَّهُ الْمُؤْمَا اللْمُؤْمَا الْمَالِ الْمُؤْمِولِ الْمَنْ الْمُؤْمَا اللْمُؤْمَا الْمُؤْمَا الْمُؤْمَا الْمُؤْمَا الْمُؤْمَا الْمُؤْمَا الْمُؤْمَا اللَّهُ الْمُؤْمَا الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمَا الْمُؤْمَا الْمُؤْمَا الْمُؤْمَا الْمُؤْمَا الْمُؤْمَا الْمُؤْمَا الْمُؤْمِ الْمُ

(١) للسبّ أي: للذم.







<sup>(</sup>٢) ابن سُميَّة: هو زياد بْن سمية، وهي أمُّه، وهو زياد بْن أَبِي سفيان صخر بْن حرب بْن أمية بْن عبد شمس بْن عبد مناف، وهو المعروف بزياد بْن أبيه، وبزياد بْن سمية، وهو الذي استلحقه معاوية ابْن أَبِي سفيان، وكان يقال له قبل أن يستلحقه: زياد بْن عبيد الثقفي، وأمه سمية جارية الحارث ابْن كلدة، يكنى أبا المغيرة. ينظر أسد الغابة في معرفة الصحابة، عز الدين ابن الأثير (ت ٣٦٠هـ): ٢/ ٣٣٦. أمَّا ابنُ هند، فهو معاوية بْن أَبِي سفيان صخر بْن حرب بْن أمية بْن عَبْد شمس بْن عَبْد مناف بْن قصي، يكنى أبا عَبْد الرَّحْمَنِ. وأمه هند بِنْت عُتْبة بْن ربيعة بْن عَبْدِ شَمْسِ. ينظر الطبقات الكبرى، أبو عبد الله محمد بن سعد، المعروف بابن سعد (ت ٢٠٣٠هـ): ١/ ٥٧٤.

<sup>(</sup>٣) هـذا هـو المطَّرد، وأجاز بعض اللغويين حـذف ألف (ابن) إذا نُسِب إلى الأم إذا اشتُهرَ بها أو لم يُنسب إلى غيرها كعيسى بن مريم. ينظر شرح درة الغواص في أوهام الخواص: ٧٠١.



قَقُولُهُ مَ: بَنُو زِيَادٍ خُبَثَا قَصَدُوا الذُّكُورَ وَالمُؤنَّنَا قَصَدُوا الذُّكُورَ وَالمُؤنَّنَا أَمَّا أَخُّ، فَهُ وَ أَخُو الولَادَهُ أَو الشَّبِيْهُ، كَأَخُو الجَرادَهُ وَإِنَّهُ يَأْتِي بِمَعنَى: صَاحِبِ مِثْلُ: أَخُو العَلْيَاءِ وَالمَنَاقِبِ(۱) وَأَخُوانِ، لِأَخٍ إِنْ ثُتِّي بِفَعْتَيْنِ، وَهُ وَ غَيْرُ مَبْنِي (۱) وَقَدْ أَتَى فِي لُغَةٍ، مَنْقُوصًا بِفَتْحَتَيْنِ، وَهُ وَ غَيْرُ مَبْنِي (۲) وَقَدْ أَتَى فِي لُغَةٍ، مَنْقُوصًا وَأَخُواتُ: جَمْعُ أُخْتِ فِي النَّسَبُ وَالشَّبِيْهُ كَالظُّبَا أُخْتُ العَطَبُ (۲) وَجَمَعُوا أَخًا عَلَى إِخْوَانِ وَالشَّبِيْهُ كَالظُّبَا أُخْتُ العَطَبُ (۲) وَجَمَعُوا أَخًا عَلَى إِخْوَانِ وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْمَاتِينَ فَوْرَانِ وَجَمَعُوا أَخًا عَلَى إِخْوَانِ وَالْمَاتِينَ هُمَا سِيَّانَ وَالْمَاتِينَ فَانْ مَاتَى إِخْوَانِ وَالْمَاتِينَ فَانْ مَاتِينَ فَانْ مَاتَى إِخْوَانِ وَانْ مَاتَى إِخْوَانِ وَانْ مَاتَى وَمَعُوا أَخًا عَلَى إِخْوَانِ وَانْ مَاتَى وَمِنْ مَا سِيَّانَ وَانْ مَاتَى وَانْ وَانْ مَاتَى وَانْ وَانْ مَاتَى وَانْ وَانْ مَاتُ مَاتَى وَانْ وَانَا اللَّهُ فَيَا اللَّهُ وَانِ وَانْ وَان

<sup>(</sup>٣) الظُّبًا: حَدُّ السَّيْف في طَرَفه. ومفرده: الظُّبَةُ. والعطب: الهلاك. ينظر العين: ٢/ ٢٠، ٨/ ١٧١. وكأنَّ المؤلِّفَ يقولُ إنَّ حدَّة السيف أخت الهلاك.



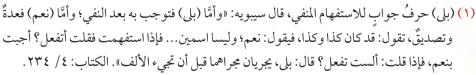
<sup>(</sup>١) الأخ: الشقيق وبه يسمى الصَّديق والرفيق والصاحب على التقريب حتى إنه ليقال في السلع ونحوها إذا اشتبهت في الصورة أو في الجَوْدة أو القِيمة قالوا: هذا أخو هذا، وكذلك يُسمّي النحويون الواو والياء أخوين وأختين وكذلك الضمة والكسرة، وقد سمَّى أبو الأسود الدؤلي نبيذ الزبيب أخا الخمر. ينظر المزهر: ١/ ٤٠٩.

<sup>(</sup>٢) تقول في التثنية: أَخَوَانِ، وبعضُ العرب يقول: أخّان على النقص. ويجمع أيضا على إخوان وإخْوَةٍ وأخوَةٍ عن الفرّاء. وأكثر ما يستعمل الإخوان في الأصدقاء، والإخوة في الولادةِ. ينظر الصحاح: ٦/ ٢٢٦٤.



#### فَائدَةُ (١٥): بَلَى

إنَّ (بَلَى) حَرْفٌ إلَى الجَوَاب مَـوْردُهُ لِلنَّفِي، لَا الإيْجَـاب نَحو: ألسنتُمْ ذَاهِبينَ لِلْحَرَمْ جَوَابُهُ (بَلَى) وَلَيْسَ بِ(نَعَمْ) (١) فَيُبْطِلُ النَّفْيَ وَيَختَصُّ بِهِ وَهْ وَ لِتَحقِيْتِ وَدَفْعِ الشُّبَهِ وَضِدُّ (لَا) مَعنَاهُ حِينَ يَردُ فَهْوَ إِذَنْ حَرْفٌ فَمَا التَّرَدُّدُ؟(٢) قَدْ زَعَمُ وهُ (بَلْ) وَزيْدَ أَلِفَا وَهُوَ (بَلَى) مِنْ دُوْنِ أَنْ يُحَرَّفَا (٢) فَهَلْ دَلَيْلٌ عَنْدَ مَنْ يَقُولُ: بَلْ لِيُقْنِعَ الخَصمَ وَيَقْطَعَ الجَدَلْ؟ وَكُلُّ دَعـوَى دُوْنَ بُرْهَـانِ تَجِـي يُجَاءُ بالتَّهُويْل وَطَالُكا عِنْدَ خِلوِّ القَوْلِ عَنْ دَلِيْلِ



<sup>(</sup>٢) هو حرفٌ، وليس اسمًا من دون تردُّد، وهذا ما قال به سيبويه في الهامش السابق وجمهور النحويين.







<sup>(</sup>٣) أنكر هذا الزعم جلّ النحويين، قال المرادي: «وليس أصلها (بل) التي للعطف، فدخلت الألف للإيجاب، أو للإضراب والرد، أو للتأنيث، كالتاء في ربت وثمت، خلافًا لزاعمي ذلك». الجنى الداني: ٢٠٤. وينظر مغني اللبيب: ١٥٣، وهمع الهوامع: ٢/ ٥٩١.



#### فَائدَةُ (١٦): الكَاف

الكَافُ حَرْفُ يَأْتِي لِلتَّشْبِيْهِ

وَالْاسْمُ بَعدَهُ يُجَرُّ فِيْهِ

تَقُولُ: زَيْدٌ كَالأُسُودِ القُنَّصِ

وَزُفَرُ(١) كَالكَلْبِ فِي التَّبَصْبُصِ

وَهِيَ (بِنَحوِ) و(بِمِثْلِ) زَائِدَهُ

كَفَوْلِنَا: لَيْسَ كَمِثْل سَاعِدَهْ

وَقَدْ تَجِيءُ الكَافُ لِلتَّعَجُّب

كَنَحوِ: مَا رَأَيْتُ كَاليَوْم غَبِي

كَذَلِكَ التَّعلِيْلُ فِيْهَا أَمْكَنَا

كَزدْ أَبِي خَيْرًا كَمَا عَلَّمَنَا

وَقِيْلَ لِلتَّنْظِيْرِ مَعنَاهَا وَرَدْ

نَح و: كَمَا أعطَيْتَنَا أَعْط حَمَدْ

وَلَيْسَ هَذَا الوَجْهُ بِالوَجِيْهِ

فَمَا بِهِ فَرقٌ عَنِ التَّشْبِيْهِ

وَرُبَّ تَشْبِيْهٍ بِلاَ أَدَاةٍ

نَحو: التَّفَتِّ لَفْتَةَ المَهَاةِ (٢)



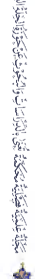
<sup>(</sup>١) الزُّفَرُ: السَّيِّدُ، وَبِهِ سُمِّيَ الرَّجُلُ زُفَرَ. وقيل: الزُّفَرُ مِنَ الرِّجَالِ الْقَوِيُّ عَلَىَ الحَمالاتِ. وَيُقَالُ لِلْجَمَلِ الضَّخْمِ: زُفَرُ، والأَسد زُفَرُ، وَالرَّجُلُ الشُّجَاعُ زُفَر، وَالرَّجُلُ الجُوادِ زُفَر. ينظر لسان العرب: ٤/ ٢٥.

<sup>(</sup>٢) المَهاةُ: بقرة الْوَحْش، سميت بذلك لبياضها على التَّشْبِيه بالبلورة والدرة، فَإِذا شبهت المُرْأَة بالمَهاة في الْبيَاض فَإِنَّمَا يَعْنِي بَهَا البلورة أَو الدرة، فَإِذا شبهت بَهَا فِي الْعَينَيْنِ فَإِنَّمَا يَعْنِي الْبَقَرَة، وَالجُمع مَهَى ومَهَوَاتٌ ومَهَياتٌ. ينظر المحكم والمحيط الأعظم، ابن سيده (ت: ٤٥٨هـ): ٤/ ٤٤٣.



وَهُولُنَا: مِنْ نَرْجِسِ أَلْقَى الدُّرَرْ وَمَالَ غُصْنًا وَأَضَاءَنَا قَمَرْ وَمَالَ غُصْنًا وَأَضَاءَنَا قَمَرْ وَآلَةُ التَّشْبِيْهِ كَافُ وَحَسِبْ() وَآلَةُ التَّشْبِيْهِ كَافُ وَحَسِبْتُهُ جَبَانًا مُرْتَهِبْ() وَرَكَأَنَّ كُلُّهَا (نَحو) وَ(مِثْلُ وَ(كَأَنَّ) كُلُّهَا أَدَاةُ تَشْبِيْهٍ لِمَنْ قَدْ شَبَهَا وَهُمْ عَمِيْرٌ فِي خِطَابِ الذَّكِرِ وَهُمْ عَمِيْرٌ فِي خِطَابِ الذَّكِرِ وَهُمْ عَمِيْرٌ فِي خِطَابِ الذَّكِرِ الْفَتَحْ وَإِنْ تُخَاطِبِ الأَنْثَى اكسَرِ () وَهُمْ يَنْ وَالعَلْيَاءُ، وَالعَلْيَا لَكِ وَقُولُنَا: دَارُكَ ذِي، وَدَارِكِ وَدَارِكِ





<sup>(</sup>۱) إن بُعّد التشبيه استُعملَ معه بعض الأفعال، كـ(خلتُهُ، وحسِبتُهُ)؛ لبعد الوجه عن التحقق، وخفائه عن الإدراك العلمي، وذلك لأن الحسبان ليس فيه الرجحان، ومن شأن البعيد عن الإدراك أن يكون إدراك كذلك دون التحقق المشعر بالظهور وقرب الإدراك. ينظر بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة، عبد المتعال الصعيدي (ت١٣٩١هـ): ٣/ ٤١٢. وعلم البيان، عبد العزيز عتيق (ت٢٩١هـ): ٧٩.

<sup>(</sup>٢) رَهِبْتُ السَّيَّءَ أَرْهَبُهُ رَهَبًا ورَهْبةً، أي: خفته. وأَرْهَبْت فلانا. ينظر العين: ٤/ ٤٧. ولم يلتزم المؤلِّف النصب في كلمة (مرتهب)؛ مراعاةً للوزن الشعري.

<sup>(</sup>٣) ورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «أي: اكسر الكاف» .



# فَائدَةُ (١٧): أَوْزَانُ الثُّلَاثي المُجَرَّد

وَلِلثُّلَاثِّي الَّـِذي تَجَـرَّدَا

سِـتَّةُ أَوْزَانٍ ضُبِطْـنَ عَـدَدَا

فَخُدْ إلَيْكَ أَوَّلَ الأَبْوَابِ

أَوْضَحَ مِنْ شَمْسِ بِلَا حِجَابِ

بِفَتْح عَيْن المَاضِي وَالضَّمِّ إلَى

عَيْنِ مُضَارِع كَنَحِو: دَخَلا

وَخُدْ إلَيْكَ ثَانِيَ الأَبْوَابِ

أَوْضَحَ مِنْ شَمْسِ بِلاَ حِجَابِ

العَيْنُ فِي المَاضِي تَرَاهَا فُتِحَتْ

وَالكَسْرُ فِي مُضَارع، كَ (ضَرَبَتْ)

وَخُدْ إلَيْكَ ثَالِثَ الأَبْوَابِ

أَوْضَحَ مِنْ شَمْسِ بِلاَ حِجَابِ

تُفْتَحُ عَيْنُ المَاضِي وَالمُضَارِع

كَ (مَنْعَ) الكِفَاحَ خَيْرُ مَانِع

وَفِيْهِ شَرْطٌ يَجِبُ التِزَامُهُ

أَنْ حَرْفَ حَلْق، عَيْنُهُ، أَوْ لَامُهُ

وَالبَابُ هَذَا وَحْدَهُ مُنْفَردُ

بِكَوْنِ حَرْفِ الحَلْقِ فِيْهِ يُوجَدُ (١)

(١) علَّلَ الرَّضي اختيار الفتح مع حروف الحلق تعليلًا صوتيًّا بقوله: «إن حروف الحلق سافلة في الحلق يتعسر النطق بها، فأرادوا أن يكون قبلها إن كانت لامًا الفتحة التي هي جزء الألف التي هي أخف الحروف، فتعدل خفها ثقلها، وأيضًا فالألف من حروف الحلق أيضًا فيكون قبلها جزء من حرف من حرف من حكِرِّها، وكذا أرادوا أن يكون بعد حرف الحلق بلا فصل إن كانت عينان



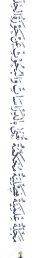


وَإِنَّهُ هَمْ زُن وَعَيْنٌ، هَاءُ وَالحَاءُ ثُمَّ الغَيْنُ ثُمَّ الخَاءُ وَخُدْ إِلَيْكَ رَابِعَ الأَبْوَابِ أَوْضَحَ مِنْ شَـمْس بـلاً حِجَـاب فِي عَيْن مَاضِيْهِ تَرَى الكَسْرَ رُعِي بِشَرْطِ فَتْح العَيْنِ فِي المُضَارِع وَخُدْ إلَيْكَ خَامِسَ الأَبْوَاب أَوْضَحَ مِنْ شَمْسِ بِلاَ حِجَابِ لِعَيْنِ مَاضِ وَمُضَارِع أُضْمُم بشَرْطِ أَنْ يُؤتَى بفِعْل لَازم كَ (حَسُنَ) الأَمْرُ، وَأَمْرٌ يَحْسُنُ وَمَا تَعدِّيْهِ بأمْر يُمْكِنُ وَخُدْ إلَيْكَ سَادِسَ الأَبْوَاب أَوْضَحَ مِنْ شَـمْس بـلاً حِجَـاب فَفِي مُضَارِع وَمَاضٍ تَنْكُسِـرْ لِلْفِعْل عَيْنٌ كَ (حَسِبْتُ) الأَمْرَ سِرْ

الفتحة الجامعة للوصفين، فجعلوا الفتحة قبل الحلقي إن كان لامًا، وبعده إن كان عينًا، ليسهل النطق بحروف الحلق الصعبة». شرح شافية ابن الحاجب، مع شرح شواهده للعالم الجليل عبد القادر البغدادي صاحب خزانة الأدب (ت٩٣٦هـ)، محمد بن الحسن الرضي الإستراباذي (٦٨٦هـ): ١/ ١١٩٠.









### فَائدَةُ (١٨): التَّمَني

مَغْزَى التَّمَنِّي طَلَبُ المُسْتَبْعَدِ

مِمَّا يُرَامُ مِنْ جَمِيْلِ المَقْصَدِ فَإِنْ أُرِيْدَ الشَّرُ مِنْهُ وَالضَّرَرْ

فَهْ وَلِكَ يَخْلُصَ مِنْ شَرِّ أَضَرْ فَتَارَةً حُصُولُهُ مُمْتَبِعُ

كَفَوْلِنَا: لَيْتَ الشَّبَابَ يَرْجِعُ

وَتَارَةً يُمْكِنُ، لَكِنْ لَحِنْ لَمْ يُنَلُ

كَلَيْتَنِي أَمْلِكُ هَـذِهِ الـدُّولُ وَكُلُ مَا نُسِي وَجَاءَ فِي الأَمْثَالِ قَوْلُ مَا نُسِي

إِنَّ التَّمَنِّي رَأْسُ مَالِ المُفْلِسِ

وَأَدَوَاتٍ لِلتَّمَنِّي أَرْبَعُ

الأصْلُ (لَيْتَ) وَسِوَاهَا تَبَعُ

وَحَرْفُ (لَـوْ) مِنَ الثَّـلَاثِ البَاقِيَهُ

كَ(لَوْ) نَهَضْتُ لَقَتَلْتُ الطَّاغِيَهُ(١)

وَلِامْتِنَاعِ شَرْطِهَا مُمْتَنِعُ

جَوَابُها، فَمَا تَرَاهُ يَقَعُ



<sup>(</sup>١) المثالُ الذي ذكره المؤلِّفُ ﷺ يحتملُ أن تكون فيه (لو) شرطيَّة امتناعيَّة والتي للتمنِّي، وهذا موضعُ خلافِ بين النحويين؛ إذ نصَّ ابنُ الصائغ وابن هشام الخضراوي على أنَّ (لو) التي للتمنِّي قسمٌ برأسه، فلا تجاب بجواب الامتناعية، وذكر غيرهما أنها الامتناعية أشربت معنى التمني. قيل: وهو الصحيح. ينظر توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك، المرادي (ت٩٤٩هـ): ٣/ ١٢٥٩.



كَذَاكَ (هَلْ) كَنَحْوِ: هَلْ نِلْتَ الأملْ؟ (')
ثُمَّ (لَعَلَّ) وَالخِتَامُ بِ (لَعَلْ)
وَحَرْفُ (هَلْ) لِطَلَبِ التَّصْدِيْقِ
كَقَوْلِنَا: هَلْ لَكَ مِنْ صَدِيْقِ
بَهَا المُضَارِعُ انْتَفَى عَنْ حَال

تَفْصِيْلُهَا فِي الكُتُبِ المُخَصَّصَهُ فَائِدَةُ (١٩): النَّهْيُ في صُوْرَةِ الأَمْرِ

(الأمْرُ) لِلتَّهْدِيْدِ، نَحْو قَوْلُنَا

يَا قَوْمُ خَالِفُوا جَمِيْعَ أَمْرِنَا وَقَدْ يَجِيءُ الأَمْرُ لِلإِهَانَهُ

كَنَحوِ: خَلُّو الصِّدْقَ وَالأَمَانَهُ مِنْ ظَاهِرٍ مُخَالِفٍ لِلْبَاطِنِ

تَعْرِفُهُ مِنْ رُؤيةِ القَرَائِنِ

يُرَادُ مِنْهُ عَدَمُ الْمَاهِيَّهُ وَذَا أَعَمُّ مِنْ مَفَادِ الكَفِّ

رَجَّحَهُ العَقْلُ وَحُكْمُ العُرْفِ

(١) (هل) قد تُستعملُ للتمني؛ كقول القائل: (هل لي من شفيع)، في مكانٍ يُعلم أنه لا شفيع له فيه، لإبراز المتمنى لكمال العناية به في صورة الممكن، وعليه قوله تعالى حكاية عن الكفار: ﴿فَهَل لَنَا مِن شُفَعًا مَ فَيَشْفَعُواْ لَنَا ﴾ [سورة الأعراف/ من الآية ٥٣]. ينظر الإيضاح في علوم البلاغة، محمد بن عبد الرحمن جلال الدين القزويني (ت٧٣٩هـ): ٣/ ٥٣.







وَهُو بِحُكْم شَرْعِنَا الحَكِيْم يَجِيءُ لِلتَّحرِيْم إلَّا إذَا دَنَّت عَلَى سِوَاهُ قَرِيْنَةٌ قَدْ أَوْضَحَتْ مَعنَاهُ كَنَحْو: لَا تَأْكُلْ كَثِيْرًا وَاقْتَصِدْ بالأصُّل، فَالكَثْرَةُ مِنْهُ لَمْ تُفِدْ وَآدَمُ لَّا الإلَـهُ أَمَـرَهُ وَزَوْجَـهُ بِتَـرْكِ تِلْـكَ الشَّـجَرَهُ (١) فَالنَّهْ يُ لِلتَّأْدِيْبِ دُوْنَ شَكِّ وَلَيْسَ فِيْهِ مِنْ وُجُوْبِ التَّرْكِ وَالأَمْرُ وَالنَّهْئِ بشَيء مَا اتَّفَقْ إلَّا كَمَا عَرَفْتَهُ ممَّا سَبَقْ وَلَا يَقُولُ: صَحَّ أَنْ يَجْتَمعَا إِلَّا الَّهِ مُمْتَبِعًا لَيْسَ يَرَى مُمْتَبِعًا وَصِيْغَةُ الأمْرِ إلَى الوُجُوبِ

وَقَـدْ يَجِيءُ لِجُـرَّدِ الطَّلَبْ إِنْ لَـمْ يَكُـنْ لِوَاجِبٍ، أَوْ مُسْتَحَبْ إِنْ لَـمْ يَكُـنْ لِوَاجِبٍ، أَوْ مُسْتَحَبْ

دُوْنَ قَرِيْنَةٍ عَلَى الْمَنْدُوبِ(٢)



<sup>(</sup>١) في قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَيا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [سورة البقرة/ من الآية ٣٥، سورة الأعراف/ من الآية ١٩].

<sup>(</sup>٢) ورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «المندوب: أي المندوب إليه مِنْ نَدَبَ بمعنى دَعَا، وهو المستحبّ في اصطلاح الفقهاء».

بَعْدَ الوُجُوبِ لَا تَرَى تَعيِينَهُ

بِمُ مُ كِنِ إِلّا مَعَ القَرِيْنَهُ
وَالأَصْلُ فِي الأَمْرِ الوُجُوبُ، مِثْلَمَا
عَرَفْتَ مَقْصُودِي بِمَا تَقَدَّمَا
وَهْوَ إِلَى الفَوْرِ أَوِ التَّرَاخِي
كَارَتُبُ) أَوِ (انْتَقِ) اللَّذِي تُؤاخِي
وَالنَّهِيُ كَالأَمْرِ بِمَا قَدْ سَلَفَا
وَالنَّهِيُ كَالأَمْرِ بِمَا قَدْ سَلَفَا
وَالْنَّهِيُ عَنْ شَيِءٍ يُرَادُ عَدَمُهُ
فَالنَّهُ يُ عَنْ شَيِءٍ يُرادُ عَدَمُهُ
وَلِلْ وُجُودِ أَمْرُنَا يَسْتَلْزِمُهُ
فِي النَّهْي، مَا قَالَ الكِتَابُ المُحكمُ

لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمُ(١)









## فَائدَةُ (٢٠): عَلَامَاتُ التَّائيْث

عَلَامَـةُ التَّأْنِيْـثِ، تَـاءٌ أَوْ أَلِـفْ مِثْلُ (ابْنَةٍ) (هَيْفَاءَ) (سَكُرَى) تَرْتَجِفْ(١)

وَحَدَثَتْ فِي عَصْرِنَا الحَدِيْثِ

عَلَامَةٌ أُخْرَى إلَى التَّأنِيْثِ

أَعنِي بِهَا (الخَنَافِسَ) المُحتَقَرَهُ

بَيْنَ الرَّعَاعِ الهَمَجِ المُسْتَهْتِرَهُ(٢)

مُقَلِّدِي الغَرْبِيَّ بِالسَّفَاسِفِ")

دُوْنَ العُلُومِ الغَرِّ وَالمَعَارِفِ

مِنَ القُرُودِ اقْتَبَسُوا التَّقْلِيْدَا

وَفِي الذَّكَاءِ لَيْتَهُم قُرُودَا

وَحَبَّذَا لَـوْ قَلَّـدُوا الأعَـادِي

بِمَا يَفِيْدُ نَهْضَةَ البِلادِ

(١) ورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «علامات التأنيث تاء كفاطمة وابنة، أو الألف الممدودة كهيفاء وحسناء، أو الألف المقصورة كسكرى وسلمي».

(٢) الخنافس: مفردها الخُنْفَسُ: وهو الْكَبِيرُ مِنَ الخَنافِس. وَحَكَى ثَعْلَبٌ: هَوُ لاَءِ ذَوَاتُ خُنْفَسٍ قَدْ جَاءَنِي، إِذَا جَعَلْتُ خُنْفَسًا اسْمًا لِلْجِنْسِ، وَلَمْ يُفَسِّرْهُ، قَالَ: وأُراه لَقَبًا لِرَجُلٍ. وقال غَيْرُهُ: الخُنْفَساءُ دُوَيبَّة سَوْدَاءُ تَكُونُ فِي أُصول الْجِيطَانِ. ينظر لسان العرب: ٦/ ٧٤. والمستهترة: من قولنا: استُهتر فلان فهو مُستهتر: إذا ذهب عقله فيه، وانصر فت هِمَمُهُ إليه، حتى أكثر القول فيه بالباطل. ينظر المزد ١/ ٤٦١. وقد أراد المؤلِّف بالتأنيث هنا من باب المجاز، فالرَّجلُ المُقلِّدُ للغرب في كلِّ شيء فهو أُنثى.

(٣) السفاسف: هو الرديء من كل شيء، يقال: رجل سَفْسَافٌ ومسفسف إذا وصفْتَه برِقَّة المُروءة وكذلك هُوَ إذا وصفتَه بفُسُولة الرَّأي وضَعف العَقْل وكلام سَفْسافٌ وثوبٌ سَفسافٌ إذا كان هَا لَهُ عَلَى النَّسج وهو نَعْت مُطَّرِد في كل شيء لم يُحْكَم صُنعهُ. ينظر غريب الحديث، ابن الخطاب البستى المعروف بالخطابي (ت٣٨٨هـ): ١/ ٣٠٢.





لَكنَّهُم عَمُوا وَصَمُّوا أَبَدَا لَمْ يَسْمَعُوا نُصْحًا، وَلَـمْ يَرَوا هُدَى مُخَنَّتُ ونَ لَمْ يُحِسُّوا بِالشَّرَفِ وَلَا يُرَاعُونَ تَقَالِيْدَ السَّلَف فَضَيَّعُوا الأمْجَادَ وَالتُّرَاثَا الأنَاثَا وَفَاقُوا بِالْمِيُوعَةِ مِنْ كُلِّ وَغْدِ قَدْ تَنَاهَى بِالتَّرَفْ تَحْسَبُهُ أُنْثَى لِزَوْجِهَا تُـزَفْ هَـلْ حَاجَـةٌ لِذَلِكَ الصُّعْلُوكِ" كَحَاجَةِ الدَّجَاجِ لِلدِّيُوكِ؟ إِنْ لَـمْ تَكُـنْ حَاجَتُـهُ تِلْكَ بِـهِ فَمَا الَّذِي يَدْعُوهُ لِلتَّشَبُّه؟ فَمثْلُ هَوْلاً عَارٌ لِلْوَطَنْ وَسَـبَبُ الـذُّلِّ وَمَصْـدَرُ المحَـنْ لأنَّهُ يَحْتَاجُ لِلبُّطُولَهُ لا هَده الميُوعَة فَإِنَّهَا مِنْ أَقْبَحِ الْمَشَائِنْ عَلَامَةٌ كُبْرَى لِكُلِّ خَائِنْ







<sup>(</sup>١) الميوعة: مصطلحٌ حديث، يُرادُ به تشبيه الرَّجل بالأنثى من جهة الرِّقة والنعومة والضعف.

<sup>(</sup>٢) الصُّعْلُوك: الْفَقِيِّر الَّذِي لاَ مَالَ لَهُ، زَادَ الأَزْهري: وَلاَ اعْتِهَادَ. وَقَدْ تَصَعْلَكَ الرجل إِذَا كَانَ كَذَلِكَ. وَقَدْ تَصَعْلُكَ الرجل إِذَا كَانَ كَذَلِكَ. وَلَا الصَّعَالِيكِ وَالتَّصَعْلُكُ: الْفَقْرُ. وصَعاليكُ الْعَرَبِ: ذُوْبَائُهَا. وَكَانَ عُرْوة بْنُ الوَرْد يُسَمَّى: عُرْوَةُ الصَّعَالِيكِ لاَنْه كَانَ يَجْمَعُ الْفُقَرَاءَ فِي حظيرة فيَرْزُرُقُهم مما يَغْنَمُه. ينظر لسان العرب: ١٠/ ٥٦.



# فَائدَةُ (٢١) : أَلْفَاظُ تُسْتَعمَلُ للْمُذَكَّرِ وَالْمُؤنَّث

عَجُوزُ لِلْإِنَاثِ وَالذُّكُورِ كَالْمِدُورِ كَالْمِدُورِ كَافُظَةِ الْمِهْ ذَارِ(۱) وَالصَّبُ ورِ وَمِثْلُهَا (الْمِطِيْتُ) وَ(المِنْطِيْتُ) فَالَمْ يَكُنْ بَيْنَهُمَا تَفْرِيْتُهُ (١ وَالسَّبِيْلِ) وَلَفْظَةُ (الطَّاغُوتِ) (٢) وَ(السَّبِيْلِ) تَجِيءُ فِي الجِنْسَيْنِ لِلشُّمُولِ تَجِيءُ فِي الجِنْسَيْنِ لِلشُّمُولِ تَجِيءُ فِي الجِنْسَيْنِ لِلشُّمُولِ كَذَلِكَ (اللِمْلَامُ) وَ(المِفْرَاحُ) وَوَمِثْلُهُ (الحَنُونُ) وَ(المِفْرَاحُ) وَوَمَثْلُهُ (الحَنُونُ) وَ(المِفْرَاحُ) (١) وَهَولُكَ (السَّكُونُ) وَ(المُحُدِلُ) (١) وَقَولُكَ (السَّكُونُ) وَ(الحُحَيْلُ) (٥) وَقَولُكَ (السَّكُونُ) وَ(الحُحَيْلُ) (٥)

(١) يُقالُ: مِهْ ذَارٌ ومِهْذَارةٌ ومِهْذَرٌ، كمِنْبر، وجمعُ المِهْذار المَهاذيرُ. ومِهْذارٌ: أَي كَثِير الهَذْرِ من الْكَلاَم، وَيُقَال رجلٌ هِذْريَان، إذا كَانَ غَثَّ الكلام كثيرُه. ينظر تاج العروس: ١٤/ ١٩.

(٢) ورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «بينهما: الضمير في هنا يعود للأناث والذكور».. العِطْرُ: العِطْرُ: العِطْرُ: العِطْرُ عَطَرًا، فهي عَطِرَةٌ ومُتَعَطِّرةٌ، أي متطيِّبة. ورجل معْطيرٌ، كثير التعطُّرِ، وكذلك امرأة معطير ومعطار. الصحاح: ٢/ ٧٥١. والمنطيق من نطقَ الناطقُ ينطقُ نطقًا، وهو مِنطيقٌ بليغ. والكتاب النّاطِقُ: البين. العين: ٥/ ١٠٤.

(٣) الطاغوتُ: مَا عُبِدَمِنْ دُونِ اللهَ عَلَى، وكلُّ رأْسٍ فِي الضلالِ طاغوتٌ، وَقِيلَ: الطاغوتُ الأَصْنامُ، وَقِيلَ السَّعَانُ، وَقِيلَ الكَهَنةُ، وَقِيلَ مَرَدةُ أَهل الْكِتَابِ. لسان العرب: ٨/ ٤٤٤.

(٤) المِعلاَم: تُقالُ لكثير العلم. و (المُفْرَاحُ) بِالْكَسِرْ الَّذِي يَفْرَحُ كُلَّهَا سرَّهُ الدَّهْرُ. و (الحَنُونُ) مِنَ الرِّيَاحِ:
الَّتِي لَهَا حَنِينٌ كَحَنِين الإِبِل أَي صَوْتٌ يُشْبِه صَوْتَها عِنْدَ الحَنِين. و (المِمْراح): تقالُ للأرض إِذا
كَانَتْ سَرِيعَةَ النَّبَاتِ حِينَ يُصِيبُهَا المُطَرُ؛ والمِمْراح مِنَ الأرض الَّتِي حَالَتْ سَنَةً فَلَمْ تَمْرُحْ بِنَبَاتِهَا.
ينظر لسان العرب: ٢/ ٥٩٢/ ١٣٠، ومختار الصحاح، زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبي
بكر الرازي (ت ٢٦٦٦هـ): ٢٣٦.

(٥) (الهتوف) الهتاف (يَسْتَوِي فِيهِ المُذكر والمؤنث) يُقَال: رجل هتوف وحمامة هتوف وَيُقَال







ثُـمَّ (الضَّحُوكُ) وَ(الحَقُـودُ) وَرَدَا وَ (الابْنُ ) وَ (البنْتُ) يُسَمَّى: وَلَدَا وَ(الزَّوْجُ) وَ(الرَّمِيْهُم) وَ(الصَّدِيْقُ) وَ (النِّـدُّ) وَ (الذَّبيْـخُ) وَ (الخَلِيْـتُ) (١) وَالصُّلُّ لِلذُّكُورِ وَالإناثِ فَاحِفِظْهُ فَهُ وَ امْتَعُ(٢) الأَبْحَاتِ

ريح هتوف حنانة وسحابة هتوف راعدة . المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفي وآخرون: ٢/ ٩٧١. والخَذُولُ: الكَثِيرُ الخِذْلانِ، وَمِنْه قولُه تَعَالَى: (وَكَانَ الشَّيطَانُ لِلإِنْسَانِ خَذُولًا). ورجُلٌ خَذُولُ الرِّجْل: تَخْذلُه رِجْلُه مِن ضَعفٍ أَو عاهَةٍ أَو سُكْرٍ. تاج العروس: ٢٨/ ٠٠٠. و(سَكُوب) جمعها سَكوبات في مصطلح الطب: دواء يغلي ويصب على العضو قليلًا قليلًا. ينظر تكملة المعاجم العربية، رينهارت بيتر آن دُوزي (ت١٣٠٠هـ): ٦/ ١٠١. و(الكُحَيْلُ) مَبْنِيٌّ عَلَى التَّصْغِيرِ: الَّـذِي تُطْلَى بِهِ الإِبل للجرَب، لَا يُسْتَعْمَلُ إِلَّا مصغَّرًا. ينظر لسان العرب: ١١/ ٥٨٦.

(١) (الرَّمِيم): فعيـلٌ بِمَعْنَى مَرْمـوم، وَذَلِكَ أَنَّ الإِبلَ تَـرُمُّ العِظـامَ أَيْ تَقْضَمُها وتأْكُلهـا، فَهيَ رَمَّةٌ ومَرْمومةٌ ورَمِيمٌ، وَيَجُوزُ أَنْ يَكُونَ رَمِيمٌ مِنْ رَمَّ العَظْمُ إِذَا يَلِيَ يَرِمُّ. فَهُ وَ رَامٌٌ ورَمِيمٌ أَيْ بالٍ. و (الخَلِيقُ): كالخَلِيقة أي السليقة. وَقَدْ يَجُوزُ أَن يَكُونَ الخَلِيقُ جَمْعَ خَلِيقة كَشَعِيرٍ وَشَعِيرَةٍ. ينظر لسان العرب: ١٠/ ٨٦، ١١/ ٤١١. وَ(الذَّبِيحُ) المُذْبُوحُ وَالْأُنْثَى ذَبِيحَةٌ، وَإِنَّهَا جَاءَتْ بِالْهَاءِ لِغَلَبَةِ الإسم عَلَيْهَا. مختار الصحاح: ١١١.

(٢) كُتبت الهمزة بالوصل؛ للضرورة الشعرية.





# فَائدَةُ (٢٢) : حُكْمُ إِسْنَادِ الفَعْلِ الصَّحِيْحِ إِلَى الضَّمَائِرِ

الفِعْلُ، يَبْقَى دُوْنَ مَا تَغْيِيرِ فِي حَالَةِ الإسْنَادِ لِلضَّمِيْرِ هَذَا إِذَا كَانَ صَحِيْحًا: كَاعْمَلُوا

وَاجِبَكُم فِي وَقْتِهِ لَا تَكْسَلُوا وَالْمَاضِي مِنْ أَكُل وَأَخْذٍ ، لَا تَدَعْ

هَمْزَهُمَا فِي الأمْر نَحو(خُدْ) خِلَعْ وَهَمْزَةُ الأَمْرِ بِلَفْظِ (أَمَرَا)

أَوْ (سَاأَلَ) احْدَفْهَا إِذَا تَصَدَّرَا كَقَوْلِنَا: (خُدِ) الكِتَابَ عَاجِلًا

وَنَحو: (سَلْ) مَنْ لَا يَرُدُّ سَائلا

وَالهَمْزُ مِنْ (رَأَى) بِلَا مُنَازِع

تُحَدَّفُ فِي الأَمْر وَفِي المُضَارع وَإِنْ تَرَ الفِعْلَ مُضَاعَفًا، يُفَكُ

إِدْغَامُهُ نَحو: شَكَّتَ أَيَّ شَكْ (١)



<sup>(</sup>١) ورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «يُفَكُّ إدغام الفعل عند اتصاله بضمير رفع متحرك، نحو: شككتُ، وشككتِ، وشككتم إلخ - المؤلِّف-».



# فَائِدَةُ (٢٣): اجْتِمَاعُ الشَّرْطِ وَالقَسَمِ

الشَّرْطُ يَحتَاجُ جَوَابًا كَالقَسَمْ كَقَوْلِي: وَاللَّهِ لَئِن خِفْتَ تُنذَمْ وَذَانِ فِي الجُمْلَةِ إِذْ تَرَاهُمَا لِلسَّابق الجَوَابُ كَانَ لَازمَا(١) أمًّا إذا يسْعِقُ مَا احْتَاجَ الخَبَرْ تَـرَى جَوَابَ الشَّـرْط أَمْسَــي مُعْتَبَرْ نَحو: الفَتَى وَاللَّهِ إِنْ جَآ يُحْتَرَمْ فَهْ وَ جَوَابُ الشَّرْط لَيْسَ للْقَسَمْ وَالقَسَمُ الَّذِي ذَكَرْنَا إِنْ أَتَى جَوَابُهُ مُضَارعًا تَأْكِيْدُهُ بِالَّلِامِ وَالنُّونِ اقْتَرَنْ نَحو: وَرَبِّي لَأَقِيْمَنَّ السُّنَنْ وَالْمُثْبَتُ المَاضِي إِذَا تَصَرَّفَا فَهِى (لَقَدْ) تَأْكِيْدُهُ قَدْ عُرِفَا كَنَحو: وَاللَّهِ لَقَدْ نِلْتُ المُنَّى حِـيَنْ دَفَعْتُ عَـنْ بِـلادِي المِحنَـا

(۱) ذهب معظم النحويِّين إلى أنَّ الجوابَ للمُتقدِّم إذا لم يُسبَقُ بها يطلُبُ حبرًا، ولكن هذه القاعدة تنتقضُ بها وردَ من شواهد فصيحة مخالفة لها ذكرها كثيرٌ من النحويِّين، بعضهم حملها على الضرورة الشعرية، وأثبتنا في رسالة علميَّة أنَّ الجوابَ يُمكنُ أن يكونَ للشرطِ على الرغم من تقدُّم القسم في الشعر والنثر، لوروده في أهم مصادر الموروث اللغوي وهو نهج البلاغة. ينظر تراكيب الأسلوب الشرطى في نهج البلاغة: ١٩٩٠.









لَكِنْ إِذَا الْمَاضِي يَجِيءُ جَامِدَا وَمُثْبَتًا بِالَّلامِ قَدْ تَأَكَّدَا نَحو: وَرَبِّكُمْ لَبِئْسَ الكَسَلُ مِنْ شِيْمَةٍ يُشَانُ بِهَا الرَّجُلُ لَكِنَّمَا (لَيْسَ) تَجِيءُ وَحْدَهَا فَلَمْ تَكُنْ تَحتَاجُ مَا أَكَّدَهَا وَالجُمْلَةُ الاسْمِيَّةُ، الجَوَابُ تَأْكِيْدُهَا لَيْسَ بِهِ ارْتِيَابُ تَـرَاهُ بـ(الَّـلام) وَ(إنَّ) أُكِّـدَا وَانْفَ رَدَا<sup>(۱)</sup> مُجْتَمِعَيْن تَارَةً وَإِنْ أَتَى الجَوَابُ مَنْفِيًّا، فَلا تَلْحَقُهُ الَّلامُ، وَهَاكَ المَّلا وَاللّٰه لَا يُحمَّد يَومًا جَاهلُ وَحَقِّ رَبِّي مَا يَدُومُ البَاطِلُ بِ (مَا) و (إنَّ) وَبِ (لَا) النَّفْيُ انْحَصَرْ هُنَا وَلَيْسَ غَيْرُهَا بِمُعْتَبَرْ



<sup>(</sup>١) ورد في حاشية النسخة للمؤلِّف ما نصُّه: «فيه اكتفاءٌ تقديره: وانفردا تارة، والمراد صحة تأكيد جواب القسم (باللام وإنَّ) مجتمعين إذا كان الجواب جملة اسميَّة كها يجوز انفرادهما فيؤكَّد الجواب باللام فقط أو بإنَّ فقط - المؤلِّف -»..



# فَائِدَةُ (٢٤): الإعْرَابُ التَّقْدِيْرِيُّ لِلْمُضَارِعِ

لِألِ فِ فِي آخِرِ المُضَارِعِ يُقِدَّرُ الضَّمُّ بِلاَ مُنَازِعِ يُقدَّرُ الضَّمُّ بِلاَ مُنَازِعِ فِي الرَّفْع نَحو: الشَّيْخُ يَهْ وَى السَّمَكَ هُ

حَيْثُ تَعَـذَّرَتْ عَلَيْهِ الحَرَكَـهُ وَقَدَّرُوا الفَتْحَةَ عِنْدَمَا انْتَصَبْ

لِأَنَّهُ م قَدْ وَجَدُوا نَفْسَ السَّبَبْ كَقَوْلِي: لَنْ أَخْشَى سِوَى اللهِ أَحَدْ

وَقُولِي: لَنْ أَرْضَى عَنِ الخَصْمِ الألَدْ أَمَّا إِذَا آخِرُهُ قَدْ جَاءَا

فِي رَفْعِهِ وَاوًا وَإِمَّا يَاءَا عَلَيْهُمَا الضَّمُّ إِذَنْ يُقَدَّرُ

لِأنَّهُ لِثِقْلِهِ لَا يُظْهَرُ نَحْو: أَنَا أَدعُو إِلَى خَيْرِ الوَطَنْ

وَأَفْتَدِي البِلَادَ فِي أَغْلَى ثَمَـنْ وَأَفْتَدِي البِلَادَ فِي أَغْلَى ثَمَـنْ وَأَحـرُفَ العِلَّةِ لِلْجَـزْم، احذِفِ

نِيَابَةً عَنِ السُّكُونِ وَاكْتَفِ وَلَـنْ تَـرَى التَّقْدِيْـرَ بِالمَأْلُـوفِ

لِكُلِّ مَا يُعرَبُ بِالحُرُوفِ









# فَائدَةُ (٢٥): أَنْوَاعُ الجُمْلَة

وَكُلُّ جُمْلَةٍ كَجَاءَ الهَادِي

يُنْظَرُ فِي تَرْكِيْبِهَا الْإِسْنَادِي

وَقَـدْ تَكُونُ جُمْلَـةً فِعلِيَّـه

أَوْ ظُرْفِيَّةً أَو الاسْمِيَّه

فَسَمِّهَا: اسْمِيَّةً، مُـذْ تَبْتَدِي

بِالْاسْمِ نَحو: خَالِدٌ وَغُدٌ رَدِي

وَسَمِّهَا: فِعلِيَّةً حِينٌ تَرَى

أَوَّلَهَا فَعْلًا، كَفُلْتَ الْمُفْتَرَى

وَمِثْلُهَا حَسِبْتُ زَيْدًا نَائِمَا

فِي بَيْتِهِ وَخِلْتُ عَمْرًا(١) قَادِمَا

وَالظَّرْفِيَّةُ، الَّتِي تُصَدَّرُ

بِالظَّرْفِ نَحْو: اليَوْمَ يَحلُو السَّمَرُ

وَتَجِدُ المَجْرُورَ صَدْرَ الجُمْلَهُ

كَقُولِنَا: فِي اللَّيْلِ ضَاءَتْ شُعْلَهُ

مِنْ لَفْظَةِ الصَّـدْرِ تَجَلَّى مَقْصَدِي

بِمُسْنَدٍ إلَيْهِ جَاۤ وَمُسْنَدِ (٢)



<sup>(</sup>١) في الأصل: (عمروًا)، والصواب ما أثبتناه.

 <sup>(</sup>٢) ورد في حاشية النسخة للمؤلّف ما نصُّه: «المقصودُ من صدر الجملة المسند والمسند إليه ولا اعتبار لما تقدّمت عليهما من الحروف كما هو مفصل في مظانه – المؤلّف –».



#### المصادروالمراجع

\* القرآن الكريم.

- ۱. ارتشاف الضرب من لسان العرب، أبو حيان محمد بن يوسف بن علي بن يوسف ابن عيان عيل بن يوسف ابن حيان الأندلسي (ت٥٤٧هـ)، تحقيق وشرح ودراسة رجب عشان محمد، مراجعة د. رمضان عبد التواب، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٨م.
- أسد الغابة في معرفة الصحابة: عز الدين على بن محمد بن محمد بن عبد الكريم ابن الأثير الشيباني الجزري (ت ١٣٠هـ)، تحقيق علي محمد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.
- ٣. الأصول في النحو: محمد بن السري بن سهل النحوي المعروف بابن السراج (ت ٣٦هـ)، تحقيق د. عبد الحسين الفتلي، مؤسسة الرسالة، ببروت.
- الأضداد أبو بكر، محمد بن القاسم بن محمد بن بشار الأنباري (ت٣٢٨هـ)، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، بيروت ١٤٠٧ هـ/ ١٩٨٧م.
   الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحويين: البصريين والكوفيين، أبو

- البركات عبد الرحمن بن محمد بن عبيد الله الأنباري (ت٥٧٧هـ)، المكتبة العصرية، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.
- 7. الإيضاح في علوم البلاغة، محمد بن عبد الرحمن بن عمر، أبو المعالي، جلال الدين القزويني الشافعي (ت٩٣٩هـ)، تحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، دار الجيل، يروت، ط٣.
- ٧. بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة، عبد المتعال الصعيدي
   (ت ١٣٩١هـ)، مكتبة الآداب، ط ١٧،
   ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.
- ٨. تاج العروس من جواهر القاموس، محمد ابن محمد بن عبد الرزّاق الحسيني الملقّب بمرتضى الزّبيدي (ت١٢٠٥هـ)، تحقيق محموعة من المحققين، دار الهداية، الكويت.
- و. تراكيب الأسلوب الشرطي في نهج البلاغة: كريم حمزة حميدي، رسالة ماجستير، جامعة بابل، كلية التربية/
   ٢٠١١م.
- ۱۰. تكملة المعاجم العربية: رينهارت دُوزِي (ت٠٠٠هـ)، نقله إلى العربية وعلق عليه محمَّد سَليم النعَيمي، وزارة الثقافة والإعلام، الجمهورية العراقية، ١٩٧٩ ٢٠٠٠م.







۱۱. التكملة والذيل والصلة لكتاب تاج اللغة وصحاح العربية، الحسن بن محمد بن الحسن الصغاني (ت٠٥٠ هـ)، الجزء الأول حققه عبد العليم الطحاوي، راجعه عبد الحميد حسن، السنة راجعه عبد الحميد حسن، السنة دار الكتب، القاهرة.

۱۲. تهذيب اللغة، محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي، أبو منصور (ت٣٧٠هـ)، المحقق: محمد عوض مرعب، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ٢٠٠١م.

۱۳. توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك: حسن بن قاسم بن عبدالله ابن عليّ المراد يالمالكي (ت٩٤٧هـ)، شرح وتحقيق عبد الرحمن علي سليمان، دار الفكر العربي، ١٤٢٨هـ/ ٢٠٠٨م.

18. جمهرة اللغة، أبو بكر محمد بن الحسن ابن دريد الأزدي (ت٣٢١هـ)، تحقيق رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٧م.

۱۰. الجنبى الداني في حروف المعاني، أبو محمد بدر الدين حسن بن قاسم بن عبد الله بن علي المرادي المصري المالكي (ت٤٤٩هـ)، تحقيق د فخر الدين قباوة و محمد نديم فاضل، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٢م.

١٦. حروف المعاني والصفات، عبد الرحمن

ابن إسحاق البغدادي النهاوندي الزجاجي، أبو القاسم (ت٣٣٧هـ)، المحقق: علي توفيق الحمد، مؤسسة الرسالة - بيروت، ط١/ ١٩٨٤م.

10. ديوان أمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالب الله ، جمع وترتيب: عبد العزيز الكرم، دار الكتاب العربي، بيروت، ط١، ١٩٨٨م.

۱۸. الذريعة، آقا بزرگ الطهراني (ت۱۳۸۹هـ)، دار الأضواء – بيروت، ط٢/ (د.ت).

19. رصف المباني في شرح حروف المعاني، أحمد بن عبد النور المالقي (ت٧٠٧هـ)، المحقق: أحمد محمد الخرَّاط، دار القلم - دمشق، ط٣/ ٢٠٠٢م.

۱۲. الزاهر في معاني كلمات الناس، محمد ابن القاسم بن محمد بن بشار، أبو بكر الأنباري (ت ۳۲۸هـ)، تحقيق د. حاتم صالح الضامن، مؤسسة الرسالة، بيروت، ۱۶۱۲هـ/ ۱۹۹۲م.

٢١. شذا العرف في فن الصرف: أحمد بن محمد الحملاوي (ت١٣٥١هـ)، تحقيق نصر الله مكتبة الرحمن نصر الله، مكتبة الرشد الرياض.

٢٢. شرح الأشموني على ألفية ابن مالك، على
 ابن محمد بن عيسى الأشموني الشافعي

(ت ۹۰۰هـ)، دار الکتب العلمية، بروت، ۱٤۱۹هـ – ۱۹۹۸م.

77. شرح تسهيل الفوائد، محمد بن عبد الله، ابن مالك الطائي الجيانيّ (ت ٢٧٢هـ)، تحقيق د. عبد الرحمن السيد، د. محمد بدوي المختون، هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، القاهرة، ١٤١٠هـ - ١٩٩٠م.

18. شرح التصريح على التوضيح أو التصريح بمضمون التوضيح في النحو، خالد بن عبد الله بن أبي بكر بن محمد الجرجاويّ الأزهريّ (ت ٩٠٥هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢١هـ/ ١٠٠٠م.

من نهج البلاغة،
عني بشرحها السيد هادي السيد حمد آل
كمال الدين الحلي (ت٤٩٦هـ)، تحقيق
د. كريم حمزة حميدي، مؤسسة علوم نهج
البلاغة، ومركز العلّامة الحلي – العتبة
الحسينية المقدّسة، كربلاء، ٢٠٢٠م.

77. شرح درة الغواص في أوهام الخواص (مطبوع ضمن «درة الغواص وشرحها وحواشيها وتكملتها»)، أحمد بن محمد الخفاجي المصري، تحقيق عبد الحفيظ فرغلي علي قرني، دار الجيل، بيروت، 181٧ هـ - 1997 م.

۳۷. شرح شافية ابن الحاجب، مع شرح شواهده للعالم الجليل عبد القادر البغدادي (ت ۱۰۹۳هـ)، محمد ابن الحسن الرضي الإستراباذي (ت۲۸۳هـ)، حققها، وضبط غريبها، وشرح مبهمها: الأستاذ محمد محيى الدين عبد الحميد وآخرون، دار الكتب العلمية بيروت، ۱۳۹٥هـ/ ۱۹۷۰م.

۲۸. شرح الكافية الشافية: جمال الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن مالك الطائي الجياني، حققه وقدم له: عبد المنعم أحمد هريدي، جامعة أم القرى مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي كلية الشريعة والدراسات الإسلامية مكة المكرمة، ١٤٠٢هـ/ ١٩٨٢م.

79. شرح المفصل للزنخشري: يعيش بن علي ابن يعيش ابن أبي السرايا محمد بن علي، الأسدي الموصلي، المعروف بابن يعيش وبابن الصانع (ت٣٤٣هـ)، قدم له د. إميل بديع يعقوب، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٤٢٢هـ/ ٢٠٠١م.

• ٣. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، أبو نصر إسهاعيل بن حماد الجوهري الفارابي (ت٣٩٣هـ)، تحقيق أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط٤، ٧٠٤هـ – ١٩٨٧م.





7110

٣١. طبقات أعلام الشيعة، آغا بزرك الطهراني، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م.

۳۲. الطبقات الكبرى: محمد بن سعد بن منيع الهاشمي البصري المعروف بابن سعد (ت ۲۳۰هـ)، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٠هـ - ١٩٩٠م.

٣٣. طلبة الطلبة: عمر بن محمد بن أحمد بن السفي إساعيل، أبو حفص، نجم النسفي (المتوفى: ٥٣٧هـ)، المطبعة العامرة، مكتبة المثنى ببغداد/ ١٣١١هـ.

٣٤. العربيَّة، دراسات في اللغة واللهجات والأساليب، يوهان فك، ترجمه وقدَّم له وعلَّق عليه وصنع فهارسه: الدكتور رمضان عبد التواب، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٩٨٠م.

۳۰.علم البيان، عبد العزيز عتيق (ت١٣٩٦هـ)، دار النهضة العربية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ١٤٠٥هـ - ١٩٨٢م.

٣٦. غريب الحديث، أبو عُبيد القاسم بن سلام بن عبد الله الهروي البغدادي (ت٢٢٤هـ)، المحقق: د. محمد عبد المعيد خان، مطبعة دائرة المعارف العيانية، حيدر آباد- الدكن، ١٣٨٤هـ – ١٩٦٤م.

٣٧. غريب الحديث، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (ت٢٧٦هـ)، تحقيق د. عبد الله الجبوري، مطبعة العاني، بغداد، ١٣٩٧هـ.

۳۸. غريب الحديث، أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب البستي المعروف بالخطابي (ت ٣٨٨ هـ)، تحقيق عبد الكريم إبراهيم الغرباوي، خرج أحاديثه: عبد القيوم عبد رب النبي، دار الفكر – دمشق، ٢٠١٢هـ – ١٩٨٢م.

٣٩. فقهاء الفيحاء أو تطور الحركة الفكرية في الحلَّة، للسيِّد هادي حمد آل كمال الدِّين الحسيني، دراسة وتحقيق دعلي عباس الأعرجي، إشراف: أحمد علي مجيد الحلي، مراجعة وضبط مركز تراث الحلّة، العتبة العباسية المقدَّسة، دار الكفيل للطباعة والنشر، ٢٠١٨.

٤٠ فقه اللغة وسر العربية، عبد الملك بن محمد بن إساعيل أبو منصور الثعالبي (ت٤٢٩هـ)، تحقيق عبد الرزاق المهدي، إحياء التراث العربي، ١٤٢٢هـ – ٢٠٠٢م.

۱٤. الكتاب، عمرو بن عثمان سيبويه (ت ١٨٠هـ)، تحقيق عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط ٣،



- 25. كتاب العين: الخليل بن أحمد بن عمرو الفراهيدي (ت ١٧٠هـ)، تحقيق د مهدي المخزومي، د. إبراهيم السامرائي، دار و مكتبة الهلال (د.ط)، (د.ت).
- 28. الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، أيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي، أبو البقاء الحنفي (ت٤٩٠ هـ)، المحقق: عدنان درويش محمد المصري، مؤسسة الرسالة بيروت، (د.ط)، (د.ت).
- اللباب في على البناء والإعراب، أبو البقاء عبدالله بن الحسين بن عبدالله العكبري البغدادي (ت٦١٦هـ)، المحقق: د. عبد الإله النبهان، دار الفكر دمشق، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٥م.
- ٥٤. لسان العرب: محمد بن مكرم بن علي،
   أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الإفريقي (ت١٢٧هـ)، دار صادر بيروت، ط٣ ١٤١٤هـ.
- 23. اللمع في العربية، أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي (ت٣٩٢هـ)، تحقيق فائز فارس، دار الكتب الثقافية الكويت (د.ط)، (د.ت).
- المحكم والمحيط الأعظم، أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي (ت ٤٥٨هـ)، المحقق: عبد الحميد هنداوي،

- دار الكتب العلمية بيروت، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.
- ٤٨. ختار الصحاح، زين الدين أبو عبد الله حمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي الرازي (ت ٢٦٦هـ)، المحقق: يوسف الشيخ محمد، المكتبة العصرية الدار النموذجية، بيروت صيدا، ط٥،
- ٤٩. مدوَّنة السيِّد علي الهادي نجل المؤلف.
   وهي معلومات عن سيرة والده السيد
   هادى كهال الدين.
- ٥. المزهر في علوم اللغة وأنواعها، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ)، المحقق: فؤاد علي منصور، دار الكتب العلمية بيروت، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
- ۱٥. المساعد على تسهيل الفوائد، بهاء الدين ابن عقيل، المحقق: د. محمد كامل بركات، جامعة أم القرى (دار الفكر، دمشق دار المدني، جدة)، ١٤٠٠ -
- ٥٢ مسند أحمد، أبو عبد الله أحمد بن محمد ابن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (ت٢٤ هـ)، تحقيق شعيب الأرنؤوط و عادل مرشد، وآخرين، دعبد الله بن





٥٩. المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى وآخرون، دار الدعوة مصر، (د.ط)،

١٠. مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، عبد الله ابن الله بن يوسف بن أحمد بن عبد الله ابن يوسف، أبو محمد، جمال الدين، بن هشام (ت٢٦هـ)، المحقق: د. مازن المبارك ومحمد علي حمد الله، دار الفكر – دمشق، ط۲، ١٩٨٥م.

(د.ت).

17. المفصل في صنعة الإعراب، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله (ت٥٣٨هـ)، المحقق: د. علي بو ملحم، مكتبة الهلال – بيروت، ط١، ١٩٩٣م.

77. المقتضب، محمد بن يزيد بن عبد الأكبر الشيالى الأزدي، أبو العباس، المعروف بالمبرد (ت٢٨٥هـ)، المحقق: محمد عبد الخالق عضيمة، عالم الكتب – بيروت، (د.ط)، (د.ت).

٦٣. موسوعة أعلام الحلَّة منذ تأسيس الحلَّة حتَّى نهاية ٢٠٠٠م، د. سعد الحدَّاد، مكتبة الغسق للطباعة - الحلة/ ٢٠٠٠م.

37. موسوعة كربلاء الحضارية الشاملة، المحور التاريخي، قسم التأريخ الإسلامي، الجزء الأول، أحد منشورات

عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة، ١٤٢١هـ - ٢٠٠١م.

07. معانى القرآن: أبو الحسن المجاشعي البلخي المعروف بالأخفش الأوسط (ت٥١ ٢هـ)، تحقيق الدكتورة هدى محمود قراعة، مكتبة الخانجي، القاهرة، 181هـ/ ١٩٩٠م.

02. معجم ديوان الأدب، أبو إبراهيم السحاق بن إبراهيم بن الحسين الفارابي، (ت٠٥٣هـ)، تحقيق د. أحمد مختار عمر، مراجعة د. إبراهيم أنيس، مؤسسة دار الشعب للصحافة والطباعة والنشر، القاهرة، ١٤٢٤هـ – ٢٠٠٣م.

00. معجم القراءات، د. عبد اللطيف الخطيب، دار سعد الدين للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق، ٢٠٠٢م.

٥٦. معجم المطبوعات النجفيّة، محمَّد هادي الأمينيّ مطبعة النعان، مطبعة الآداب، النجف الأشرف، ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٦م.

٥٧. معجم مفاهيم علم الكلام المنهجيَّة، د. حمو النقاري، المؤسسة العربية للفكر والإبداع، بيروت، ٢٠١٦م.

۵۸. معجم مقاییس اللغة: أحمد بن فارس بن زكریاء القزویني الرازي (ت۹۹هـ)،
 تحقیق عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، بروت، ۱۳۹۹هـ/ ۱۹۷۹م.



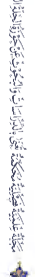


مركز كربلاء للدراسات والبحوث، ٢٠١٧م.

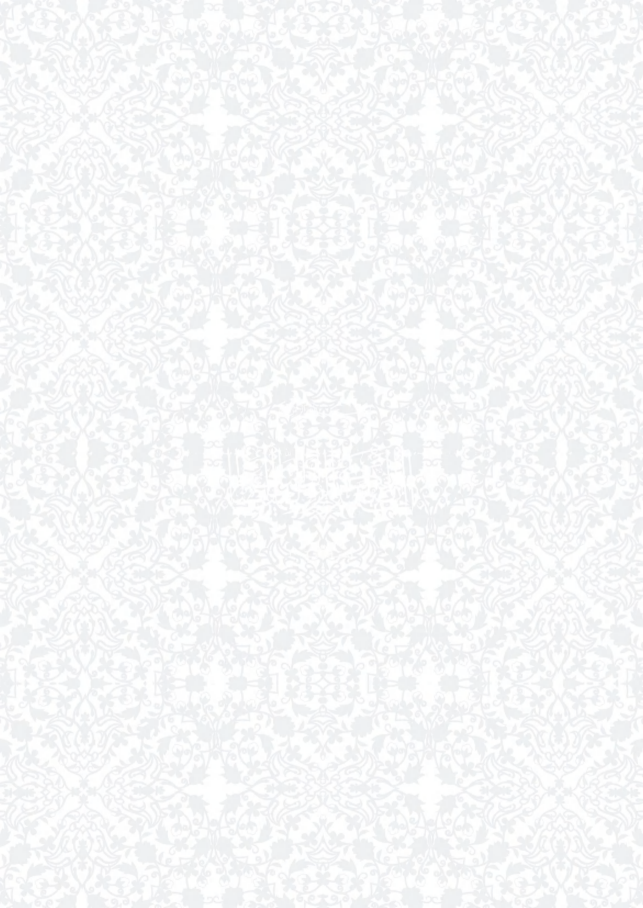
70. همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (ت ٩١١هـ)، المحقق: عبد الحميد هنداوي، المكتبة التوفيقية مصم.













- 7. Discussing the author's findings in a scientific and convincingmanner.
- 8. The evaluation process must be conducted in a confidential-manner, and the author should not be aware of any aspect of it.
- 9. If the evaluator wishes to discuss the research with another, theeditor shall be notified accordingly.
- 10. There should be no direct communication and discussion between the evaluator and the author, and the evaluator's observations should be sent to the writer through the editorial director of the journal.
- 11. If the evaluator believes that the research is based on previous studies, the evaluator must disclose these studies to the journal's editor.
- 12. The evaluator's observations and recommendations will be relied on mainly in the decision as to accept the research for publication or not. The evaluator is also requested to refer specifically the paragraphs that require a minor modification that can be made by the editorial board, and those that need to be substantially modified should be by the author himself.

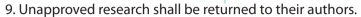
## **Evaluators' Guide**

The main task of the scientific evaluator is to read the research that is within his scientific specialization very carefully and evaluate it according to academic scientific perspectives that are not subject to any personal opinions, and then to confirm his constructive and honest observations about the research being sent to him.

Before the evaluation process, the evaluator is asked to confirm-whether the research being sent is within his or her scientific specialization or not. If yes, then, does the evaluator have enough time to complete the evaluation process? The evaluation process should not exceed ten days.

After the evaluator approves the evaluation process and completes it during the specified period, he has to carry out the evaluation process according to the following criteria:

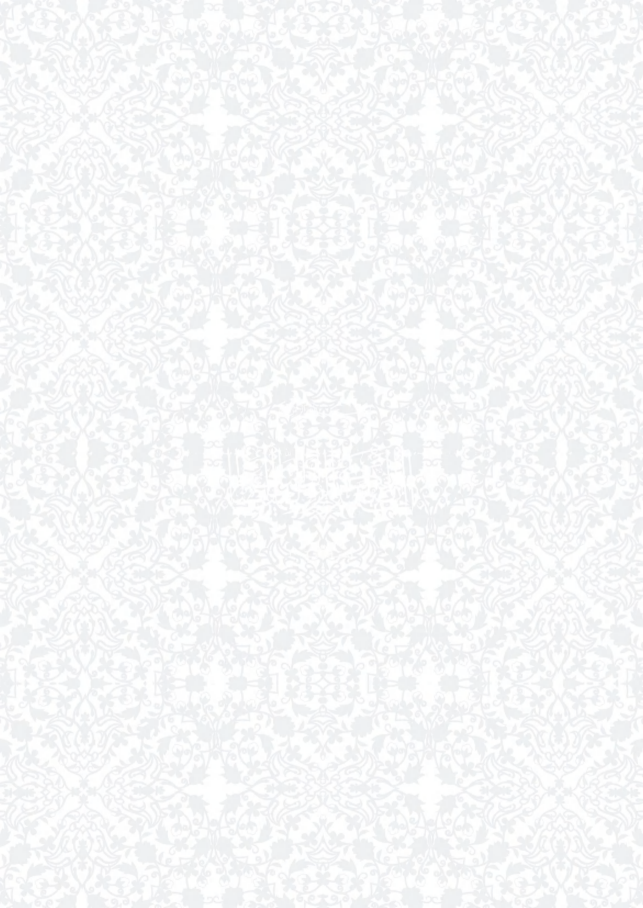
- 1. Is the research genuine and important to the extent that it should be published in the journal?
- 2. Whether the research is consistent with the general policy of the journal and the publishing rules therein.
- 3. Is the topic of research exhausted in previous studies? If yes, please indicate those studies.
- 4. The applicability of the search title to the search itself and its content.
- 5. A statement as to whether the abstract of the research clearly-describes the content and idea of the research.
- 6. Does the introduction of the research accurately describe what the author wants to state and clarify? Does the author explain the problem he is studying?



- 10. The researcher is obliged to make the necessary amendments to his research according to the reports of the editorial board or the evaluators, and return it to the Journal within one week from the date of receiving the amendments.
- 11. All research submitted for publication is subject to scientific evaluation by specialists.
- 12. All research submitted for publication shall be subject to electronic inspection.
- 13. The copyright, printing and distribution of paper and electronic research shall be transferred to the Journal in accordance with a form of undertaking signed by the author. No other party may republish or translate the research without the written consent of the author and the head of the editorial board of the al-Muhaqiq Journal.
- 14. The author may not withdraw his research after the decision to accept the publication, but he may do so before the decision to accept the publication and with the consent of the head of the editorial board exclusively.
- 15. The author shall be granted three free copies with a copy of the issue in which his research was published.
- 16. The author must declare financial support or other support provided to him during the research.
- 17. The author must inform the editor when he finds a big mistake in the search or inaccuracy of the information therein, and contribute to correcting the error.

# **Publishing Policy:**

- 1. The (al-Muhaqiq) Journal is issued three times a year by the al-Alama al-Hilly Center affiliated with the Imam Hussein Holy Shrine. The Center receives research and studies from inside and outside Iraq, which are within the following topics:
- Jurisprudence and its principles (comparative jurisprudence, deductive jurisprudence, principles of jurisprudence)
- Hadith and Ilm al-Rijal -Biographical Evaluation- (Ilm al-Rijal, the infallibles' Hadith)
- Mental science (logic, belief, philosophy)
- Arabic language sciences (phonetic and morphological study, synthetic study, deductive study, literary and rhetorical studies)
- Historical studies (translations, events and facts)
   Ethics and gnosticism (ethics, mysticism, gnosticism)
- Public knowledge (pure knowledge, human knowledge)
- Textual criticism (criticized texts, collected texts)
- Bibliography and indexes
- 2. The research submitted for publication shall be committed to the methodology of scientific publishing and its internationally recognized rules.
- 3. The research should not have been published previously, accepted for publication, or submitted to another Journal, and the researcher shall sign a special undertaking for this.
- 4. The journal shall not publish the translated research until after proof of the author's original consent and the publishing party as to translate and publish it.
- 5. The researcher shall bear full responsibility for the contents of his published research. Research shall express the views of the author and do not necessarily reflect the opinion of the journal.
- 6. The research arrangement is subject to technical considerations relating to the identity of the journal and its topics.
- 7. The researcher will be notified of receiving his research within a period not exceeding ten days from the date of submission.
- 8. The researcher is informed of the approval or non-approval of the publication of his research within a period not exceeding two months from the date of receipt of the research.



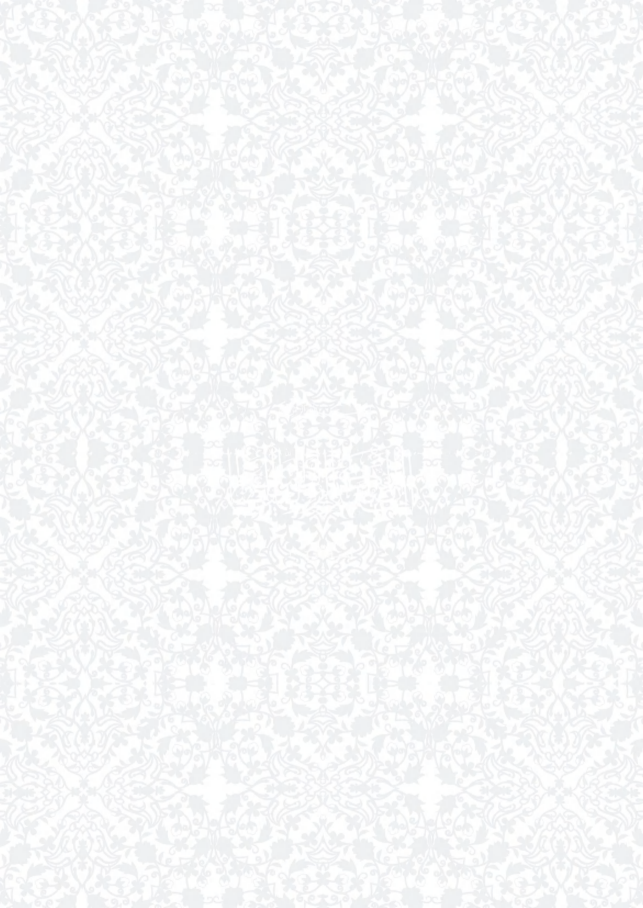


| The Evidence for the Existence of God According to Jamal al-Din al-Miqdad al-Suyuri (d. 826 AH)                                                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Lect. Dr. Salih Mahdi Salih/ Al-Mustansiriyah University – College of Arts – Department of Philosophy                                                                                                                                                    |
| Sheikh Muhammad Hasan al-Muzaffar's Interpretation of the Phrase "Ala Ray" in Qawaid al-Ahkam by al-Allama al-Hilli                                                                                                                                      |
| Sheikh Abdul Halim Awad al-Hilli / Mashhad51                                                                                                                                                                                                             |
| The Life and Works of Nasir al-Din al-Hilli A Study of His Recently Discovered Manuscripts                                                                                                                                                               |
| Mustafa Ahmadi - Mohsen Ramazan - Translated by: Muhammad Hussein Hikmat/ Imam al-Ridha (AS) Seminary Research Center, Tehran - Imam al-Ridha (AS) Seminary Research Center, Tehran - Translated by: Muhammad Hussein Hikmat Allama al-Hilli Center, Qom |
| A Study of the Different Narratives Regarding the Maqam of Sahib al-Zaman in Hilla                                                                                                                                                                       |
| Mahmoud Motahhari Nia/ Department of Islamic Studies, Tehran University of Medical Sciences                                                                                                                                                              |
| The Image of Lady al-Zahra (AS) in Hilli Poetry                                                                                                                                                                                                          |
| Lect. Dr. Iyad Hamza Shahid al-Wisaw/ General Directorate of Education, Babil191                                                                                                                                                                         |
| An Introduction to a Manuscript of SharaI al-Islam and Its References to Arais al-Majalis                                                                                                                                                                |
| Hussein al-Mousawi al-Boroujerdi / Qom                                                                                                                                                                                                                   |
| A Didactic Poem on Grammar and Morphology from the Manuscript Fara'id al-Fawa'id by Hadi Kamal al-Din al-Hilli                                                                                                                                           |
| As st. Prof. Dr. Karim Hamza Hamidi/Imam al-Kadhim College (AS) – Babylon Branch259                                                                                                                                                                      |

- 10. The researcher is obliged to make the necessary amendments to his research according to the reports of the editorial board or the evaluators, and return it to the journal within one week from the date of receiving the amendments.
- 11. All research submitted for publication is subject to scientific evaluation by specialists.
- 12. All research submitted for publication shall be subject to electronic inspection.
- 13. The copyright, printing and distribution of paper and electronic research shall be transferred to the journal in accordance with a form of undertaking signed by the author. No other party may republish or translate the research without the written consent of the author and the head of the editorial board of the al-Muhaqiq journal.
- 14. The author may not withdraw his research after the decision to accept the publication, but he may do so before the decision to accept the publication and with the consent of the head of the editorial board exclusively.
- 15. The author shall be granted three free copies with a copy of the issue in which his research was published.
- 16. The author must declare financial support or other support provided to him during the research.
- 17. The author must inform the editor when he finds a big mistake in the search or inaccuracy of the information therein, and contribute to correcting the error.

## **Authors' Guide**

- 1. The journal approves research and studies which are within the framework of its publication policy.
- 2. The research submitted for publication must be original, never published in a journal or other publication medium.
- 3. The author shall give exclusive rights to the journal including publication, paper and electronic distribution, storage and reuse of the research.
- 4. The number of pages submitted for publication shall not exceed forty pages.
- 5. Send the research to the journal via e-mail alalama.alhilli@yahoo.com and mal.muhaqeq@yahoo.com
- 6. The published research is written by Microsoft Word or (LaTeX), the size of page is (A4), written in two separate columns. The research is written in Times New Roman font size 14.
- 7. Provide an abstract of the research in English and in a separate page not exceeding (300) words.
- 8. The first page of the research should contain the following information:
- The title of the research
- Name of researcher / researchers and affiliations
- Email of researcher / researchers
- Abstract
- Key words
- 9. Write the search title in the middle of the page with the font Times New Roman size 16 Bold.
- 10. Write the name of the researcher / researchers in the middle of the page and under the heading with Times New Roman font size 12 Bold.
- 11. The authors' affiliations are written with the Times New Roman font and the size is 10 Bold.
- 12. Write an abstract of the search with the font Times New Roman and size 12 Italic, Bold.
- 13. Key words that are no more than five words are written in Times New Roman font and size 11 Italic. Justify.
- 14. The affiliations are written as follows (department, college, university, city, country) without abbreviations.
- 9. Unapproved research shall be returned to their authors.





# Al-Muhaqqiq

A Quarterly Scientific Bulletin Concerned with Studies and Research about Al-Hilla Scholarly Hawza (Seminary)

ISSN 2521-4950

2958 - 5422

Depository Number in the Iraqi House for Books and Documents

2236 /2017

#### Address

Iraq - Babylon - Hilla - Doctors Street - Hilla Contemporary Museum building

### phone

TeL. +9647732257173 +9647808155070

#### **Email**

alalama.alhilli@yahoo.com mal.muhaqeq@yahoo.com

## The english Translator Depended

by The Bulletin

Asst. Lect. Jaafar Isa Abdulabbas

## **Technica Design**

Aws Abd Ali

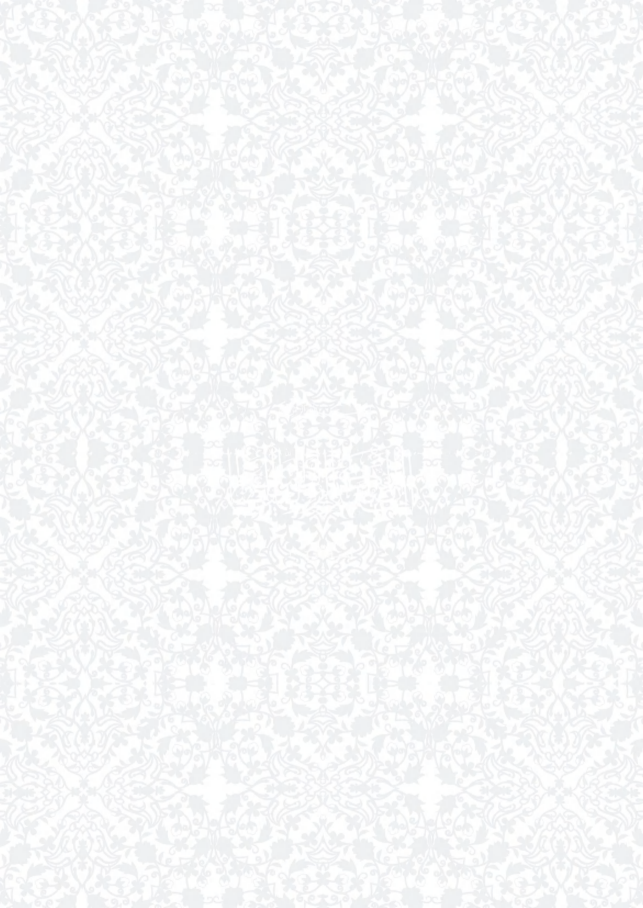
Direction

Saif Basim Naji

Journal website

https://almuhaqaq.alamaalhilli.org

https://iasj.rdd.edu.iq/journals/





## **Editor-in-chief**

Assistant Prof. Abbas Hani Ach-Charrakh

## **Editor**

Assistant Prof. Dr. Badr Nasser Hussein Al Sultani

prof. Dr. Waleed Mohamed Al Sarakibi

Syria

prof. Dr. Mohamed Abdul majeed Al asdawy Egypt

prof. Dr. Ali Abdul-Hussein Abdullah Al-Muzaffar

Iraq

Assistant Prof. Dr. Karim Hamza Hamidi

Iraq

prof. Dr. Salah Hassan Hashem

Al-Araji

Iraq

prof. Dr. Ali Mohsen Badi

Iraq

prof. Dr. Blasim Aziz Shabib Al-Zamili

Iraq

prof. Dr. Adi Jawad Alhajjar

Iraq

prof. Dr. Mohamad Karim Ibrahim

Iraq

prof. Dr. Razak Hussein Farhoud

raq

prof. Dr. Haider Mohamad Ali Al-Sahlani

Iraq

Assistant Prof. Dr. Qais Bahjat Attar Iran



A Quarterly Scientific Bulletin Concerned with Studies and Research about Al-Hilla Scholarly Hawza (Seminary)

Issued by

Al-Allama Al-Hilli Centre for the Revival of the Heritage of Al-Hilla Hawza and Re-constructing its Sites

> The Tenth year/Volume Ten/ Issue No.25 2025AD/1446AH