





# المشرف العامر سَبُّ إَحَدُّ الشَّنِعِ عَبْلُمْ إِلَا كَتُلِكُمْ الْكَارِّ لَكِئَّ الْكَرْبِلَا فَيْ الْكَرْبِلُونِيُّ الْكَرْبِلُونِيُّ الْكَرْبِلُونِيُّ الْكَرْبِلُونِيُّ الْمُعْرِبُونِيُّ الْمُعْرِبُونِيْلِ الْمُعْرِبُونِيُّ الْمُعْرِبُونِيُّ الْمُعْرِبُونِيُّ الْمُعْرِبُونِيُّ الْمُعْرِبُونِيُّ الْمُعْرِبُونِيُّ الْمُعْرِبُونِي وَالْمُعْرِبُونِي الْمُعْرِبُونِي الْمُعْمِلِي الْمُعْرِبُونِي الْمُعْرِبُونِ الْمُعْرِبُونِي الْمُعْرِبُونِي الْمُعْرِبُونِي الْمُعْمِلِي الْمُعْرِبُونِي الْمُعْرِبُونِ الْمُعْمِلِي الْمُعْرِبُونِ الْمُعْمِلِي الْمُعْرِبُونِ الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِ

الأمين العام للعتبة الحسينية المقدسة

رئيس التحرير ·

عِيْرَ مِيْدِ

مديرالتحريرالتنفيذي والعلاقات العامة

د. جنيل بخيلاتهاد

سكرتيرالتحرير أَجِمَاكَجَينِكِرَ بِحِجَفُوكِ



أ.د. صباح نوري المرزوك أ.د. على محسر مال الله

أ.د. صالح مهدي عباس أ.د. زهيرغازي زاهد

أ.م.د. على رحيم هادي الحلو أ.م.د. عار عبودي نصار





## E 1 6 7 6 7 )

مِحَلةُ فِكِرِيةُ فَصَلِيَةً مُتَخَصِّصَةً تُعَنَى بالدِراساتِ وَالأَبْحَاثِ القرآنيةِ تَصَدُرُعَنَ

الأمانةِ الغَامَةِ للعَامَةِ للعَامَةِ للعَامَةِ العُسَنَةُ العَامَةِ العَمَامَةِ العَامَةِ العَامَةِ العَامَةِ العَمَامَةِ العَمَامُةُ العَمَامُ العَمَامُ العَامُةُ العَامُةُ العَمَامُ العَمْمُ العَمَامُ العَمَامُ العَمَامُ العَمَامُ العَمَامُ العَمَامُ العَمَامُ العَمَامُ العَمَامُ العَمْمُ العَمْمُ العَمَامُ العَلَمُ العَمَامُ العَمْمُ العَمَامُ العَمْمُ عَلَمُ عَلَمُ العَمْمُ عَلَمُ ع

موقعنا على شبكة الإنترنت www.al -missbah.com www.al -missbah.net www.al -missbah.org البريد الإلكتروني almosbah1431@yahoo.com info@al-missbah.com

العنوان البريدي الأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة كربلاء المقدسة -جمهوريّة العراق أرضي. ٣٢١٧٧٦ - ٣٦٤٣٢ - ٠٠٩٦٤٣٢ داخلي ٢٦٥ الترقيم الدولي:

ISSN: 2226 - 5228 رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد ١٤١٤ لسنة ٢٠١٠ م

#### الهيئة الإستشارية

أ.د. احمد مطلوب رئيس المجمع العلمي العراقي

أ.د. عبد الجبار ناجي بيت الحكمة - العراق

أ.د. حسام الدين الالوسي

أ.د. عبد الامير كاظم زاهد

جامعة بغداد- العراق

جامعة الكوفة- العراق

أ.د. عبود جودي الحلي

جامعة كربلاء- العراق

أ.د. محمد جواد الطريحي

جامعة بغداد- العراق

أ.د. عبد النبي اصطيف

جامعة دمشق- سوريا

الشؤون الادارية والمالية رضا جواد الحائري

معتمد التّرجمة الإنكليزية سعد شريف طاهر

الاخراج والتصميم قاسم سأل<sub>مر</sub>مجل









| » كلمة الافتتاح/ رئيس التحرير                                                         |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| » مُعادِلاتُ العمل والعامل والجزاء في منطوق القرآن/ سماحة الشيخ محمد مهدي الآصفي١٣٠٠  |
| » إضاءات من فواتح سورة الاسراء الجزء الرابع/ سهاحة السيد جعفر مرتضى العاملي٣٣         |
| » البسملة بين المفهوم اللغوي والمدلول البلاغي/ الشيخ الدكتور جواد احمد البهادلي٨٧     |
| » الثورة في المفهوم القرآني/ د. علي أبو الخير                                         |
| » التناص القرآني في رسالة السمط في خبر السبط/ د.صفاء عبد الله برهان١٢٧                |
| » التوجه التربوي الجديد في تفسير القرآن الكريم/ هاشم أبو خمسين١٥١                     |
| » الصراع العقدي بين المعتزلة والاشاعرة في مسألة خلق القرآن/ أ.د. حسن منديل العكيلي١٦٥ |
| » منهج التفسير ومرجعية النص القرآني عند اهل البيت/ علي عبد الزهرة الفحام١٩٧.          |
| » خصائص التنمية البشرية في ضوء القرآن الكريم/ طلال فائق مجبل الكمالي٢١٣               |
| » ما قُرِئ بالإبدال الحرفي في سورة يوسف/ د.غفران حمد شلاكة                            |
| » مفهوم الصراع في القصة القرآنية/ د. عبد الزهرة لفته عبيد                             |
| » حقيقة الكائنات الكونية الحية في القرآن الكريم/ عبد الامير المؤمن                    |
| » الرسم القرآني مقاربة فقهية/ فضيلة الشيخ حميد البغدادي                               |
| » ثريا النص القرآني/ د. سلام كاظم الاوسي                                              |
| » ماورد في سورة العنكبوت من معاني الفتنة/ محمد محمود محمد باقر٣٢١                     |

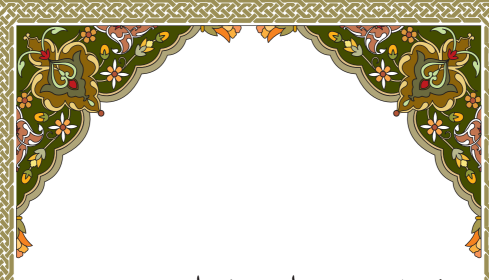
## نافذة المصباح

| عين دقيقعين دقيق | نتابوالسنة/ الشيخ م | ليط الاستراتيجي في الك | ، قواعدالتخط |
|------------------|---------------------|------------------------|--------------|
|------------------|---------------------|------------------------|--------------|

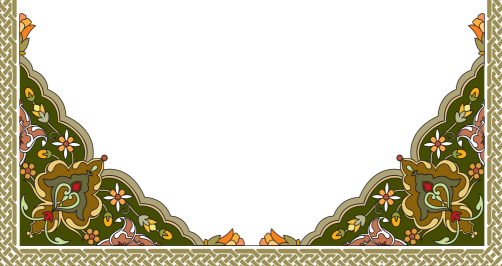
» مستدرك كتاب (معجم المؤلفات القرآنية) (الجزء الثاني)/ سهاحة السيدا همدا لا شكوري....٣٨٧...







تحتفظ هيئة تقويم البحوث في المجلة بحق حذف او تعديل ما لا يتماشى وسياستها في نشر علوم القرآن الكريم حصرياً، أو ما خرج منها عن منهج البحث العلمي والموضوعي، أو مامس جوهر البحث العلمي والموضوعي، أو مامس جوهر





بحمد الله وبتوفيق من لدنه، مابرحت (المصباح) تغدّ الخطى على الطريق القويم الذي اختارته الامانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة التي تحتضن في ثراها رمس مصباح الهدى وسفينة النجاة ابي الاحرار و شهيد المباديء والقيم النبوية، سبطِ الرسول ابي عبد الله الحسين الله الحسين الله الخسين الله المندي لم يفارق القرآن ولم يفارقه القرآن حتى آخر وقفة وقفها مع شذاذ الأحزاب ومطفئي السنن ونبذة الكتاب ونفثة الشيطان الذين خلقت منهم دولة أمية ذئابا كاسرة لهم أعين لا يبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها ولهم قلوب لا تعي الحق من الباطل فهم -بحق - كالانعام بل هم أضل سبيلا، وفي زماننا هذا منهم كثير.

لقد أدى الحسين الإمانة التي طوّقه بها جده المصطفى في خير أداء وعلى أكمل وجه يوم وقف بوجه العصابة الكافرة يتلو عليهم القرآن في كل ما كلمهم به من النصيحة التي لم يكونوا لها أهلا، لأن الشيطان قد طبع على قلوبهم فانساهم ذكر الله العظيم. عندها أعلنها الله كلمة مدوية صكت آذانهم وزادتهم عمى على عهم ولكنها اسقطت عنهم الحجة أن يقولوا للتاريخ الذي سيلعنهم أبد الآبدين: ﴿ إِنَّا كُنَّا عَنْ السقطت عنهم الحجة أن يقولوا للتاريخ الذي سيلعنهم أبد الآبدين: ﴿ وَإِنَّ عُذْتُ بِرَقِ هَذَا غَنِلِينَ ﴾ . نعم ... لقد تمثل الله القرآن في كل مخاطباته اياهم: ﴿ وَإِنَّ عُذْتُ بِرَقِ وَرَبِّكُمُ أَن تَرْمُونِ ﴾ . (إِنَّ وَلِقي الله الله الله الكيناتِ وَهُو يَتَوَلَّى الصّلِحِينَ ﴾ ﴿ فَأَجْمِعُوا أَمْ كُمْ وَشُرَكُمْ عَلَيْكُمْ غَمَّةً ثُمَّ اقْضُوا إِلَى وَلا نُنظِرُونِ ﴾ . ولكن انى لهم أمَّ كُمْ وَشُرَكاء كُمْ وَشُرَكاء كُمْ وَشُرَكاء كُمْ وَلَكن انى لهم

### الذكرى وقد ﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ الْمُعِيمِ فَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةً ﴾.

لقد استشرفنا كل هذه المثُل التي وقف الحسين عندها موقف المؤمن الصادق الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر، وسرنا في طريقه متعلقين بحبل الله المتين لنوصد الباب في وجه من يعرض عن ذكر الله بعد إذ جاءه، آخذين بكظم المبادرة في استجلاء مرامي القرآن العظيم في اشاعة روح الإيهان الذي ما فتئت تفوح بعطر التحرر الحقيقي من ربقة عبودية الدنيا والنزوع الى العزة التي لا نجدها الا باخلاص العبودية لله الواحد الأحد.

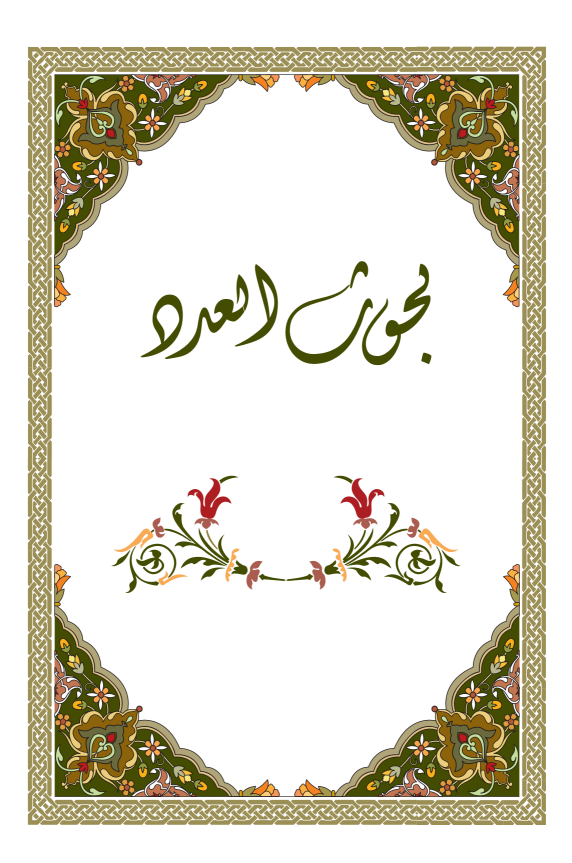
اننا، في عتبة سيد الشهداء نستشعر اليد الغيبية تأخذ بأعضادنا على طريق القرآن، تجمعنا في ذلك وحدة الكلمة التي دعا اليها -سبحانه - حين استوقفنا عند القول الثابت في الحياة الدنيا على موعدة خير للبشرية المؤمنة جمعاء في الحياة الدنيا: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱللَّانِينَ عَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ الثَّابِينِ فِي ٱلْحَيْفِ اللَّهُ الظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾.

من هذا المنطلق الواعد، اتخذنا من القرآن طريقاً الى الله مَهْيعاً ودعونا من آتاهم الله العلم الله أن يشاركونا في ما نحن فيه من ترويج لدعوة القرآن العظيم الناس الى أن يتدبروا آياته لكي يكون حجة لهم لا حجة عليهم يوم لا ينفع مال ولا بنون الا من اتى الله بقلب سليم.

وللأمانة نقول لكل من كتب للمجلة بحثا ارسله بيد وسيط معتمَدٍ أو عبر البريد الالكتروني: ان جهدكم في المساهمة يقع عندنا موقع الاهتهام الكامل منذ ساعة وصوله الينا. بيد أن تراكم النتاج، وكون المجلة تصدر كل ثلاثة أشهر جعلنا في موقف فيه شيء من الحرج برغم إزادتنا عدد صحائفها لتستوعب اكبر قدر من الابحاث الرصينة و المستوفية لشروط قبول النشر. وعلى ذلك ألمحنا للسادة العلهاء والباحثين بأن ما يرسلونه من ابحاث تكون مِلكا للمجلة لا يجوز نشرها مها تأخرنا في ذلك وهو أمر تأخذ به كل المجلات العلمية المحكمة في العالم. وللسيد الباحث علينا حقُّ اشعاره بوصول بحثه حال وصوله الينا ثم اشعاره بقبول نشره حال وروده من هيئة التقويم، وقد يأخذ ذلك وقتا ما.

ربنا ألهمنا حب القرآن وهدى القرآن وحفظ القرآن واجعلنا من يستمعون القول فيتبعون أحسنه انك سميع مجيب.









سماحة العلامة الشيخ مجد مهدي الآصفي النجف الاشرف - العراق



بحث فلسفي يخوض فيه سماحته غمار مسألة قد وضعَ القرآنُ الكريم أساسها بما لا يقبل جدالاً فيها. انها مسألة العلاقة الجدلية بين العمل والعامل والجزاء. فقد بحث سماحته:

- ١. علاقة العمل بالجزاء.
- ٢. علاقة العمل بالعامل.
- ٣. علاقة العامل بالجزاء.

مستنداً في كل ذلك الى آي القرآن الكريم وبعض الاحاديث الشريفة كما تضمن البحث في أثنائه بسطاً لبعض المسائل الفلسفية مثل العلاقة بين العمل والكسب والرهن. وغير ذلك من الأبحاث.

وعلى كل حال، دَرْكُ هذه المعادلات يحتاج إلى تلطيف في الذوق المعرفي، لنتمكن من تذوّق المفاهيم القرآنية.

وسوف نحاول، ان نتعرف على هذه المعادلات، إن شاء الله، والله تعالى هو أبصر ىآيات كتابە.

وهذه المعادلات ثلاث:

٢. علاقة العمل بالعامل.

٣. علاقة العامل بالجزاء.

وفيها يلى نتحدث عن هذه المعادلات الثلاث واحدة بعد أخرى إن شاء الله.

١. علاقة العمل بالجزاء

يعطى القرآن إهتماما كبيراً لهذه المعادلة (العمل - الجزاء)، وتتكرر هذه المعادلة في القرآن في مواضع كثيرة، وبصيغ مختلفة.

وفيها يلي نشير إلى مجموعة من النقاط في بيان هذه الحقيقة، نأخذها مباشرة من كتاب الله.

للعمل ظاهر وباطن، وهما وجهان متلازمان لكل عمل، والجزاء باطن

بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُورَتُ ۞ وَإِذَا ٱلنُّجُومُ أنكَدَرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْجِبَالُ سُيْرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْعِشَارُ عُطِّلَتَ ﴿ ۚ وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتُ ۞ وَإِذَا ٱلۡبِحَارُ سُجِّرَتُ ۞ وَإِذَا ٱلۡنُفُوسُ زُوَّجَتْ ﴿ ﴾ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ, دَةُ سُبِلَتْ ﴿ ﴾ بِأَي ذَنُب قُلِلَتْ ﴿ ۚ وَإِذَا ٱلصُّحُفُ نَشِرَتْ ﴿ ۚ وَإِذَا ٱلسَّمَآءُ كُشِطَتْ اللَّهُ وَإِذَا ٱلْجِيَحِيمُ سُعِرَتْ اللَّهُ وَإِذَا ٱلْجِنَّةُ ﴿ ١. علاقة العمل بالجزاء. أُزْلِفَتُ اللَّهُ عَلِمَتْ نَفْسُ مَّا أَحْضَرَتُ ﴾ [سورة التكوير: ١ - ١٤].

## معادلات (العمل) و (العامل) و (الجزاء)

من رقائق المفاهيم القرآنية المعادلات التي يُقرّرها القرآن بين العمل والعامل والجزاء، وهي معادلات عجيبة، تستوقف الإنسان وتحتاج إلى دراسة وتأمل.

ونحن عندما نعبر عنها بالمعادلات لا نقصد منها المعادلة في محاسباتنا التي نعرفها في الدنيا، فهي في هذه المحاسبات التي نعرفها في الدنيا، مفاهيم ثلاثة مختلفات، وإنها يصح تسميتها، بالمعادلات أ. الجزاء باطن العمل. على المقاييس الغيبيّة، التي تخرج عن دائرة حواسنا التي ندرك بها الأشياء المادية.

العمل، وما يعرفه الناس في هذه الدنيا من (العمل) هو الظاهر الذي يتناوله الإنسان بحواسه... وأما باطن العمل فلا يدركه الإنسان بحواسه المعروفة. مَثَلُ ذلك مَثَلُ سائر الأمور الغيبية التي لا يتناولها الناس بإحساسهم، وإنها يعرفون ذلك ويؤمنون به من خلال الوحي أو آثارها المحسوسة.

وهذه الحقيقة واضحة في القرآن، إذا أنعم الإنسان النظر في آيات الله... فإن القرآن يقرّر: أن ما وراء هذا الوجه الظاهر الذي يعرفه الناس من العمل وجه باطن، لا يعرفه الناس بحواسهم في هذه الدنيا، إلاَّ أن يؤمنوا به عن طريق الوحي.

أو يعرفون ذلك من الآثار المحسوسة للعمل.

وإليك بعض هذه الآيات:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُواَلَ ٱلْيَتَهُمَىٰ ﴿ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمُ نَارَّا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴾[سورة النساء: ١٠]. حَدِيدٌ ﴾ [سورة ق: ٢٢]. تأملوا في قوله تعالى ﴿ إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمُ نَارًا ﴾

أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾

[سورة الحجرات: ١٢]. ويقول تعالى: ﴿ أَلَا فِي ٱلْفِتْنَةِ سَقَطُواً ۗ وَإِنَ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةً إِلَكَ فِينَ ﴾ [سورة التوبة: ٤٩]. ﴿ يَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةً بِٱلْكَفِرِينَ ﴾ [سورة العنكبو ت: ٥٤].

وواضح لمن يتأمل هاتين الآيتين من سورة التوبة والعنكبوت: إنَّ جهنم التي تحيطهم في دنياهم هي أعمالهم وسيئاتهم. والآيات من هذا القبيل كثيرة في

القرآن.

إنَّ للعمل صورة فعلية قائمة بالفعل، وهي التي يُحسُّ بها الناس، وحالة بالقوة، وهي الحالة الكامنة التي تظهر للإنسان عندما يرتفع الحجاب عن عينيه وحواسّه بعد الموت. عندئذ يدرك الإنسان حقائق الأشياء والأفعال التي كانت مخفية عنه.

﴿ فَكُشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكِ ٱلْيُوْمَ

وهذا الغطاء هو الحجاب الذي يحجب الناس في الدنيا عن إدراك كثير من الحقائق وفي آية الغيبة: ﴿ أَيُحِبُ أَحَدُكُم الغيبية الكامنة في الأعمال والأشياء، فإذا ارتفع هذا الحجاب بعد الموت، كان بصر

الإنسان حديداً، نافذاً، ينفذ إلى ما وراء هذا الظاهر الذي يتوقف عنده الناس.

عندئذ يرى لـ (الصلاة) صورة غير هذه الصورة، وله (صلة الرحم) صورة غير ما كان يعرفها بها، ويرى أن الذين يأكلون أموال اليتامي إنَّما يأكلون النار في بطونهم، والذين يستغيبون إخوانهم وأخواتهم، إنَّما يأكلون لحومهم، وهم أموات فيستبشع هذا العمل، ويشمئز منه، ويعجب من نفسه كيف كان يستسيغ هذا العمل المنفّر القبيح، ويتذوقه، ويعجب من الناس كيف يستسيغون هذا العمل الكريه. عندئذ يرى المنكر منكراً ويرى المعروف معروفاً، بصورة أخرى تختلف عم كان يرى الأشياء والأفعال عليها في الدنيا من قبل.

وقد وردت روايات عديدة عن رسول الله على أنَّ التسبيحات الأربعة هي غرس الجنة، وفي بعض هذه الروايات أنَّ (لا حول و لا قوة إلاّ بالله) غرس الجنة.

عن أبي أيوب الأنصاري عن رسول الله على قال: ليلة أسرى بي مرَّ بي إبراهيم الله فقال: مُر أمتك أن يُكْثروا من غرس الجنة،

فإن أرضها واسعة، وتربتها طيبة. قلت: وما غرس الجنة؟ قال: (لاحول ولا قوة الأَ بِاللهِ)(۱).

وعن رسول الله ﷺ: لما أُسرى بي إلى السماء دخلت الجنة، فرأيت فيها قيعاناً، ورأيت ملائكة يبنون لبنة من ذهب ولبنة من فضة، وربّما أمسكوا. فقلت لهم: ما بالكم أمسكتم؟ قالوا: حتى تجيئنا النفقة. فقلت: وما نفقتكم؟ قالوا: قول المؤمن: (سبحان الله والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر)، فإذا قال بنينا، وإذا أمسك أمسكنا(٢).

وعن رسول الله على: من قال: (سبحان الله)، غرس الله له مها شجرة في الجنة، ومن قال (الحمد لله)، غرس الله له بها شجرة في الجنة، ومن قال (لا إله إلا الله) غرس الله له بها شجرة في الجنة، ومن قال (الله أكر)، غرس الله له مها شجرة في الجنة.

فقال رجل من قريش: يا رسول الله، إن شجرنا في الجنة لكثير قال: نعم، ولكن إياكم أن ترسلوا عليها نيراناً فتحرقوها،

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٨: ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٨: ١٧٧.

وذلك أن الله عز وجل يقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا لَلَّهِ عَالَمُولَ وَلَا اللَّهِ وَاَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا اللَّهَ وَاَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا اللَّهَ وَاَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا اللَّهَ وَالطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُو

وهـذه الـروايـات تشير إلى أن التسبيحات الأربعة غروس الجنة، وأن الذنـوب والسيئات نـيران تأكل هذه الغروس وتحرقها.

والذي يستعرض النصوص الإسلامية من الكتاب والسنة بإمعان وتأمل، يخرج بالنتيجة التالية، وهي أن للصلاة، والصوم، والذكر، والحج، والقرآن، وصلة الرحم، والإنفاق، وكذلك للمنكرات حقائق غير ما نراها لها في هذه الدنيا.

وهذه الحقائق هي باطن الأفعال، وهي الجزاء الذي يتلقاه الناس من أفعالهم في الآخرة. ولو كشف عن أعينهم الغطاء، في الدنيا، كما يكشف عنهم الغطاء بعد الموت، لرأوا هذه الأفعال على حقيقتها التي يرونها عليها في الآخرة.

ب. الأعمال لا تفنى

من حقائق القرآن أن أفعال الناس لا تفني، ولا سبيل للفناء إليها.

(٣) ثواب الأعمال للصدوق ٣: ٢٦.

لقد اكتشف (لافوازيه) عالم الكيمياء الفرنسي، المعروف بأبي الكيمياء الحديث: إن المادة لا تفنى وأنَّ أي تفاعل كيمياوي يتضمن طرفين متعادلين، وتطوّرت النظرية فيها بعد إلى القول بأن المجموع من المادة والطاقة لا تفنى... والقرآن يُقرِّر أَنَّ فعل الإنسان لا يفنى. وهو قانون هام من سنن الله في الكون، يكشف عنه القرآن، وهو أمر آخر غير المادة والطاقة.

تأملوا في هذه الآية المباركة: ﴿ وَنَضَعُ الْمُونِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ فَلَا لُظْلَمُ نَفْسُ الْمُونِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ فَلَا لُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّكَةٍ مِّنْ خَرْدَكٍ أَنَيْنَا بِهِا وَكُفّى بِنَا حَسِيينَ ﴾ [سورة الأنساء: ٤٧].

وعلى لسان لقمان نقرأ في كتاب الله:
﴿ يَنْهُنَى إِنَّهُمْ إِنْ مَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَكِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمَوَتِ أَوْ فِي السَّمَوَتِ أَوْ فِي اللَّهُ نَظِيفُ خَبِيرٌ ﴾ الْلاَّرْضِ يَأْتِ بِهَا اللّهُ إِنَّ اللّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴾ [سورة لقمان: ١٦].

والآيتان واضحتان في المقصود، فإن العمل مهم كان قليلاً، حتى لو كان مثقال حبة من خردل (أي بوزن حبة من خردل)، ومهم كان بعيداً حتى لو كان في جوف

واحدة، بل هما شيء واحد.

ذلك أن الغاية من العقو بات التشريعية في الدنيا في الغالب واحد من اثنين، إما لتأديب المجرم، لكي لا يعود إلى الإجرام، وإما لردع الآخرين من مثله من المعاصي و المخالفات.

وهذان منتفيان في الآخرة قطعاً، ولا يمكن أنّ نفسر بها عقاب الآخرة والعذاب الأليم... فلابد أن يكون للعقاب في الآخرة تفسير آخر غير هذين التفسيرين. وإذا أنعمنا النظر في آيات كتاب الله نجد هذا التفسير للعذاب والعقاب يوم القيامة.

وهذا التفسير هو أن الإنسان يلقى عمله يوم القيامة ويُقْدمُ عليه، ويسبقه عمله إلى الله، فبراه حاضر أعنده يو مئذ بين يدى الله.

فقد عرفنا أن لعمل الإنسان ظاهراً وياطناً، وهما وجهان لحقيقة واحدة ويبقى باطن العمل وحقيقته ولا سبيل للفناء إليه... وقد تقدم منا توضيح هذه النقطة وتلك من خلال آيات القرآن الكريم.

فإذا مات الإنسان لقى عمله، وقدم

صخرة أو في أعماق السماء أو في أعماق الأرض فأن الله تعالى يأتي به يوم القيامة.

والآيتان وإن كانتا في سياق قدرة الله تعالى على الإتيان بالأعمال يوم القيامة، حتى لو كان العمل بمقدار مثقال حبة من خردل... ولكن الآية الكريمة دالة بالملازمة القطعية بل بالمطابقة على بقاء العمل وعدم فنائه، لأن الله تعالى يأتي به، حسب الآية الكريمة من مكان بعيد عسير، وليس من العدم.

وفي الآيات التي نذكرها في الفقرة القادمة (ج) إشارة إلى هذه الحقيقة الواضحة.

ج. الإنسان يلقى عملَهُ في الآخرة

النقطة الثالثة في هذه العلاقة: أن الإنسان يلقى عمله في الآخرة. وجزاء عمله هو نفس عمله، وليس الجزاء في الآخرة كالجزاء في الدنيا من نوع القرار التشريعي، فإن العقوبات في الدنيا في الغالب تدخل في حقل العقوبات التشريعية، أما في الآخرة فيعاقب الإنسان بنفس عمله، والعلاقة بين العمل والجزاء علاقة تكوينية، وهما وجهان لقضية

عليه، ووجده حاضر أ عنده، وكان جزاؤه على عمله نفس عمله، وليس شيئاً آخر. ولابدَّ لهذه النقطة من توضيح وبيان و إليك هذا التوضيح:

أنواع العلاقة بين العمل والجزاء: إن علاقة الجزاء بالعمل على أنحاء

ثلاثة:

فقد تكون علاقة الجزاء بالعمل علاقة تشريعية خالصة، كما في قوله تعالى ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَ عُوَا أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَاكُسبًا ﴾ [سورة المائدة: ٣٨].

﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُواْ كُلَّ وَحِدٍ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةِ ﴾[سورة النور: ٢].

وقد تكون علاقة العمل بالجزاء والمعلول، كالذي يلقي نفسه من مكان شاهق، فإن السقوط والهلاك والموت هو جزاؤه التكويني.

ويقرر القرآن الكريم هذا النوع من الجزاء في الدنيا في جملة من الذنوب والمعاصي.

يقول تعالى: ﴿ ثُمَّ كَانَ عَنِقِبَةَ ٱلَّذِينَ أَسَنُوا السُّوَأَيَّ أَن كَذَّبُواْ بِعَايَنتِ اللَّهِ ﴾

[سورة الروم: ١٠]، إنّ هذا التكذيب بآيات الله نتيجة طبيعية للإساءات والمعاصى الصادرة من أصحابها. وعلاقة هذه العاقبة بها سبقها من المعاصي والذنوب علاقة المعلول بالعلَّة، يقول تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كُسَبَتُ أَيْدِيكُمْ ﴾ [سورة الشورى: ٣٠].

والعلاقة بين ما يحل بالناس من المصائب في هذه الدنيا وما كسبت أيديهم من كثير من الذنوب من قبل من المسببات و أسيامها.

ويقول تعالى: ﴿ ظُهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِيهِمَا كُسَبَتُ أَيْدِى ٱلنَّاسِ ﴾ [سورة الروم: ١٤].

علاقة تكوينية من قبيل العلاقة بين العلَّة وهذه الآية كالسابقة في تقرير نوع العلاقة بين العمل والجزاء، فأن كثيراً من الفساد على وجه الأرض في البرّ والبحر بسبب ما تكسبه أيدى الناس. وهذه العلاقة بين العمل والجزاء من نوع العلاقة بين الأسباب ومسبباتها.

وهذا النوع من الجزاء هو الجزاء التكويني لما يكسبه الناس في الدنيا من المعاصي والذنوب. وهو يختلف اختلافاً

بيّناً عن الجزاء التشريعي الذي يقرّره القرآن لجملة من المعاصي، كما في قوله تعالى: ﴿ فَأَجْلِدُوا كُلِّ وَبِحِدِ مِّنْهُمَا مِأْنَهُ جَلَّدَةٍ ﴾.

والنوع الثالث من الجزاء هو الجزاء بنفس العمل، فيُجزى الإنسان بنفس عمله (وحدة العمل والجزاء)، كالذي يمتهن نفسه، فان المهانة والحقارة التي يعاني منها هي نفس عمله، وهو يتعذب بنفس عمله، وكالذي يجرح نفسه فأنه يتعذب ويتأذى من نفس عمله هذا في الدنيا.

أما في الآخرة فإن عامة الجزاء من هذا القبيل كما نستظهر ذلك من آيات القرآن الكريم، والله أعلم ببصائر كتابه. غير أنه من قبيل وجهي الظاهر والباطن لشيء واحد، فيكون الفعل الذي يُقدم عليه الإنسان في الدنيا هو ظاهر العمل كالغيبة مثلا، إلاَّ أن باطنه هو أكل لحم الآخرين بعد الموت. وهذان وجهان لقضية واحدة، الأول هو الوجه الظاهر للعمل، والثاني هو باطن العمل.

والقراءة الممعنة والدقيقة لآيات القرآن في جزاء الآخرة توصل الإنسان إلى حقيقة هامة، وهي أن الإنسان في الآخرة

يواجه عمله، ويُجزى بنفس عمله، ويرى عمله بعينه حاضراً. تأملوا في الآيات التالية: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُرُهُ, اللَّهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شُرًّا يَكُوهُ ﴾ [سورة الزلزلة: ٧ - ٨].

إنَّ الناس يوم القيامة يحشرون ليُرَوا أعمالهم وكل إنسان يرى عمله، من خير أو شر، حتى لو كان مثقال ذرة من الخبر أو الشر .

ويُقْدمُ الإنسان على عمله يوم القيامة، وهذا العمل الذي يقدم عليه هو الذي قدّمه في دنياه لآخرته ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنَّقُواْ ٱللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍّ وَأُتَّقُواْ أَللَّهُ ﴾ [سورة الحشر: ١٨].

وهي آية عجيبة، تقرر حقيقة كبرى، وهي أن العمل الذي يعمله الإنسان في الدنيا إنها يقدّمه لآخرته، لا يفني ولا يُنْسى، وإنها يبقى محفوظاً عند الله، فإذا قامت قيامة الإنسان قَدمَ على عمله الذي قدّمه في دنياه لآخرته.

وهذه الحقيقة محفوفة بالأمر بالتقوى مرتين أولاً وأخيراً. تأملوا الآية الكريمة مرة أخرى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ

## وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّ مَتْ لِغَدٍّ وَأَتَّقُواْ ٱللَّهَ ﴾.

فإذا مات الإنسان قامت قيامته، ووجد كل ما عمله من خير أو شرحاضراً أمامه، قد تقدّمه إلى الحساب عند الله، وعندئذ هو وحده يتحمّل مسؤولية عمله بالكامل: ﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِراً وَلاَ يَظُلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [سورة الكهف: ٤٩].

والآية ظاهرة وواضحة في أنَّ الإنسان يجد عمله أمامه حاضراً يوم القيامة... وليس يظلم الله تعالى عباده، وإنها الناس هم الذين يظلمون أنفسهم ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾.

ويقول تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْجَعِيمُ سُعِرَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْجَعِيمُ سُعِرَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْجَعَيمُ سُعِرَتُ ﴾ وَإِذَا ٱلْجَنَةُ ٱلْرَافِينَ اللّهُ عَلَمَتُ نَفْسٌ مّا ٱحْضَرَتُ ﴾ [سورة التكوير ١٢ – ١٤]. عندما تستعر الجحيم للكافرين والعاصين، وتُزلف الجنة للمتقين... عندئذ يعلم الإنسان ما أحضر لهذا اليوم الرهيب من العمل.

وعندئذ يتحمّل هو مسؤولية عمله بالكامل. بل يواجه ويلقى عمله. وليس له أن يلقي اللوم على أحد، ولم يظلمه الله، بل أحضر إليه عمله، والآية الكريمة واضحة في ذلك.

وقد كان الإنسان في غفلة من حقيقة أعماله، وعن وجهها الآخر الذي حُجبَ عنه في الدنيا، فإذا قامت قيامته وكورت الشمس تكويراً، وانكدرت النجوم، وسترت الجبال، وسُجّرت البحار، ونشرت الصحف وزالت، وتفرقت نجوم السماء، وإذا سعرت الجحيم للكافرين والفاسقين، وأزلفت الجنّة للمتقين... عندئذ تتساقط الحجب عن أعين الناس ويعرفون ماذا أحضروا لأنفسهم من العمل لهذا اليوم العسير ﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُورَتْ ﴿ ۚ ۚ وَإِذَا ٱلنُّجُومُ ٱنكَدَرَتْ ﴿ ۚ وَإِذَا ۗ ٱلْجِبَالُ سُيِّرَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْعِشَارُ عُطِّلَتُ ﴿ اللَّهِ مَا لَهُ عَظِّلَتُ ﴿ اللَّهُ عَظِّلَتُ وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتُ (٥) وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِرَتُ اللهُ وَإِذَا ٱلنُّفُوسُ زُوِّجَتُ اللَّهُ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ وَهُ سُهِلَتْ ﴿ إِذَا ٱلصُّحُفُ مَنْ فَلِلَّتْ اللَّهُ وَإِذَا ٱلصُّحُفُ نُشِرَتُ اللَّهُ وَإِذَا ٱلسَّمَاءُ كُشِطَتُ الله وَإِذَا ٱلْجَحِيمُ سُعِرَتُ اللهِ وَإِذَا ٱلْجِنَةُ أُزَّلِفَتُ اللهِ عَلِمَتُ نَفْسُ مَّا ١ أَحْضَرَتْ ﴾ [سورة التكوير ١-١٤].

في هذا اليوم العسير يواجه الإنسان عمله، وجهاً لوجه، ويجده حاضراً عنده، من خير اوشر، فإذا كان عمله سوءاً، تنسى لو كان بينه وبينه أمداً بعيدا، يفصله

ويحجبه عنه... وهيهات.

﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ تُحْضَـرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَأَمَدُا بَعِيدًا ﴾[سورة آل عمران: ٣٠]. وعندئذ يستوفي الإنسان عمله، ما كسبه من خير أو شر في الدنيا، من غير نقص... اللهم إلا ما يكون من فضل الله ورحمته من العفو عن السيئات والمضاعفة في الحسنات.

﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا نَعْنَذِرُواْ ٱلْيُومِ إِنَّمَا تَجُزُونَ مَا كُنُّهُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [سورة التحريم: ٧]. وهذا الذي يوفّي إليه في الآخرة هو نفس ما كسبه في الدنيا، فلا إعتذار، ولا

﴿ وَأَتَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ تُوَفِّ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [سورة البقرة: ٢٨١].

فرار للإنسان يومئذ عن عمله.

والتأكيد على نفى الظلم يومئذ، وأن الله لا يظلم أحداً، وأنهم لا يُظلَمون... يأتى بعد تقرير هذه الحقيقة الكونية الكبرى وهي ﴿ إِنَّمَا تُجُزُّونَ مَاكُنَّهُمْ تَعْمَلُونَ ﴾. ويقول تعالى: ﴿ مَن يَعْمَلُ شُوَّءًا يُجُزَ بِهِ } [سورة النساء: ١٢٣]. ومعنى هذه الآية

في سياق الآيات السابقة: أن الإنسان يجزي بنفس عمله، وآيات القرآن في هذا المعنى كثيرة، لا يمكن لمن عرف أسلوب القرآن البياني أن يُحمل هذه الآيات جميعاً على المجاز في البيان، كما لا ننفى أن يكون التعبير في بعض هذه الآيات من باب (المجاز)، والله أعلم بكلامه، رزقنا الله بصائر آياته وكتابه.

#### عظة رسول الله ﷺ لقيس بن عاصم

قال قيس بن عاصم: وفدت مع جماعة من بني تميم إلى النبي الله فقلت: يا نبي الله عظنا موعظة ننتفع بها فإنّا قوم نعيش في البرية.

فقال على الله الله العز ذُلا، وإنَّ مع الحياة موتا، وإن مع الدنيا الآخرة، وإن لكل شيء حسيباً، وهو على كل شيء رقيب، وإن لكل أجل كتاب، وأنّه لابدّ لك يا قيس من قرين، يُدفن معك وهو حى، وتدفن معه وأنت ميت، فإن كان كريها أكرمك، وإن كان لئيهاً أسلمك، ثم لا يحشر إلا معك، ولا تحشر إلاّ معه، ولا تسأل إلا عنه، فلا تجعله إلا صالحاً، فإنه إن صلح آنست به، وإن فسد لا تستوحش إلاّ



منه، وهو فعلك.

فقلت: يا نبي الله، أُحب أن يكون هذا الكلام أبياتاً من الشعر، نفخر به على من من يأتيه بحسّان، قال: فأقبلت أفكّر فيها أشبه هذه العظة من الشعر، فاستتب لي القول فيه قبل مجيء حسّان، فقلت: يا رسول الله، قد حضرني أبيات أحسبها تو افق ما تريد فقلت:

تخبّر خليطاً من فعالـــك إنّمـا

قرين الفتى في القبر ما كان يفعلُ ولابدّ بعد الموت من أن تعدُّهُ

ليوم ينادي المرء فيه فيقبل الى آخر أبياته (٤).

٢. في العلاقة بين العمل والعامل

العلاقة التبادلية بين العمل والعامل المعادلة الثانية بين العمل والعامل.

بين العامل والعمل علاقة وثيقة وواضحة، فإن عمل الإنسان ينعكس على أخلاقه وطباعه وذوقه، وعلاقاته الاجتماعية، وسلوكه الفردي والاجتماعي،

(٤) روضة الواعظين للفتال النيسابوري: ٤٨٧، طبع النجف الأشرف.

وأصدقائه، وذهنه وعقله وروحه، بل حتى على ملامح وجهه وطريقة كلامه انعكاساً واضحاً، ويكاد أن تكون شخصية الإنسان تبلوراً لعمله...

وكذلك العكس، تنعكس شخصية الإنسان على أعماله، فالشخصية السويّة تعرفها من أفعالها وسلوكها، كما تعرف الشخصية غير السوية والفاسدة من فعالها وسلوكها.

وبين العمل والعامل علاقة تبادلية (جدليّة)، كل منها ينعكس على الآخر ويؤثر في الآخر، وهذه العلاقة التبادلية (الجدليّة) من رقائق الثقافة الإسلامية، ولها شو اهد ومصاديق كثيرة في هذه الثقافة.

العامل يقرر نوع عمله، وعمله يقرر سنخ شخصيته وأخلاقه وذوقه وروحه و عقله.

#### كل نفس بها كسبت رهينة

يقول تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةً ﴾ [سورة المدثر: ٣٨]. ﴿ كُلُّ أَمْرِي إِمَّا كُسَبَ رَهِينٌ ﴾ [سورة الطور: ٢١].

هاتان الآيتان تقرران حقيقة هامة، وهي: إن الإنسان رهن عمله.

وهي تؤكد وتعمق التصور القرآني في علاقة العمل بالعامل، ولابدُّ من وقفة توضيح وبيان لهاتين الآيتين.

> تتضمن هاتان الآيتان كلمتين: (الكسب) و(الرهن)، ثم تقرر أن الإنسان رهن كسبه، وكسبه عمله.

> وفيها يلي توضيح وشرح لهاتين الكلمتين: تتكرر كلمة الكسب في القرآن بمعنى (العمل)، كما في آيتي (المدثر) و(الطور).

ويقول تعالى: ﴿ تِلْكَ أُمَّةً ۚ قَدُ خَلَتُ لَهَا مَا كُسَبَتُ وَلَكُم مَّا كُسَبْتُمْ ﴾ [سورة كسب وتحصيل للقوة والمرونة في الأجسام البقرة: ١٣٤] يعني لها ما عملت، ولكم ما عملتم.

> كَسَبَتُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [سورة آل عمران: ٢٥].

> أي ووفيت كلّ نفس ما عملت... إلى آخر الآيات الواردة في القرآن بهذا المعني، وهي كثيرة.

#### ما هو الكسب؟

هي العلاقة بين العمل والكسب؟ ولماذا يسمّى القرآن العمل بالكسب؟.

والجواب: إن كل عمل في التصور القرآني كسب وتحصيل. والعامل يكسب العمل الذي يصدر عنه ويُحَصَّلُه، والعمل تحصيل للعامل.

وتوضيح ذلك أنَّ العمل عند الناس على شكلين.

من الأعمال ما يكسبه الإنسان ويحصّله، ويحصّل به شخّصيته مثل العلم. فإن (التعلّم) كسب وتحصيل، والمتعلم، يحصّل بالعلم شخصيته.

والارتزاق كسب، والرياضة البدنية إن الإنسان بالارتزاق يكسب الرزق، وبالرياضة يكسب السلامة والقوة ويقول تعالى: ﴿ وَوُفِيتَ كُلُّ نَفْسٍ مَّا لِجسمه، والعلاج كسب يكسب به الانسان السلامة من الأمراض.

أما الأعمال التي هي من قبل الكلام والقيام والقعود فليس في نظر الناس كسب، أما في التصوّر القرآني، فإن كل فعل كسب سواء كان في طاعة الله أم في معصية الله، لأن الطاعة والمعصية تكسبان الإنسان العروج والسقوط، والكمال والنقص، والخبر والشر.

يقول تعالى ﴿ لَهَا مَا كُسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا الْكَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا الْكَسَبَتُ ﴾ [سورة البقرة: ٢٨٦]. ﴿ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴾ [سورة الأنعام: ٣].

إذن الإنسان يحصّل العمل، ويحصل نفسه بالعمل. والعمل، أي عمل، نوع من التحصيل والكسب، أكان العمل في طاعة الله أم في معصية الله، أو عملاً عبثاً لا يقصد به طاعة أو معصية، يكسب به اهدار العمر.

#### ما هو الرهن؟

والكلمة الثانية في هاتين الآيتين (الرهن). وهو وثيقة تؤخذ من الإنسان مقابل الدين وتبقى هذه الوثيقة عند الدائن حتى يؤدي المدين الدين وتبرأ ذمته... وهذه الوثيقة تكون عادة من الأعيان والنقود... فقد يظلم الإنسان أحداً ويعتدي على حقه، فتؤخذ منه وثيقة نقدية أو عينيه حتى يؤدي ما عليه من الحق، ويبرأ ذمته. هذه الوثيقة هي الرهن. وأقوى ما يكون الرهن: أن يكون ومرهون بعمله... فاذا كان عمله شيئا،

يدينه كان هو وثيقة عمله، فلا يستطيع ان يفرّ من نتائج عمله ومن العقاب.

كذلك الإنسان يوم القيامة: رهن عمله وذلك قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ إِلَّا أَصْحَبَ الْمِينِ ﴾.

وهذه هي الحقيقة القرآنية التي ذكرتها قبل قليل (إن الإنسان رهن عمله).

كما يودع الظالم في السجن وثيقة ورهينة بسبب ظلمه حتى يؤدي الحق إلى صاحبها.

ومن عجب في علاقة العامل بالعمل إنَّ عمله هو سجنه وعذابه، وهو رهين عمله، وهو يشبه الى حدَّ مّا حالة الحسود والذي يعذب بحسده.

إنَّ حسد الحسود سبب عذابه وهو عذابه في الوقت نفسه.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَا تُعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَا تُعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَا أَوْلَكُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبُهُم بِهَا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنْفُسُهُمْ وَهُمْ كَيْوْرُونَ ﴾ [سورة التوبة: ٥٥].

ويقول تعالى في السياق نفسه في المنافقين وفي السورة نفسها: ﴿ وَلَا تُعْجِبُكَ أَمُوا لَهُمْ وَأَوْلَكُ هُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِهَا فِي

﴿ أَلَا فِي ٱلْفِتْنَةِ سَقَطُواً ۗ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِٱلْكَنْفِينَ ﴾ [سورة التوبة: ٤٩].

وفي آية العنكبوت الخطاب موجه للمشركين الذين كانوا يتحدون رسول الذي وعدهم به، فيخاطبهم الله بأن ﴿ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةُ إِلَّاكُ فِينَ ﴾، وإن جهنم معهم، تقيدهم وتحيط بهم، غير أنهم محجوبون عنها. تأملوا في الآيات مرة أخرى ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابُّ وَلَوْلآ أَجَلُ مُسَمَّى لِجَاءَهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَيَأْنِينَّهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ وَ اللَّهُ يَسْتَعْجِلُونِكَ بِٱلْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةً إِلْكَيْفِرِينَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٥٣ –٥٤].

إذن أعمالهم هي عذابهم في نار جهنم، والإنسان رهين عمله (سجين عمله)، وعمله سجن له، يحيط به، ويطوّفه، ولا يستطيع الانفلات منه.

هذا عن آية المدثر، وأما آية الطور ﴿ كُلُّ أَمْرِي مِمَا كُسَبَ رَهِينٌ ﴾ [سورة الطور: ٢١]. فالمعنى يختلف بعض الشيء، فإن الرهين ليس بمعنى الوثاق الذي يحبس به

ٱلدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَافِرُونَ ﴾ [سورة التوبة: ٨٥]. إن عذاب المنافقين والكفار في الدنيا ليس فقط بسبب أموالهم، (لأنهم يكسبونها من الحرام)، بل في الوقت نفسه يعذبهم الله بأموالهم وأولادهم بها تسبب لهم من القلق والخوف والارتباك. فأولادهم وأموالهم عذابهم.

وكذلك الأمر في آية المدثر: عملُهم سجْنُهم الذي يودعون فيه، والقيد الذي يقيدهم، وعملهم هو نار جهنم الذي يعذبون به. وليس معنى ذلك أن جهنم هي عذاب معنوي روحي للعاصين والمذنبين، فإن جهنم عذاب حسّى وحريق حقیقی، کم یصفها الله تعالی فی کتابه، ولكن عذاب جهنم وحريقها ولهيبها هو باطن أعمالهم وحقيقة أعمالهم، وهي كانت محيطة بهم في الدنيا، بأعمالهم، إلاَّ أنهم كانوا محجوبين عنها، وهي أعمالهم التي تقيدهم في الآخرة.

وفي آيتي (العنكبوت) و(التوبة) توضيح لهذا المعنى ﴿ يَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةً بِٱلْكَفِرِينَ ﴾ [سورة العنكبوت: ١٥٤].

المرء، لأن آية الطور وردت في الأعم من العمل الصالح والسيئ، بخلاف آية المدثر التي وردت في أعمال السوء، بدليل استثناء أصحاب اليمين في آية المدثر وآية الطور لا إستثناء فيها، فهي تعم أعمال الخير والشر، والمرء رهين عمله... وقد اختلفت كلمات المفسرين في تفسير هذه الآية (٥)...

واعتقد، والله أعلم أن الرهين هنا بمعنى المشدود الموثوق (الفعيل بمعنى المفعول) وهذا المقدار من التوسعة في مفردات اللغة مألوف ومعروف لمن يألف كلام العرب. فإن الرهين يتضمن معنى الحبس والشد، والفعيل يرد كثيراً بمعنى المفعول، وعليه يكون معنى الآية الكريمة: كل امرئ مشدود وموثوق ومربوط بعمله وكأنّ عمله لصيق به لا يفارقه.

وليس من اختلاف كثير بين المفسرين في تفسير آية المدثر لمكان الاستثناء ﴿ إِلَّا

(٥) راجع تفسير الميزان ١٩: ١٣ ط. ٢، تفسير الفخر الرازي ٢٨: ٢٥٢، تفسير ابن كثير ٤: ٢٤١، البحر المحيط ٨: ١٤٨، الدر المنثور ٦: ١١٩، روح المعاني ٢٧: ٣٢، الصافي ٥: ٧٩، الطبري ١٥: ٢٧، مجمع البيان ٩: ١٦٤.

أَصْحَبُ الْيَهِينِ ﴾، ولكن اختلفوا في آية الطور اختلافا كثيراً، لأن آية الطور شاملة للأعمال الصالحة والسيئة على نحو سواء، كما قلنا.

فرجح السيد الطباطبائي في تفسير الميزان بأن الرهن يتضمن معنى الحبس، كما يفهم من كلام (الراغب) في (المفردات)، ثم يقول: (ولعل هذا المعنى الاستعاري هو المراد في الآية. والمرء رهن مقبوض ومحفوظ عند الله سبحانه بما كسبه من خير أو شرحتى يوفيه جزاء ما عمله من ثواب أو عقاب)(٢).

وليس يخفى التكلف في هذا التفسير، ولا معنى لأن يكون المرء مقبوضاً حتى يوفيه الله أجره وثوابه. فلا يحتاج الأجر والثواب إلى الحبس والقبض.

ورجح الرازي في تفسيره الكبير (أن يكون الرهين فعيلا بمعنى الفاعل، فيكون المعنى -والله أعلم -كل امرئ بها كسب راهن أي دائم، إن أحسن ففي الجنة مؤبداً، وإن أساء ففي النار مخلداً)(٧).

<sup>(</sup>٦) تفسير الميزان ١٩: ١٣ ط. ٢.

<sup>(</sup>۷) تفسير الرازى ۲۸: ۲۵۲.

وهذا المعنى غير ظاهر من هذه الآية ىالتأكىد.

وقال الزمخشري في الكشاف: ﴿كُلُّ أَمْرِي مِمَا كُسَبَ رَهِينُ ﴾: (أي مرهون. كأن نفس العبد رهن عند الله بالعمل الصالح الذي هو مطالب به، كما يرهن الرجل عبده بدين عليه، فإن عمل صالحاً فكها وخلصها، وإلا أوبقها)(١).

وهو معنى جيد، غير أن المناسب لهذا المعنى هو أن يكون النص، كل امرئ بها يكسب رهين.

وعلى كل، الذي أرجحه: أنَّ المعنى في آية الطور لا يختلف عن آية المدثر، غير أن الرهينة هناك بمعنى أن الإنسان سجين عمله، والرهين في آية الطور بمعنى إن الإنسان مشدود إلى عمله وعمله لصيق به، لا يفارقه، سواء أكان عمله صالحاً أم سيئاً، وهـو كما تـرى ومعنى قريب من المعنى الأول، كما ان العلم لا يفارق صاحبه، وكذلك الجهل لا يفارق

والمقصود بالعمل هنا باطنه الذي هو

(٨) تفسير الكشاف ٤: ٢٤.

في الصالحات نعيم الجنة، وفي السيئات عذاب جهنم.

ولا يبعد عن هذا المعنى قوله تعالى في سورة الإسراء: ﴿ وَكُلُّ إِنَّكِنِ أَلْزَمْنَهُ طُنَيِرَهُ فِي عُنُقِهِ- وَنُحْرِجُ لَهُ، يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ كِتَبًا يَلْقَنْهُ مَنْشُورًا ﴿ اللَّهُ أَقْرَأُ كِنْبَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْبُوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ [سورة الإسراء: ١٣ - ١٤]. و(الطائر) هنا هو العمل، بلا خلاف يذكر بين المفسرين. ومعنى الآية إن عمل الإنسان مشدود إلى عنق الإنسان ﴿ أَلُزَمَنُّهُ طَيَرِرُهُ فِي عُنُقِهِ عَهُ ومعنى الانشداد بالعنق، أن عمله سمة بارزة عليه، وعلامته وصفته اللصيقة به التي لا تفارقه، كما إن اللوحة والقلادة المعلَّقة على عنق الإنسان، حسناً كان أم قبيحاً، عنوانه وعلامته لا تفارقه، كذلك عمل الإنسان لصيق به لا يفارقه، ويكاد يكون جزءاً من شخصيته، ومنه يتكون ذوقه وعقله ونفسه وشخصيته.

يقول الكاشاني في تفسيره القيّم (الصافى) في تفسير هذه الآية: (أقول: هي بعينها نفسه التي رسخت فيها آثار أعماله، بحيث انتعشت بها)(٩)، وهو نفس المعنى

(٩) الصافي للكاشاني الطبعة الحجرية: ٣١٢.

الذي ذكرناه من قبل في تفسير آية الإسراء، فإن الأعمال تتحول إلى طبائع وأخلاق وأذواق وسجايا وملكات وسلوك في شخصية الإنسان ونفسه، وشخصية الإنسان تبلور لعمله.

#### يقول الرازي في تفسير هذه الآية:

(أن التجربة تدل على أن تكرار الأعمال الاختيارية يفيد حدوث الملكة النفسانية الراسخة في جوهر النفس. ألا ترى إن من واظب على تكرار قراءة درس واحد صار ذلك الدرس محفوظاً، ومن واظب على تكرار عمل واحد مدّة مديدة صار ذلك العمل ملكة له.

إذا عرفت هذا فنقول: لما كان تكرار الكثير موجب لحصول الملكة الراسخة وجب أن يحصل لكل واحد من تلك الأعمال أثر ما في جوهر النفس، فإنّا لما رأينا أن عند توالي القطرات الكثيرة من الماء على الحجر حصلت الثقبة في الحجر، علمنا أن لكل واحدة من تلك القطرات أثراً ما في حصول ذلك الثقب وإن كان ضعيفاً قليلاً...

وإذا عرفت هاتين المقدمتين فنقول:

إن كل عمل يصدر من الإنسان كثيراً كان ام قليلاً، قوياً كان ام ضعيفاً، فأنه يحصل منه لا محالة في جوهر النفس الإنسانية أثر مخصوص، فإن كان ذلك الأثر أثراً لحذب جوهر الروح من الخلق إلى حضرة الحق، كان ذلك من موجبات السعادات والكرامات. وإن كان ذلك الأثر أثراً لجذب الروح من حضرة الحق إلى للشتغال بالخلق، كان ذلك من موجبات السقاوة والخذلان.

إلا أن تلك الآثار تخفى ما دام الروح متعلقاً بالبدن، لان اشتغال الروح بتدبير البدن يمنع من انكشاف هذه الأحوال وتجليها وظهورها، فإذا انقطع تعلق الروح عن تدبير البدن، فهناك تحصل القيامة لقوله الله القيامة القوله المن عن مات فقد قامت قيامته).

ومعنى كون هذه الحالة قيامة، أن النفس الناطقة كأنها كانت ساكنة مستقرة في هذا الجسد السفلي، فإذا انقطع ذلك التعلق، قامت النفس وتوجهت نحو الصعود إلى العالم العلوي. فهذا هو المراد من كون هذه الحالة قيامة.

ثم عند حصول القيامة بهذا المعنى زال

إذن العامل تبلور لعمله، كما إن العمل تعبير عن شخصية العامل وملكاته وسجاياه وذوقه وهداه. و بين العمل والعامل صلة وثيقة.. دون أن نقصد بالعلاقة الثانية (علاقة العمل بالعامل) إنّ العمل إفراز حتمى للعامل(١١١).

إنَّ الحقيقة التي يقررها القرآن هي إنَّ العلاقة بين العامل والعمل علاقة تبادلية، كل منهما يؤثر في الآخر، وعليه تكون شخصية العامل تبلوراً لعمله.

وإلى هذا المعنى يشير قوله تعالى في ابن نوح للله: ﴿ إِنَّهُ عَمَلُ عَيْرُ صَلِحٍ ﴾ [سورة هود: ٤٦]. والتعبير عن ابن نوح بـ (العمل) وإن كان تعبيراً مجازياً مألوفاً في اللغة العربية، ولكن ما وراء هذا المجاز حقيقة يقرّرها القرآن، وهي أن العمل تحصيل للعامل، وإن شخصية العامل حصيلة عمله، ونتيجة عمله، وعمله يرتسم في شخصيته، ومن اليسير على من يقرأ الناس: أن يقرأ عمل كل إنسان في شخصيته، وأن يكتشف من شخصية

(١١) لأنه يؤول لا محالة إلى القول بالجر والحتمية السلوكية وهو ما يرفضه القرآن الكريم.

الغطاء وانكشف الوطاء، وقيل له ﴿ فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾. وقوله: ﴿ وَنُحُرِّجُ لَهُ. يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ كِتَبَالِلْقَنَّهُ مَنشُورًا ﴾ معناه: ونخرج له عند حصول هذه القيامة من عمق البدن المظلم كتابا مشتملاً على جميع تلك الآثار الحاصلة بسبب الأحوال الدنيوية، ويكون هذا الكتاب في هذا الوقت منشورا، لأن الروح حين كانت في البدن كانت هذه الأحوال فيه مخفية، فكانت كالمطوية، أما بعد انقطاع التعلق الجسداني ظهرت هذه الأحوال وجلت وانكشفت، فصارت كأنها مكشوفة منشورة بعد أن كانت مطوية، وظاهرة بعد أن كانت مخفية، وعند ذلك تشاهد القوة العقلية جميع تلك الآثار مكتوبة بالكتابة الذاتية في جوهر الروح فيقال له في تلك الحالة: ﴿ ٱقْرَأُ كِنْبَكَ ﴾ ثم يقال له ﴿ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيُوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ فإن تلك الآثار إن كانت من موجبات السعادة حصلت السعادة لا محالة، وإن كانت من موجبات الشقاوة حصلت الشقاوة لا محالة، فهذا تفسير هذه الآية بحسب الأحوال الروحانية)(١٠).

(١٠) التفسير الكبير للرازي ٢٠: ١٦٩ -١٧٠.

عمله وسلوكه، وبالعكس.

٣. العلاقة بين العامل والجزاء

وهذه هي العلاقة الثالثة في معادلات العمل والعامل والجزاء.

إن العامل نفسه يتحول إلى وقود النار والوقود ما به يتقد النار، فتكون سيئاته وأهواؤه سبباً لاتقاد نار جهنم به. وتتقد نار جهنم وتشتعل بالناس.

إن نار جهنم تحرق الناس بلا ريب، وهذا من مسلمات الكتاب، ولكن جهنم تحترق وتتقدفي الوقت نفسه بالناس، ويكون الناس الكافرون وقوداً لها وحطباً فهي تحرق العصاة والكفار وتحترق (تتقد) بهم.

والقرآن الكريم صريح في هذا المعنى أيضاً كما هو صريح في المعنى الأول يقول تعالى: ﴿ فَأُتَّقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾ [سورة البقرة: ٢٤].

واختلف المفسرون في نوع الحجارة التي تتقد بها نار جهنم، أي نوع من الأحجار؟ هل هي حجارة الكبريت أم الأصنام؟.

وفسر وا اتقاد نار جهنم بالناس لما في أجسام الناس من دسم وعظم وجلد من

المواد الحارقة. ولست أرى أن أشد ما خلق الله تعالى من الوقود في الكون هو ما أودع في جسم الإنسان من دسم ولحم وعظم، والآية الكريمة بصدد تهويل الأمر وتخويف الناس وإرعابهم. وأرى -والله أعلم -أن سيئات الناس وأهواءهم تكون يومئذ وقوداً لنار جهنم، ونار جهنم تتقد وتحترق بهم وبها، كما أنها تحرقهم في الوقت نفسه.

وقد ورد المعنى نفسه في سورة التحريم: ﴿ قُواً أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾ [سورة التحريم: ٦] والناس بطبيعة الحال، هم الكفار والفسّاق والمنافقون والعصاة. هؤلاء هم وقود نار جهنم، فيحترقون في نار جهنم بأنفسهم وفي الوقت نفسه يوقدونها، لأنهم هم وقود نار جهنم. يقول تعالى: ﴿ وَأُوْلَتِهِكَ هُمْ وَقُودُ ٱلنَّارِ ﴾ [سورة آل عمران: ١٠]. وفي القرآن آيات عديدة في هذا المعني، نذكر منها قوله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعَلَّمُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّهَ ﴾ [سورة الأنبياء: ٩٨]. ويقول تعالى ﴿ وَأَمَّا ٱلْقَاسِطُونَ فَكَانُواْ لِجَهَنَّمَ حَطَبًا ﴾ [سورة

الجن: ١٥]، وحصب جهنم: وقود جهنم،

وهذه الآيات من الوضوح بمكان لا يقبل الحمل على المجاز.

ونفسّر بهذا المعنى قوله تعالى في سورة المسد: ﴿ سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهُ ﴾ [سورة المسد: ٣]، ومعنى سيصلى ناراً، أي: يوقدها وفي نفس الوقت يحترق بها.

وهـذا هـو أحـد المعنيين لكلمة ﴿ سَيَصْلَىٰ نَارًا ﴾، والتفسير الآخـر (سيدخل ناراً).

ومها يكن من أمر في تفسير آية المسد، فأن الذي لا يمكن الشك فيه هو أن المجرمين، يوم القيامة، وقود لنار جهنم وحطب او حصب لها، وإن سيئاتهم وأهواءهم هو لهيب نار جهنم وحريقها، غير أنها كانت محجوبة عنهم في الحياة الدنيا، فإذا ماتوا انكشف عنهم الغطاء ورأوا أن سيئات أعالهم هي نار جهنم وعذابها، وأنهم بأنفسهم وقود نار جهنم وحطبها وحصبها. أعاذنا الله تعالى من ذلك.

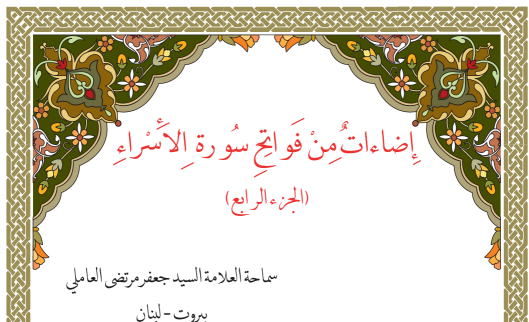
من أعلى جهنم منذ سبعين سنة، الآن وصل إلى قعرها، فكان لوصوله إلى قعرها وسقوطه فيها هذه الهدّة.

فيا فرغ الله من كلامه إلا والصراخ علا في دار منافق من المنافقين قد مات عن سبعين سنة، فقال رسول الله الله الله الله أكبر.

فعلم علماء الصحابة إن هذا الحجر هو ذلك المنافق وأنه منذ خلقه الله يهوى في جهنم، حتى بلغ عمره سبعين سنة، فلما مات حصل في قعرها.

(۱۲) تفسير القرآن الكريم ٤: ١٠٧ - ١٠٨ للسيد مصطفى الخميني. راجع علم اليقين للفيض الكاشاني: ٢/ ٢٠٠٢ والفتوحات المكية: ١/ ٢٩٨ ومسند احمد: ٢/ ٣٧١ والاسفار الاربعة لصدر المتالهين: ١/ ٣٦٦.





﴿ ثُمَّ رَدَدُنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمُ وَأَلْكَرَّةً عَلَيْهِمُ وَأَمْدَدُنَكُمُ أَكْثَرُ وَأَمْدَدُنَكُمُ أَكْثَرُ وَأَمْدَدُنَكُمُ أَكْثَرُ وَجَعَلْنَكُمُ أَكْثَرُ لَيْفِيرًا ﴾.

ردُّ الكرة في الآية:

تفيد هذه الآية المباركة، ما يلي:

١. اعتبرت جوس عباد الله خلال الديار، ووصول الأمور إلى هذا الحد نهاية مرحلة، لأنها حققت ردعاً لبني إسرائيل عن مواصلة إفسادهم الكبير في الأرض كلها.. وخفت بذلك وطأتهم، وانحسرت أضرارهم، وأوقفتهم عند حد معين.. وبذلك

تكون مهمة عباد الله أيضاً قد انتهت عند هذا الحد بالنسبة لهذه المرحلة. إذ ليس المطلوب منهم ملاحقة كل مظاهر الفساد.. بل المطلوب منهم منع الفساد الشامل.

لوحظ: أن بعث العباد في الإفساد الأول قد جاء فور حصول ذلك الإفساد، بلا فصل، فقال: ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ أُولَ هُمَا بَعَثْنَا حَوْلَهُ... ﴾ فلا فاصل بين البعث وبين مجيء الوعد للإفساد الأول المصاحب للعلو الكبير..

٣. إن الفاصل بين بعث العباد على بني

إسرائيل، وجوسهم خلال الديار، وبين رد الكرة لبني إسرائيل على العباد كان طويلاً، ولذا جاء بكلمة: «ثم» التي هي للتعقيب مع التراخي. أي أن رد الكرة الذي سيكون عقيب البعث وجوس العباد خلال الديار لن يأتي مباشرة، بل سيكون بعد مدة طويلة..

٤. إن المواجهة بين عباد الله، وبين بني إسرائيل تبقى قائمة طيلة هذه المدة. والشاهد على ذلك: التعبير بكلمة «رد الكرة»، لأن هذه الكلمة إنها تستعمل للتعبير عن سير المعارك الحربية التي يكون فيها كر وفر، وهجوم وانكسار، ثم هجوم مضاد، وما إلى ذلك..

فالتعبير برد الكرة يفيد: أن المواجهة بين الفريقين باقية، وأنها ستبقى مواجهة عدوان وحرب، أو تدبير واستعداد لها، ومكايدة، ومعاندة .. وليست مواجهة سلمية، أو تنافسية، ثم يطرأ ما يعكر صفو السلم، ويعدل بالأمور إلى الحرب..

٥. وحين يستكمل بنو إسرائيل الإعداد والاستعداد، يبادرون إلى شن الهجوم

الذي سوف يكون دافعهم إليه هو إعادة الاعتبار بعد الذل الذي نالهم نتيجة البعث الأول للعباد الذي توج بالجوس خلال الديار..

٦. ويستفاد من هذا أيضاً: أن هيمنة عباد الله على الموقف الكابح لجماح بني إسرائيل سوف تطول.. وستبقى لهم القدرة على الجوس خلال الديار، وسيبقى الرعب مهيمناً على قلوب بني إسرائيل..

٧. إنه تعالى لم يشر إلى تحطيم علو بني إسرائيل، ولا إلى زوال كيانهم وتحطيم قدراتهم.. بل أشار إلى الجوس خلال الديار، الذي ستكون له لوازم كثيرة، من الرعب الذي من شأنه أن يقمع بني إسرائيل، ويرد عاديتهم، ويوقفهم عن مواصلة مسيرتهم، ويحد من فاعليتهم في الفساد والإفساد الظاهر، وإن كانت مكائدهم لا تنتهى، ومكرهم الخفى لا يتوقف، وتحريضهم على عباد الله والتهيؤ لحربهم يتواصل ويستمر..

فالظاهر: أن علوهم يبقى، وقدراتهم لا تزول، وكيانهم العام يبقى متماسكاً..

#### رد الكرة لا يعني النصر:

وينبغي لفت النظر هنا: إلى أنه تعالى قد اكتفى بذكر الكرة لبني إسرائيل، وتوصيف فائض القوة في المال، وفي كثرة الأبناء، وكثرة النفير الذي سيمكنهم من ذلك، أو فقل: الذي يجرئهم على التحرك ضد عباد الله...

ولكنه تعالى لم يصرح بحصول النصر لهم..

ومن المعلوم: أن رد الكرة لا يعني سوى أن الفريق المهزوم قد تمكن من تجميع قواه، وعاد إلى اتخاذ صفة الهجوم.. الأمر الذي يشير إلى أن أمراً ما قد تغير، إما في موازين القوة المادية، أو في الخطط الحربية، أو في التحالفات، والاصطفافات قد جرأ هذا العدو –المتمثل ببني إسرائيل هنا –للوقوف على قدميه، والعودة إلى ساحة القتال، فتسمى هذه العودة «كرة بعد فرة»، فإن الكر إنها يكون بعد الفر..

وبذلك يتبين لنا أمور:

الأول: أن بني إسرائيل في الإفساد الأول يفرون من ساحة القتال، وينجحرون في بيوتهم إلى الحد الذي

يمكِّن عباد الله من الجوس خلال الديار، وملاحقتهم، حتى في عقر دارهم لكسر شوكتهم..

وربها يتم هذا التراجع تحت ستار التهيوء للجولة التالية، ويصاحبه تهديد ووعيد يتمكنون به من التغطية على الرعب القاتل، والهزيمة البشعة التي حاقت بهم.. فلا يستطيع الناس العاديون تلمس حقيقة ما جرى.. ولذا اكتفى سبحانه بذكر لوازم الهزيمة النفسية القاتلة، ولم يصرح بها، لأن الناس قد لا يصدقون ذلك، وهم يرون القدرات المادية والتسليحية لبني إسرائيل مع احتفاظهم بكيانهم القائم، ومع مواصلتهم للعربدة والتهديد والوعيد..

الشاني: أن الجوس خلال الديار الموجب للرعب القاتل هو من مفردات النصر المؤزر الذي يتحقق لعباد الله..

الثالث: أن بني إسرائيل سوف يعودون للكر بعد الفر، ويستعيدون قدراً من الثقة بالنفس بسبب ما يحصلون عليه من قدرات مادية، وأموال هائلة، وكثرة أبناء، وجيوش جرارة.. الأمر الذي يعطيهم الشجاعة للعودة إلى ساحة المواجهة..

الرابع: إن ذلك لا يحقق لهم نصراً حاسماً على عباد الله، ولا كسراً لشوكتهم، بل هو لا يعدو كونه مجرد عودةٍ للمواجهة، واستعراض قوة يمنحهم شعوراً بقدر من الأمن في ظل هذه القدرات.

الخامس: إن شعورهم بهذا الأمن سوف يجرئهم على معاودة الإفساد من جديد.. فتفاجئهم الضربة الثانية لعباد الله کے سنری..

التأكيدات في: ﴿ثُمَّ رَدَدْنَا﴾:

١. ولسنا بحاجة إلى التذكير بأن تحديد مقدار الوقت لعودة الكرة بكلمة ﴿ثُمَّ﴾ وسائر الخصوصيات والتفاصيل التي يمكن فهمها من كل كلمة.. هو من موجبات اكتشاف مدى الحرص على إفهامنا بأن هذه الأمور واقعة لا محالة..

٢. كما أن كلمة ﴿رُدُدْنًا ﴾، حيث لم يقل: «نَـرُدُّ» تفيد: أنه يريد أن يعتبر هذا الأمر بحكم الحاصل الذي أصبح من الماضي. وحتى ليصح الإخبار عن وقوعه حتى قبل أن يحين وقته.

إن كلمة «نا» في قوله: ﴿رَدَدْنَا ﴾ حيث

لم يقل: «أَرُدُّ». قد أريد بها أن يكون الكلام من مقام الجلال والعظمة والعزة.. وهذا يزيد من درجة التأكيد على وقوع المضمون.

#### من الذي يرد الكرة؟!:

قد يتساءل المرء، فيقول:

١. قد دل قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ رَدَدُنَا لَكُمُ ٱلْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدُنَكُم بِأَمْوَالِ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَكُمُ أَكُثَرَ نَفِيرًا ﴾ على أن الله تعالى هو الذي يفعل ذلك، مع أن بني إسرائيل هم الذين جمعوا وتهيأوا وتنقبوا لقتال عباد الله، فكيف يمكن فهم هذا الأمر.

٢. يضاف إلى ذلك: أن هذا العمل من بني إسرائيل هو من قبائحهم ومعاصيهم، فكيف ينسب سبحانه هذا الأمر لنفسه، ويقول: ﴿ رَدَدُنَا لَكُمُ ٱلْكَرَّمَ ٱلْكَرَّمَ عَلَيْهِمْ ﴾ أي على عبادنا؟!.

٣. وأخيراً: إذا كان الله تعالى هو الذي بعث العباد على بني إسرائيل عقوبة لهم على إفسادهم.. فلهاذا عاد ورد الكرة لبني إسرائيل على عباده، فهل هو سبحانه يفعل الشيء ونقيضه؟!.



#### ونجيب:

بأنه قد تقدم: أنه تعالى يريد أن يفهم بني إسرائيل أنه هو المهيمن على الكون كله، وهو المتصرف فيه، وأنه ليس كما يقول اليهود: ﴿ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةٌ ﴾. وليس محكوماً بقدره وقضائه.. كما يدعون.

وقد ذكرنا في أكثر من مناسبة: أن الله تعالى أودع في هذا الكون سنناً وضوابط، وأجراها وفق قانون العلل والأسباب. واختيار الإنسان واقع أيضاً في سلسلة هذه العلل...

ويبقى بعد ذلك كله الخلق والأمر والفيض كله بيده تعالى. وهو المهيمن على الأسباب والمسببات، وهو الذي يفيض أو لا يفيض الوجود على المعلول إذا وجدت علته، وعلى المسبب إن توافرت أسبابه، التي قد يكون منها اختيار الإنسان.

وعلم الله تعالى بها يختار الناس، وبمسار الأمور، وبها كان، وبها يكون لا يعني إلا حتمية مطابقة الواقع العيني لعلمه تعالى. ولكن ذلك لا يعني الإكراه والإجبار، فإن من يعلم بأن الشمس سوف تطلع غداً من دون ريب، لا يكون

علمه بذلك هو السبب في طلوعها، وكذا إذا علم بأن فلاناً سيموت بعد ساعة بسبب شربه السم، فذلك لا يعني أن علمه بذلك كان سبباً في موته..

وعلم الله تعالى بها يفعله البشر باختيارهم، لا يعني أنه سوف يوجِدُ هو تلك الأفعال رغماً عنهم، وبالإكراه والإجبار منه لهم.

فالمراد بقوله تعالى هنا: ﴿ رَدَدْنَا ﴾ و ﴿ وَجَعَلْنَكُمْ ﴾ هو السياح للأمور بأن تجري وفق أسبابها، وعدم الحيلولة بين السبب والعلة، وبين السبب والعلول.

وإذ قال الله تعالى لبني إسرائيل: ﴿ ثُمَّ رَدَدُنَا لَكُمُ ٱلْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدُنَكُم ﴿ ثُمَّ رَدَدُنَا لَكُمُ ٱلْكَرِّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدُنَكُم ﴿ ثُمَّ رَدَدُنَا لَكُمُ ٱلْكُرُ مَا لَكُمْ الْكُرُ نَفِيرًا ﴾. فإن ذلك إنها هو بتمكينهم من الاستفادة من السنن.

ويكون حجب الله ألطافه عنهم، وكثرة معاصيهم، وإصرارهم على الجريمة والإثم، وعداوتهم للحق وأهله، وعلوهم على الله، وإمعانهم في الغي والضلال هو الذي يدعوهم لجمع الأموال، وتجييش

العدد الخامس عشر خريف (۲۰۱۲، ۲۹ - ۲۶۲۵هـ) (۱۳ اعلام عشر خريف (۲۰۱۳) م

الجيوش لحرب عباد الله، وهو الذي يحبب لهم إلقاح الفتن، والختل والمكر والغدر، وارتكاب الجرائم والمخزيات، والإيغال في الآثام والموبقات.

كما أن الله تعالى يمد الكافر والعاصي، لا بمعنى أنه يساعده على المعصية والجريمة، بل بمعنى أنه تعالى أخذ على نفسه أن لا يظلمه، وأن يفيض الوجود على ما يختاره، عين يهيء أسباب الوجود على ما يختاره، فإذا أكل -مثلاً - يجعل هذا الطعام يؤثر أثره في تقويته، وإذا شرب الدواء جعل الدواء أيضاً يؤثر أثره المتوقع منه في الشفاء، وإذا زرع، جعل الزرع ينبت، والشجرة التي يغرسها تكبر وتثمر..

وهكذا يقال في كل ما يرتبط بتسبيب الأسباب العامة، وتحريك السنن المودعة فيها حوله في كل هذا الوجود، فلا يحجب شيئاً عنه حتى لا يكون ظالماً له.. حتى لو استعمله في المعاصي أيضاً. وهذا هو معنى الإمداد له. فإنه في الحقيقة عدم المسارعة إلى أخذه بذنوبه، لا أكثر من ذلك.

وأما بعثه عباد الله على بني إسرائيل، فإنها هو بهداياتهم التي قبلوها، وبالأوامر

التي أصدرها لهم فيها يرتبط بقتال الظالمين ودفع عدوان المعتدين، وإفساد المفسدين، وبالترغيب وبالتربية الإيهانية الصحيحة، وبالترغيب بالجنان، والتحذير من النيران، وما إلى ذلك.. بالإضافة إلى التوفيقات لهم، ولا سيها تلذذهم بطاعة الله، وازدياد رغبتهم فيها، وحرصهم عليها، وإلقاء الرعب في قلوب أعدائهم بأسبابه الطبيعية أيضاً..

وخلاصة الأمر: إن ما يوجب الإشكال هو أن يبتدئ الله المجرم والطاغية بالعطاء من دون تسبيب للأسباب من قبل ذلك المجرم..

والذي أشار إليه الله سبحانه وتعالى في هذه الآيات إنها هو مجرد إفساح المجال للأسباب الطبيعية، وللأسباب التي يمهدها لتؤثر آثارها، وفق السنن العامة التي أخذ الله تعالى على نفسه أن يجري الأمور في خلقه كله وفقها، أو من خلالها، كإنبات الزرع، ونشوء الجنين بسبب المقاربة بين الذكر والأنثى، وما إلى ذلك.

#### رد الكرة غير بعث العباد:

وهناك فرق آخر بين قوله تعالى: ﴿ بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَا ﴾ وقوله تعالى:

﴿ ثُمَّ رَدَدُنَا ﴾ وهو أنه في مورد البعث يحتاج إلى إيجاد الداعي، ولو بالإغراء بالمثوبة، أو التخويف من العقوبة..

أما في مورد رد الكرة، فلا يحتاج إلى أكثر من عدم إيجاد المانع أمام بني إسرائيل، والتخلية بينهم وبين السنن، والسياح لهم بتوظيف الأسباب والعلل للحصول على مسبباتها ومعلولاتها.. في الإستيلاد وتكثير البنين، وفي حشد الناس للقتال، وفي إعداد الخطط، وجمع الأموال، وتهيئة وسائل الحرب، وما إلى ذلك..

فها يطلبونه هو: أن لا يحول سبحانه وتعالى بين الأسباب والعلل، وبين مسبباتها ومعلولاتها.. وأن تبقى سنن التكوين جارية كها كانت.

#### لاذا قدم كلمة لكم؟!:

وهنا سؤال يقول: لماذا قال تعالى: ﴿ ثُمَّ رَدَدُنَا لَكُمُ ٱلْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ ﴾، ولم يقل: «رددنا الكرة لكم عليهم»، فهل من سبب لهذا التقديم؟!.

#### ونجيب:

بأنه إذا قال: «رددنا الكرة لكم»، فذلك يعني: أنه تعالى هو الذي حرك بني

إسرائيل للهجوم على عباده، وهو الذي منحهم هذه الفرصة، لأن الكرة نفسها بيده تعالى، فهو الذي صنعها لهم، فهو كقولك: «رددت الشيء الفلاني إليك»، أي أنه كان معي، وتحت سلطتي، ولم يكن لك سلطة عليه. ثم أعطيتك إياه منحة مني لك، فصار لك حق التصرف به بعد خروجه مني...

أما إذا قال: «رددت لك الشيء الفلاني»، فذلك يعني: أن الشيء الفلاني أمره معلق في الهواء، فإما أن يكون بيدي، وأنا الذي أقرر أن أقدم فيه وأن أحجم.. وإما أن يكون أمره إليك أنت، وأنت الذي تقرر الإقدام والإحجام فيه..

وهذا المعنى الثاني هو المناسب لمقاصده تعالى هنا، لأنه يدل على مجرد التخلية بين بني إسرائيل وبين الكرة، فالخيار فيها لهم، فهم الذين يقررون أن يكروا، أو أن لا يكروا. وهو تعالى لا يتدخل في هذا الأمر لا سلباً ولا إيجاباً.

## الألف واللام لماذا؟!:

وقد ذكر تعالى كلمة «الكرة» معرفة بالألف واللام، ولم ينكرها، فيقول: «رددنا

لكم كرة عليهم» لأن هذا التنكير يؤدي إلى عكس المطلوب، لأن معنى العبارة يصير هكذا: إننا منحناكم فرصة لتكروا على عبادنا كرة واحدة، لأن التنكير يفيد معنى المرة الواحدة دون تكرار... فإن كان المراد: أنه تعالى قد منحهم

فإن كان المراد: أنه تعالى قد منحهم فرصة القيام بكرة واحدة، فهذا يصير من قبيل المنحة المجانية منه تعالى لبني إسرائيل لأمر منحصر به، ثم مكنهم منه لكي يذلوا عباده وينتصروا عليهم.. وهذا معنى باطل وغير مقصود له تعالى..

وإن كان المراد: أنه قد خلى بينهم وبين عباده ليكروا عليهم كرة واحدة، فهو يعني أنه ظالم لهم، لأنه يحول بينهم وبين عباده في غير هذه المرة بصورة جبرية وقاهرة..

فتعريف الكرة بالألف واللام هو الأصوب، لأنه يدل على أنه تعالى قد أعطى الخيار في أمر الكر والفر لبني إسرائيل في كل زمان.. فالألف واللام هي الجنسية لا العهدية.. وبذلك يستقيم المعنى.

## ثبات العباد في المواقع:

تقدم: أنه بمجرد حصول الإفساد الأول يبعث الله على بني إسرائيل عباداً

له غير معروفين، ولكنه تعالى وصفهم لهم بقوله: ﴿ أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ ﴾.. ولعلهم يذيقون بني إسرائيل بعض بأسهم هذا في أعال حربية محدودة، لكي يتمكن الرعب منهم في نفوس بني إسرائيل، بنحو يصبح العباد قادرين على الجوس والتخلل بين فرج الديار.

فإذا حصل ذلك طال انجحار بني إسرائيل في جحورهم، وصاروا يتعاملون بمكر وخبث.. ولم يعودوا قادرين على المواجهة المباشرة.

ثم يطول الزمن، وتتهيأ الأموال والبنون لبني إسرائيل، وتكثر الجيوش التي تنفر للحرب معهم ومساعدتهم، فحينئذ ترد الكرة لبني إسرائيل على عباد الله. ورد الكرة هذا يكون لأجل زحزحتهم عن المواقع التي هم فيها، وتبديل الحالة التي هم عليها.

ونستطيع أن نتصور أن كلمة عليهم في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ رَدَدُنَا لَكُمُ الْكَوْرَةَ وَلَا لَكُمُ الْكَوْرَةَ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ تعطي معنى ثبات العباد في المواضع والمواقع التي هم فيها، وأن بني إسرائيل يجاولون في كرتهم الإستعلاء



عليهم بالقهر والغلبة، وتبديل هذه الحال عن هذا الطريق.

ولكنه تعالى لم يشر إلى أنهم سوف يحصلون على مايريدون، ويفرضوا إرادتهم، أم يفشلون.. غير أن نفس الاقتصار على ذكر رد الكرة، يعطي: أن غاية ما يفعله بنو إسرائيل هو مجرد العودة إلى المواجهة بعد فرار قد حصل لهم..

وأنهم إنها يتمكنون من ذلك بسبب الأموال الهائلة التي جمعوها، وكثرة البنين، والجيوش الجرارة التي استعانوا بها..

ولكن اللافت هنا: هو ما قلناه، من أنه ليس في هذه الآيات المباركة أية دلالة على أن بني إسرائيل سوف يدخلون في حرب فعلية ومؤثرة أكثر من العود إلى ساحة المواجهة، والتصدي.. الذي لم يعرف حجمه، ومقدار أثره، سوى أنه جرأهم على العود إلى الغطرسة والإفساد من جديد..

#### الإمداد بالأموال والبنين:

ثم قال تعالى: ﴿ وَأَمْدَدُنَكُمْ بِأَمُولِ وَبَنِينَ ﴾ وفي بيان بعض ما ترمي إليه هذه الآية نبدأ بالحديث عن الواو العاطفة

في قوله: ﴿ وَأَمْدُدُنَّكُم ﴾، فنقول:

إن ثمة سؤالاً يطرح حول المراد من هذه الواو، فإنها واو العطف بلا ريب، ولكن كيف يمكن استفادة نظم الأحداث في موقعها الزماني من خلالها؟! فهل حصل الإمداد قبل رد الكرة، أو بعدها، أو معها. وقبل تكثير نفير بني إسرئيل، أو بعده، أو معه؟!.

وهل الترتيب في الذكر في الآية مساوق للترتيب في الحصول. أو ليس مساوقاً له؟! بدليل أنك إذا قلت: جاء زيد، وعمرو، وبكر، ربيا كان ذكرك لزيد أولاً لأجل تعظيمه، وتكريمه، أو لأجل قربه من قلبك، أو لأجل أن اسمه مرتبط بذكرى لك معه، أو لاعتيادك على ذكر اسم زيد قبل عمرو، أو لأي سبب آخر.. مع أنه في الترتيب الخارجي قد يكون الأمر قد حصل على عكس ما ورد في الترتيب الذكري، أو بشيء من الاختلاف فيا بينها..

والظاهر: أن هذا هو الحاصل هنا، بأن يكون الجوس خلال الديار قد طال أمده، وتهيأت الفرصة لبني إسرائيل لجمع الأموال، وتحريض الدول، وإقامة

التحالفات، وكثرت ذريتهم، وشعروا بالقوة، فبادروا إلى التصدي للعباد...

ولعل أهمية هذا التصدي وخطورته، وكونه يمهد للعودة إلى الإفساد الثاني قد دعا إلى عدم مراعاة الترتيب في الذكر وفق الترتيب في الحصول الخارجي، فقدم ذكر رد الكرة، لأنها المقصود الأهم، والحدث المتميز، فإن حصول الأموال، والبنين، وكثرة النفير إنها كانت من الممهدات له. فهو بيت القصيد.

وأما ادعاء أن الترتيب حسب الذكر مطابق للترتيب في الحصول الخارجي، فهو غير ظاهر الوجه، بل غير معقول، لأن بني إسرائيل لا يجرؤون على التحرك لولا حصول هذه الأمور لهم قبل ذلك.

ولو تجرأوا على الحركة لما تمكن عباد الله من الجوس خلال الديار..

فلما حصل لهم الأموال والبنون وكثر نفيرهم، وتراكمت بمرور الزمن هذه العوامل المؤثرة أنغضوا رؤوسهم، وخرجوا من جحورهم..

ولعل عودتهم إلى المواجهة والتصدي لم تستنفذ هذه الطاقات، بل بقيت في حو زتهم.

ولكن رؤيتهم كثرة الأموال بين أيديهم، وكثرة البنين لهم، وكثرة النفير معهم.. قد جرأهم على معاودة الإفساد، ففاجأهم عباد الله بضربتهم الأخرى كما سنرى..

### الإمداد يحتاج إلى زمان:

وواضـــح: أن قـولـه تـعـالى: ﴿ وَأَمْدَدُنَّكُم ﴾ يشير إلى وجود زمان طويل قد حصل هذا الإمداد فيه -يتناسب هذا الزمان في امتداده وطوله مع قوله: ﴿ ثُمَّ رَدَدُنَا ﴾ التي تقدم أنها تفيد أيضاً حتمية حصول رد الكرة، وحتمية حصول الإمداد، وحصول كثرة النفر.. ولا سيا مع إسناد كلمات «ردّ»، و «أمدّ»، و «جعل» إلى ضمير جمع المتكلم، الدال على صدور الكلام من موقع العظمة والجلال..

ويدل على طول زمان جوس الديار، وبين رد الكرة لبني إسرائيل: أن حصول الأموال الهائلة، وكثرة البنين يحتاج عادة إلى زمان طويل تبذل فيه المساعى لجمع التبرعات، وللإستثمار في التجارات والصناعات، كما أن كثرة البنين تحتاج إلى سنين كثيرة تستغرقها عمليات الحمل والولادة، والتربية والتنشئة..



#### مثلث الأموال والبنين والجيوش:

وقد لاحظنا: أنه تعالى ذكر هنا أموراً ثلاثة، جعلها سبحانه منطلقاً للكرة التي يقوم بها بنو إسرائيل على العباد، وهي التالية:

الأموال: التي هي القوة الإقتصادية التي تعطي القدرة على التحرك في مختلف الجهات، ولها دور رئيس في تلبية الحاجات.

7. البنون: الذين يعطون للإنسان جرعة من الزهو والاعتزاز والغرور، والأمل بالمستقبل.. والإحساس بالحاجة إلى التوسع، والاستيلاء على البلاد والعباد، ولو بقيمة تشريد، أو إبادة شعوبها. وتسخير العباد لخدمة الأبناء وتحصيل مقومات البقاء، وجمع الأموال لحفظ مستقبل أبناء أعزاء يرون فيهم مصدر قوة لهم، وضهان بقاء واستمرار لوجودهم..

وكشرة الأمسوال والأولاد هي طموح الفئات المتخلفة حضارياً وفكرياً وثقافياً.. الذين يعيشون للدنيا، وهي وحدها القيمة عندهم، وهي محط آمالهم،

وقبلة أعمالهم.. فقد قال تعالى رداً عليهم: ﴿ الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَوةِ الدُّنْيَا ۗ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَوةِ الدُّنْيَا ۗ وَالْبَنِينَ الصَّلِحَتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَالْبَيْنَ الصَّلِحَتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرُ أُمَلًا ﴾ [سورة الكهف: ٤٦]، وقال تعالى: ﴿ وَقَالُوا نَحَنُ أَكَثُ أُمُولًا وَأَوْلِكُ اللهِ وَمَا نَحَنُ بِمُعَذَّيِينَ ﴾ [سورة سبأ: ٣٥].

٣. كثرة الجيوش التي تنفر معهم للتصدي لأعدائهم الذين هم ضحايا ظلمهم، لأن هذا هو الذي ينسجم مع طبيعة التفكير المادي، ومع الرؤية التي يحملها بنو إسرائيل، فإنهم يريدون الحياة لأنفسهم بقيمة موت الآخرين، وأن يعيشوا برفاه ورخاء.. ولكن بجهد وعرق غيرهم.. وأن يعيشوا بسلام وأمن، ولكن بتضحيات الآخرين. بحيث تكون الأرواح التي تزهق من غيرهم، دفاعاً عنهم وليس منهم..

والحصول على هذه الأمور الثلاثة، بالإضافة إلى أنه يحتاج إلى وقت طويل، فإنه يحتاج أيضاً إلى المزيد من الخدع، وإثارة الفتن، وإلقاح حروب الإبادة بهدف الاستيلاء على مقدرات الشعوب، وعلى الأرض وخيراتها، وتسخير من يبقى

من أهلها ممن هم بحاجة إليهم..

بالإضافة إلى سياسات ماكرة، وتحالفات ظالمة تنتهي بتجييش المستكبرين الظالمين ضد المستضعفين، ومن ينصرهم من المؤمنين.

## الأموال والأولاد هما الأهم:

وينبغي أن لا نهمل الإشارة إلى أن الله تعالى قد أمد بني إسرائيل بالأموال والبنين، ولم يمددهم بالفكر والعلم، والثقافة، والقيم الإنسانية، والملك، والجاه.. لأن هذه الأمور لا تمثل لهم شيئاً، وهم إن طلبوها، فإنهم لا يريدون بها وجه الله، ولا خدمة الإنسان والإنسانية، بل هم سوف يو ظفونها في جمع المال، وخدمة البنين، فإن وجدوا أن غيرهم سوف يستفيد من العلم، أو الجاه، أو الحكم والسلطة، أو أي شيء آخر في تحسين أوضاعه، وتصحيحها. وإن ذلك سيزيده قوة، ويعطيه ميزة، أو يمنحه تفوقاً، أو أرجحية.. فتجدهم في موقع المحارب له، الساعى لاستلاب ما عنده، وتحطيم قدراته، وهدر طاقاته، وإفقاده ميزاته..

#### تنوين التنكير:

والتنوين في كلمة «أموال» إنها هو

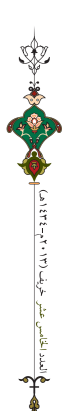
للتنكير. وفائدته هنا: التكثير الذي يفيده الإبهام الذي يوحي بأنه يأبي عن أن يحيط به التصور. لأنه تنوين وارد في مقام الامتنان بالإحسان إليهم. الذي سيقابل منهم بالكفران، وعدم الشكر. بل بالبغي والتمرد والطغيان على الله، ورفض الانصياع لأوامره ونواهيه..

#### كثرة البنين لماذا؟!:

وقد وردت كلمة بنين منكرة أيضاً ليفيد التكثير لهم -كما كان الحال بالنسبة للأمو ال.

وقد ذكرنا: أن هذه الكثرات في خصوص هذين الأمرين هي طموح أهل الدنيا.. وليس لنا أن نظن أن تكثر الأولاد لبني إسرائيل، وصيرورة الأبناء رجالاً قادرين على القتال، هو الذي يدعو بني إسرائيل لإعادة الكرة.. فقد قلنا: إن بنى إسرائيل يسعون إلى زج غيرهم في الحروب، وإبعاد أنفسهم وأبنائهم عنها..

وإنيا تكون كثرة الأبناء -كيا تقدم -من موجبات توفر العناصر التي تساعدهم على إنجاح سياساتهم التحريضية، وحياكة المؤامرات، وتجييش البلاد والعباد ضد



أعدائهم.. باعتبار أن الأبناء هم مواضع أسرارهم، وهم الأمناء على قضاياهم. ومن أسباب تخفيف الأعباء التي يتحملونها في سبيل الوصول إلى أهدافهم الماكرة والشريرة..

كما أن كثرة الأبناء تزيدهم طموحاً للتوسع والإستيلاء على البلاد والعباد، وعلى ثروات الشعوب، وإلقاح الحروب والفتن فيها بينها، ليتمكن بنو إسرائيل من إبادتها، إما بالفتن، أو بأيدي الآخرين، بالإستفادة من المكائد والمصائد التي يتقنونها أكثر من أي شعب آخر.

وبذلك يحفظون مستقبل الأبناء الذين إذا كثروا كانوا امتداداً لهم، واستمراراً لوجودهم، وضهاناً لبقاء أطروحتهم، ونهجههم وسياساتهم.

#### كثرة النفير:

ثم قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ أَكُثُرَ نَفِيرًا ﴾.

وقد ميز سبحانه موضوع النفير عن موضوع النفير عن موضوع الأموال والبنين، فلم يكتف بالعطف بالواو، بل أضاف كلمة ﴿ وَجَعَلْنَاكُمْ ﴾ أيضاً.. ربها ليشير إلى ما

قدمناه من أن كثرة النفير لا ترتبط بكثرة البنين.. فقد يكون النفير الكثير نتيجة تحالفات مع أقوام آخرين ليسوا منهم، يجدون أن مصالحهم هي في معونة بني إسرائيل. ولعلهم يستفيدون أيضاً من مرتزقة يعتاشون عن هذا الطريق..

وهذا هو المتوقع من قوم يرون أنهم هم شعب الله المختار، وأن البشر إنها خلقوا من «نطفة حصان على صورة البشر»(۱)، لأجل خدمتهم، وصور البشر منحت للخدم لكي لا يستوحش اليهود منهم..

## جَعَلُ الكُثرَة!!:

ثم قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ ﴾. وقد تكلمنا عن صيغة الفعل الماضي، وإضافتها إلى ضمير جمع المتكلم، ودلالتهما على تأكيد المضمون العام، وأنه حاصل لا محالة.

وقد وردت كلمة «جعل» في القرآن في جملة آيات، منها قوله تعالى: ﴿ إِنِّ جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [سورة البقرة: ٣٠].

وقوله تعالى: ﴿ رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ السَّلُوةِ ﴾ [سورة إبراهيم: ٤٠].

وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ

(١) الكنز المرصود ص٦٧ وراجع ص٦٨.

اَجْعَلْ هَنَذَا اللَّهِ عَلَمِنَا ﴾ [سورة إبراهيم: 80]، وغير ذلك..

فهل المراد بالجعل: الخلق والتكوين الذي هو إيجاد وفرض قاهر، وفيض باهر؟! كقوله تعالى: ﴿ هُو ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِياءً وَٱلْقَمَرُ نُورًا ﴾ [سورة يونس: ٥].

أو أن المراد بالجعل: هو وضع الشيء على وجه يكون قابلاً للبقاء والإستمرار مثل قوله تعالى: ﴿ قَالَ الْجَعَلْنِي عَلَى خَزَآبِنِ مَثَلُ قُولُهُ تعالى: ﴿ قَالَ الْجَعَلْنِي عَلَى خَزَآبِنِ اللَّرْضِ ۚ إِنِي حَفِيظُ عَلِيمٌ ﴾ [سورة يوسف: ٥٥]، وقوله تعالى: ﴿ رَبِّ الجُعَلُ هَاذَا اللَّهُ السورة إبراهيم: ٣٥].

والوضع في هذين المثالين مستند إلى إنشاء اعتبار من قبل من يحق له الاعتبار والانشاء، وقد نشأ عنه منصب ومقام وموقع ليوسف للله يخوله التصرف في خزائن الأرض، وفق ما رسمه الله تعالى له، فصار هو المتكفل بحفظها، وصرفها في مصارفها المقررة كها أشير إليه بقوله تعالى:

وقد يكون الجعل بنحو آخر، يتم من خلال التوفيق والتسديد لحفظ وإبقاء حالة معينة، والسعي من خلالها لنيل مقامات،

وبلوغ حالات أرقى منها، ولعل منه قوله تعالى: ﴿ رَبِّ اَجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلَوْقِ ﴾. أي وفقني وسددني، وهبني من التوفيقات والألطاف ما يجعلني قادراً على إقامتها، وإظهار آثارها، حتى يصبح حضورها في حياتي كأنها أمر مجسد وملموس يراه الناس -ولو بآثارها -وكأنها أمر قائم وظاهر للعيان.

وكذلك الحال في قوله تعالى: ﴿ رَبِّ الْجَعَلْ هَلَذَا ٱلْبَلَدَ عَامِنًا ﴾. أي اجعل له في التشريع ما يجعل له من الحرمة والجلال، والهيبة والعظمة في ضمير ووجدان الناس، بحيث يصبح انتهاك أية حرمة من حرماته، أو جرأة عليه، أو فيه أمراً غير قابل للحصول، حيث يجد الإنسان داخل ذاته من الروادع والموانع ما يحجزه عن أي شيء من ذلك، حتى تصبح هذه الحالة، أو هذا الشعور أمراً مستقراً ومستمراً في النفوس والقلوب عبر الأحقاب والأجيال.

#### وبعدما تقدم نقول:

لا شك في أنه ليس المراد بالجعل: الجعل التكويني، الذي هو من قبيل: ﴿ جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِياءً وَٱلْقَمَر نُورًا ﴾..

كما أنه ليس المراد به: إنشاء الاعتبار الذي ينتج عنه موقع، أو مقام، أو منصب كمنصب يوسف: ﴿ اَجْعَلْنِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ الْأَرْضِ ﴾.

وليس المرادبه أيضاً: التوفيق والتسديد، والرعاية، والعود بالألطاف. كما في قوله تعالى: ﴿ رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوْقِ ﴾.

وليس المراد به أيضاً: إنشاء أحكام، وتكريس خصوصيات معينة كما في قوله تعالى: ﴿ رَبِّ ٱجْعَلْ هَنَدَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنُنَا ﴾.

نعم، ليس المراد بقوله: ﴿ وَجَعَلُنَكُمُ أَ أَكُثَرَ نَفِيرًا ﴾ أياً من هذه المعاني.

بل المراد: أن السنن المودعة في الكون، والتي يقدر البشر كلهم على تحريكها، وما أخذه الله تعالى على نفسه، من عدم الحيلولة بين الناس وبين ما يختارونه هي التي أوصلت إلى جمع كل هذا النفير الكثير لبنى إسرائيل..

ولأن الله سبحانه لا يعاجل بالعقوبة، بل هو يملي للكافر.

كما أن حب الناس للمال، وللدنيا، وتعلقهم بها.. إن هذا وذاك، بالإضافة إلى تلك السنين قد استغله بنو إسرائيل،

ليجمعوا الناس من حولهم، وليقنعوهم على بمعاداة أهل الحق، ويحالفوهم على حربهم، فتمكنوا بذلك من جمع الجيوش، وتكثير النفير.

فالمراد بالجعل: هو وضع هذه السنن، وهذه السياسة الإلهية المستمرة والسارية على الناس كلهم، والتي اقتضتها الحكمة، وفرضتها الرحمة والعدل، والذي أساء بنو إسرائيل الاستفادة منها، فقاموا بجمع الجيوش، وتكثير النفير.. على خلاف ما أراده سبحانه، وفي غير مواضع رضاه.

ولك أن تشبه هذه الحالة بالماء الذي خلقه الله ليجعل منه كل شيء حي، ولينبت الزرع، وينمو الشجر، ويتكون الثمر، وليروى به العطشى من البشر، وتكون به طهارتهم وراحتهم، وموجبات سعادتهم.. وإذ بالإنسان يستعمله ليغرق به الأبرياء، ويتلف به الزرع، ويفسد به الممتلكات، ويتلف الأقوات، ويمحق به الخيرات، والبركات..

والخلاصة: إن الجعل هنا قد توجه للكثرة، ولذا قال: ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ أَكُثُرُ لَكُثُرَةُ الكِثرة ولذا قال: ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ أَكُثُرُ الْخِيرا ﴾ [سورة الإسراء: ٦]، ولم يقل:

«جعلنا نفيركم»، أو جيشكم أكثر من جيشهم، أو أكثر من نفيرهم. ليكون الجعل مُنْصَبًا على الجيش نفسه، فيكونه، ويوجده على هذه الحالة، أو على تلك الحالة..

أو فقل: إنك إذا قلت: جعلت الجيش كثيراً، فيحتمل فيها معنيان:

أولهما: أن الجيش كان قليلاً ثم زدت عليه وكثرته..

الثاني: أنك كونت من البداية جيشاً كثيراً.. فهو من قبيل: ضيق فم الركية، «أي البئر». أي احفر البئر بنحو يكون فمه ضيقاً. أي أوجده على هذه الحالة.. لا بأن تحفره واسع الفم، ثم تضيق هذا الفم الواسع..

وإذا قلت: اجعل الكثرة للجيش، فهو يعني: أن الجيش الموجود قليل، فيحتاج إلى تكثر، وإضافة..

والمقصود هنا هو هذا المعنى الثاني.. الجيش والنفر:

١. ثم إن ثمة فرقاً بين الجيش وبين النفير العام، فإن الجيش مؤسسة تعد وتدرب، وتزود بها تحتاج إليه من عتاد، وإمكانات، وتكون ذات فرق مختلفة:

بحرية وبرية، وغيرها. وبعضها ذات تخصصات وخبرة قتالية عالية، تعتمد عليها الدول في الدفاع عن الأوطان، وإخماد الفتن.. وإليها توكل المهات القتالية الكبري.

أما النفير العام، فهو استنهاض الأمة، أو الشعب، أو كل قادر على حمل السلاح والقتال للقيام بواجب قتالي كبير.. فينفر الناس للحرب، كل بحسب ما يحسنه، وما يطيقه.. والجيش تنشئه الدولة..

أما النفير في الآية فيراد به استنهاض المقصودين بالحرب، وحلفائهم، ولو من الدول والشعوب الأخرى. كما أن النافرين قد يكونون من الجيش النظامي، وقد يكونون من عامة الناس.

٢. وهناك فرق آخر، وهو أن النفير يحمل معه معنى الاستعداد الفعلى لمباشرة القتال.. أما الجيش، فلربها بقى مدداً طويلة تعد بالسنوات يعيش في ثكناته دون أن يشعر بأى تهديد.

فلعل المطلوب هو الإلماح إلى هذا الاستعداد الفعلى لمباشرة الحرب، ولذلك قال: ﴿ أَكُثَرُ نَفِيرًا ﴾. مع الإشارة إلى



وجود مواجهة فعلية مع عدو متأهب قد استنفر قواه، وهذا ما يستفاد من كلمة ﴿أَكْثَرُ ﴾ التي تعني المكاثرة والمفاضلة. لاسيها وأن كثرة النفير تعطي قدراً من السكينة والطمأنينة، والشعور بالسلامة والأمن.

# ﴿ إِنْ أَحْسَنَتُمْ أَحْسَنَتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ۗ وَإِنْ أَسَاتُمُ فَلَهَا ﴾ أَسَأْتُمُ فَلَهَا ﴾

#### القرار الحاسم بعد رد الكرة:

وتتوقف الأمور عند حدرد الكرة لبني إسرائيل على العباد، بعد أن أصبح لدى بني إسرائيل ثلاثة أمور:

- أصبحوا يملكون الأموال الطائلة والهائلة، التي تفوق التصور..
- صار لديهم أولاد كثيرون جداً، كثرةً خارجة عن حدود التوقع أيضاً.
  - ٣. أصبحوا أكثر نفراً.

وتكون لهم فرصة سانحة تتجلى فيها حقيقتهم، وتتبلور أكثر، فكل ما تمنوه وطلبوه حصلوا عليه، وأزيحت عللهم، وبطلت تعللاتهم، فالقرار الذي يتخذونه بعد حصولهم على هذه الكثرات الثلاث ليس قرار المحروم والعاجز. بل قرار المتخم

بالأمكانات والقدرات، الذي يكون قراره نابعاً من داخل ذاته، لا تمليه عليه حاجة، ولا يقوده إليه ضعف.

إنه قرار يعبر عن دخيلته، ومشاعره، وأفكاره، وحكمته، وحنكته، وعقله، وحريته، وكل ما لديه من سجايا وأهواء وميول، وهو قرار سيكون مرآة نفسه، وواقعه، وتكوينه الداخلي، وقدراته وميزاته، وخصائص ذاته، وأخلاقه، وقيمه..

فإن كان قرارهم هو الفساد والإفساد، فهو قرار لم يدفعهم إليه خوف من أن تكون قلة عددهم وعدم توفر الذرية لهم من موجبات انقراضهم، وعدم الامتداد لوجودهم. فإن أبناءهم قد كثروا، وامتدادهم محرز ومضمون..

كما أنه قرار لم يؤثر فيه خشية من عدم وفاء الأموال المتوفرة لديهم بحاجاتهم، أو بحل جميع مشكلاتهم، فأموالهم طائلة وهائلة، ومفاتيح خزائن الدنيا في أيديهم.. وهو أخيراً قرار لم يمله عليهم شعور بالحاجة إلى القوة التي تحميهم، فالأمن متوفر، والقوة ضاربة وهائلة أيضاً..

فإذا اتخذوا سبيل الفساد والافساد،

فذلك لأن الزيغ تمكن من قلوبهم حتى ختم عليها، وضرب على أسهاعهم، فلا يسمعون نداء الهدايات، وجعل على أبصارهم غشاوة، فهم لا يبصرون طريقاً، ولا يهتدون سبيلاً..

ولأنهم صاروا يرون الحق باطلاً، والباطل حقاً.. وقد أوضحنا ذلك فيها سبق..

ولذلك قال تعالى لهم حين بلغت الأمور إلى هذا الحد، وحصلت لهم هذه الأمور الثلاثة: ﴿إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ الْحَسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ اللهُ فَهَا ﴾.

وهنا سيكون التعامل الإلهي حاسماً وحازماً أيضاً.. كما سنرى..

ولأجل ذلك لم تطل الفترة حتى اتخذوا قرار مواصلة الفساد والافساد، والعلو على الله سبحانه.. وباشروا تنفيذ قرارهم هذا تحت وطأة سلطان المال، وعنجهية أهل العصبية، وفي ظل الجيوش المتحفزة، فجاءهم الرد المباشر على يد عباد الله، بها فيه سوء وجوههم كها سنرى..

ولتفصيل بعض ما أشير إليه في هذه الآية المباركة نشير إلى ما يلي:

لا شك في إساءتهم:

وقد قال تعالى: ﴿إِنْ أَحْسَنتُمْ الْحَسَنتُمْ الْحَسَنتُمْ الْحَسَنتُمْ الْحَسَنتُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُل

إن كلمة: "إن" تستعمل حين يكون هناك شك في حصول فعل الشرط، وهو الإحسان، للإلماح إلى أن هذا الشك ينسحب على جوابها أيضاً..

فإن قوله تعالى: ﴿إِنْ أَحْسَنتُمْ ﴾
يفيد: أن ثمة شكاً في أن يحسنوا. مع أن الله سبحانه قد قال في أول هذه الآيات -وأكد ذلك عشرات المرات: ﴿ لَنُفْسِدُنَ فِ ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ ﴾، ثم ذكر المرة الأولى، وبدأ هنا يوطئ للمرة الثانية.. فإن قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَوَعُدُ ٱلْآخِرَةِ ﴾ صريح في أنهم سوف يفسدون في الأرض مرة ثانية، ولن يحسنوا. فها معنى هذا التعبير التشكيكي في قوله: ﴿إِنْ أَحْسَنتُمْ ﴾؟!.

#### ونجيب:

بأن الحديث بالصيغ التشكيكية، مثل كلمة «إن» هنا إنها هو لكي يعرف الناس: أن إفساد بني إسرائيل سيكون نتيجة اختيار وقرار منهم، وليس بتصرف إلهي



تكويني قاهر لهم..

٢. إن الشك في هذا الأمر غير متصور في حق الله، فإنه تعالى علام الغيوب.

يضاف إلى ذلك: أنه تعالى قد أكد حصول هذه التفاصيل بعشرات المؤكدات، فكيف يمكن الجمع بين هذه المؤكدات، وذلك الشك.. فالإتيان بكلمة «إن» ليس إلا لأجل التأكيد أنهم هم الذين سيختارون الإفساد، وليس مفروضاً عليهم.

وبعبارة أخرى: إن قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعُدُ ٱلْآخِرَةِ ﴾ يدل على أن مجيء وعدها حتمي، لأنه استفيد من كلمة «إذا» الدالة على الجزم واليقين، ولأنهم لو كانوا سيحسنون، فلن يجيء وعد الآخرة، لأن وعدها مشروط بإفسادهم لا بإحسانهم..

وقد قلنا: إن هذه الجملة التقديرية، التي صدرت بكلمة «إن» تستعمل حين الشك بفعل الشرط، لا تتناقض مع هذا الجزم بإفسادهم، لأنها تريد أن تدلنا على أن إفسادهم سيكون باختيارهم.. وأن إخبار الله عن هذا الأمر الغيبي، لا يعني أنه سوف يجبرهم على هذا الفعل، لأنه إنها يخبر

عن أمر تابع لعلله وأسبابه التي منها نفس اختيار بني إسرائيل.. وإنها هو تعالى يخبركم بصورة جازمة عن حصول هذا الأمر منهم لعلمه بأن هذه الأسباب والعلل سوف تحصل، وسيحصل المعلول والمسبب تبعاً لها. فهو كإخبارك بأن الشمس ستطلع غداً بعلم ويقين، فإن علمك اليقيني بطلوعها مستند إلى علمك بحركة الفلك، وليس له أي تأثير في طلوعها.

#### لماذا عبر بالإحسان والإساءة؟!:

إنه تعالى قد عبر في هذا المورد بالإحسان والإساءة، ونسبتهما لبني إسرائيل، من دون أن يشير إلى الفعل من حيث هو صالح وواقع في محله، أو غير صالح، مع أن أكثر التعابير القرآنية تعبر بالصالح والصالحات. وتعتبر الإنسان صالحاً، أو غير صالح. وجل التعابير، بل كلها تقرن الإيمان بالعمل الصالح، وهو المناسب الذي يظهر الخلل والفساد بدونه..

وحتى حين يتكلم الله تعالى عن الحسن، فإنه يصف به العمل، ويقول: ﴿ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴾ [سورة الكهف: ٣٠]..

والظاهر: هو أن السبب في اختيار

أن يكون الحديث مع بني إسرائيل عن الإحسان، لاعن العمل الصالح هو التذكير بأن الصالح هو الملائم لسائر الأشياء التي تنضم إليه، ويقال له: إنه حسن أيضاً.. وقد يكون صالحاً وحسناً، لأنه يعالج مشكلة. ولكن للحسن خصوصية أخرى تزيد على مجرد الملاءمة، ومعالجة المشكلات، لتبلغ إلى حد إضافة صفة إلى الفعل جمالية أيضاً.

فمثلاً: المال الذي يبذل لشخص محتاج تارة يلاحظ به حال المحتاج، فيقال: قد وقع في محله، لأنه حل مشكلته، وقضى حاجته، فهو أمر صالح من هذه الجهة..

وتارة تلاحظ فيه بالإضافة إلى ذلك الجهة الجهالية فيه، فإن كان المعطي قد أعطاه بهدف استعباد المحتاج، أو شراء ولائه، أو تمهيداً لشراء ضميره عند الحاجة، فهذا العطاء ليس فقط يفقد صفة الحسن، بل هو متصف بالقبح أيضاً..

وأما إن كان قد أعطاه إياه لشعوره الإنساني معه أو تجاهه، فإنه يكون حسناً، ويزيد حسنه إذا كان الإعطاء تقرباً إلى الله سبحانه.

وقس هذا على ثغرة في سقف المنزل، فإن البناء قد يسدها بحيث يمنع من تسرب ماء المطر، أو غيره منها، مما يريد التحرز منه.. ولكنه قد لا يهتم بجالياتها وبمظهرها الخارجي، بل يبقيها على حالة من البشاعة والقبح، وقد يهتم بالناحية الجالية، ويضيف إلى ظاهرها أشكالاً هندسية رائعة، وأصباغاً زاهية، وجميلة..

فظهر هنا: أن الحديث في هذه الآية عن عن الإحسان وعن الإساءة يختلف عن الحديث عن الصلاح وعدم الصلاح.

وقد ظهر: أن المطلوب من الناس هو أن يحسنوا العمل، وإحسانه يكون برفده بالمعاني الإنسانية والإيهانية، وإعطائه صفة الخلود والبقاء بربطه بالله سبحانه..

ولكن الكلام في هذه الآية كما لم يكن عن الصلاح والفساد، بل كان عن الإحسان والإساءة، فإنه أيضاً لم يكن عن الإحسان في العمل كقوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴾ [سورة الكهف: ٣٠]، بل أهمل ذلك وخص الكلام بالحديث عن الإحسان والإساءة لأنفسهم، دون أي شيء آخر، فلم يشر مثلاً إلى الإساءة إلى الله، أو



إلى عباده، أو إلى سائر المخلوقات.. مع أن قصد بني إسرائيل هو الإساءة إلى غيرهم، لا إلى أنفسهم..

فكأن المطلوب هنا هو إيقاظ بني إسرائيل من سباتهم، وإرشادهم إلى أن الأمر ليس كما يحسبون.. بل يريد أن يقول لهم: إن ما تلحقونه من أذى بعباد الله، أو بغيرهم من مخلوقات الله يرتد عليكم، ويعود ضرره إليكم على قاعدة: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغَيْكُمْ عَلَىٓ أَنفُسِكُم ﴾ [ سورة يونس: ٢٣]، وهو في الوقت نفسه من موجبات علو مقام عباد الله في الدنيا والآخرة.. كما أن علوكم على الله، وجرأتكم لا ينقص من ملكه، ولا يسقط هيبته، قال تعالى: ﴿ لَن يَضُرُّوا ٱللَّهَ شَيْعًا ﴾ [سورة آل عمران: ١٧٦ – ١٧٧]. والآيات التي تشير إلى هذا المعنى كثيرة.. والخاسر الحقيقي في الدنيا والآخرة هو الظالم والباغي والمعتدي على الحرمات. وهو الذي يحرم من الألطاف، والبركات ﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّيِّئُ إِلَّا مِأْهْلِهِ ـ ﴾ [سورة

والكثرات التي يراها من حوله لم تزده

فاطر: ٤٣].

في نفسه شيئاً.. لا علماً، ولا حكمة، ولا سداداً، ولا رشاداً، وسيتركها ويرحل عنها، ليحاسب حساباً عسراً.

وهذا يدل على أنه لم يستفد منها سوى شعوره بوجودها بالقرب منه. ولكنها ستصبح بعده بالقرب من غيره، ومضافة إليه، كما هي الآن قريبة منه ومضافة إليه.. كما كانت قريبة من السابقين، ومضافة إليهم.

#### لماذا على أنفسهم، ولها؟!:

قلنا: إنه بعد رد الكرة لبني إسرائيل، أصبحت عناصر القوة المادية في أيديهم، ولم يعد هناك أي مجال للضغط عليهم، حتى ولو كان من قبيل احتمال أن يتعرضوا لأدنى ضائقة مالية تحد من أي مظهر من مظاهر بذخهم، وإنفاقهم الخيالي.

أو من قبيل تعرض حلمهم بتكثير ذريتهم الذين هم الاستمرار لوجودهم لأدنى خطر يمكن أن يحد من طموحهم، ومن حريتهم، أو يحجِّم من امتدادات أوهامهم، وسياحات أحلامهم في توفير الأمن، واطراد التوسع المالي، وتكثير الذرية لأقصى مدى.



أو كان من قبيل الحاجة إلى مزيد من النفير لدفع توهم التعرض لأدنى مظهر قوة يمكن أن يواجههم ليحجزهم عن متابعة أقصى الطموحات التي يمكن أن ينالها خيالهم.

نعم، بعد أن بلغت الأمور إلى هذا الحد، وهم في موضع القوة، والغنى والواجدية، وبات واضحاً أن قرارهم أصبح محرراً من أي ضغط، ولو كان من قبيل احتمال الاختلال في ميزان القوى، وعما في ضمائرهم، وعن طموحاتهم، وأخلاقهم، وقيمهم، فلا أحد يستطيع أن يملى إرادته عليهم، ولا أن يعرقل مسيرهم. فهم لا يحتاجون إلى مال أحد، لأن المال كله في أيديهم، ولا إلى حماية أحد، فإن عندهم النفير الأعظم، ولا إلى كثرة عدد، خوفاً من الانقراض والاندثار، فإن كثرة البنين جعلتهم في أقصى درجات الأمان..

وهم لا يحتاجون إلى صناعة، ولا إلى زراعة، ولا إلى تكنولوجيا، فكل شيء عندهم، وتحت تصرفهم، وهيمنتهم، فهم قادرون على استثمار قرارهم وتسويقه في

كل اتجاه، صواباً كان أم خطأً، حقاً كان أم باطلاً..

وهنا تكمن الخطورة. فإن شعورهم بالغنى والقوة، والواجدية سوف ينسيهم الله، لأنهم لا يرون أنهم بحاجة إليه.. فلا يراقبونه، ولا يطلبون رضاه، ومن الطبيعي أن ينسيهم الله أنفسهم ﴿ نَسُوا ٱللَّهَ فَأَنسَنْهُمْ أَنْفُسَهُمْ ﴾[سورة الحشر: ١٩]، فيتصرفوا بحسب هواهم، ولا يحاذرون على أنفسهم من ارتداد تصرفاتهم عليهم، فيقعون في الخطر والضرر وهم لا يشعرون، على قاعدة: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ ا أَنفُسِكُم ﴾[سورة يونس: ٢٣].

ولو أنهم وظفوا هذه الكثرات في طاعة الله ورضاه، لحصلوا على السعادة، وكانت لهم الزعامة والريادة.. ولحققوا أغلى الأمنيات، وبلغوا أسمى وأعلى الدرجات.

وهكذا يتضح أن الله تعالى هدد بني إسرائيل بالأمر الذي يهمهم أكثر من أي شيء آخر.. وهو أن تصل المنافع والمضار إلى ذواتهم وأشخاصهم دون سواها.

## تناغم التحذير مع الاهتهامات:

ثم إن هذا التحريض على الإحسان،



والتحذير من الإساءة يتناغم مع واقع الإنسان بصورة ظاهرة، فإن أكثر شيء عليه من يجبه الإنسان، وأعز شيء عليه من الناحية الفطرية والواقعية هو نفسه التي بين جنبيه، وقد تغذت علاقة الإنسان الإسرائيلي بذاته، بها اختاروه لأنفسهم من أفكار زينت لهم تفوقهم على سائر البشر، ومنها زعمهم أنهم هم شعب الله المختار، وأن البشر خلقوا لخدمتهم.

وساعد على ذلك: استبعادهم الآخرة عن دائرة اهتهاماتهم، وتمحض اهتهاماتهم بالدنيا.. يضاف إلى ذلك: اعتبارهم الأنا هي المحور لكل حركتهم في الحياة، وسعيهم لتذويب جميع الحالات والخصوصيات الاجتهاعية العامة في بوتقة الأنا، والشخصية الفردية.

فالجهاعة عندهم فداء للفرد.. على عكس التوجيهات الإلهية، والمسارات الفطرية والطبيعية، التي تحفظ للفرد خصوصيته يترقى ويسمو بها، لتذوب في خصوصيات المجتمع الإنساني كله.

فيتم بذلك التزاوج بينها وبين الخصوصية الإجتاعية والخصائص

الإنسانية من حيث هو جامع وكيان إنساني منصهر في معنى الأمة الواحدة، التي هي بمثابة الأسرة الواحدة، التي لها أب ومرب واحد، هو النبي والإمام.

وقد خاطب الله بني إسرائيل بمنطقهم، فدعاهم لاستجلاب المنافع لأنفسهم بأعماهم، ودفع الأسواء عن أنفسهم بأعماهم أيضاً، حيث أفهمهم أن أشخاصهم، أو شخصيتهم الفردية في خطر، أو هي بحاجة إلى النفع لكي تتكامل وتسمو به، فإذا لم يستجيبوا لهذه الدعوة الرشيدة، فذلك يدل على أنهم أصبحوا في أحط الدركات، وأسوأالحالات..

## لم يذكر الله تعالى العقوبة والمثوبة:

واللافت هنا: أنه تعالى لم يذكر لبني إسرائيل عقوبة ولا مثوبة، بل ذكر لهم الإحسان والإساءة لأنفسهم..

ولعل سبب ذلك: أن المثوبة والعقوبة، ومصدرهما الله تعالى، إنها يكونان في مستقبل الأيام، فهما مجرد وعد ووعيد، وليسا من الأمور الفعلية الحاضرة. فأثرهما يقتصر على مجرد تحريك عامل الرهبة من أمر غائب غير حاضر، فلا يشعر الإنسان

به فعلاً، وإنها مجرد أمر افتراضي تخيلي تصورى بالنسبة إليه.

ومن الواضح: أن الصور الذهنية تتبدل، وتتعاقب، ويحل بعضها مكان بعض، فإذا زالت ضعف تأثيرها على الحالة النفسية للإنسان.. وإنها يتوعد الناس ويهددون بحرمانهم مما هم حريصون عليه، بأثمن شيء لديهم.

وهكذا يقال بالنسبة للمثوبة الموجبة لتحريك الرغبة بالشيء المفترض الذي يبقى في دائرة التصور أيضاً..

وقد قلنا: إن تأثر ذلك ضعيف على بنى إسرائيل، لأن التوراة أهملت ذكر الآخرة، واكتفت بذكر وادى الهلاك، وانصبت اهتماماتهم على الدنيا، وما ينالونه فيها من مكاسب، وما يحققونه من مآرب.. ﴿لِأَنْفُسِكُمْ﴾، لا إلى أنفسكم:

١. وأما لماذا قال تعالى: ﴿ أَحُسَنتُمُ لِأَنفُسِكُمُ ﴾، ولم يقل: «أحسنتم إليها».. ربيا لأن كلمة «إلى» تدل على أن ثمة حالة من الإيصال والوصول تحتاج إلى جهد يمكن من ردم الهوة والمسافة الحاصلة بينها.. أي أن بين

الإحسان وبين الأنفس مسافة يحتاج إلى تجاوزها للوصول من هذا إلى ذاك. أما إذا قال: ﴿لِأَنْفُسِكُمْ﴾، فإنه لا فاصل بين الإحسان وبين الأنفس، بل الإحسان متصل بالأنفس مباشرة، وهذا أدعى للتحريض، وأكثر فعالية في الحث على فعل الإحسان، وتجنب الإساءة..

٢. ثم إنه تعالى: لم يقل: «إن أحسنتم فلأنفسكم»، بل قال: ﴿ إِنَّ أَحْسَنتُمْ أَخْسَنتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ﴾، فكرر كلمة أحسنتم مرتين. ولكنه في جانب السوء أكتفى بذكر كلمة: ﴿أَسَأْتُمْ ﴿ مرة واحدة، ولم يكررها، ربم لكي يشعرهم بلذة الإحسان، وببهجة الحسن، ولو بالإيحاء اللفظى الذي يترك له آثاراً إيجابية على روح الإنسان، من خلال تصوراته، وما تتداوله مخيلته. فإن للغة الأليفة والوحشية دورها، وأثرها في إقبال النفس وإدبارها، والتذاذ الروح وأنسها ونفارها. وإن كانت العقول لا تنظر إلا للمضامين، ولا تهتم لجمالية قوالبها، وصحة أدائها، والنغمات الصوتية التي تتأدي بها حروفها.



## لم يشر تعالى إلى العمل:

كما أنه سبحانه لم يشر إلى العمل، فلم يقل على سبيل المثال: «إن عملتم عملاً حسناً، فلأنفسكم.. »، بل قال: ﴿إِنْ أَحْسَنْتُمْ ﴾، وقال: ﴿إِنْ أَسَأْتُمْ ﴾. لأنه اعتبر العمل هو السوء بعينه، أو هو الحُسْنُ بعينه.. وهناك فرق بين أن تجعل العمل محور كلامك، ثم تثبت له وصفاً، فتقول: هذا عمل حسن، أو هذا عمل سيء، وبين أن يكون السوء والحسن ماثلاً بنفسه أمامك، وهو العمل نفسه.

فإنه في الصورة الأولى يمكن التفكيك بين الوصف وبين موصوفه، فيقال مثلاً: إنني إنها قصدت إيجاد العمل نفسه، ولم أقصد عنوانه، أو وصفه، الذي عرض له من دون قصد مني.. بل كنت غافلاً عنه.

فمثلاً: العطشان قد يشرب المائع الذي في الكأس، ثم يقول: أنا قصدت شرب المائع لري عطشي، ولم أقصد وصف الخمر، أو السكر مثلاً..

والأمر هنا ليس كذلك.. فإنه إذا قال لك: إن صدر منك الحسن، فلك كذا، وإن صدر منك السوء فعليك كذا. فإنك

إذا فعلت أياً منها فليس لك أن تقول: أنا قصدت العمل نفسه، ولم أقصد صفة الحسن، أو صفة السوء فيه، أو أنني لم أقصد أي صفة من صفاته سوى أنه عمل..

لأن السوء والحسن هو ذات العمل نفسه. فلا يوجد شيئان: عمل وصفة، بل يوجد شيء واحد: وهو الحسن لا غير، أو السوء لا غير.

وذلك على قاعدة: زيد عدل.. بادعاء أن اسم الذات هو نفسه اسم المعنى.. على سبيل المبالغة لإظهار شدة تمحضه بالعدل، بحيث لا يمكن انفكاكها حتى في التصور..

وهذه طريقة بيانية فريدة أيضاً، تفيد المزيد من التحريض على ما هو حتى في التصور حسن، والتنفير مما هو سيء.

## ﴿فَلَهَا﴾، أم فإليها؟!:

يقول بعضهم: إن الفاء جواب شرط محذوف.. والتقدير: «فإساءتكم». وكان القياس يقتضي أن يقول: «عليها»، ولكنه عدل إلى اللام للمشاكلة مع قوله: ﴿ لِأَنْفُسِكُمْ ﴾. وقيل: اللام بمعنى على (٢).

(٢) إعراب القرآن الكريم وبيانه ج٤ ص٣٢٣.

#### ونقول:

هذا كلام غير مقبول، فإنه لا معنى للإستعلاء في هذا المورد، لتكون اللام بمعنى على، والأوفق بالمعنى أن تكون للاستحقاق، فإنها واقعة بين معنى وذات، فهي مثل العزة لله، والحمد لله.. وبذلك يظهر: أنها ليست للمشاكلة أيضاً.

وبذلك يكون تعالى قد أشار إلى أن مواجهة بني إسرائيل بالإساءة إنها هي لاستحقاقهم لها. وليست على سبيل الصدفة، أو التجني، ولا لأنها أثر يأتي بصورة تلقائية، أو قهرية، وربها كان أكثر، أو أقل من المفروض أو اللازم.

## لماذا وضع هذه الفقرة هنا؟!:

وقد يقال: إن المناسب هو أن يذكر قوله تعالى: ﴿ إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ لِأَنْفُسِكُمْ ۗ وَإِنْ أَسَأَتُمُ فَلَهَا ﴾ بعد قوله تعالى: ﴿ فَجَاسُواْ خِلَالُ ٱلدِّيكِارِ ﴾، لأن بني إسرائيل قد أفسدوا في الأرض وعلوا علواً كبيراً، ثم عاقبهم الله ببعث عباده تعالى عليهم، ليجوسوا خلال الديار..

فنالهم بسبب ذلك إذلال عظيم، وأوجب لهم من خوف ورعب فاضح،

فمن المناسب توجيه هذا التحذير إليهم، فيقال لهم: ﴿ إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ۗ وَإِنَّ أَسَأْتُمُ فَلَهَا ﴾. فلماذا أخرت هذه الفقرة إلى ما بعد رد الكرة لبني إسرائيل على العباد، فإن تهديدهم بعد شعورهم بالقوة، وحصولهم على الكثرات المتقدمة يصبح ضعيف التأثير؟!.

#### ونجيب:

بأن هذا غير صحيح، بل المناسب هو أن يأتي هذا التحذير في نفس الموقع الذي ورد فيه دون سواه.

وذلك لأن المعنى الحقيقي للإحسان والإساءة، إنها يتجلى في مثل هذه الحالة التي حصلت لبني إسرائيل بعد رد الكرة لهم، لأن القرار أصبح بيدهم، وأصبحوا قادرين على تنفيذ قرارهم دون أن يديروا بالاً لأحد..

أما حين يكون في موقع الخائف المرعوب الذي يرى السيف فوق رأسه، فإن القرار سوف يكون للسيف، وليس له، ويكون ما يقوله ذلك الخائف المرعوب مجرد صدى لصليل السيف، وانعكاس لبريقه.. فإن زعم أنه تاب، فلا يمكن الركون إلى



دعواه التوبة، لأنها ربها كانت خضوعاً للقوة، واستجابة للإرادة القاهرة. وإن سايرك في فعل، فإنك لا تستطيع أن تطمئن إلى أنه هو الذي اختار هذه المسايرة، وأنه هو الذي يتحرك ويتصرف ويفعل أو لا يفعل بفطرته، وبقناعاته، وبعقله، وفكره، وأنه رجع إلى رشده، واهتدى طريق الصواب، وأصبح نخالفاً لمواه، مطيعاً لأمر مولاه، وهو الله جل وعلا.

فكيف يصح أن يقال لمثل هذا: «إن أحسنت أحسنت لنفسك، وإن أسأت فلها». فإن حريته أسيرة الخوف من السيف، وإرادته مغلولة بأغلال الرعب من عباد الله الذين يجوسون خلال الديار، وهو في ليل من الإبهام ليس له نهار.. وشهواته مكبوتة، وميوله وأهواؤه محبوسة، وعقله سقيم، وتفكيره عقيم..

ولكنه بعد أن شعر بزوال الكابوس عنه، ورأى نفسه حراً قادراً على ممارسة شهواته، واتخاذ قراراته، وتنفيذ رغباته، ولديه القدرة المالية، ورأى نفسه في أمن وأمان محمياً بأعظم الجيوش، فالأموال لا تنفد لكثرتها، والأبناء لا تعد لزيادتها،

والجيوش النافرة التي هي على أهبة الاستعداد الفعلى لا نهاية لعددها..

﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ ٱلْآخِرَةِ لِيَسُنُواْ وَعُدُ ٱلْآخِرَةِ لِيَسُنُواْ وَعُدُ ٱلْآخِرَةِ لِيَسُنُواْ وَجُوهَ كُمُ وَلِيدَخُلُواْ ٱلْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَلِينُتَبِّرُواْ مَا عَلَواْ تَتْبِيرًا ﴾.

## وعد الآخرة:

ورد قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعُدُ ٱلْأُخِرَةِ ﴾ [سورة الإسراء: ٧] موتين: هذه إحداها، والثانية في قوله تعالى في هذه السورة أيضاً: ﴿ وَقُلْنَا مِنْ بَعْدِهِ عِلْبَنِي ۗ إِسْرَةِ مِلَ ٱسْكُنُواْ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا جَاءَ وَعَدُ ٱلْآخِرَةِ جِئْنَابِكُمْ لَفِيفًا ﴾ [سورة الإسراء: ١٠٤]. ويبدو لنا: أن وعد الآخرة في الآية ١٠٤ يراد به الإشارة إلى مجموع ما ذكر في أول سورة الإسراء. أعنى مجمع الإفسادين، فإن الآية صريحة بهذا المعنى، لأنها تقول: إنه تعالى بعد غرق فرعون وعد بني إسرائيل بمرة أخرى تكون لهم، وكأن الآية تريد أن تقول: إن المرة الأولى هي تخلصهم من فرعون بإغراقه ومن معه، فأمرهم الله تعالى بأن يسكنوا الأرض.

والظاهر: أن المراد هو أن يتفرقوا في

أرجاء المعمورة، ووعدهم بأن يجمعهم بعد تفريقهم، ويأتي بهم زرافات ووحداناً، من مختلف بقاع الأرض إلى الأرض التي كانوا فيها.. فيفسدون حينئذٍ في الأرض مرتين، فيبعث عليهم طائفة من المؤمنين، فيجوسون خلال الديار، ثم يرد لبني إسرائيل الكرة على العباد. ويخلصهم منهم. ولكن بني إسرائيل يعودون إلى الإفساد، فيكون لهم سوء الوجوه..

فالمراد بالمرة الآخرة في أول السورة: هو الآخرة بالنسبة للإفساد الأول، والمراد بالآخرة في آية ١٠٤: هو الإتيان هم في آخر الزمان لفيفاً، فيحصل منهم ما يحصل من الإفساد مرتين..

يقال: جمع لفيف: أي مجتمع ملتف من کل مکان<sup>(۳)</sup>.

واللفيف: المجموع. وما اجتمع من الناس من قبائل شتى، ومنه: ﴿ جِئْنَا بِكُمْ لَفِيفًا ﴾ جاءوا بلفيفهم. أي بأخلافهم(١). وهذه المعاني لكلمة لفيف تشر إلى

أمرين:

أحدهما: انتشار بني إسرائيل في البلاد. الثاني: صيرورتهم قبائل شتى.. وتشير الآية ١٠٤ من سورة الإسراء إلى أن بني إسرائيل يتفرقون في مختلف بقاع الأرض، ثم يؤتي بهم إلى الأرض التي انتشروا منها. وهم أخلاط ملتفون على بعضهم بعضا..

وهذا ما نشهده منهم في هذه العقود الأخبرة (٥).

## راجع المؤكدات:

والتأمل في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعُدُ ٱلْأَخِرَةِ ﴾

يظهر: أن في هذه الفقرة العديد من التأكيدات التي أشرنا إليها في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ أُولَئَهُمَا ﴾. فنحن نكتفي بإحالة القارئ الكريم على ما ذكرناه هناك حول:

<sup>(</sup>٣) أقرب الموارد (الذيل) ص٣٧٧.

<sup>(</sup>٤) أقرب الموارد ج٢ ص١١٥٣.

<sup>(</sup>٥) وبالرغم من أن العقلية السائدة في أكثر المجتمعات التي انحدر منها بنو إسرائيل إلى فلسطين، فإنهم بعد استقرارهم واطمئنانهم سيصبح لديهم ميل ظاهر وقوي إلى تكثير الأبناء لأنفسهم، وبث الدعايات التي تكبح الرغبة لدى الشعوب المحيطة بهم في تكثير النسل.. وهذا ما رأينا بعض بوادره العملية في بعض المناسبات. ولعل هذه السياسات ترمى إلى ضمان بقاء الهيمنة لهم على البلاد والعباد.

- ١. الفاء في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا ﴾.
  - كلمة: ﴿إِذَا﴾.
  - ٣. كلمة: ﴿وَعْدُ ﴾.
  - ٤. كلمة: ﴿الْأَخِرَة﴾.
- ٥. ثم لام العاقبة في كلمة: ﴿لِيَسُوءُوا﴾.
- ٦. بالإضافة إلى التفصيل الدقيق لما يكون من أحداث بكلمة: «يَسُوءُوا»
   وغير ذلك.

#### الإبهام لماذا؟!:

ثم قال تعالى: ﴿ لِيَسْتَعُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾.

وأول سؤال يواجه الباحث هنا هو: ما المراد باللام في قوله تعالى: ﴿ لِيَسُنَّهُواْ ﴾ ؟!

ثم في قوله تعالى: ﴿ وَلِيَدُخُلُوا ﴾ ؟! ثم في قوله تعالى: ﴿ وَلِيُ تَبِّرُوا ﴾ ؟! حيث يلاحظ: أنه تعالى قال هنا: ﴿ فَإِذَا جَآءَوَعُدُ ٱلْآخِرَةِ ﴾.

ثم لم يذكر ماذا سيكون؟! هل يبعث عباده مرة ثانية على بني إسرائيل؟!

> أو يبعثهم على غيرهم؟! أم أنهم يفجرون آبار النفط؟!

أو يمنعون من تصديره؟! أم ماذا؟! ولكنه ذكر ما يدل على أنهم سيكونون سبباً في حدوث ثلاثة أمور.. هي:

١. سوء وجوه بني إسرائيل.

دخول المسجد.. ولم يذكر لنا أي مسجد.. وسنجد من الدلائل ما يكفي لإرشادنا إليه.

٣. تتبير ما علوا.. ولم يوضح لنا المراد
 بكلمة: «ما». وسنجد من القرائن ما
 يوضح لنا المراد منها أيضاً.

كها أنه لم يوضح مرجع ضمير كلمة: ﴿عَلَوْا﴾. ولعلنا سوف نهتدي إلى مرجع الضمير فيها يأتي من تفاصيل.

## فلهاذا هذا الإبهام يا ترى؟!

هذا ما سنحاول التعرف عليه، وتلمس ما يمكن تلمس بعض دلائله.. فلاحظ ما يلي من مطالب.

#### اللامات الثلاث:

أما فيما يرتبط باللام في قوله تعالى: ﴿ لِيَسُنَّوُا ﴾. و ﴿ وَلِيدَّخُلُوا ﴾، و ﴿ وَلِيسُنَوُا ﴾، فنقول:

إن هذه اللام هي لام كي -التي تفيد التعليل. وينصب الفعل المضارع بعدها

بأن مضمرة. وعلامة نصبه هنا هو حذف نون الجمع في الكلمات الثلاث.

#### لام العاقبة:

وقد يقال: إن هذه اللام هي لام العاقبة، فهي نظير اللام التي في قوله تعالى: ﴿ فَٱلْنَقَطَهُ وَ ءَالُّ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا ﴾ [سورة القصص: ٨]. مع أن آل فرعون قد التقطوا موسى حين وضعته أمه في صندوق، ثم ألقته في اليم، فرآه فرعون وزوجته يمر أمامهما على وجه الماء، فأمر بأخذه، وكان يذبح أبناء بني إسرائيل، ويستحيي نساءهم خوفاً من ولادة موسى الله، فلما رآه فرعون وزوجته، طلبت زوجة فرعون منه أن يبقيه: ﴿ وَقَالَتِ ٱمْرَأَتُ فِرْعَوْنِ قُرَّتُ عَيْنِ لِّي وَلَكَ لَا نَقْتُلُوهُ عَسَى آَن يَنفَعَنَآ أَوْ نَتَّخِذَهُ. وَلَدًا وَهُمُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [سورة القصص: ٩]. وقال تعالى: ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِّي ﴾[سورة طه: ٣٩].

#### غير أننا نقول:

إن لام العاقبة هي أن يصدر فعل من أحد لأجل غاية ينشدها، ولكن ما يتحقق ويأتي بعد اللام يكون على خلاف

قصد الفاعل.. فإن آل فرعون إنها التقطوا موسى لكي ينفعهم، ويؤنسهم، ويكون لهم حبيباً، وولداً، وإذ به يكون لهم عدواً وحزناً.. فما بعد اللام، وهو عاقبة الالتقاط ليس هو علة التقاط آل فرعون لموسى، بل هو ضدها.

والأمر في هذا المورد لا يدرى حاله، فلا يمكن الحكم بكون اللام للعاقبة، أو للتعليل الحقيقي.. لأننا لا ندري ما هو الفعل الذي سوف يقدم عليه العباد، ولا ندرى ما سوف يقصدونه منه، فإن كان الفعل قتالاً، أو أي شيء آخر، وكانوا يقصدون به سوء وجوه اليهود، ودخول المسجد، وتتبير ما علوا، فاللام لام التعليل..

وإن كان الفعل شيئاً آخر، كالمنع من تصدير النفط، أو إقفال مضيق هرمز أو نحوه، وكانوا يقصدون به مواجهة طغيان أمريكا، أو شيئاً آخر مثل: زيادة أسعار البترول للحصول على القوة الإقتصادية، وربها كان امتلاك الخبرة النووية.. وربها كان عدة أمور من هذا القبيل.. وربها.. وربها.. وإذ بهذه الأمور الثلاثة، وهو سوء



الوجوه، ودخول المسجد، والتتبير تتحقق قهراً، دون أن تكون مقصودة لهم، فاللام تكون على هذا لام العاقبة..

وقد يفهم من قوله تعالى: ﴿ لِيَسْتَعُواْ وَقَدْ يَفْهُمْ مِنْ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ لِيَسْتَعُواْ وَجُوهَكُمْ أَنْ مَا يُوجِبُ ذَلْكُ لَيْسَ أُمُواً حَرِبِياً.

أما ما يمكن من دخول المسجد والتتبير، فقد يكون أموراً أخرى.. كها أنه قد يكون فعلاً واحداً يُمَكِّن من دخول المسجد، ومن سوء الوجوه، ومن التتبير، وقد يكون حربياً، وقد لا يكون..

#### تكرار اللام لماذا؟!:

وقد لاحظنا: أنه تعالى قد كرر اللام ثلاث مرات، فقال: ﴿ لِيَسُنَّوُا ﴾. و ﴿ وَلِيسُنَّوُا ﴾. وقد ﴿ وَلِيسُنَّرُوا ﴾. وقد كان يمكن أن يكتفي بالأولى منها، ويحذفها من كلمتى: ﴿لِيَدْخُلُوا ﴾، و ﴿ لِيُتَبِّرُوا ﴾.

ولعل السبب في إعادة اللام في المواضع الثلاثة: هو أن عدم ذكر اللام في الموردين التاليين قد يفهم منه: أن المعلول هو المجموع المركب، فيكون المجموع هو العلة، وكل واحد منها جزء المقصود على نحو الكل وأجزائه.

ولكنه حين يكرر اللام، فإنه يفهمنا: أن الكلام ليس على هذا النحو، بل هو جار على طريقة الكلي وجزئياته، أي أن كل مورد من الثلاثة كان مقصوداً بذاته، وبصورة مستقلة عن الآخرين. فهناك ثلاث عنايات مستقلة وثلاثة قصود لا قصد واحد، ولا ربط لأي واحد منها بالآخر...

ولعل السبب في تعمد إفهام هذا المعنى هو الإلماح إلى عدم وجود قاسم مشترك، وعدم التجانس، وفقدان السنخية- بحسب ظاهر الأمر -بين الأمور الثلاثة، فسوء وجوه الإسرائيليين لا ربط له بدخول المسجد، ولا ربط لهما معاً بتتبير ما علوا، كما سنوضحه في البيانات الآتية.

وحتى لو فرض وجود تجانس وسنخية، فربها كان السبب في اتباع هذه الطريقة في البيان هو إظهار أهمية وخطورة وعظمة هذه النتائج.. بحيث يصلح كل منها أن يكون سبباً لإقدام العباد على تحقيقه مها كانت الظروف، وبلغت التضحيات.

وقد يكون السبب: هو أن هذه النتائج لم تحصل دفعة واحدة، وإنها حصلت بصورة متعاقبة وتدريجية..

وقد يكون السبب: هو إقدام العباد على أمور مختلفة أنتجت هذه النتائج الكسرة المتباعدة.

#### الآخرة لا الثانية!:

ولعله سبحانه عبر بوعد الآخرة، ولم يقل: الوعد الثاني، ليشير إلى أمرين بكلمة و احدة، وهما:

الأول: العدد، فإن الآخر له أول.. الثاني: أن المرة الثانية هي الحد والنهاية، فإنها ليس بعدها ثالثة.. وهذا من لطائف البيان أيضاً..

#### سوء الوجوه:

وقد كانت أول ثمرة من ثمرات جهد العباد في وعد الآخرة هي سوء الوجوه، وهي حالة تقبض، وتغضن، وكمود، تطفح على الوجه بسبب حزن وألم وغم، وأسى قوى يعتصر القلب وينتابه بسبب حادث ينزل يستهدف ما هو عزيز على الشخص.

وقد دل هذا التعبير أيضاً: على أن هذا الحدث المؤلم له ارتباط قريب جداً، ومباشر بالأشخاص أنفسهم.. وأنه على درجة من السعة والشمول بحيث يستوعب عامة أشخاص بني إسرائيل..

وهذا يدل على أن هذا الحدث ليس مجرد هزيمة سياسية، ولا هو انتكاسة في معركة حربية، أو كسر شوكة، أو التخلص من هيمنة، لأن هذا وإن كان قد يؤذي طائفة كبيرة من الناس، ولكن لا بحيث يوجب حرداً وكمداً، وشحوباً وخموداً على وجه كل فرد منهم.. لأن الكثيرين منهم قد لا تهمهم أمثال هذه الأمور، وإن اهتموا لها برهة وجيزة، فسرعان ما ينسونها ويذهبون إلى أعمالهم، وينشغلون بها عنها.. والذين يهتمون للمشاكل العامة هم النخبة وأصحاب القرار، والسياسيون الذين يعرفون أبعاد المشكلة.

أما عامة الناس، فقد لا يعرفون بالأمر، ولا يفهمون أبعاده وتداعياته ولا يرون أنه يعنيهم كثيراً، أو لا يعنيهم كأفراد أصلاً..

والخلاصة: أنه تعالى يريد أن يفهمنا: أن هذا الأمر الذي سوف يسوء وجوه بنى إسرائيل هو أمر يهتم له كل فرد منهم، ويلامس مصالحهم، وعواطفهم، ومشاعرهم، ويحدث لهم -فرداً فرداً-صدمة في المشاعر والأحاسيس، تظهر آثارها على وجوههم لفترة طويلة، أو دائمة



ما دام عباد الله أحياء على هذا الكوكب. لماذا سوء الوجوه؟!:

ويلاحظ: أنه تعالى، قال هنا: ﴿ لِيَسُتَعُواْ وَيُلْحِوْهُ إِلَى الْفَعْلَ اللَّهِ الوجوه إلى العباد، لا إلى الفعل الذي يصدر منهم، فلم يقل مثلاً: «فتسوء وجوهكم»، أو «فيسوء فعلهم وجوهكم».

وهذا يدل على أن ثمة ربطاً بين العباد وبين سوء الوجوه.. مما يعني: أن اللام هنا ليست لام العاقبة، بل هي لام التعليل.. لأن ثمة أمراً يصدر عن العباد يقصد به سوء وجوه بنى إسرائيل.

ونسبة هذا السوء إلى العباد يدل على أنهم يقصدون حصول السوء للوجوه بفعلهم هذا..

إلا أن يقال: إن الربط بين العباد، وبين سوء الوجوه هو مجرد التسبيب، والصدور العملي منهم للسبب الموجب، فقد يكون قد صدر مع قصد، وقد يصدر من دون قصد، كما في: من يرمي ظبياً بسهم، فيخطئ الظبي، ويصيب به رجلاً عن غير قصد.

فظهر: أنه لا دليل على أن العباد قد قصدوا ما حصل لليهود من سوء الوجوه.

ولعل من فوائد نسبة سوء الوجوه إلى نفس العباد: هو إحياء مشاعر الخوف منهم لدى بني إسرائيل، حتى لو كان سوء الوجوه لم يكن مقصوداً للعباد، فإن هذا يزيد من كرب ورعب بني إسرائيل، فإن الفعل له تأثيره المحدود في بني إسرائيل، فإذا علم أنه من العباد تضاعف هذا التأثير، وزاد الألم، وإن كان الأمر مقصوداً لمم، فلا بد أن يتضاعف، ويزيد الألم لدى بني إسرائيل حين يعلمون أنهم قد قصدوهم بهذا الفعل.

كها أن هذا يثير القلق في نفوسهم، والوساوس في صدورهم بصورة أشد وأعظم، ويضعهم أمام خطر داهم ودائم، وله ما بعده، فلم تكن القضية مجرد سهم أصاب وانتهى، بل هو عدو قوي يخطط ويتربص وينفذ، وإذا كانت البداية هكذا، فكيف يمكن لهم أن يتوقعوا النهاية، إن كانت لهذه المصائب والبلايا النازلة بهم نهاية؟!.

هذا كله، على فرض أن ثمة حدثاً يصدر عن العباد، ولكن الحقيقة هي أن الأمر ليس كذلك، بل الذي تسوء له

وجوه بني إسرائيل هو نفس ظهور العباد في ساحة المواجهة والتحدي.. وهم قد جربوهم في المرة الأولى، ورأوا طرفاً من بأسهم الشديد..

فالحزن الذي ينتاب كل فرد من بني إسرائيل، والهم والغم، والأسى، والألم الغامر في قلوبهم، والذي يطفح على وجوههم، كمداً وانقباضاً، ورعباً، وتشحب له، هو نفس ظهور هذا المارد المخيف، وهم عباد الله..

ولو لم يرموابسهم، ولم يضربوابسيف، ولم يطعنوا برمح، ولم يغنموا لهم مالاً، ولا حرموهم من شيء..

وبذلك يظهر: أن ما ذكرناه فيها سبق، من أنه تعالى أبهم في كلامه، ولم يذكر ما يفعله عباد الله في وعد الآخرة صحيح، من حيث أنه جعل سبب سوء الوجوه هو نفس ظهور العباد في موقع العداء لبني إسرائيل.. وأبهم ولم يذكر شيئاً عها سيفعله العباد بعد ذلك، فهل يكتفون بهذا؟! أم يبادرون إلى ما هو أبعد وأشد من ذلك؟! لأن هذا الإبهام أشد وقعاً، وأعظم نفعاً، فإن عباد الله هم الغصة والشجا المعترض

في حلوق كل فرد منهم، وهم السم القاتل، والبلاء النازل.

والذي دل على ذلك: هو نفس قوله: ﴿ لِلسِّنَوُا وُجُوهَكُمْ ﴾. فإن واو الجمع في كلمة: «يسوؤا» إنها يشير إلى نفس عباد الله.

ولو أنه تعالى قال: «ليسوء» بفتح الهمزة، مع حذف الواو، لعلم: أن فاعل يسوء ضمير محذوف عائد على الحدث الذي يصدر منهم، ولم يذكر صراحة في الكلام، وقد أهمل ذكره للإيهام والإبهام والترهيب..

وأما قوله تعالى عن العباد: ﴿ وَلِيَدُّفُ أُوا الْمَسْجِدَ ﴾ فلا يكفي فيه ظهور العباد في المواجهة، بل هو يحتاج إلى سعي وفعل وجهد من العباد يمكِّنهم من دخوله..

وأما التتبير، فيحتاج إلى جهد من سنخ آخر غير ذلك الذي يوجب دخول المسجد. فظهر: أن لكل واحد من هذه الثلاثة علة وسبب يختلف عن علة وسبب الآخر. فعلة سوء الوجوه: هو وجود عباد الله، وظهورهم في موقع التحدي والتصدي للطغاة والمفسدين.



وعلة دخول عباد الله المسجد: شيء آخر يمهد به عباد الله لأنفسهم، ويزيحون به الموانع من أمامهم..

وعلة تتبير ما علاه المستكبرون، فهي شيء ثالث يناسب ذلك، ويستعمله العباد لتحقيق هذا الغرض.

فظهر: أن السبب في تكرار لام كي، هو اختلاف العلل والأسباب باختلاف المعلولات والمسببات.

ولو أنه تعالى حذف اللام في كلمتي: ﴿وَلِيَدُخُلُوا﴾، و ﴿لِيُتَبِّرُوا﴾، لاختل المعنى، ولفهم: أن الجميع يحتاج إلى علة واحدة، وسبب واحد، وهو نفس ظهور عباد الله.. مع أن الأمر ليس كذلك.

سوء الوجوه فقط:

وقد ظهر مما تقدم: السبب في الاقتصار في الآية على سوء الوجوه، فإن عباد الله الذين جاسوا خلال الديار لا يريدون انتزاع الملك من بني إسرائيل ليكون لهم دونهم، ولا يريدون أموال بني إسرائيل، ولا يريدون جاههم، ولا ملذاتهم، ولا أي شيء آخر مما يسعى إليه بنو إسرائيل. بل يريدون فقط أشخاص بنو إسرائيل. بل يريدون فقط أشخاص

بني إسرائيل، ليعاقبوا كل مفسد منهم على إفساده، وليرجعوه إلى رشده، ويغيروا من مساره الإجرامي، ويحجزوه عن البغي والعدوان، والتنكيل والظلم والطغيان..

وهذا ما يرعب ويخيف بني إسرائيل، الذين تظهر المساءة على وجوههم.. وسيكون كمداً عظيهاً، لأنه رعب المستكبر المتجبر العاتي، الذي يرى نفسه أنه ابن الله وحبيبه، وأنه شعب الله المختار، ولكنه يرتعب ويخاف من ثلة يحتقرها ويمقتها، ولا يرى لهم حقاً بالحياة، بل يرى أنهم مجرد حيوانات خلقهم الله على صورة البشر، ليكونوا خدماً لهم...

ولم يذكر تعالى شيئاً مما سيواجههم به عباد الله في الإفساد الثاني، ربما لأن هذا الإبهام يزيد في الكمد والرعب لدى بني إسرائيل، لأنهم يعلمون أن ذنبهم قد أصبح مضاعفاً بعد أن عادوا لما نهوا عنه، فترك تقدير عقوبتهم مبهمة، تلاحقها أوهامهم، ولا تنالها، وذلك أوجع لقلوبهم. ولأنهم لا يدرون ما الذي يتوقعون، وكيف، ومن أي شيء يحترسون، ويتحرزون.

فإبهام الحدث في مثل هذا المورد أشد

عليهم من الحدث نفسه، وقد قال أمير المؤمنين الله مشراً إلى هذه الشدة: «إذا هِبْتَ أمراً فقع فيه، فإن شدة توقيه أعظم مما تخاف منه»<sup>(۱)</sup>.

وحين توعد الله سبحانه وتعالى الذين كفروا بأنواع من العذاب، قال: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَنَدًا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ اللهِ قُلْ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَ ٱللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ( اللهِ فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةً سِيِّعَتْ وُجُوهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَقِيلَ هَذَا ٱلَّذِي كُنتُم بِهِ عَدَّعُونَ ﴾ [سورة الملك: 07-77.

فسوء الوجوه في الآية إنها هو لأن ظهور عباد الله يؤذن بمواجهة بوادر العقاب والعذاب، فهم يترقبون وصوله إليهم، ويكابدون مرارات التوقع التي تحمل لهم معها إلى أوهامهم صوراً هائلة من العذاب الأليم، والذل المقيم، والهوان، والخزي العظيم، الذي ينتظرهم..

(٦) راجع: نهج البلاغة (بـشرح عبده) ج٤ ص ٤٢ الكلمات القصار، الكلمة رقم ١٧٥ وخصائص الأئمة ص١١٠ وعيون الحكم والمواعظ للواسطي ص١٣٢ وبحار الأنوار ج ۲۸ ص ۳۹۲ و ج ۷۷ ص ۳۵۷ و مستدرك سفينة البحار ج١٠ ص٥٧٦ وشرح نهج البلاغة للمعتزلي ج١٨ ص٤٠٦.

## ﴿ وَلِيَدُخُ لُوا ٱلْمُسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أُوَّلُ مَرَّةٍ ﴾.

بداية:

تقدمت في الفقرات السابقة أمور ترتبط مهذه الفقرة، فلا غنى عن المراجعة، والتأمل، وضم ما ذكرناه هناك إلى ما سنذكره هنا إن شاء الله تعالى.

## أى مسجد يدخله العباد؟!:

قد يقال: إن ما يتبادر إلى الذهن هو: أن المسجد الذي يدخله العباد هو المسجد الأقصى المعروف في هذه الأيام أنه في بيت المقدس، وهو ذو القبة الصفراء، الذي يحاول بنو إسرائيل الاستيلاء عليه، وينازعون في أن لهم حقاً فيه، من حيث أن هناك حائط المبكى، وأن المسجد وقبته يشتملان على الصخرة التي هي قبلة اليهو د القديمة..

ويدعي هؤلاء: أنه هو المسجد الأقصى الذي بارك الله تعالى حوله، كما جاء في الآية التي في أول سورة الإسراء. ويدعون أيضاً: أنه المقصود بقوله تعالى في الآية السابعة من هذه السورة أيضاً: ﴿ وَلِيَدُخُ لُوا ٱلْمُسْجِدَ كَمَادَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾.

غير أننا قد قلنا في أوائل هذا الكتاب، في فصل: «المسجد الأقصى هو البيت المعمور»:

إن آية الإسراء قد تحدثت عن مسجدين:

أحدهما: في الأرض، وهو المسجد الحرام.

والثاني: في السهاء، وهو المسجد الأقصى، وهو مصلى الملائكة حيث البيت المعمور في السهاء الرابعة. وحيث إن العباد لا يمكن أن يدخلوا إلى المسجد الأقصى الذي في السهاء.. فلا بد من تحديد المسجد الذي سيدخلونه، أي مسجد هو من مساجد الأرض؟!.

فإن الآية السابعة في سورة الإسراء ذكرت أن العباد سوف يدخلون المسجد، ولكنها لم تحدد لنا هذا المسجد بصورة صريحة. بل اكتفت بكلمة: «المسجد» وأشارت أيضاً إلى أن العباد كانوا قد دخلوه في مرة سابقة، ولم تذكر أكثر من ذلك..

فهل من قرائن يمكن أن تفيدنا في تحديد هذا المسجد.. أم أن الحيرة ستبقى هي المهيمنة علينا؟!

هذا ما سنحاول أن نجيب عنه هنا، فنقول:

ليس المقصود المسجد الأقصى:

قد يظن ظان: أن المقصود بالمسجد الذي يدخله العباد: هو ذلك الذي في بيت المقدس، أعني مسجد الصخرة الذي يسمى في أيامنا هذه بالمسجد الأقصى.. وقد يستدل على ذلك: بأنه هو الذي يكون دخول العباد إليه مغضباً لبني إسرائيل، لأنه يشتمل على الصخرة التي هي قبلة اليهود القديمة..

#### غير أننا نقول:

أولاً: إن كلمة «المسجد» قد جاءت محلاة بلام التعريف.. وليس المقصود بها لام الحقيقة، ولا لام الجنس، فإن دخول أي مسجد كان لا غرابة فيه، ولا خصوصية له، والعباد يدخلون المسجد باستمرار، فاللام هي لام العهد..

ومن الواضح: أنه لا توجد أية إشارة للمسجد الأقصى الذي في بيت المقدس في آيات هذه السورة، لكي يشار إليه بلام العهد الذكري، ولا يوجد عهد خارجي حضوري لهذا المسجد، ولا عهد ذهني له... وما ذكره المستدل من غضب بنى

إسرائيل من وصول العباد إليه ودخوله، وإن كان صحيحاً في نفسه، ولكنه لا يصل إلى درجة تكوين ارتكاز، وعهد ذهني له دون سواه.. لا سيما بملاحظة: أن هذا الموضع لم يكن معروفاً بالمسجدية في زمان رسول اللهﷺ، وإنها اختط فيه عمر بن الخطاب مسجداً بعد استشهاد رسول على الصخرة بعد ذلك..

ولكنه نفس بقعة بيت المقدس كانت من الأمكنة المقدسة التي لها شأن، لأن فيها محاريب الأنبياء، وباب حطة وغير ذلك.. كما هو الحال في طور سيناء، وكربلاء، والنجف، وغيرها من البقاع التي لها شأن.. وكذلك كربلاء، والنجف، والطور، وغير ذلك.

ثانياً: إن كلمة «المسجد» كانت إذا عرفت بلام العهد، ولم يكن عهد ذكري، تنصرف إلى المسجد الحرام، لأنه أقدس مسجد في الإسلام، وقد عرفه المسلمون منذ اليوم الأول الذي ظهر فيه الإسلام، وفيه كعبتهم، وإليه قبلتهم.. فكيف إذا كان قد تقدم له ذكر باسمه الصريح في

أول السورة، ولم يذكر سواه فيها، حيث قال تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِيَّ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ عَ لَيْلًا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ﴾ [سورة الإسراء: ١].

وبذلك يصير العهد ذكرياً مصرحاً فيه بالمعهود.

ولا يلتفت بعد هذا لما ذكره المستدل آنفاً، من أن بني إسرائيل يغضبون إذا دخل العباد المسجد.. إذ ليس لبني إسرائيل مسجد معهود مقدس عندهم يغضبهم دخولهم إليه، بل لهم صخرة كانت قبلة لهم، لا أكثر من ذلك..

ولا يوجد مسجد للمسلمين في ذلك الوقت في بيت المقدس، عند نزول السورة. ثالثاً: إن المسجد الذي دخله العباد في مرة سابقة دخول ظفر وقوة واقتدار، لم يكن هو المسجد الأقصى، الذي أشارت إليه الآية، لأن دخولهم إلى بيت المقدس كان دخول صلح مع النصاري، وليس دخولاً غير عادي فيه إظهار قوة وظفر... ولم يكن في ذلك المكان، وذلك الوقت شيء اسمه المسجد الأقصى، بل كان اسمه بيت المقدس فقط.



والذي حصل فيه دخول للعباد على هذا النحو هو خصوص المسجد الحرام، لما دخله رسول الله على يوم فتح مكة..

#### دخول المسجد كيف يتم؟!:

وقد ذكرت الآية: أن العباد يدخلون المسجد.. ولم تتحدث عن استيلاء، أو غلبة، أو احتلال، أو ما إلى ذلك..

ولعل سبب ذلك: هو إظهار شدة التعظيم لهذا المسجد، ومراعاة حرمته وشرفه.. ولذلك تحاشى التعبير بالاستيلاء، وتحاشى الإشارة إلى أي قتال فيه، أو عنده، لأن الظاهر: أن كل ذلك لن يكون.. بل هو مجرد دخول على نحو خاص تحفظ فيه كرامة ذلك المسجد، وتراعى فيه حرماته..

وقد ذكرت الآية: أن خصوصية هذا الدخول هي نفسها الخصوصية التي كانت للدخول في المرة الأولى، التي كانت يوم فتح مكة، فهو دخول ظفر، وقوة، واقتدار واحترام، وإجلال.. وهو دخول تواضع وخضوع لله، وسكينة، وتكريم للمسجد، وتبرك به، وتقديس له، مع حفظ الحرمات للمسجد الحرام، وليس دخول جرأة وقتال، وسفك دماء.

ما الفرق بين أول مرة، والمرة الأولى؟!:
وقد قال تعالى: ﴿ كُمَا دَخُلُوهُ الْمِرَةِ ﴾. ولم يقل: «كما دخلوه في المرة الأولى». إذ لو قال: «كما دخلوه في المرة الأولى»، لفهم: أنه يريد أن دخول العباد إلى المسجد في الإفساد الثاني سوف يشبه دخولهم إلى المسجد في الإفساد الأول.

وهذا غير صحيح، لأنهم في الإفساد الأول لا يدخلون المسجد، أو أنه على الأقل لم يذكر شيئاً عن هذا الدخول، بل تحدث عن الجوس خلال الديار فقط. فلا معنى لعطف الكلام على أمر غير موجود.

والذي يريد سبحانه أن يقوله هنا: هو أن دخول العباد للمسجد الآن يشبه دخولهم الذي حصل في أول دخول لهم. وهذا يدل على أن المراد ليس هو الدخول إلى مسجد الصخرة في بيت المقدس.

وهذا التعبير لا ربط له في عدد مرات الدخول، فلعلهم دخلوا ثلاث، أو خمس، أو عشر مرات، أو أكثر أو أقل..

ولو قال: «كما دخلوه في المرة الأولى» لدل على أنهم قد دخلوا مرتين فقط:

أولاهما في الإفساد الأول، والثانية في الإفساد الثاني.

#### وهذا غير مراد كما قلنا.

والمراد بكلمة: ﴿كُمَّا﴾ هو دخول الآمنين الخاضعين المقدسين، المكرمين لمساجد الله، المحلقين رؤوسهم، والمقصرين، وهو دخول يوم فتح مكة، الذي لم يكن دخول حرب، بل دخول نصر وظفر، وهيبة وكرامة، وقد وصفه القرآن بقوله: ﴿ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدُ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمُ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ ﴾ [سورة الفتح: ٢٧].

مع أن هؤلاء الآمنين كانوا مستهدفين من جميع طواغيت الأرض، وهم خاضعون لله مستسلمون له، ولا يستسلمون لسواه، وهم رغم قوتهم عبيد لله. لا يدخلون المسجد إلا على حالة الخضوع والتكريم له، ومع رعاية المناسك، وإن كان دخولاً مهيباً، يفرض على العتاة العصاة حالة من الرهبة، لأنه على هيئة المحارب، لاسيها مع وجود أعداد كبيرة تفرض هيبتها وهيمنتها.

فالتشبيه بكلمة ﴿كَمَا﴾ يشير إلى هذه الخصوصيات والحالات والكيفيات، مما

يعنى: أن المشكلة قد حلت من أساسها. لا سيها وأنه قد صاحب هذا الدخول إعلان أهل مكة استسلامهم وإسلامهم، ولو نفاقاً.

وهكذا سيكون الحال في آخر الزمان، ولا ندري إن كان سيتكرر حينئذٍ، ما يشبه قول رسول الله على: «اذهبوا، فأنتم الطلقاء».

فكلمة ﴿كَما﴾ لا يراد ما التشبيه بمجرد التمكن من الدخول، فإن ذلك لا يدل على أن المشكلة قد انتهت، لأن الإنسان قد يتمكن من الدخول، لكنه دخول خوف لا أمن، أو دخول فيه انتهاك لحرمة البيت، من حيث أن فيه قتالاً، وليس فيه رعاية المناسك.

## ﴿ وَلِيتُ تَبِّرُواْ مَا عَلُواْ تَتَّبِيرًا ﴾. الإفساد هو المحور، لا العلو!!:

يلاحظ في الآيات: أن الله تعالى ذكر أن بني إسرائيل سيفسدون في الأرض مرتين، وأن لهم علواً كبيراً.. ثم فصل الحديث عن الإفسادين، ولم يتعرض لعلوهم. بل ساق الكلام بنحو يدل على أنه يتحاشى الإشارة إليه، حيث لم يرجع الضمير إلى الإفسادين، ليكون الضمير الغائب مذكراً،



وحينئذ يصبح صالحاً لإرادة العلو منه، كما هو صالح لإرادة الإفساد.. بل وصف الإفساد المستفاد من قوله: ﴿ لَنُفْسِدُنَ ﴾ بكلمة ﴿ مَرَّتَيْنِ ﴾، وجعل المرة هي محور كلامه، لكي يرجع إليها ضمائر التأنيث، لأنها هي التي تصلح لها.

وبذلك يكون قد تجنب الحديث عن العلو ولو على سبيل الاحتمال الذي قد يرد في ضمير التذكير.

وهذا التحاشي المتعمد يعطي: أن الذي سيتكرر هو الإفساد. أما العلو على الله، والاستكبار عن طاعته، فهو متواصل منهم ومستمر، ولا ينقطع بجوس العباد خلال الديار، بل الذي تخف وطأته وينقطع هو الإفساد العام والكبير الذي ينال البلاد والعباد. أما الأسواء والعاهات النفسية لبني إسرائيل، ومنها العلو، فتبقى على حالها.

# أخطأوا في إعرابها وفي معناها:

وقد قال تعالى: ﴿ وَلِيْ تَبِرُواْ مَاعَلُواْ ﴾. وقالوا: التقدير: بعثناهم ليتبروا. كما كان التقدير: بعثناهم ليسوؤا، وبعثناهم ليدخلوا.

والتبير: هو الهلاك والتدمير، والهدم والتكسير، والتفتيت.

وقالوا أيضاً: إن كلمة ﴿مَا﴾ موصولية، وهي مفعول به ليتبروا.

وقالوا كذلك: إن واو الجماعة في ﴿عَلَوْاْ﴾ يعود للعباد. أي بعثنا العباد ليهلكوا كل شيء علوه، وغلبوا واستولوا عليه..

وقيل: إن ﴿مَا﴾ مصدرية ظرفية. أي ليُهلِكَ العباد ويدمروا طيلة مدة علوهم على البلاد. فهو من قبيل قولك: افعل هذا الشيء ما بقي الليل والنهار. فكلمة «ما» تفيد الدوام والاستمرار.

وتتبيراً: مفعول مطلق، أي تكسيراً بعد تكسير، حتى يصل إلى حد أن يصبح فتاتاً. ونقو ل:

إن لنا على ما ذكروه في احتمالات معنى الآية في إعرابها ملاحظات، هي التالية:

ان هذا العلو هنا لا ربط له بقوله تعالى فيها سبق: ﴿ وَلَنَعْلُنَ عُلُوًا حَبِيرًا ﴾.
 لأنه لو كان المراد العلو هنا ذلك المذكور هناك لكان ينبغي أن يقول: ليتبروا ما علوتم، ليتناسب مع قوله:

أو يبنى شيئاً غير ذي أهمية.

٤. يضاف إلى ذلك: أن المقصو د بالعلو هو البناء العالى، فقد قلنا: إنه لا يناسب العلو الكبير بمعنى الاستكبار والتعالى والتمرد الروحي.. وإن كان المقصود بها علوا هو البنيان، فلا يوصف بالزمان هنا، فلا يقال: سأدمر طيلة إعلائك ما تبنيه، بل يقال: كلم تعليه من بناء، فأنا سأدمره وأحطمه. وهذا لا يناسب «ما» المصدرية الظرفية كما قلنا.

٥. وأما احتمال أن يكون المراد: أن عمل العباد سيكون هو التدمير والتكسير مدة غلبتهم على البلاد والعباد، فهو غير مفهوم أيضاً، فإن التدمير أيضاً-كما قلنا -إنها يحصل مرة واحدة، فلا يبقى شيء بعد تلك المرة قابلاً للتدمير أو للتكسير، فما معنى أن يدوم التكسير طيلة غلبتهم؟!

على أن هذا يعطي صورة تسيء إلى عباد الله، ويظهرهم وكأن كل همهم مصروف إلى التدمير والتكسير، لا البناء والتعمير.

٦. فالذي يبدو لنا: أن الضمير في ﴿عَلَوْ أَ﴾ لا يرجع لبني إسرائيل، ولا يرجع

﴿ وُجُوهَكُمْ ﴾. ومع قوله: ﴿ وَلَنَعَلُنَّ عُلُوًّا كَبِيرًا ﴾.. إذ لا مبرر حينئذٍ للعدول عن الخطاب إلى الغيبة. ٢. بل هو لا يصح حتى لو جاء بضمير المخاطبين، لأن كلمة ما علوتم إنها يقصد بها ما بنوه وشادوه.. ولا يقصد ها العلو بمعنى التمرد والاستكبار الذي هو المقصود بقوله: ﴿ وَلَنْعَلُنَّ عُلُوًّا كبيرًا ﴾. ولو كان هذا هو المقصود لقال: «وليتبروا علوكم». أي ليهدموا علوكم الذي تحدثنا عنه في السابق.

٣. كما أن كون ﴿مَا﴾ في الآية مصدرية غير ظاهر الوجه.. فإنه لا معنى لقولك: سأدمر وأهلك طيلة مدة علوك في البلاد. فإنه كلام لا يخلو من ركاكة.. لأن التدمير يحصل مرة واحدة، وينتهى الأمر، فإذا حطم ما هو قابل للتحطيم في الفترة الأولى، فلا معنى لمواصلة التحطيم بعدها، لعدم وجود شيء قابل للتحطيم، فالمناسب في هذه الحالة أن يقال: سأدمر كل ما تبنيه، فإن بنيت شيئاً مرة أخرى سأحطمه أيضاً. ولعله لا يبني شيئاً،

للعباد، بل إلى قوم آخرين سوف يبعث الله العباد عليهم، فيدمرون ما شاده أولئك الناس تدميراً بعد تدمير حتى يصبح ما شاده أولئك العتاة المتكبرون كالرميم، وينتهي الأمر عند هذا الحد. ولذا قال تعالى بعد هذه الفقرة مباشرة: ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُو أَن يَرْحَمَّكُو ۚ وَإِنْ عُدَّتُمْ عُدُنَا ﴾.

وقد أشار تعالى إلى أولئك الجبارين بصورة تجعل التعرف عليهم أمراً صعباً. ولكن تدمير ما شادوه وبنوه من أمور عظيمة، سوف يكون له أثر عظيم في خذلان بني إسرائيل.

فقد يكون الذين يتبر عباد الله ما شادوه وبنوه هم قوم أشد وأعتى استكباراً من كل طغاة الأرض، ولعلهم هم عاد الثانية، وهم حماة بني إسرائيل في بلاد الغرب، أو أمريكا، أو أي فريق آخر من الجبابرة والعتاة، يكون سقوط دولتهم من موجبات كسر شوكة بني إسرائيل.

﴿ عَسَىٰ رَبُّكُو أَن يَرْحَمَكُم ۗ وَإِنْ عُدَّتُم عُدُنَّا وَجَعَلْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَنِفِرِينَ حَصِيرًا ﴾.

الالتفات في الخطاب:

وبعدأن كان ضمير الخطاب هو المعتمد

في قوله: ﴿وُجُوهَكُمْ﴾، ثم صار ضمير الغائب هو المعتمد في قوله: ﴿ وَلِيُتَرِّواْ مًا عَلَوْ أَ﴾ عاد لاعتهاد ضمير الخطاب في قوله تعالى: ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُو أَن يَرْحَمَّكُو ۚ وَإِنْ عُدُّتُمْ عُدُنّا ﴾.

وهذا يدل على أنه تعالى لم يكن يقصد بني إسرائيل في قوله تعالى ﴿ مَاعَلُواْ ﴾. بل كان يقصد قوماً آخرين. ولعلهم -كما قلنا-هم القوم الذين سميناهم عاد الثانية، وأتباعها، وأذناها.

# ﴿عَسَى ﴾ لماذا؟!:

إن كلمة ﴿عَسَى﴾ تستعمل تارة: للدلالة على رجاء حصول الشيء، وتقريب الاحتمال.

ولكن إن اقتصر على مجرد التقريب، وإعطاء الاحتمال درجة من الأرجحية، فتستعمل كلمة «لعل» لكى تمنح الاحتمال هذه الأرجحية..

وقد يراد بها: بيان خصوصية أخرى تزيد على مجرد بيان مقدار الاحتمال، وهي: أن يبين القائل أن لديه حالة من الإشفاق والرغبة الممزوجة بالعاطفة والمحبة، والميل القلبي لحصول الخبر

المنصوب بكلمة ﴿عَسَى﴾، وأنه من الأمور الصالحة.. ولذا قال تعالى هنا: ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُو أَن يَرْحَمَّكُمْ ﴾

ومما يؤكد هذا العطف والإشفاق قوله: ﴿ رَبُّكُو ﴾ التي تعني الرعاية، والمحافظة، والإصلاح، والتدبير، وطلب الكمال، والتنامى والزيادة، وتقوية ضعفه، وإزالة عجزه، ورفع نقصه، وتلبية حاجته، من موقع العلم والقدرة والعناية بالمربوب، والرحمة له، والشفقة عليه.. فكلمة ﴿عَسَى ﴾ تؤسس لعلاقة خاصة، وتعامل خاص من قبل المربوب مع ربه أيضاً. ومحبته له، وثقته به، وشوقه إليه، وشعوره بالطمأنينة والسكينة معه.

ولذلك قال: ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُو ﴾. ولم يقل: «عسى الله»، لأن مقام الألوهية يوحى بالتعامل من موقع الهيمنة والقدرة والمالكية، ونحو ذلك.

ولم يقل سبحانه هنا: «عسى الله أن يرحمكم»، لأنه تعالى يريد للناس أن يشعروا أنهم في موقع الرعاية الربانية، وفي كنف الرحمة والتدبير، والشفقة، والأنس، والسكينة، والسلام. لا في موقع الخوف

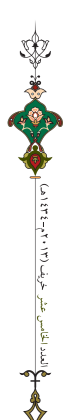
والرهبة، والقدرة، والهيمنة إلى حديتوهم معها مصادرة حرية الاختيار، وفرض الأمور عليهم بالقهر والغلبة والجبرية..

# ضمير جمع المخاطبين:

وقد أكد سبحانه وتعالى هذا البيان الرفيق والشفيق بإضافة كلمة «رب» إلى ضمير جمع المخاطبين، وهو كلمة «كم» فقال: ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُو ﴾. حيث لم يقل: «عسى الرب أن يرحمكم».. لأنه يريد أن يصل سبحانه الناس بنفسه، ويقربهم منه، ويشعرهم بحنوه عليهم، وبأنه شفيق ورحيم ورفيق بهم. وأن يلامس مشاعرهم بأعيانهم، وأشخاصهم بنحو مباشر.

ولو قال: «عسى الرب» لفاتت هذه الخصوصية، ولشعر كل إنسان أن ثمة نظرة عابرة قد مرت فوقه، ولم تستقر عليه، بل تجاوزته إلى غيره. فهو إذن غير مقصود بذاته، بل بها هو جزء غير ظاهر المعالم من مكونات الصورة العامة..

ثم قال تعالى: ﴿ أَن يَرْحَكُمْ ﴾.. ومن الواضح: أن الرحمة منا هي انفعال نفساني خاص ينشأ عن رؤية حاجة، أو نقص، أو عجز، أو ضعف الآخرين.. وهذا



الانفعال يدفعنا لمساعدته، ورفع نقصه، وسد عجزه، وقضاء حاجته، وتقوية ضعفه، وما إلى ذلك..

ولكن الرحمة من الله ليست من قبيل الانفعالات النفسانية. بل هي مظهر من مظاهر تجليات العلم الإلهي بحاجات الخلق وضعفهم، وعجزهم ونقصهم يتبلور على شكل تدبير حكيم، وعطاء من رب عظيم، وفيض نعم من واهب كريم، ونحو ذلك..

# لماذا لم يذكر العفو؟!:

وقد تحدث تعالى هنا عن الرحمة، لا عن العفو، فلم يقل: «عسى ربكم أن يعفو عنكم»، لأن مجرد العفو لا يعطي الشعور بالحنان والدفء، واللذة، والسكينة، والعطف، والرأفة، والتعبير عن الرغبة بنقله إلى مواضع السعادة، ورفع نقائصه، وتقوية ضعفه، وما إلى ذلك..

مع أنه تعالى يريد لهم أن يعرفوا ويتلمسوا هذه المعاني، وأن يشعروا بها، ليكون لها دور في هدايتهم إلى الطريق المستقيم، ولتسهم في إقامة الحجة عليهم إن اختاروا الامعان في الغي والضلال..

# دلالات مفهوم الأولوية:

ولنا أن نستفيد من مفهوم الأولوية القطعية: أنه إذا كان بنو إسرائيل سوف يفسدون في الأرض كلها مرتين، ويعلون علواً كبيراً.. وسيجري لهم مع عباد الله كل هذا الذي مر بعض تفصيله، ثم سيعاملهم الله سبحانه بهذا المستوى من الرفق والرحمة، بالرغم من أن العقوبات لم تردعهم، وكل العبر والعظات والآيات لم تمنعهم من مواصلة إجرامهم، والاصرار على ضلالهم، فما بالك بمن هم أقل فساداً وإفساداً من بنى إسرائيل..

ألا يطمئن ذلك العصاة، ويدعوهم لمواصلة عصيانهم، وتمردهم طمعاً في رحمة الله؟! وألا يعد هذا إغراء بالتمرد، وتهويناً لأمره؟!.

#### ونجيب:

بأن هذا الرفق ببني إسرائيل، إن أعطى ثمرة إيجابية في هدايتهم وإعادتهم إلى الصواب، فهو عين الصواب.. وإن أصروا على الاستكبار والاستهتار، فمن الواضح: أن التسامح معهم في الدنيا إنها هو لإقامة الحجة عليهم، ولكي لا يبقي

الع والع بال ربك ربك وي

الله لهم عذراً.. وليس هذا عفواً عنهم، ليقال: إنه يوجب الإغراء بالمعصية، لأن العفو عنهم مشروط بتوبتهم وعودتهم، واستقامتهم، ولأجل ذلك لم يطمعهم بالعفو، بل أطمعهم بالرحمة، فقال: ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُمُ أَن يَرْمَكُمْ ﴾. ولم يقل: «عسى ربكم أن يعفو عنكم»..

وإذا لم يتوبوا، فإنهم سيحاسبون ويعاقبون على جميع السيئات والمآثم التي ارتكبوها، والجرائم التي اقترفوها.

وأما تشجيع الآخرين على مواصلة ارتكاب المعاصي، فهو غير صحيح، لأنه تعالى قد جعل العقاب في الآخرة، ولم يجعله في الدنيا، سواء في ذلك أكبرت المعاصى أم صغرت، قلّت أو كثرت..

ولو واجه الله تعالى الناس بالعقوبة في الدنيا على ذنوبهم لانتهى الأمر إلى مصادرة قرار الناس، وسلب اختيارهم. وهذا ظلم لهم..

بل إن هذا الرفق والتأني بالمجرمين والمفسدين يجب أن يقود العصاة إلى محبة الله، وإلى الكف عن التمرد عليه، وعن مواجهته بها يكره. وهو من موجبات إيقاظ

فطرتهم ووجدانهم، ولا سيها إذا كان فيهم بقية من خير، ولم يكونوا ممن أوغلوا في التمرد والعصيان حتى ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون، فإن يقظتهم ستكون أقرب وأيسر، وتوبتهم ورجوعهم إلى الله أقرب منالاً من أهل الجحود، والطغيان..

يضاف إلى ما تقدم: أن هذا الرفق ببني إسرائيل المنغمسين في الفساد والطغيان، بالرغم من كل ما ارتكبوه، إذا لم يثمر لهم الهداية والرشاد، فإنها يدل على شدة عتوهم، وقسوة قلوبهم، وعظيم خذلانهم، وخزيهم..

وسيكشف للجميع أن كل ما سيلقونه من عقوبات في الآخرة سيكون قليلاً في حقهم. حتى لو زاد عذابهم على عذاب فرعون، فإن فرعون كها تقول الآية المباركة: ﴿ عَلا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾. ولم يوصف علوه بأنه كبير، بالرغم من أنه جعل أعزة أهل الأرض أذلة، وادعى الربوبية، ولكن الله وصف علو بني إسرائيل بأنه سيكون كبيراً، فقال: ﴿ وَلَنَعُلُنَ عُلُواً كَبِيراً ﴾.

كما أن بني إسرائيل بالرغم من أنهم قد استُعملت معهم مختلف الأساليب لردعهم

عن الفساد والإفساد، والعلو الكبير، لم ينتفعوا بشيء من ذلك.. فقد أرسل تعالى لهم الأنبياء، وأظهر لهم المعجزات، وحباهم بالهدايات، وتألفهم بالتودد إليهم، وبعث العباد عليهم لردعهم عن فعلهم، وليريهم طرفاً من عواقب أمرهم، وما ينتظرهم من خزى وخذلان..

فإذا عاد بنو إسرائيل بعد هذا كله وسواه إلى الإفساد والعلو. فسيدرك كل أحد مدى سوء هؤلاء القوم، وشدة خبث طويتهم، وبوار سعيهم. وسيدركون أنهم جهنميون عن جدارة واستحقاق..

### الرحمة دليل الضعف:

١. وقد لاحظنا: أن بني إسرائيل يفسدون في الأرض مرتين، ويعلون علواً كبيراً، وأنه يجتمع لديهم من الأموال ما لا يدخل تحت حصر وعد، وأن بنيهم يكثرون، ونفيرهم يفوق كل نفير.. ومع كل هذه القدرات الهائلة، ومع هذا الطغيان والعلو الكبير، الذي هذا الطغيان والعلو الكبير، الذي لم يوصف به حتى فرعون.. فإن الله سبحانه بالرغم من ذلك كله يقول لهم: ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُورُ أَن يَرْحَكُمُ ﴾. فهو

تعالى يطمعهم بالرحمة.. ولا يتهددهم بالعذاب والعقاب والانتقام. وتدمير القوى، وسلبهم الأموال والأعداد، وتفريق وتمزيق النفير من حولهم..

فيبدو لنا: أنه تعالى يريد أن يقول لهم: إن كل ما لديهم لا يجعلهم أقوياء، لكي يتعامل معهم بالعفو، أو ليواجههم بالقوة الأشد لتصحيح مواقفهم، والتأثير على قرارهم. بل هم ضعفاء يستحقون الشفقة والرحمة.

وهذا الأمر لا بد أن يعيدهم إلى أنفسهم، ليبحثوا عن أسبابه.. وأين تكمن نقاط ضعفهم، وعجزهم.. كما أن هذا يدل على مدى عظمة ربهم، وعلى أن عليهم أن يعيدوا حساباتهم من جديد.

وإذا كان هؤلاء القوم مستكبرون، ولهم علو كبير على الله وعلى الناس، فإن الحديث عن ضعفهم على حد استحقاقهم للرحمة سيكون مؤذياً وصادماً لغرورهم وعنجهيتهم. ويتأكد ذلك إذا كانت الأموال الهائلة، والأبناء الكثيرون، والنفير الأكثر.. لا تزال بين أيديهم، وتحت تصرفهم.

٣. ويتضاعف الألم إذا كان إظهار الرحمة والشفقة بواسطة كلمة ﴿عَسَى﴾ التي تزيد من تضعيف حصولهم على هذا الأمر. وفي وقت يرون أنفسهم مقهورین، ویعیشون مرارة ظهور عباد الله القليلي العدد المجهولين غير المعروفين أمام أعينهم بهذه القوة التي تمكنوا بها من دخول المسجد الحرام، ومن تتبير ما علته وبنته عاد الثانية على النحو الذي ذكرناه.

ويرون أنهم لا يستطيعون أن يحركوا في وجههم ما يملكونه من قوة.. وأن عليهم أن يرضوا بالخضوع والخنوع والاستكانة، مع ما يملكونه من ضخامة في الإمكانات، وكثرة في الأعداد، وحشد في النفير..

٤. والأمر الذي يزيد في حيرتهم، وألمهم: أنهم لا يمكنهم تفسير ما جرى ويجرى لهم على أيدى عباد الله على أنه مجرد انتكاسة حصلت صدفة، الأمور حصلت الغفلة عنها، أو التهاون فيها.. فإن انتصار عباد الله عليهم، لم يحصل مرة واحدة.. بل هو قد تجاوزهم إلى غيرهم، فلئن كانت هناك عاهة فيهم

مكنت عباد الله من النصر عليهم مرتين... فإن انتصارهم قد تجاوزهم إلى غيرهم. فها هم يدخلون المسجد الحرام دخول قوة وظفر، كما أنهم قد تبروا ما علاه المستكبرون الذين يرون أنفسهم ويراهم الناس الأقوى في العالم.. مع قلة عدد هؤلاء العباد، وضعف إمكاناتهم المادية، وكونهم مغمورين غير مشهورين...

وهذا يعطى مبرراً ومصداقية قوية للحديث عن ضعف الأقوياء، بالمال والأبناء والأكثر نفيراً وحاجتهم للرحمة، واستحقاقهم للشفقة والرأفة .. فإنه حديث له أدلته، ومعه شواهده القوية، والماثلة على أرض الواقع.

٥. وأخيراً.. فإن من الطبيعي أن يكتشف بنو إسرائيل من هذا التعبير: أنهم برغم كل ما يملكون.. فإن ثمة شيئاً يفقدونه، لا يعوضه المال مهما عظم، ولا الأبناء مهما كثروا، ولا النفير مهما اجتمع وازداد..

٦. وستكون نتيجة بحثهم عن هذا المفقود: هي أن يكتشفوا أنه هو نفسه الذي يملكه عباد الله القليلون

عليهم بسبب إفسادهم، وحين يرون العباد يدخلون المسجد، ويتبرون ما شاده الطغاة سوف يسقط في أيديهم، ويتضاءل إفسادهم بصورة تلقائية بدرجة كبيرة، حتى ليبدوا كأنها هدنة يفرضها عليهم الواقع الموضوعي، المملوء بالرهبة، والحذر..

وذلك يمهد السبيل لمواجهتهم بالتحذير القوي الذي يقول لهم: ﴿ وَإِنْ عُدُنّا ﴾.

### العودة للإفساد مشكوكة:

ثم إن جميع ما تقدم سوف يجعل عودة بني إسرائيل إلى الإغراق في الإفساد، حتى يشمل الأرض من جديد، موضع شك وريب، فإن ما عاينوه من عباد الله يقطع الشك باليقين لديهم: بأن يد عباد الله طائلة، ولا يحجزها عنهم إلا التكليف الإلهي، الذي سوف يصبح ناجزاً وحاضراً بمجرد عودتهم إلى الإفساد الكبير في الأرض، وكلمة «إن» كما سبق وقلنا إنها تستعمل عند الشك في حصول الشرط..

ومن الواضح: أن الله سبحانه عالم بها كان وبها سيكون.. ولكنه لا يريد أن يخبر بها هو عالم به، لكى لا يتوهم أنه تعالى

والمجهولون اسماً ورسماً، الذي مكنهم من تحقيق هذه الإنجازات الهائلة مرات وكرات.. إنه الدين الحق، والكون مع الله، والعمل بها يرضيه، والالتزام بأحكامه.. فإن هذا هو الذي يعطي كل شيء لمن يفقد جميع الأشياء.. وإذا فقد، فإن كثراتهم لا تعوضه، وقدراتهم لا تغنى عنه بني إسرائيل. وسائر قوى الشر والضلال والطغيان إنها يفقدون الرعاية الإلهية التي تربيهم وتنميهم، وتصنع خصائصهم الإنسانية، وتدبرهم، وتهديهم وتزرع فيهم القوة والبأس، والخير، والفكر الصحيح، والنظرة السليمة إلى الأمور، وتجعل الإنسان غير مهتم بالكثرات والأحجام، لأنه يستغنى عنها وعن كل شيء بقدرة الله تعالى، وبرضاه، وبتو فيقاته وتدبيره..

الهدنة المفروضة على بني إسرائيل:

ويفهم من قوله تعالى: ﴿ عَسَىٰ رَبُكُو اللهُ اللهُ عَنْ عَدُنَا ﴾: أن يَرْحَكُو وَإِنْ عُدْتُمْ عُدُنَا ﴾: أنه حين يعلن عباد الله عن موقفهم من بني إسرائيل، ويظهرون لهم بمظهر المعادي لهم، والناقم

﴿ إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ۗ وَإِنْ أَسَأْتُمُ فَلَهَا ﴾، فاستفاد من كلمة «إن» في موردي الإحسان والإساءة، ليفيد: أنهما متوازيان في مستوى الاحتمال والوقوع..

وقد وقعت الإساءة منهم فعلاً، حيث عادوا إلى الإفساد من جديد.. وإنها ذكر سبحانه وتعالى هذا الأمر معتمداً على كلمة «إن» ليفيد أن الاختيار والقرار في الإفساد يعود إليهم، وأنه لا جبر من قبل الله تعالى فيه.

ولكن ورود هذه الفقرة في سياق الحديث عن الإفساد الأول، ثم تعقيبه بذكر وعد الآخرة، الذي صدَّره أيضاً بكلمة «إذا» في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعُدُ ٱلْأَخِرَةِ ﴾ قد أوضح أنهم سوف يختارون الإفساد. وهذا ما حصل فعلاً.

وفي المورد الثاني قال لبني إسرائيل أيضاً: ﴿ وَإِنَّ عُدَّتُمْ عُدِّناً ﴾. مستفيداً أيضاً من كلمة «إن» المفيدة للتشكيك بوقوع الشرط، ليدل على أن الاختيار والقرار لهم. وليدل أيضاً على أن الأسباب الطبيعية المتوفرة تدل على أنهم قد لا يجرأون على العودة للإفساد العام والشامل بسبب

يتدخل في الأمور، ويسيرها بصورة جبرية وقاهرة. فآثر أن يجرى الكلام وفق طبيعة الأمور، وما تأتي به الأسباب، وبحسب ما يفهمه الناس منها.. وإن كان يُضَمِّن الكلام ما يشير إلى الحقيقة بنحو، أو بآخر.. والذي نفهمه: من كلمة «إن»

الشرطية هنا: أن الإفساد سيبقى هو المفضل والمحبوب لبني إسرائيل، وهو الذي يسعدهم ويفرح قلوبهم، وتشتاق إليه نفوسهم، ولا يهنأ لهم العيش بدونه، فإنه لهم غذاء، ولحقدهم الذي لا ينتهي دواء، وللغليل الذي في صدورهم شفاء..

ولكن، ما الحيلة لهم وهم يرون عباد الله لهم بالمرصاد، يترصدونهم، ويراقبون حركتهم، وأعمالهم لكي يبطشوا بهم، بمجرد ظهور بوادر تبلور التكليف الإلهي المرهون بإفسادهم الكبير والخطير في الأرض.

# مقارنة.. واستنتاج:

وإذا راجعنا الآيات الكريمة نرى: أنه تعالى بعد أن ذكر الإفساد الأول لبني إسرائيل وعودة الكرة لهم، وإمدادهم بالأموال والبنين، وكثرة النفير، قال لهم:

ما رأوه من عباد الله، وما ظهر من شدة بأسهم تجاههم وتجاه غيرهم أيضاً.

كما أنه تعالى لم يعقب الكلام بما يشير إلى حتمية عودتهم، فهذا وذاك جعلنا نقول: إن كلمة «إن» أريد بها بيان أن الاختيار والقرار عائد لهم.. وأنه لا حتمية لعودتهم للإفساد الكبير، لأن طبيعة الأمور تقضي بأن لا يختاروا العودة..

# الإفساد في الأرض هو المعيار:

ولا بدأن نشير إلى أن بعث العباد على بني إسرائيل إنها هو في صورة إفسادهم في الأرض، وعلوهم العلو الكبير. والإفساد في الأرض لا يكون إلا عظيهً وهائلاً وشاملاً..

فإذا ارتدع بنو إسرائيل عن الإفساد بهذا المستوى، فلا يبعث الله العباد عليهم. ونحن نعلم: أن المفسد بطبيعته، ويحسب ما اختاره لنفسه من نهج وسلوك إنها يكف عن الإفساد الذي يسبب له المشكلات التي لا يقدر على تجاوزها. ولكنه يبقى في دائرة الفساد والإفساد، التي اختارها وارتضاها لنفسه..

فإذا اقتصر إفساده على محيط بعينه، ولم

يكن عاماً، ولا مفسداً لحياة أهل الأرض بصورة عامة، بل يرجئ حسابه إلى الآخرة، كما يحاسب سائر العصاة. وهذا بالذات ما هو حاصل هنا، وأن بني إسرائيل حين لم يشمل إفسادهم الأرض، ولم يكن كبيراً، فلا يبعث الله تعالى عباد الله عليهم. بل يعاملهم كما يعامل كل عاص وظالم.. فإن بعض أعمال العاصي والظالم قد تترك لها آثاراً عليه في الدنيا وسائرها يكون عقابه في الآخرة..

وهذه هي سنة العدل الإلهية ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [سورة الكهف: ٤٩].

فقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ عُدَّتُمْ عُدُنَا ﴾ لا يدل على أن كل إفساد يهارسه سوف يحتم بعث العباد عليهم، بل يدل على أن عودتهم إلى الإفساد الشامل هو الذي يحتم بعث العباد عليهم.

وأما الإفساد في مستوياته الأدنى من ذلك، فيعاملون فيه كما يعامل سائر الناس.

# الضمير في عدنا:

وقد رأينا: أنه تعالى حين ذكر الإفساد الأول قال: إنه بعث العباد على بني إسرائيل. وفي الإفساد الثاني.. تحدث أيضاً

عن نفس هؤلاء العباد، وما سيكون منهم تجاه بني إسرائيل.. ولكنه في المرة الثالثة تحدث عن نفسه، ولم يشر إلى العباد بشيء.. فقال: ﴿ وَإِنْ عُدَّمُ عُدُناً ﴾.

ولعل سبب تغيير مسار الحديث على هذا النحو هو التصعيد في التهديد ليكون رادعاً وقاطعاً؛ لأن من يتكرر منه الإفساد، ولا يردعه ما جرى عليه في المرة الأولى والثانية.. وما شاهده في المرة الثانية من دخول العباد للمسجد، ومن تتبير ما علاه أقوى طاغوت على وجه الأرض.. فلا بد أن يكون السبب في جرأته. وعدم ارتداعه هو اعتقاده بأنه شعب الله المختار، الذي يجب أن يكون الله سبحانه في خدمته، وأن يكون راضياً بفساده، والمحامي عنه في إفساده..

ولعله يتوهم أيضاً: أن ما فعله العباد في الإفسادين السابقين، ثم دخولهم المسجد، وتتبيرهم ما علاه الطاغوت كان مجرد استثناء غير مفهوم الأسباب، وغير قابل للقياس عليه. وأن شيئاً ما قد دعا الله سبحانه لأن يتباطأ عن نصرة أبنائه وأحبائه، ولعله في المرات التالية، لا

يتركهم، بل يعود إلى نصرهم، والانتقام لهم من عدوهم..

فإذا جاء تهديدهم من قبل من يرون أنفسهم خاصته، وشعبه المختار، وأبناءه وأحباءه ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمِهُودُ وَٱلنّصَدرَىٰ فَأَن أَبْنَكُوا اللّهِ وَأَحِبَتُوهُۥ ﴾ [سورة المائدة: ١٨]، فإن هذا التهديد سيكون أمض، وحسرتهم عليهم أشد.. لأن السبل تكون قد تقطعت بهم...

ويزداد هذا الألم إذا كلمهم الله تعالى بضمير جمع المتكلم، أي من موقع العظمة، والجبروت، والعزة، والقوة، ومالكية جميع الأسباب..

ومن البديهي: أن الله إذا كان هو الذي سيحاربهم، فلن تنفعهم أموال وأبناء، وقدرات وما إلى ذلك.. وسيصبح ذلك كله في معرض البوار والاستلاب منهم وعنهم، ولن تجديهم الحيلة، ولا ينفع المكر.. ولن تبقى أمامهم أية خيارات معقولة، أو مقبولة سوى الانكفاء المخزي والذليل..

التهديد الأصعب:

ثم قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَلْفِرِينَ



حَصِيرًا ﴾. وهذا تهديد بعد تهديد، ليعرف من يؤمن بالآخرة من بني إسرائيل: أن الأمر لا ينتهي بخسارة الدنيا، بل ستتواصل الآلام عليهم وتستمر إلى الآخرة أيضاً..

أما الذين لا يؤمنون بالآخرة من بني إسرائيل، فإنهم لا يستطيعون نفيها بصورة قاطعة ونهائية؛ لأن غاية ما يمكنهم ادعاءه: أنهم لم يحصل لهم اليقين بها من الأدلة التي في حوزتهم. وهذا لا يعطيهم الحق بالنفي القاطع. هذا إن لم يكن إنكارهم لها جحوداً لما يعلمون أنه الحق...

ومن الواضح: أن عدم القدرة على النفي كاف في تحتم التحرز، ولزوم حفظ الإنسان لنفسه من المهالك المحتملة..

فإن من لا يعلم بالشيء ليس له أن يتعامل معه على أساس أنه غير موجود، فالسائر في ليل مظلم لا يأمن على نفسه من المزالق والمهالك. ويحتاج في حفظ نفسه لكثير من الجهد والعناء..

وتوقي الجاهل بالأمور أصعب وأشد من عمل العالم المتيقن بوجود المهالك، الذي يكون قد بحث وعرف، وأعد

واستعد لمواجهتها، وأحضر معه ما يقيه منها..

فإن الجاهل لا يعرف من أي شيء يتوقى، وكيف يتحرز..

والذي يتوقى به في الدنيا، وهو أمواله، وأبناؤه، وجيوشه لا ينفعه في الآخرة.

# لماذا ﴿حَصِيراً ﴾؟!:

وقد قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَفِينِ
حَصِيرًا ﴾. والحصير هو الذي يستقر
الإنسان عليه، فإذا كان هذا الحصير،
الذي يريد الكافر أن يستقر عليه هو جهنم
ونيرانها، فكيف يمكن لهذا الكافر أن
يستقر فيها، أو عليها؟!

وإذا كانت «حصير» مأخوذة من الحصر، فإن ذلك يعني التلويح لهم بأنهم سوف لا يجدون منها مهرباً، ولا ملاذاً..

### البشارة والإنذار:

ثم قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَلْذَا ٱلْقُرُّءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ لِلَتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴿ أَنَّ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا ٱلِيمًا ﴾ لايُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا ٱلِيمًا ﴾ [سورة الإسراء: ٩ -١٠]. صدق الله العلي العظيم.

والحمد لله، والصلاة والسلام على عباده الذين اصطفى محمد وآله..

# كلمة أخيرة:

وبعد.. فإنني أسأل الله تعالى أن أكون قد وفقت لبيان ما أحببت بيانه من أمور رأيت أنها قد تكون مما أشارت إليه الآيات الشريفة التي قصدنا إلى التعرف على بعض ما ترمى إليه، وتدل عليه..

وأعتذر عن بعض ما جاء البيان فيه

قاصراً، أو مشوباً ببعض التكرار، أو الإطناب الممل، أو الإيجاز المخل.. كما وأعتذر أيضاً عن أية سقطة، أو هفوة، أو تقصير، فإن العصمة لله تعالى وحده..

وبعد.. فلم يبق لي إلا أن أودع القارئ الكريم شاكراً له صبره على معاناة قراءة هذه المطالب.. على أمل اللقاء به في بحوث أخرى، إن شاء الله تعالى.









يقرر السيد الباحث انه: استجابةً لدعوة مجلة (المصباح)، قام بعرض هذه الوريقات كخطوة اولى تعقبها سلسلة رتيبة يقوم سماحته بعرضها في موضوع (البسملة) في أبعادها اللغوية و الفقهية والتفسيرية، منطلقاً من البحث اللغوي والبلاغي، بتحديد مفهومها مروراً باعرابها، وصولاً الى معرفة جملة من الوجوه البلاغية والفروع المترتبة عليها. وجاءت الاجابة برسم منهجية على وفق المسار الآتي: –

- تمهيد يضم مفهوم البحث.
- المطلب الاول: مفردات البسملة ومعناها لغة واصطلاحاً.
  - المطلب الثاني: إعراب البسملة
  - المطلب الثالث: بلاغة البسملة.
- خاتماً البحث بوجوه بالاغتها ثم جريدة بالمصادر التي استفاد منها في الطرح.

### تمهيد: مفهوم النحت

المتتبع لكلمات اللغويين يجد أن كلمة النحت مألوفة مشهورة معمول بها في لغتهم وأدبهم بل إسلوب خرج من حد السماع إلى القياس. ومعناه في اللغة النشر. ويطلق ويراد به أن تأتي كلمتين أو أكثر فتنحت من كل واحدة حرفا أو أكثر ثم تصنع من هذه الحروف كلمة جديدة. وقد وقع النحت في المصطلحات الإسلامية على ألسنة الفقهاء، ومن ذلك البسملة: من قول «بسم الله الرحمن الرحيم» والحوقلة: من قول «لا حول ولا قوة إلا بالله». والحيعلة: من حي على الصلاة. والحيعلتان: من قول «حي على الصلاة، وحي على الفلاح» في الأذان.

وبالرغم من أنَّ الفقهاء لم يتوسعوا في النحت، إلا أنهم استعملوا(١).

ويذهب السيد الأستاذ آية الله العظمي السيد السيستاني إلى: (إن قانون انتخاب الأسهل -الذي هو قانون طبعي عند الإنسان في التوصل لمقاصده - يقتضي أحياناً النحت والدمج والإدغام بين الكلمات،

وكما هو ملحوظ في الاصطلاحات الحديثة نحو: (الكهرمائية والبترمائية)؛ لذلك ذهب بعضهم إلى تبنى هذه النظرية في بعض الكلمات نحو: (قطف)، حيث قال: بان أصله: (قط) و (لف) ثم ادمج أحد اللفظين في الآخر بدافع قانون انتخاب الأسهل وصارت الكلمتان كلمة واحدة. وتَبنّى بعضهم هذه النظرية في باب الحروف، فقال: بأن جميع الحروف راجعة للأسهاء، نحو رجوع (على) الجارَّة إلى (علاء) مثلاً، ورجوع (خلا) الجارة إلى (خلاء) مثلاً. فالحروف ما هي إلا بقايا الأسماء والأفعال انتخبت كرموز دالة على معانيها(٢). وبناءً على ما ذكر من الأمرين إحتمل أن أصل المشتق كلمتان: كلمة تدل على الحدث وأخرى تدل على الفاعلية، وبحكم تغير اللغة وقانون انتخاب الأسهل أدغمت إحدى الكلمتين في الأخرى فصارتا كلمة واحدة، يستشعر منها بالوجدان التركيب التحليلي الذي هو راجع في الحقيقة إلى التركيب اللفظي، على نحو تعدد الدال

<sup>(</sup>١) معجم لغة الفقهاء: محمد قلعجي ص٣١.

<sup>(</sup>٢) الرافد في علم الاصول: تقرير بحث السيد السيستاني للسيد منير ص٣٣٩.

والمدلول في جذور اللغة.

#### المطلب الأول

مفر دات البسملة ومعناها لغة واصطلاحاً

#### ١ – الأسم:

# أ- الاسم لغة:

مما هو متفق عليه أن الاسم في اللغة هو: (اللفظ الموضوع على جوهر أو عرض لتعيينه ولتمييزه<sup>(٣)</sup>) وجمعه أسهاء وأسهاوات، وجمع الجمع أسامي(٤).

وإنا الخلاف في أصل اشتقاقه، فبعضهم يرى انه مشتق من السمو وهو العلو والرفعة (٥) وبناء على ما هو معروف من قولهم بأن الفعل الماضي هو أصل المشتقات، فأصل الاسم (سَمَوَ)(٢).

أما آخرون من النحويين فيرون أن الاسم مشتق من الوسم وهو العلامة(٧) واصل المشتقات عندهم هو المصدر.

ومما يدعم رأى الكوفيين ما روى عن ابن عباس من (إن الاسم رسم وسمة توضع على الشيء ليعرف به)<sup>(۸)</sup>.

والذي يبدو أن معظم اللغويين قد أخذوا برأي الكوفيين، لذا نجد تعريفاتهم للاسم تنحو نحو معناها عندهم.

فتعریف بعضهم بأنه: (ما يعرف به الشيء ويستدل به عليه)(۹). وتعريف آخرین بأنه (علامة الشيء وما يعرف به شخصه)(۱۰)، أو تعريف بعض آخر بأنه (ما يعرف به ذات الأصل)(١١١).

فكل هذه التعريفات وما جرى مجراها تفيد أن معنى الاسم العلامة المميزة لمن وضعت له للتمييز عن غيره. وهو ما ذهب إليه الكو فيو ن.

أما ما ذهب إليه البصريون فهو بعيد جداً وغير متبادر من إطلاق لفظ الاسم بمعناه العام اللهم إلا أن يكون قصدهم مما قالوه إن كلمة الاسم في البسملة معناها

<sup>(</sup>٣) منجد الطلاب: ص ٣٣٧.

<sup>(</sup>٤) ظ: القاموس المحيط: ج٤، ص٤٤٣.

<sup>(</sup>٥) الإنصاف في مسائل الخلاف: ج١، ص٤، والمفصل في شرح المطول ج١ ص٣٠-٣١، وتاج العروس ج٩ ص٩٢

<sup>(</sup>٦) لسان العرب: ج٢ ص٢١٢.

<sup>(</sup>٧) الإنصاف في مسائل الخلاف ج١ ص٤.

<sup>(</sup>٨) لسان العرب ج٢ ص٢١٢.

<sup>(</sup>٩) المعجم الوسيط ج١ ص٥٥٥.

<sup>(</sup>١٠) المصدر نفسه ج١ ص٥٥٥.

<sup>(</sup>١١) المصدر نفسه.

السمو والرفعة، وهذا حق لا مرية فيه، إلا انه بوصفه مصداقاً لمفهوم الاسم ولخصوصية بهذا المصداق، وليس بوصفه المعنى اللغوى للكلمة.

والراجح هو رأى الكوفيين، لأنه المتبادر من لفظ الاسم من دون قرينة، فإذا قيل: ما اسم الشيء؟ فُهم من إطلاق اللفظ ما وضع له ليميزه من غيره، سواء أكان عالياً وسامياً أم دانياً. نعم: قد يكتسب اللفظ سمواً من سمو معناه، إلا أن هذا الاكتساب متأخر عن وضع اللفظ للمعني فلا يكون معناه السابق على استعماله فيه واكتسابه السمو بعد هذا الاستعمال.

وبناء على مذهب الكو فيين من أن أصل الاسم هو الوسم، فان الواو قلبت همزة، كما قلبت واو وشاح همزة فقيل اشاح. وكثرة الاستعمال جعلت الهمزة ألف وصل.

وتجدر الإشارة هنا إلى أن في الاسم لغات عدة، قيل إنها أربع: إسْم، أسم، وَسم، وسُم. وقيل خمس، بإضافة: سُمي(١٢).

و تجدر الإشارة أيضاً إلى أن بعض

(١٢) انظر المختار من صحاح اللغة ص٥٥، ومختار الصحاح ص١٦٦.

المفسرين عدل عن مذهب الكوفيين والبصريين معاً، فقال إن أصل الاسم هو الاسم بمعنى القوة والغضب، ومنه سمى الأسد أسامة لقوته وغضبه (١٣)، وهو رأى بعيد غاية البعد عن الاستعمال العربي المألوف لهذه الكلمة، وكأن هذا القائل أراد أن يكون مصداقاً لقول القائل (خالف تعرف).

# ب- الاسم إصطلاحاً:

لم أجد في حدود تتبعى استعمال الاسم معنى غير معناه اللغوى عند ذوى الاصطلاح سوى ما عند النحاة، فان الاسم عندهم ما يقابل الفعل والحرف. قال ابن مالك:

كلامُنا لفظ مفيدٌ كاستقم

واسمٌ وفعلٌ ثمَّ حرفٌ الكَلمْ(١٤)

وميزوا الاسم عن قسيميه بعلامات

جمعها الراجز المذكور بقوله:

بالجر والتنوين والندا وأل

ومسندٌ للاسم تميزٌ حَصَلْ (١٥)

(١٣) المصدر السابق نفسه.

(١٤) شرح ابن عقيل على ألفية بن مالك ج١ ص ۱۳،۱۳.

(١٥) المصدر نفسه.

فهو عندهم كما عرَّفه ابن السراج: لفظ يدل على معنى في نفسه غير مقترن بزمان معتمل (١٦).

وقد توهم بعض الكتاب أن القرآن الكريم فيه مصطلح خاص به لمعنى الاسم، حيث قال هذا الكاتب:

قد ورد الاسم في الاستعمال القرآني على سبعة أوجه:

بمعنى المسمى: قال تعالى: ﴿ نَبَرُكَ أَسَمُ رَبِّكَ ﴾ [سورة الرحمن: ٧٨].

التوحيد: قال تعالى: ﴿ وَاذْكُرِ اسْمَ
 رَبِّكَ ﴾ [سورة المزمل: ٨] أي قل لا
 اله إلا الله.

٣. بمعنى الصفات والنعوت: قال تعالى:
 ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ الْخُسْنَىٰ ﴾ [سـورة الأعراف: ١٨٠].

بمعنى مسميات العالم: قال تعالى:
 ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلِّهَا ﴾ [سورة

(١٦) اللمع في العربية ص٥١، والمقرب لابن عصفور ص٥٥، النحو الوافي ج١ ص٢٠، والقواعد والكافية في النحو ج١ ص٩، والقواعد النحوية ص٩، والكواكب الدرية ج١ ص٧، وشرح ابن عقيل ج١ ص١١، وجواهر الحسان ج١ ص٢١.

البقرة: ٣١]. أي علمه اسهاء المسميات. ٥. بمعنى الأصنام والآلهة: قال تعالى: ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا أَسَّمَاءُ سَمَّيْنَمُوهَا ﴾ [سورة النجم: ٢٣].

آ. بمعنى الشبه والمثل والعديل: قال تعالى: ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا ﴾ [سورة مريم: ٦٥].

٧. الأجل: سمى الأجل عينه وحدده، فالأجل مسمى، قال تعالى: ﴿إِذَا تَدَايَنتُمُ بِدَيْنٍ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمّى فَاكَتُبُوهُ ﴾ [سورة البقرة: ٢٨٢]. وهذه هي وجوه الاسم في القرآن الكريم (١٧٠).

ولدى التأمل في هذه الاستعالات القرآنية للاسم، ومراجعة أقوال المفسرين فيها، يتضح لنا أنها ليست مصطلحات اختص بها القرآن الكريم بحيث صارت معاني حقيقية منسوبة إليه كها هو شأن المصطلح النحوي.

ففيها عدا الوجوه الثلاثة الأُول لم يخرج الاستعمال القرآني عن المعنى اللغوي

(١٧) الإنباء بها في كلمات القرآن من أضواء: ج١ ص١٢٨.

للمسمى.

للإسم فهو في الوجوه الأربعة الأخيرة بمعنى العلامة المحددة أو النعت الميز

> أما الثلاثة الأول فلم يختلف معنى الاسم فيها عن معناه في البسملة، وستأتي الأقوال فيه. فعدُّ الوجوه السبعة تكثير لما لا كثرة فيه، وإنها هي مصاديق متعددة لمفهوم واحد.

# ٢ - لفظ الجلالة (الله) جل جلاله: أ- لغة:

كلمة (الله) أصلها: ألإله، فهي مؤلفة من أل وإله. حذفوا همزة إله للتخفيف فصارت (الله)، ثم حركوا لام التعريف التي لا تكون إلا ساكنة، فالتقى لامان متحركان فادغموا الأولى في الثانية فقالوا (الله)(۱۸).

والإله مأخوذ من ألهَ بمعنى تحير أو بمعنى لجأ. فعلى الأول باعتبار أن العقول تحيرت في إدراك عظمته، وعلى الثاني فباعتبار انه يُلجأ إليه في كل الأمور.

(١٨) انظر لسان العرب: ج١ ص٨٩، وقطر المحيط: ج١ ص٤٤، ومختار الصحاح: ص۲۲.

# قال الشاعر: أهتُ إليها والركائب وُقَّفٌ وقال الآخر:

أَلْهَتْ إلينا والحوادث جمة.

وفي كلمة الله لغتان: مد اللام وبغير مد. ومعنى الإله هو المعبود. وكذا معناه بعد الحذف والإدغام. وجمعه آلهة (١٩).

وإذا كان معنى الإله هو المعبود فتختلف مصاديقه باختلاف ما يُعبد، فقد يكون خالق الكون وقد يكون الشمس وقد يكون القمر وقد يكون الصنم، بل قد يكون الهوى. قال تعالى: ﴿ أَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَاهَةُ. هُوَيِنُّهُ ﴾ [سورة الفرقان: ٤٣]. هذا ما كان من معناه اللغوي.

أما عند غير أهل اللغة فيختلف مصداقه أيضاً باختلاف التصور والمعرفة للمعبود.

# ب- اصطلاحاً:

إذا صح لنا أن نسمى اختلاف هذه المعرفة مصطلحاً، فمعنى (أُلله) مختلف باختلاف هذه المعرفة وان كان الجميع

(١٩) المصدر نفسه.

متفقين على أن معناه هو معبودهم جل وعلا.

فالفلاسفة من زاويتهم يقولون أن الله هو (اسم لواجب الوجود، أو الأزلي) أو غير هذه المفاهيم التي درجت عليها مصطلحاتهم.

والصوفية يعرفونه بأنه: (اسم للذات الإلهية من حيث هي على الإطلاق لا باعتبار اتصافها بصفات، ولا باعتبار لا اتصافها). وهكذا.

إنها يختلف غير اللغويين عنهم في المصداق مع اتفاقهم معهم في المفهوم العام وهو المعبود<sup>(۲۰)</sup>.

# ٣- الرحمن الرحيم:

معناهما:

الرحمن والرحيم على صيغة فَعْلان وفعيل، هما من أصل واحد، وهو رحم بصيغة الماضي عند الكوفيين الذين يرون أن أصل المشتقات هو الفعل الماضي. أو هو

الرحمة بصيغة المصدر عند البصريين وفق مذهبهم بأن المصدر هو أصل المشتقات.

هذا وفق المسلكين القديمين في أصل الاشتقاق إلا أن هناك منحى آخر إختطه الأصوليون في أصل الإشتقاق لا مجال لبيان خصوصياته في حدود هذه الدراسة. وقيل في الرحمة معان عدة: منها الخير والنعمة. وشاهده من القرآن الكريم قوله

مُسَنَّهُمْ ﴾ [سورة يونس: ٢١]. وقول بعضهم في المثل (ليس فيه يا أمي ارحميني). ومنها الرقة في القلب والعطف. ومنها التفضل والإحسان (٢١). ومنها معان أخرى تندرج تحت ما ذكرناه (٢٢).

تعالى: ﴿ وَإِذَا أَذَقُنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً مِّنُ بَعْدِ ضَرَّاءَ

وقد وردت الرحمة في القرآن الكريم على عشرين وجهاً، مثل دين الإسلام،

(۲۱) اقرب الموارد ج۱ ص۱۱۰ ـ ۱۱۱.

(۲۲) انظر: لسان العرب ج١ ص١١٤٠، والمغرب في ترتيب المعرب ص١٨٦، ومجمع البحرين ج٦ باب رحم، والبستان ج١ ص٧٧٠، وجمهرة اللغة ج٢ ص١٤٤، والمختار من صحاح اللغة ص١٨٩، وتكملة والمعجم الوسيط ج١ ص٣٣٥، وتكملة المعاجم العربية ج٥ ص١١٠.

<sup>(</sup>۲۰) انظر: مواهب الرحمن في تفسير القرآن: ج١ ج١ ص١٢، والميزان في تفسير القرآن: ج١ ص١٨، وتفسير القرآن الكريم لابن عربي: ج١ ص٧، ودائرة المعارف: ج١ ص٤٨١، والمعجم الوسيط: ج١ ص٢٠.

العدد الخامس عشر خريف (٢٠١٣م - ١٤٣٤هـ) الحياد الخامس عشر خريف (٢٠١٣م - ١٤٣٤هـ)

أي المرحوم. لان صيغة (فعيل) مشتركة بين اسم الفاعل واسم المفعول (٢٥).

وهذان الوصفان من صيغ المبالغة للدلالة على كثرة رحمته، ويقال في قليل الرحمة راحم.

وقيل بالفرق بين صيغة الرحمن وصيغة الرحيم، فالأولى بمعنى الرقيق والثانية بمعنى العاطف.

وقيل الأولى عبرانية والأخرى عربية.

المطلب الثاني
إعراب السملة

 بسم: الباء حرف من حروف الجر، وقد كسرت حركتها لتكون مشبهة لعملها(۲۲).

اسم: مجرور بالباء، وعلامة جره الكسرة الظاهرة على آخره. والاسم مضاف.

 لفظ الجلالة (الله) مضاف إليه، مجرور بالإضافة، وعلامة جره الكسرة في آخره والمجموع من (بسم الله) مختلف والإيهان، والجنة، والمطر، والنبوة، والرقة والألفة والمودة، والقرآن، والرزق، والنعمة، والمغفرة، والنصر، والعافية، والسعة، والعفو، والمنة، والعصمة، والشخص، وعيسى بن مريم، ومحمد والإحسان (٢٣).

وقد ذكر هارون بن موسى أحد عشر وجهاً منها فقط (۲۶).

ولكن هذه الوجوه جميعاً مع ما ذكر للرحمة من معان في كتب اللغة إن هي إلا مصاديق لمعنى عام واحد هو الخير والنعمة.

والرحمن والرحيم: وصفان مشتقان من رحم أو الرحمة للدلالة على اسم الفاعل، وان جاز استعمال رحيم بمعنى اسم المفعول

(۲۳) الآيات: ۱۰۵ من سورة البقرة، ۳۱ من سورة البقرة، ۲۱۷ من البقرة، ۵۰ من الروم، ۳۲ من هود، ۲۱۷ من البقرة، ۵۰ من الروم، ۳۲ من الزخرف، ۲۷ من الحدید، ۱۱۱ من یوسف، ۱۰۰ من الإسراء، ۱۲ من الکهف، ۱۱۳ من النساء، ۵۶ من الأنعام، ۱۷ من البقرة، ۵۳ من الزمر، ۲۵ من القصص، ۵۳ من یوسف، ۲۸ من الشوری، ۲۱ من مریم، ۱۰۷ من الأنبیاء، ۱۰۹ من آل عمران، والإنباء في کلهات القرآن من أضواء ج۳ ص ۶۵.

(٢٤) الوجوه والنظائر في القرآن الكريم ص٥٣.

<sup>(</sup>۲۵) شرح ابن عقیل: ج۳ ص۱۲۱، ۱۲۱.

<sup>(</sup>٢٦) انظر ملحة الإعراب في نخبة من سور الكتاب ج٤ ص٩، ومشكل إعراب القرآن ص٤.

في إعرابه: فالكسائي لا يرى له موضعاً من الإعراب. والفراء يقول بنصبه بفعل محذوف تقديره: أقول بسم الله أو قل بسم الله.

أما البصريون فيرونه مرفوعاً لأنه مبتدأ بتقدير: بسم الله أول كلامي، أو لأنه خبر لمبتدأ تقديره: أول كلامي بسم الله (٢٧). وحيث لابد للجار والمجرور من متعلق، فالمتعلق على رأي الكوفيين هو الفعل المقدر: (قل أو أقول). وعلى رأي البصريين هو المشتق الذي قام مقامه المبتدأ و الخبر المقدرين، وهو ابتدائي ثابت أو مستقر بسم الله (٢٨).

(۲۷) إعراب ثلاثين سورة من القرآن ص٩. ومشكل إعراب القرآن ص٦٦. وملحة الإعراب ج٤ ص٩.

(۲۸) وقال بعضهم يتعين أن يكون متعلق الجار والمجرور هو (ابتدئ)، لان تقدير غيره أما أن يكون أقول أو قل. ويلزم منه أن تكون البسملة مقول القول، ولا دلالة فيها على ابتداء أو استعانة. وأما أن يكون استعنت أو بعض مشتقاتها وحينئذ لا يجوز أن يكون المستعين هو الله تعالى لغناه المطلق، كما لا يجوز أن يكون الإنسان، لان الاستعانة مقصورة على الله تعالى لقوله: ﴿ وَإِيّاكَ مقصورة على الله تعالى لقوله: ﴿ وَإِيّاكَ مَتْعَمِنُ ﴾، فلا تجوز الاستعانة إلا به

٣. الرحمن: نعت للفظ الجلالة مجرور بالتبعية لمنعوته، وعلامة جره الكسرة في آخره. وقيل في إعرابه انه بدل من لفظ الجلالة، وهو أيضاً على هذا الإعراب مجرور بالتبعية.

الرحيم: كالرحمن فهو مجرور على التبعية، سواء على القول بكونه نعتاً أم بدلاً.

هذا هو الإعراب المشهور في الرحمن الرحيم (٢٩).

دون غيره وان كان الغير أسهاءه تعالى. انظر البيان في تفسير القرآن ص٤٥٩، ومشكل إعراب القرآن ص٦٦.

وإذا تعذر أن يعرب بدلاً أو عطف بيان تعين

(41.124-34318)

وقد ذكر ابن جني (۳۰) إن المسموع هو إتباع الصفتين. ولبعضهم إعراب آخر لهما نذكره على ندرته وشذوذه:

رفع الرحمن الرحيم، والرفع في كل منهما على تقدير مبتدأ لكل منهما، أي هو الرحمن هو الرحيم. فيكون الرفع فيهما على أنهما خبران لمبتدأين محذوفين كما قدرناه (٢١).

 نصب الرحمن الرحيم، على أنها مفعولان لفعل محذوف تقديره، اعني

إعرابه نعتاً، وهو وان جرى مجرى الأعلام-كما قالوا -إلا انه مع ذلك وصف يراد به الثناء كالرحيم، ولا فرق بينهما سوى أن الرحمن من صيغ المبالغة كغضبان ونحوه لاشتهاله على الألف والنون. فأسماء الرب تعالى هي أسماء ونعوت بما فيها الله فانه علم ويحمل صفة الإلوهية، وكلها من حيث هي علم تأتي في القرآن غير تابعة، ومن حيث هي صفة تأتي تابعة لاسم الله سوى الله فإنها لم تأت تابعة قط.

أما الرحمن فهو اسم وصفة ويأتي في الاستعمال القرآني مفرداً وتابعاً. انظر بدائع الفوائد ص٢٣.

(٣٠) معجم القراءات ج١ ص٥ عن الخصائص لابن جني ج١ ص٣٩٨.

(٣١) معجم القراءات القرآنية ج١ ص٥، إيضاح العوامل للقندهاري: ص٤.

الرحمن الرحيم أو أن الرحمن مفعول والرحيم تابع له، حق المفعول وما يتبعه هو النصب على المفعولية والتبعية (٢٢).

 رفع احدهما على المدح وتقدير مبتدأ، ونصب الثاني على المفعولية لفعل محذوف.

خفض الأول على التبعية للفظ الجلالة، ورفع الثاني على تقدير مبتدأ.

هفض الأول على التبعية ونصب الثاني على تقدير فعل (٣٣).

ومها تعددت صور الإعراب وما يلزم من تعددها من اختلاف تشكيل الوصفين، فان رسم القرآن هو الخفض في الاثنين- وتلكم الصور وانجازت في أصل الإعراب، إلا أن توقيفية رسم المصحف وقراءته تجعل من المتعين فضلاً عن الرجحان، الاقتصار على الجر في الوصفين معاً.

#### المطلب الثالث

### وجوه بلاغة البسملة:

البسملة آية من آيات الله العظام في

(٣٢) التفسير الكبير ج١ ص١٠٥، إيضاح العوامل ص٥.

(٣٣) إعراب القرآن للنحاس ج١ ص١١٧.

القرآن الكريم، بل هي أول آية نزل بها الوحي على محمد الله الله أن تحمل من خصائص القرآن الكريم ما يحمل الماء القليل من خصائص البحر العظيم ومنها الخصائص البلاغية التي كانت وقت نزول القرآن ابرز سهاته.

وفي البسملة من وجوه البلاغة ما سنتحدث عنه في النقاط الآتية:

# ١. الإيجاز مع الوضوح:

من المعلوم لدى العرب إن (خير الكلام ما قل ودل) فقلة الألفاظ مع كثرة المعاني من وجوه الإعجاز بالاتفاق. وكما مر في إعراب البسملة فان الجار والمجرور وهو (باسم الله) متعلق بمحذوف مرت الأقوال في تقديره، وهو -كما رجحناه-فعل وفاعل أو وصف وفاعل. مع أن حذفه لا يوجب إبهاماً في فهم المراد، لما هو معلوم عند العرب بحذف ما يدل الدليل على حذفه مثل قولهم بالرفاء والبنين أو باليمن والركة (٥٣).

كما أن العرب كانت تقول (باسم اللات واسم العزى). ومن امثال هذه التراكيب يفهم ان في بسم الله حذف يمكن الاهتداء إليه بقرينة المقام وهي الشروع في القول أو في العمل (٢٦).

# ٢. أبراز أهمية المتعلَّق:

وهو اسم الله بذكره وحذف المتعلق به وهو الابتداء أو ابتدئ، وما شاكلها من قصد المتكلم وفعله، مع ملاحظة ما لو كان مذكوراً متقدماً عليه لكان فيه تأخير لاسم الله عن المقدر وهو فعل المتكلم.

٣. وفي حذف المتعلق فوائد نوجزها بالنقاط الآتية:

أ. انه موطن لا ينبغي أن يتقدم فيه سوى ذكر الله تعالى، فلو ذكرت الفعل-وهو لا يستغني عن فاعله-كان ذلك مناقضاً للمقصود فكان في حذفه مشاكلة اللفظ للمعنى ليكون المبدوء به اسم الله كها تقول في الصلاة (الله اكبر)، ومعناه من كل شيء أو أكبر من أن يوصف كها في مضمون بعض الأخبار

<sup>(</sup>٣٥) البحر المحيط: ج١ ص١٧. ومختصر المعاني: ص١٢٣.

<sup>(</sup>٣٦) الكشاف: ج١ ص٢٩، تنوير الأذهان: ج١ ص١١.

العدد الخامس عشر خريف (٢٠١٧م - ١٤٣٤هـ) (١٨٠٥ محر عليه العدد الخامس عشر خريف (٢٠١٧م - ١٤٣٤هـ)

ولكن لا نقول هذا المقدر ليكون اللفظ مطابقاً لمقصود الجنان وهو أن لا يكون في القلب إلا الله وحده فكما تجرد ذكره في قلب المصلي تجرد ذكره في لسانه.

ب. إن الفعل إذا حذف صح الابتداء بالتسمية في كل عمل وقول وحركة وليس فعل أولى بها من فعل فكان الحذف أعم من الذكر فان أي فعل ذكرته كان المحذوف أعم منه.

ج. إن الحذف ابلغ، لان المتكلم بهذه الكلمة كأنه يدعي الاستغناء بالمشاهدة عن النطق بالفعل، فكأنه لا حاجة إلى العطف به لان المشاهدة والحال دال على أن هذا وكل فعل فإنها هو باسمه تعالى والحوالة على شاهد الحال ابلغ من الحوالة على شاهد النطق.

# ٤. دلالة الباء على الاختصاص (٣٧).

(۳۷) وهو احد معاني الباء التي أوصلها بعض المستقرئين إلى ثمانية عشر معنى، وللاطلاع انظر: مغني اللبيب ج١ ص١٠١، والبرهان في علوم القرآن للزركشي ج٤ ص٢٥٢، ومعزل الاقران للسيوطي ج١ ص٥٣٠، وملحق والمقتضب للمبرد ج٤ ص١٤٢، وشرح المفصل المقتضب في ج٤ ص١٢٦، وشرح المفصل في علم العربية للزنخشري ص٥٨٨، وشرح المفصل لابن يعيش النحوي ج٨ ص٢٢،

بمعنى أن المتكلم خص ابتداءه أو استعانته بالله تعالى دون غيره من الأسماء أو مدلولاتها. مثلما دل التعبير بالضمير المنفصل على فعله في قوله تعالى: ﴿ إِيَّكَ نَمْ تُعِينُ ﴾ [سورة الفاتحة: ٥] الدالين على الحصر به تعالى دون غيره، وحصر الاستعانة به وحده دون سواه.

٥. تقديم لفظ الجلالة وهو (الله) على ذكر الصفتين الرحمن الرحيم: فان اسم الذات يدل ضمناً على جميع الصفات بل هي عينه وما هي إلا جهات وحيثيات للناظر، بها فيها العلو والقدرة والقهر، فذكر الرحمن والرحيم بعد اسم الذات يدل على أن رحمته تعالى أسبق من هذه الصفات إلى عباده وأكثر وأكمل من قهره (٢٨).

فضلاً عن أن أسبقية لفظ الجلالة في الذكر لصفة الرحمن وأسبقية الرحمن لصفة الرحيم فيها من التدرج ما لا يخفى حسنه على ذوي اللسان.

فالله هو الحقيقة العليا المطلقة، والرحمن صفته التي تشمل الكائنات المرئية وغير

> إيضاح العوامل ص١٧. (٣٨) التفسير الكبير: ج١ ص١٦٨.

المرئية، والرحيم تخص المؤمنين تشريفاً وتكريهاً لهم. فهذا التدرج من الأعم إلى الأخص أو من الإطلاق إلى التقييد مما يضفى على الكلام قيمة بلاغية.

٦. لتقديم صفة الرحمن على الرحيم قيمة بلاغية أيضاً من جهتين:

١. إن الرحمن بحسب صيغته دال على الصفة القائمة بالذات، والرحيم بمقتضى صيغتها أيضاً تدل على تعلق الفعل بالمفعول، أي تعلق الرحمة بالعباد، فالرحمة وصف والرحيم كأنه فعل، ولا يتحقق الفعل ما لم يكن وصف، وعلى هذا قدم ذكر الوصف على ذكر ما يدل على الفعل.

٢. إن الرحمن وان دلت هيأته على العموم والسعة، إلا أنها لا تدل على الاستمرارية والثبات فأعقبها بذكر الرحيم الدالة بهيأتها على أن المبدأ فيها من السجايا غير المنفكة عن الذات. وبهذين الوصفين قد جمع بين العموم والسعة في الرحمة وبين استمرار رحمته الواسعة (٢٩).

(۳۹) انظر تفسير المنار: ج۱ ص٤٨، البيان: ص٤٦٦.

ذكر صفة الرحمة في أول آية في القرآن الكريم يحمل دلالات عدة:

إن هذه الصفة هي أول الصفات الكالية للذات المقدسة، اذ ابتدأ بها القرآن من دون سائر الصفات الأخرى.

بدء القرآن الكريم بهذه الصفة، دلالة على أن القرآن الكريم نزل للناس رحمة كما قال تعالى: ﴿ وَشِفَآهٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدُى وَرَحْمَةٌ ﴾ [سوريونس: ٥٧].

٣. إن الرسول الأعظم على جاء بالرحمة للعباد كما وصفه تعالى بذلك إذ قال عز من قائل: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّارَحْمَةُ لِلْعَلَمِينَ ﴾ [سورة الأنبياء: ١٠٧].

وهذا التطابق بين بدء القرآن مع ما في القرآن ومع من نزل عليه القرآن وهدف الإنزال مما يدرك بلاغته أهل البلاغة.

٨. تكرار صفة الرحمة تحمل تعظيم الموصوف وتأكيد الصفة وتقريرها في نفوس المخاطبين، ومع رجحان هذا التأكيد فقد تجنبت الآية تكرار معنى الرحمة بلفظ واحد فعبرت بصيغتين مختلفتين (١٤٠).

(٤٠) البحر المحيط: ج١ ص١٧ بتصرف

م العدد الخامس عشر خريف (۲۰۱۳م-۲۰۲۶هـ) الحقال المحالة المحالة

9. صيغة رحمن تدل على شمول الرحمة للجليل من الأمور واللطيف منها، فبدأ بها لإفادة هذا العموم الذي هو أنس بالعظيم الذي يهب جلائل النعم وعظائمها وأصولها. ومع هذا أعقبها بالرحيم الدالة بصيغتها على ما دق من الأمور ولطف، للدلالة على انه تعالى كما يُطلب منه عظيم الأمور، يُطلب منه دقائقها (١٤).

وقد كانت العرب تقول لمن طلب منهم اليسير: أطلب للمهم اليسير: أطلب للمهم اليسير رجلاً يسراً (۲۱).

۱۰. ذكر الرحمن الرحيم بها لهها من مدلول بعد ذكر الابتداء باسم الله، بمنزلة التعليل للابتداء باسمه تعالى أو الاستعانة به به. لان الابتداء بشيء والاستعانة به يتطلب داعياً من المبتدأ، فأرشدت الآية الكريمة إلى أن داعي الابتداء والاستعانة هو سعة رحمته ووصولها إلى عبادة.

البسملة شأنها شأن القرآن كله قد عبرت عن المقصود بأوجز عبارة وبكل دقة من دون نقص أو اضطراب، خفيفة على اللسان لا يملها الطبع مها تكررت في صلاة وغيرها بما يحسن ذكرها فيه، فهي مع كثرة التكرار غضة طرية وتصادف من نفسك نشاطاً مستأنفاً وحساً موفوراً وان ما يميز أجراسها على مقدار ما يكون من صفاء الحس ورقة النفس وهو لعمر الله أمر يوسع فكر العاقل ويملأ صدر المفكر (٢٤٣).

ولا عجب في كل هذا وغيره في هذا الأمر بعد أن كان صانعها هو صانع النفس الذي يعلم ببلاغة الطبيعة الإنسانية وبلاغة الصياغة وما بينها من التوافق والانسجام والمؤانسة.

أما فصاحة البسملة -فبعد أن عرفنا مدى مطابقتها لمقتضى الحال -وهي العنصر الثاني من عنصري البلاغة، فمقوماتها صحة المفردات وتركيبها، وكونها مألوفة في لسان العرب وخالية من الثقل على النفس

وإضافة، إعجاز القرآن: للخطيب ج٢ ص٢٦٣.

<sup>(</sup>٤٣) انظر: إعجاز القرآن والبلاغة النبوية: ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>٤١) انظر الكشاف: ج١ ص٤٥، والبحر المحيط: ج١ ص٣، والتفسير الكبير: ج١ ص٤٣٤.

<sup>(</sup>٤٢) ظ: المصدر نفسه.

واللسان، وكلها متوفرة فيها (الله عنها أنها خالية من التعقيد اللفظي والمعنوي (١٤٥).

نعم لقد زعم بعضهم أن العرب لا تعرف الرحمن، مما يستدعي القول بان الله تعالى خاطبهم بلغة لا يفهمونها وغريبة عليهم، وهو ما يخل بفصاحة الكلام ومن ثم ببلاغته.

واستدل القائل على غرابة كلمة الرحمن بواقعة صلح الحديبية، إذ روي أن النبي الله قال لعلي الله حينها كان يملي

(٤٤) مثلوا للكلمة الثقيلة على النفس يقول ابي الطب:

مبارك الاسم أغر اللقب

كريمُ الجِرِشّى شريفُ النسبُ ومثلوا للثقيلة على اللسان بقول امرئ القيس:

غدائره مستشزرات الى العلا

تضل العقاص في مثنى ومرسل انظر الوشاح ج١ ص٢٧، ومعلقة امرؤ القيس/ قراءة عروضية في المعلقات العشر لعبد المنعم التكريتي ص١٠ البيت ٣٥.

(٥٥) ومثلوا للتعقيد اللفظي بـ:

وقبر حرب بمكان قفر

وليس قرب قبر حرب قبر ومثلوا للتعقيد المعنوي بـ: وما مثله في الناس إلا مملكا

ابو امه حي ابوه يقاربه

عليه كتابة الصلح: اكتب بسم الله الرحمن الرحيم. فقال المشركون: لا نعرف الرحمن ولا الرحيم. وفي رواية قالوا لا نعرف الرحمن إلا رحمن اليهامة (٢١).

واستدل أيضاً بقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ السِّجُدُواً لِلرَّحْمَانِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّحْمَانُ أَنَسَجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نُفُورًا ﴾ [سورة الفرقان: ٦٠].

# والجواب على هذا الزعم:

إن إنكارهم للرحمن ليس انكاراً للفظ الرحمن وعدم معرفتهم لمعناه كما يدعي القائل وإنها هو إنكار لمصداقية الله تعالى لهذا الوصف المعروف لديهم، وذلك لجحودهم وجود الله تعالى، ومن يجحد شيئاً يجحد أوصافه بطريق أولى.

ولذا قالوا لا نعرف الرحمن إلا رحمن اليهامة، أي ليس لهذا الوصف إلا مصداق واحد هو رحمن اليهامة، وكذا الآية فان استنكارهم المدلول عليه بالهمزة كان استنكاراً للسجود لله الذي لا يؤمنون به ولا بصفاته، كها يقول القائل منا عندما يقال له آمرك بكذا وكذا: فيقول ومن انت

(٤٦) انظر تفسير القرآن العظيم لابن كثير ج١ ص٢٠.

حتى تأمرني.

فقولهم وما الرحمن، جحود لأهليته، لان يُسجَد له لأنهم يجحدون وجوده وصفاته. إلا أنهم يفهمون معنى الرحمن وهي صيغة سليمة من مادة موضوعة عندهم ولها مشتقاتها المعروفة المتداولة.

> ويؤكد تداولها عندهم ما روي من استعمالها في أشعارهم.

> وقد حكى القرآن الكريم عنهم بقوله: ﴿ وَقَالُوا التَّخَذَ ٱلرَّحْمَنُ وَلَدًا ﴾ [سورة مريم: ٨٨].

ومن كل هذا يثبت إن كلمة الرحمن كبقية كلمات البسملة غير غريبة، وهي فصيحة بأجمعها.

# المصادر والمراجع

القرآن الكريم خير مايبتدء به.

- ١. إعراب القرآن: لأبي جعفر احمد بن محمد بن إسهاعيل النحاس، دراسة وتحقيق زهير غازى زاهد، مطبعة العاني، بغداد، ١٩٧٧.
- ٢. إعراب ثلاثين سورة من القرآن الكريم: لأبي عبد الله الحسين احمد ابن فالويه، مطبعة دار الكتب المصرية،

القاهرة، ١٩٤١.

- ٣. اقرب الموارد في فصيح العربية والشوارد: سعيد الخوري الشرتوني اللبناني.
- ٤. الإنصاف في مسائل الخلاف: لأبي بركان عبد الرحمن محمد بن سعيد الانباري، تحقيق محى الدين عبد الحميد، مطبعة السعادة -مصر، ط٣، .1900
- ٥. الإنباء بما في كلمات القرآن من أضواء: محمد جعفر إبراهيم الكرباسي، مطبعة الآداب، النجف الأشر ف.
- ٦. الإنصاف فيها بين العلهاء من الاختلاف: للقرطبي، وهي إحدى رسائل كتاب ثلاث وسائل، مكتبة التراث للطبع والنشر، بغداد.
- ٧. أنوار التنزيل وأسرار التأويل: أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد البيضاوي، مؤسسة شعبان، بيروت.
- ٨. البسملة بين أهل العبارة وأهل الاشارة: إبراهيم بسيوني، الهيئة المصرية العامة للكتاب، دار التأليف والنشر ١٩٧٢.



- البيان في تفسير القرآن: أبو القاسم
   الخوئي، الكويت، ١٩٧٩.
  - ۱۰ تاج العروس: محمد مرتضى الزبيدي،
     مطابع دار صادر، بيروت، ١٩٦٦.
  - ١١. التبيان في تفسير القرآن: محمد بن الحسن الطوسي، النجف الأشرف،
     ١٩٥٧.
    - ۱۲. تكملة المعاجم العربية: رينهارت دوزي، ۱۹۸۲.
  - ١٣. جرس الألفاظ ودلالتها في البحث البلاغي والنقدي عند العرب: ماهر مهدي هلال، دار الحرية للطباعة، بغداد، ١٩٨٠.
  - جهرة اللغة: لابن دريد أبي بكر محمد
     بن الحسن الازدي البصري، مكتبة
     المثنى، بغداد.
    - جواهر البلاغة: احمد الهاشمي،
       مصر، الطبعة ١٢ المنقحة.
    - 17. الرافد في علم الأصول: منير القطيفي تقريراً لبحث آية الله العظمى السيد علي السيستاني، قرص مكتبة أهل البيت الليزرى.
      - ١٧. شرح ابن عقيل: بهاء الدين عبد الله

- بن عقيل العقيلي، ط٢٠، ١٩٨٠، القاهرة.
- 11. القاموس المحيط: مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، القاهرة، نشر مؤسسة الحلي، او فسيت.
- ١٩. القرآن فضائله وآثاره في النشأتين:
   فخري سلمان الظالمي، ط١، ١٣٨٧،
   النجف الأشرف.
- ۲٠. القواعد النحوية: إبراهيم علوان اللامي، مطبعة العانى، بغداد.
- ۲۱. الكافية في النحو: جمال الدين أبي عمرو عثمان بن عمر المعروف بابن الحاجب، دار الكتب العلمية بيروت.
- 17. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل: جاد الله الزمخشري، دار الكتاب العربي، بيروت.
- ۲۳. لسان العرب المحيط: لابن منظور، إعداد وتصنيف يوسف خياط، دار لسان العرب، ببروت.
- ٢٤. اللمع في العربية: لأبي الفتح عثمان
   بن جني، تحقيق حامد المؤمن، بغداد،
   ط١، ١٩٨٢.

٢٥. متن الغاية والتعريب: أبي شجاع احمد
 بن الحسين بن احمد الأصفهاني.

٢٦. مجمع البحرين: فخر الدين الطريحي،
 مطبعة الآداب، النجف الأشر ف.

٧٧. المختار من صحاح اللغة: محمد محي الدين ومحمد عبد اللطيف السبكي، مطبعة الاستقامة، القاهرة.

۲۸. مختار الصحاح: محمد بن أبي بكربن عبد القادر الرازي، الكويت،۱۹۸۲.

۲۹. المرشد إلى آيات القرآن الكريم
 وكلماته: محمد فارس بركات، ط٣،
 ۱۹٦۸ دمشق.

.٣٠. مشكل إعراب القرآن: أبي محمد مكي بن أبي طالب القيسي، ١٩٧٥. العراق.

٣١. معجم القراءات القرآنية: احمد مختار عبد العال سالم، الكويت، ١٩٨٨.

٣٢. المعجم الوسيط: إخراج إبراهيم مصطفى، احمد حسن الزيات، حامد عبد القادر، محمد علي النجار، المكتبة العلمية.

٣٣. المعجم المفهرس لألفاظ القرآن

الكريم: محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت.

٣٤. مغني اللبيب عن كتب الاعاريب: لأبي محمد عبد الله جمال الدين بن يوسف بن عبد الله بن هشام الأنصاري، مطبعة المدينة القاهرة.

٣٥. المغرب في ترتيب المعرب: أبي الفتح ناصر بن عبد السيد بن علي المطرزي، دار الكتاب العربي، بيروت.

٣٦. المفصل في شرح المطول: موسى العالمي البامياني، مطبعة النعمان، النجف، ١٩٦٧.

٣٧. مفهوم البلاغة لغة واصطلاحاً: د. مفهوم البلاغة لغة واصطلاحاً: د. محمد جابر فياض - مجلة المجمع العلمي العراقي، ج٣، المجلد٥٣، ١٩٨٤.

.٣٨. المقتضب: لأبي العباس محمد بن يزيد المبرد، تحقيق محمد عبد الخالق، بيروت.

٣٩. المقرب: علي بن مؤمن المعروف بابن عصفور، تحقيق احمد الجواري، عبد الله الجبوري، بغداد.

٤٠. المفصل في علم العربية: أبو القاسم

محمد عمر الزمخشري، ط١،١٣٢٣ هـ،

٤١. ملحة الاعراب في نخبة من سور الكتاب: محمد جعفر الكرباسي، مطبعة الآداب، النجف الأشر ف.

٤٢. منجد الطلاب: نظر فيه ووقف على ضبطه فؤاد اضرام البستاني، بيروت، ط٥٢، ١٩٥٦، دار الشروق.

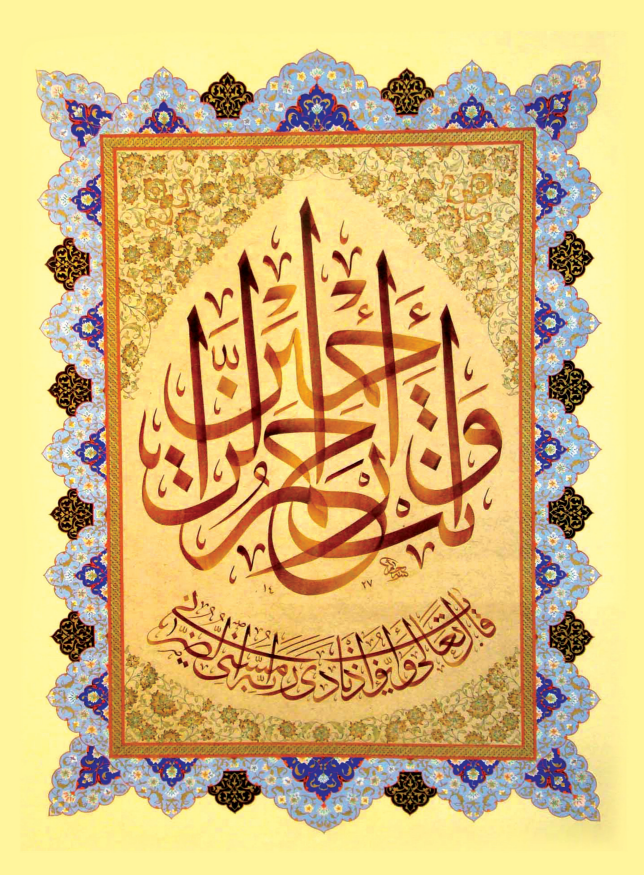
٤٣. معجم لغة الفقهاء: محمد قلعجي: قرص مكتبة أهل البيت اللي الليزري.

٤٤. معلقة امرؤ القيس قراءة عروضية في المعلقات العشر: د. عبد المنعم احمد التكريتي، ط١، ١٩٨٦.

٥٤. النحو الوافي: عباس حسن، ط٥، دار المعارف بمصر.

٤٦. الوشاح على الشرح المختصر لتلخيص المفتاح: محمد الكرمي، ١٣٧٤ هـ.







باحث في وزارة التعليم المصرية- القاهرة



يقدم السيد الباحث لبحثه بمقدمة يقرر فيها فكرة أن التحرير والإصلاح لا يقوم الا بمحاربة الظلم والثورة عليه وأن القرآن الكريم قد جاء بالاصلاح والتغيير وبالثورة على الفساد.

وقد جرى البحث ضمن ثلاثة محاور، تحدث أولها عن موضوع (الثورة) في اللغة والاصطلاح وأن هذه الكلمة ترتبط بفكرة الإصلاح وأن النبي حين يطلب من قومه الايمان والتصديق وإصلاح حالهم ثم يرفضون، تأتى الثورة ضد الفساد.

اما المحور الثاني فيتحدث فيه الباحث عن: الثورة في القرآن الكريم من خلال مادة (أثار –تثير–) التي تفهم بالاتجاه الإيجابي للثورة الاقتصادية وثورة البناء.

اما المحور الثالث فقد ركز على موضوع: الغاية من الثورة كما دعا اليها القرآن الكريم ورأى انها تشكل الارضية لعملية المجاهدة الذاتية وتسهم الى حد كبير في ايجاد حالة التعبئة الروحية القادرة على التثبيت العقائدي للنفس المجاهدة.

### تقديم

القرآن الكريم كتاب الله الخالد الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، هذا القرآن العظيم هو الوحيد الذي يخرج البشرية من الظلمات إلى النور، من الاستعباد إلى الحرية، ولا يكون التحرر إلا بمحاربة الظلم والثورة عليه، وقد وصف الإمام علي الله القرآن بأنه "كتاب الله تبصرون به، وتنطقون به، وتسمعون به، وينطق بعضه ببعض، ويشهد بعضه على بعض، لا يختلف في الله ولا يخالف بصاحبه عن الله "".

جاء القرآن بالإصلاح والتغيير، وبالثورة على الظلم والفساد والظلمات، فأرسل الله الأنبياء والمرسلين لإرساء قيم العدل والحق والمساواة، ولأن الحكام المستكبرين دائم ايقفون أمام دعوات الأنبياء، ودعوات المصلحين، فلابد أن يحتوي القرآن في داخله كيفية التصدي للاستكبار والطغيان، لأن القرآن يرفض

(۱) الإمام على بن أبي طالب -نهج البلاغة، شرح محمد عبده، دار الفكر، بيروت، ١٩٩٠، ص٢ -ص١٧.

الظلم ويحفز الإنسان للتصدي له، بل وحذر من الضعف والاستكانة، فقال تعالى ﴿ وَأَتَّ قُواْفِتْنَةً لَانْصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِن كُمُ خَاصَةً ﴾ [سورة الأنفال: ٢٥]، مينكُمُ خَاصَةً ﴾ [سورة الأنفال: ٢٥]، يحذر القرآن من الفتنة تصيب الصالحين مع الظالمين، لأنهم لم يتصدوا للفتن، وبسبب كل ذلك نرى أن القرآن العظيم يتضمن الثورة على الفساد والظلم والاستكبار وقوى ظلام النفس والروح.

وكان لابد للبشرية من قادة وقدوة، لأن الأنبياء جميعا أفراد بشر تميزوا بالبشرية المثالية كها تميزوا دون الناس جميعا بالاصطفاء الإلهي لهم ليكونوا قدوة للناس، لينشروا العدل والتبشير بالقيم الرسالية، فهم بشر مصلحون أرسلهم الله ومعهم ميزان معنوي ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا وَالْمِينَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئنَبُ وَالْمِينَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئنَبُ وَالْمِينَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِئنَبُ الله ومعهم ميزان معنوي ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا وَالْمِينَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِئنَبُ الله ومعهم ميزان معنوي ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا وَالْمِينَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِئنَبُ الله ومعهم ميزان معنوي ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا وَالْمِينَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ اللّهِ وَالْمِينَاتِ وَالْكَافِرِينَ الْمُعَالِينَ والكافرين القوى المعادية من الظالمين والكافرين والمستكبرين بدعوات الأنبياء، وتحدث والمستكبرين بدعوات الأنبياء، وتحدث المواجهات، فلابد أن تكون هذه الدعوات الإلهية ثورة ضد الظلم والطغيان من أجل الإلهية ثورة ضد الظلم والطغيان من أجل



التجزيئي في التقييم<sup>(٢)</sup>.

كما ينبغى التأكيد على أن معالجة القرآن الكريم لعملية الثورة، يأتي متفاعلاً مع الواقع المعاش، وإبراز ذلك بوضوح، لا يعنى تخطى الجانب الأول في الإسلام وهو نزول القرآن عن طريق الوحي، كما لا يعنى تخطى كون الإسلام ديناً ساوياً يبدأ بالتوحيد ويرتكز إليه، وهو يتعامل مع الوقائع الملموسة التي تشبه في الجواهر، وربها في الشكل أحياناً كثيراً من الوقائع التى تواجهها عمليات التغيير الثورى الكبرى في كل مكان وزمان، ولكن التركيز هنا على جانب المواكبة لعملية الثورة فيهدف إلى تقديم أحد الأسباب التي تفسر حيوية النص الإسلامي وابتعاده عن الجمود، وقدرته على مواكبة كل تغيير ثوري تطرحه الحياة وفرصها السانحة أمام الشعوب.

وقد كان بمقدور الله سبحانه -لو شاء-أن يكتفي بإنزال القرآن الكريم دفعة

إرساء العدل، وهو الذي أشار إليه القرآن الكريم بالميزان..

فالميزان هنا هو حقيقة العدل، وحامل الميزان ليس مخلوقا معصوب العينين لكي لا ينحرف عن سواء السبيل، ولكن حامل الميزان مفتوح العينين، يدرك الأحياء والأشياء، يحكم بالقسط بين كل البشر، ويخوض الحروب ضد كل المستكبرين، فالأنبياء هم المصطفون دون الناس جميعا ومعهم كتب ساوية تبشر بالعدل والتوحيد.. وهذا ما يمكن تسميته ثورة.

ويجب التأكيد على أن تسليط الضوء على هذا الجانب في الإسلام، أي البُعد الثوري والجهادي، لا يعني أنه الجانب الوحيد أو الأهم دون غيره، لأن كل الجوانب والأبعاد التي تَشكل الإسلامُ منها مهمة جداً، يكمل بعضها بعضاً، ولأن الإسلام يمتاز في الأساس بسمة الشمول، مما يجعل إلقاء الضوء على أي جانب من جوانبه بشكل مستقل يحتاج دوماً إلى تشديد وتأكيد مسبق على سمة الشمولية والإحاطة، وعلى رفض المنطق



<sup>(</sup>٢) الشيخ عباس شحادي -المنهج الثوري في الإسلام -موقع. al -shia. org، ببعض تصرف.

الوحى حتى اكتهال الدين.

العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۲-۲۰۱۲) (۱۹۵۵ هـ) العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۲-۲۰۱۲) هـ

واحدةً على قلب النبي على أو ينزله دفعةً واجه ع واحدةً إلى المسلمين، ولكن لحكمة جليلة لقد أنزله مواكباً لعملية التغيير منذ أول نزول الوحي.

أما السنة الشريفة وهي المصدر الثاني في التشريع الإسلامي بعد القرآن، فكانت معايشة يومية لتفاصيل الثورة، وإجابة عن المسائل الكبرى، وأيضا الجزئية التي كانت تتعلق بالدين وعملية التغيير، مما يُقدّم سبباً آخر في تفسير حيوية النص الإسلامي وبعده عن الجمود، وقدرته على مواكبة التغيير، ثم يضاف بعد ذلك تراث إسلامي غني، واكب كثيراً من الأزمنة وعالج كثيراً من الحالات.

## الإسلام دين ثورة

إن استعمال مقولة (دين ثورة) ليس مجازياً، ولا يُطلق لفظا فقط، وإنما يحمل تمام المعنى، فهذه المقولة تنطبق على الإسلام حتى لو استعملنا المعيار الغربي الحديث في تعريف الثورة ونظرية الثورة، وتظهر آية ذلك في أن الإسلام وُلِدَ وتكوّن ونشأ واكتمل مع ولادة عملية ثورية كبرى، وهذا يعني أنه يظل حاضراً متجدداً كلما

واجه عملية ثورية كبري (٣).

لقد بدأت عملية التغيير بعد نزول الوحي، كما تبدأ أية ثورة بنفر قليل من المجاهدين الملتفين حول قائدهم، والقائد هو النبي الأكرم ألله وقد وضعوا نصب أعينهم هدف تغيير مجتمعهم، بل العالم بأسره، وكانوا يريدون تغييراً جذرياً إلى الأمام، وهذا يعني الثورة أو الانقلاب على الأوضاع السائدة.

القرآن يملأ النفوس بالعزة، والعزة ترفض الظلم، أو كما قال الدكتور علي شريعتي إن القران الكريم يعلمنا أن طريق الخلاص في الآخرة هو الخلاص في الدنيا وطريق جنة المسلمين يمر بحرية المسلمين ويقظتهم، وعلمهم وأن كل من يموت هنا ذليلا يبعث هناك ذليلا أيضا(٤)، قال تعالى فرمن كان في هذه أعمى فَهُو في ٱلآخِرة في هذه أعمى وأضلُ سبيلا في السورة الإسراء: ٧٦].

(٣) المصدر السابق.

على الطغيان والاستكبار، موسى ضد

<sup>(</sup>٤) د. علي شريعتي -العودة إلى الذات -ترجمة د. إبراهيم الدسوقي شتا -دار الزهراء للنشر -القاهرة -١٩٨٦ -ص١٩٦٠.

فرعون، وإبراهيم ضد النمرود، ونوح وهود وعاد وشعيب ضد أقوامهم، كما حدد القرآن أسباب الطغيان، وقصص الطغاة، وكيفية مواجهة الأنبياء لهم.

فقال تعالى على سبيل المثال ﴿ وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اَعْبُدُواً اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُوتَ ﴾ [سورة النحل: ٣٦]، فعبادة الله تتطلب عدم الاعتراف بأي مستكبر، وهذا من سر تكبيرة المسلمين (الله أكبر)، فهو فوق كل قوى مستكبر.

حدد القرآن الكريم مصير المستكبرين، فقال تعالى ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ جَعَالُهَ اللَّذِينَ فَقَالَ تعالى ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ جَعَالُهَ اللَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَاذًا وَالْعَرْقِبَةُ لِلمُنَّقِينَ لِللَّهُ العلي القدير جعل العاقبة للمتقين الله العلي القدير جعل العاقبة للمتقين الأقوياء، لا للضعفاء، وعندما تكلم على المستضعفين عنى بهم المضطهدين في الدين والكرامة الإنسانية على السواء، وفريضة والكرامة الإنسانية على السواء، وفريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر تعلى من شأن الثورة البشرية الرسالية القائمة على أسس قرآنية.

فالقرآن يجب أن نقرأه، لا كورد من الأوراد من أجل ثواب الآخرة فقط، بل

وهنا ينبغي أن نفرق بين الظلم الفردي الذي قد يتسامح أو يقتص الإنسان من ظالمه بالطرق القانونية، وبين الظلم العام الذي يقع على شعب بأكمله من جراء حاكم ظالم مستبد، لأن الرضى والاستسلام هنا يؤدي إلى انتشار الظلم والفساد واستفحاله الذي قد لا تتأثر أحيانا به شخصيا ولكنه يؤثر على الكثير من الضعفاء والفقراء وعامة الشعب

ويعتبر النأي عن التفكير فيهم هو من الأنانية والكبر.

لقد أتت أحاديث الرسول القد وصحابته الكرام في الوقوف بكل حزم تجاه إرادة فرد أو شر ذمة تملي إرادتها على ملايين البشر من أجل مصلحتها الشخصية، ووَعْدُ الله بالنصر للفئة الثائرة على الظلم، هو سنة إلهية قال تعالى ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى هو سنة إلهية قال تعالى ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى الْلَّهِ اللهُ الملاك والدمار أَيِمَةً وَبَعْعَلَهُمُ الْوَرِثِينِ ﴾ [سورة القصص: ٥]، وجعل الله الهلاك والدمار هو مصير من يستسلم للظلم دون مقاومته قال تعالى ﴿ وَمَاكُنّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَفِ وَالدمار إلا وَأَهْلُهَا ظُلِلمُونَ ﴾ [سورة القصص: ٩٥]، ولا يسلم من هذا العقاب الإلهي في الدنيا حتى العابد.

ويوضح الشيخ محمد عبده هذا المعنى قائلا: "أخطأ المسلم في فهم ما ورد في دينه من أن المسلمين خير الأمم، فظن أن الخير ملازم لعنوان المسلم، وأن رفعة الشأن تابعة للفظه، وان لم يتحقق شئ من معناه، فإن أصابته مصيبة أو حلت به رزية تسلى بالقضاء، وانتظر ما يأتي به الغيب بدون أن

يتخذ وسيلة لدفع الطارئ أو ينهض إلى عمل لتلافي ما عرض من خلل أو مدافعة الحادث الجلل مخالفا في ذلك كتاب الله وسنة نبيه" كما أن عدم مواجهة الظلم فيه تهوين لأوامر الله حين يقول تعالى ﴿ وَمَا اللّهَ يُرِيدُ ظُلُمًا لِلْعِبَادِ ﴾ [سورة غافر: ٣١].

من أجل ذلك كله نجد القرآن حسم الأمر مبكرا، وطلب الثورة على المشاكل التي تقلق الجنس البشري بصورة عامة.

# الثورة في اللغة:-

ربها يقول قائل إن الثورة لم تأت في القرآن، أو أن التغيير الفجائي لا يجبذه الإسلام، أو أن القرآن الكريم فضّل الإصلاح على الثورة، ولكن يزول التعارض عندما نبحث عن الإصلاح والثورة في المفهوم القرآني.

إن مفهوم الإصلاح، كما جاء في المعجم الوسيط: (صلَحَ يصلُح صَلاَحاً وصُلُوحاً: زال عنه الفساد، وصلح الشيءُ: كان نافعاً أو مناسباً. وأصلحَ في عمله أو أمره: أتى بها هو صالح نافع، وأصلحَ الشيءَ: أزال فسادَه)(٥).

(٥) المعجم الوسيط -مجمع اللغة العربية



وقد وردت مادة (ص ل ح) في القرآن الكريم بتصاريف متعددة، منها قوله تعالى على لسان نبى الله شعيب مخاطباً قو مَه: ﴿ إِنَّ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْكَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِيٓ إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ [سورة هود: ٨٨]، وقوله –تعالى –: ﴿ وَبَثِيرَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا ٱلصَّلِحَنتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ [سورة البقرة: ٢٥]، وقوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمِتَكَمَى ۗ قُلُ إِصْلاَتٌ لَمُّمْ خَيْرٌ ﴾ [سورة البقرة: ٢٢٠]، والآية ﴿ وَلَا نُفُسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ﴾ [سورة الأعراف: ٥٦]، وأيضا قوله تعالى ﴿ إِنَّ وَلِيِّي ٱللَّهُ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْكِئُبِّ وَهُوَ يَتُولَّى ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٩٦]، ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُصَّلِحُ عَمَلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [سورة يونس: ٨١].

فالإصلاح هنا ضد الفساد، ويطلب الله من الإنسان فعل الصالحات، أي العمل الصالح النافع، والله لا يصلح عمل المفسد، وهو أمر إصلاحي حميد.

ولكن عندما لا ينصاع أقوام الأنبياء

يدركهم العذاب، وفي الوقت نفسه عندما يطلب النبي من قومه الإيهان والتصديق بها جاء، وعندما يطلب منهم إصلاح أمرهم ثم يرفضون، تأتي الثورة، الثورة ضد قيود الحرية وضد الاستكبار، فالإصلاح مكمل للثورة أو الثورة تأتي بعد رفض دعوات الإصلاح...

فالقرآن الكريم جاء بالتغيير نحو الكمال البشري، فطلب الإصلاح وأشاد الله تعالى بالمصلحين، وعندما يأمر الله الأغنياء بالإصلاح ثم يرفضون يحق عليهم عذاب الله، وتصبح الثورة حتمية لقلب الأرض والعقل، ثم تغيير الأنفس لكي يغيرها الله تعالى.

ولو بحثنا في التراث الإسلامي لوجدنا الثورة موجودة في كتب اللغة، قال الطبري: ثار يثور وثورانا إذا انتشر في الأفق.

وفي لسان العرب: (١) ثار الشيء ثورا وثورانا وتثوَّر هاج والثائر الغضبان، ويقال للغضبان أهْيَجُ ما يكون قد ثار ثائره

بالقاهرة، مكتبة الشروق الدولية، القاهرة-ط٤، ٢٠٠٤م ص: ٥٢٠.

<sup>(</sup>٦) محمد البيومي -الغيبة في المفهوم الشرعي والسياسي -مكتبة البيرة من موقع الشبكة الدولية للمعلومات -الإنترنت.

وفار فائره إذا غضب، وهاج غضبه وثار إليه ثورا وثؤرا وثورانا وثب، والمثاورة المواثبة وثاوره مثاورة وثوارا عن اللحياني. ويقال انتظر حتى تسكن الثورة، وهي الهيج وثار الدخان، وغيرهما يثور ثورا وثؤورا وثورانا ظهر وسطع وإثار().

وسمي الثور "ثورا لأنه يهيج في ثورته، وهكذا في الاصطلاح المعاصر يقال صراع الثيران" أي تعبير لغوي أصيل من الثورة أي الغيرة والهيجان الصراعي ضد الباطل الشيطاني وعند بعض الأصوليين يقولون: "الثورة أنثى الثور"، وبالتالي: ليس في الإسلام ثورة، وفي هذا النهج تفريغ للقرآن من مصطلح الثورة وأداتها كتوجه انقلابي رباني..

وقد قال الله تعالى في صفة بقرة بني إسرائيل: تثير الأرض ولا تسقي الحرث أرض مثارة إذا أثيرت بالسن وهي الحديدة التي تحرث بها الأرض، وأثار الأرض

(۷) أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي-الجامع لأحكام القرآن -دار العلم لملايين -بيروت -۱۹۸۹ -ج۱/ ٢٨٢.

قلبها على الحب بعدما فتحت مرة (^).

وفي السياق نفسه نبحث في المصطلح القرآني للثورة، وهي الاجتثاث: "اجتثت من فوق الأرض" وهي بمقام الثورة التحولية في المصطلح الحديث، أي التحول بالأمة من حالة السقوط وحالة التراجع إلى الصعود الإلهي المدوي، لأن مصطلح الثورة في الأصل هو مصطلح قرآني.

قال شمر (۹): تثوير القرآن قراءته ومناقشة العلماء به..

وجاء في المعجم الوسيط: (ثارَ يثُور ثُوراً وثَوْراً وثَوْراً وثَوْرةً: هاجَ وانتشر. وأثاره إثارةً وإثاراً: هيَّجه ونشرَه، وفي التنزيل العزيز: ﴿ فَٱلْمُغِيرَتِ صُبْحًا الله فَأَثَرُنَ بِهِ العزيز: ﴿ فَٱلْمُغِيرَتِ صُبْحًا الله فَأَثَرُنَ بِهِ العزيز: ﴿ فَٱلْمُغِيرَتِ صُبْحًا الله وأَثارَ العاديات: ٣ -٤]، وأثارَ الأرض: حرثها للزراعة، وفي التنزيل العزيز: ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُوا للعزيز: ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كُنْ كُنْ كَانَ عَلِقِهُ ٱلذِينَ مِن قَبْلِهِم صَانوا لله وَعَمَرُوها ﴾ كَيْف كانَ عَلِقِهُ ٱلذِينَ مِن قَبْلِهِم صَانوا المَرة الروم: ٩]، ويقال: أثار الأمر: بحثه السورة الروم: ٩]، ويقال: أثار الأمر: بحثه



<sup>(</sup>۸) لسان العرب -نسخة كمبيوترية -ج٤/ ١٠٨.

<sup>(</sup>٩) الغيبة لمحمد البيومي -مصدر سابق.

الخليفة الثالث عثمان بن عفان وليسُّف .

أما الطحلب فيقال هو ثور الماء، حكاه أبو زيد في كتاب المطر(١٤).

وكانت العرب إذا أوردوا البقر فلم تشرب لكدره الماء أو لقلة العطش ضربوا الثور ليقتحم الماء فتتبعه البقر<sup>(10)</sup>.

وهكذا يبدو التوجيه النبوي بثوريته يدفع الباحثين عن مستقبل الأمة والعلم ومناهج التحرير أن يعطى القرآن وهبته التحريرية الثورية، ويجعله في خنادق وعي الأمة ومصالحها ووحدتها، لا تمزيقها، ويجعل من مفهوم الثورة الروحية القرآنية حالة استواء عميقة على مستوى الفكر والثقافة والإنسان.

وهكذا لا يستقيم وعينا بالقرآن ومع القرآن إلا بحملة القرآن الأحرار الأبرار من العترة النبوية المعظمة وهم الذين يجعلون القرآن مشروعا إحيائيا ثوريا..

قال أمير المؤمنين علي الله السلوني قبل

واستقصاه. وفي الأثر: «أثيروا القرآن؛ فإن فيه خيرَ الأولين والآخرين»(١٠٠).

أما المعجم الفلسفي لمجمع اللغة العربية بالقاهرة فعرَّف (الثورة) بأنها: (نقطة تحوُّل في حياة المجتمع لقلب النظام البالي وإحلال نظام تقدمي جديد محلَّه، وهي بهذا تتميز من الانقلاب الذي يتلخص في نقل السلطة من يد لأخرى)(۱۱).

وفي المعجم الفلسفي لجميل صليبا جاء: (الثورة تغيير جوهري في أوضاع المجتمع لا تتبع فيه طرق دستورية... والثورة مقابلة للتطور: فهي سريعة وهو بطيء، وهي تحوُّل مفاجئ وهو تبدُّل تدريجي)(١٢).

والثور هو السيد، وقول أمير المؤمنين على بن أبي طالب الله «إنها أُكِلْتُ يوم أكل الثور الأبيض» (١٣) وقيل عنى بالثور

<sup>(</sup>١٤) أبو زيد سعيد بن أوس الأنصاري -كتاب المطر -طبعة مصرية أميرية -١٩٣٥ -ص٤٩.

<sup>(</sup>١٥) لسان العرب -مصدر سابق -ج٤/ ١٠٨.

<sup>(</sup>۱۰) مجمع اللغة العربية -مصدر سابق -ص١٠٢.

<sup>(</sup>١١) المصدر السابق -ص٥٨.

<sup>(</sup>۱۲) جميل صليبا -المعجم الفلسفي -دار الكتاب اللبناني، ۱۹۸۲م -جرا ص۳۸۱.

<sup>(</sup>١٣) نهج البلاغة -مصدر سابق.

أن تفقدوني فلأنا أعلم بطرائق السموات من طرائق الأرض.."(١٦) ولم يقل قبله ولا بعده أحد سلوني إلا عقيم ومفتر على الحق والقرآن..

فقد جعل النبي على بأمر من الله تعالى التأويل مع أمير المؤمنين والقرآن الوجه الآخر لأمير المؤمنين وعترته المطهرة...

فإن القرآن قيمته لزم أن تجعل لأل محمد عظيم القيم والقيمة.. ولا يفتح القرآن كنوزه إلا ببركاتهم وعلمهم ودعواتهم، ولا يفتح للعبد باب إلا من بابهم.. (علي بابي الذي أؤتي منه)(١٠)، و(كذب من زعم أنه يأتي البيت من غير بابه) فهم باب الثورة وعنوان الثورة ..ودمهم النازف هو ثمن قيم الثورة.. والحسين الشاهد الشهيد رمز التحول نحو قيم هذا التفسير والتأويل وتأصيل الثورة..

الثورة في القرآن الكريم: -في قوله تعالى في علاه : ﴿ وَأَثَارُواْ ٱلْأَرْضَ وَعَمَرُوهِاۤ ﴾ [سورة الروم: ٩]،

قال الطبري: "استخرجوا الأرض وحرثوها وعمروها أكثر مما عمر هؤلاء فأهلكهم الله بكفرهم وتكذيبهم رسلهم..."(١٨).

وهو ما يعني في المصطلح أثاروا من الثورة: أي الثورة العمالية الاقتصادية أو الثورة العمرانية باتجاه إقامة العمران الأرضي...

وفي المقابل يمكن أن يفهم إثارة الأرض بالاتجاه الايجابي: الثورة الاقتصادية وهي ثورة البناء "الثورة البنائية أو الثورة الفوقية... ومفاهيمها جميعا مرتكزة على الأصول القرآنية.

﴿ وَجَاعِلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوكَ فَوْقَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ ﴾ كَفُرُواْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ ﴾ [سورة آل عمران: ٥٥]، ومنه: ﴿ لَأَكُلُواْ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةُ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةُ مُنْ مُنْهُمْ سَآءَ مَا يَعْمَلُونَ ﴾ [سورة مُلُون ﴾ [سورة المائدة: ٦٦]..

وهو مدلول الفوقية والاستعلاء في

<sup>(</sup>١٦) نهج البلاغة -مصدر سابق.

<sup>(</sup>۱۷) الحديث مشهور ومتواتر بأن الإمام علي الله، هو باب مدينة العلم، واتفق عليه المسلمون في أكثر كتب الحديث.

<sup>(</sup>۱۸) أبو جعفر محمد بن جرير الطبري -جامع البيان عن تأويل آي القرآن أو تفسير الطبري -دار الريان للنشر -القاهرة ١٧٠٠ - ١٩٨٥

المفهوم القرآني ويدعم مسألة استعمار الأرض واستخلافها...

﴿ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ [سورة الأنعام: ١٨]... أو المصطلح يجعل الفوقية العليا لله رب العالمين، وليس لشرعة المعتدين والدكتاتوريين الطغاة في هذا العالم...

وبدون هذه الفوقية الإلهية لا يمكن أن يكون لمشروع إثارة الأرض وإعارها "الثورة المعارية المعاصرة" من وسائل الإنجاح لأنها تكون في خدمة الطغيان والعبودية لأدوات الرجس الإستكبارية في هذا العالم...(١٩).

إن الإثارة الإعلامية على مستويين، حرب التعبئة النهائية الحضارية على المستوى المنهجي الإسلامي، وإحداث نظرات جديدة في الجديد الحضاري القرآني على مستوى الإصلاح والكنوز القرآنية الحديثية وإيصالها للجهاهير كقاعدة للإتحاد الحضاري والارتقاء الاجتهاعي بوسائل علمية جديدة (٢٠٠)...

وعلى المستوى الآخر يمكن أن تكون الإثارة أو الثورة هي بالاتجاه المضاد للجهاهير، وهو الممثل في وسائل التبرير الأيديولوجي لحكومات الاستكبار العالمية والتي أقامت أسس حضارتها المادية على قمع الأمم -بروليتاريا العهال -دكتاتورية الحزب -وإيصال مقولات الأخ... الخ.

وما يهم هنا هو إبراز المفهوم الاصطلاحي "للثورة" في القرآن الكريم.. يمكن أن يفهم من مصطلح أثاروا أو ثاروا: وهو حدوث تغيير إصلاحي حقيقي، ولهذا يجب أن يكون اصطلاح الثورة في القرآن وعلى مستوى جميع المفردات، اصطلاحا بنائيا نورانيا بنائيا، يقيم أسسه على مستوى العمل والحرية والإنسانية، ومبنيا أيضا على قاعدة والإنسانية، ومبنيا أيضا على قاعدة القرآن ﴿ لا إِكْراه فِي ٱلدِينِ ﴾ [سورة البقرة: ٢٥٦]، وهو النبذ لكل الوسائط البقرة: ٢٥٦]، وهو النبذ لكل الوسائط والأبراهية المقيتة، بدون وسائل الضغط والأمم المخالفة.

قال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَا مَنَ مَن فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ۚ أَفَأَنتَ تُكُرِهُ ٱلنَّاسَ

<sup>(</sup>١٩) الغيبة لمحمد البيومي -مصدر سابق.

<sup>(</sup>۲۰) المصدر السابق.

حَقَى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة يونس: ٩٩]، وقال: ولا تكرهوا فتياتكم على البغاء إن أردن تحصناً لتبتغوا عرض الحياة الدنيا [سورة النور: ٣٣]...

هكذا يعتبر الاصطلاح القرآني العظيم المبني إلهيا على رفض سياسات الإكراه الظالم هو أساس الأنموذج العادل والمقسط...

وهذا هو تمام انبعاث الحالة النورانية من اسم الله (العدل)، ولهذا نؤكد أن جميع المصطلحات القرآنية مبنية على أساس الاتساق والتوافق الداخلي لرسالة العدل والقسط في الأرض، لأن العدل هو أساس الملك.

ولهذا فإن مصطلح الثورة في القرآن هو في حقيقته إيجاد البنية العالمية للعدل الإلهي والاستخلاف، وهو قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنّي جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [سورة البقرة: ٣٠]، فهي ثورة البناء العدلي الإلهي ﴿ وَأَثَارُواْ فَهِي ثورة البناء العدلي الإلهي ﴿ وَأَثَارُواْ الْمُرْضَ وَعَمَرُوهَا ﴾.

وفي قوله تعالى : ﴿ وَاللَّهُ ٱلَّذِيَّ أَرْسَلَ الرِّيْحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَى بَلَدٍ مَّيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَنَالِكَ ٱلنَّشُورُ ﴾ [سورة

فاطر: ٩]، وفي تأويل المفردات الاصطلاحية لتلك الآية الكريمة نجدها دعوة للإحياء الثوري والعمران الرباني في الأرض من خلال عملية الإرسال الإلهي، ويشمل هذا الاصطلاح الثوري الشمولي الرباني في الأرض حركة الرسالات المقدسة.

"وأرسلنا رسلنا"... في هذه الآية الكريمة تأصيل لمفهوم الثورة العقائدية من خلال ربط الرياح بالسحاب، والسحاب هو إنزال الله تعالى للمطر وهو صنع الله تعالى، و ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمُغْصِرَتِ مَاءً ثَجَّاجًا ﴾ [سورة النبأ: ١٤].

فتثير أي تصنع ثورة بنائية في الأرض.. لما لعلاقة المطر في تطور الحركة الإحيائية والاستخلاف والاقتصاد الإسلامي والأممي لكل الخلائق ... فسقناه بالأمر الإلهي التسيير الأمري -كن فيكون... إلى بلد ميت، والموات العالمي اليوم مرهون بحالة الإفلاس الأخلاقي والديني والإفراغ الروحي المنهجي في الأرض، وذلك لحساب قوى النهب المنظم والمكدس بأشكال التصنيع المادي المبني على سياسة البورصة وقهر الشعوب،

ولو تأسس هذا البناء العلمي على سبيل وقاعدة الانتصار للمظلومين، لأصبح معجزة خارقة في عملية الإنهاء العقلي والمنهجي ولكان القرآن والنبوة هو قبلة الأمم نحو العدل..

وفي المصطلح "فتثير" أي تصنع ثورة لها وجهات ظاهرة وباطنه عديدة.

# رياح الثورة القرآنية:-

إن الرياح تأتي دائمًا في النص القرآني لتحدث حالة من التغيير الثوري، فعندما يأتى مصطلح الريح فقط بمعنى الهواء الشديد وليس بمعنى الرائحة، يكون نذيرا بهلاك أو عذاب، مثل ريح صرصر، وريح عاتية، أما عندما تأتي الرياح بصيغة الجمع، تكون خيرا وبركة، مثل قوله تعالى ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي يُرْسِلُ ٱلرِّيكَ بُشِّرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ أَ حَتَّى إِذَا أَقَلَّتُ سَحَابًا ثِقَالًا سُقْنَهُ لِبَلَدِ مَّيِّتٍ فَأَنزَلْنَا بِهِ ٱلْمَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ -مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَٰتِّ كَذَلِكَ نُخْرِجُ ٱلْمَوْتَى لَعَلَّكُمُ تَذَكَّرُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ٥٧]، وقوله تعالى ﴿ وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّينَحَ لَوَاقِحَ فَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَسَقَيْنَكُمُوهُ وَمَا أَنتُمْ لَهُ. بِخُدْزِنِينَ ﴾ [سورة الحجر: ٢٢]، وقوله

تعالى أيضا ﴿ وَاللّهُ ٱلّذِي آرْسَلَ ٱلرِّيْحَ فَتُثِيرُ سَعَابًا فَسُقْنَهُ إِلَى بَلَدِ مّيّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَمَوْمَ أَكْذَلِكَ ٱلنّشُورُ ﴾ [سورة فاطر: ٩]، وغيرها من الآيات المبشرات بوجود الرياح التي تغيّر الأرض لتحييها، وتلقح النخيل، وتثير في النفوس البشريات، فالرياح مرادف للتغيير الجذري، أو الثوري، فهي رياح الثورة البنائية الفوقية المنتظمة على أساس العدل الإلهي الخالص.

ويقال اليوم في المصطلح رياح الثورة التغييرية، ورياح الثورة في السياق هي روح الثورة الإلهية ورسوخ المعتقدات الربانية في الوعي الأممي والجماهيري، وتحديداً في قلب الجماهير المسلمة أو الأمة المسلمة القائمة على صنع الثورة في الجماهير وأوطان المسلمين والقائمة على قاعدة: "ولتكن منكم أمة".

وفي القراءة لمصطلح الأمة نجد المعنى الخاص والعام لمصطلح الأمة في القرآن "فتثير سحابا"، والسحاب هو آلية التطهير الثوري لمشروع البناء الرباني في المخلوقات والأمم... "بعد موتها" أي بعد أن حكم الطغاة والمستكرين على الشعوب بالموت

الجماعي، بعد أن أخضعوها لنظريات المكر الظالم.

أما قوله تعالى ﴿ فَأَحْيَيْنَا بِهِ ﴾ راجع على الإنزال الإلهي السهاوي المعجز والإحيائي. وفي قوله تعالى : ﴿ كَذَلِكَ ٱلنَّشُورُ ﴾ [سورة فاطر: ٩]: هو تأكيد على أن الحالة المراد بها الثورة الإلهية الخاتمة مخصوصة بطلب الإصلاح، خاصة في آخر الزمان.

وفي ذلك قال الطبري في قوله تعالى ﴿ كَذَلِكَ ٱلنَّشُورُ ﴾: قال: «ثم يقوم ملك بالصور بين السماء والأرض فينفخ فيه فتنطلق كل نفس إلى جسدها فتدخل فيه»(٢١).

وفي القرآن ﴿ أَنقَلَبَ عَلَىٰ وَجُهِهِ ۦ ﴾ [سورة الحج: ١١] أي تراجع وانقلب: وهو بمقام الردة عن الثورة، أو الثورة المضادة، والتقليب هو إحداث المتغيرات الثورية المضادة..

# الغاية من الثورة في القرآن:-

بالعدل والمساواة بين كل البشر، وكل من يقف ضد هذه المساواة يعتبر ظالما في المفهوم القرآني الإيهاني، لأن الأصل في القرآن الكريم هو الإصلاح والتغيير للأفضل، والثورة أو الانقلاب(٢٢) على الأوضاع الشاذة في المجتمع، والقضاء على أي صراع طبقي، والوقوف ضد أي قوة مستكبرة متكبرة محلية أو دولية.

هذه إحدى غايات القرآن الكريم، أو قلب دعوة الإسلام الخاتم، لأن غايات الإسلام متعددة متنوعة، ولكنا نقتصر على المفهوم الثوري في القرآن لا غير.

وفي سياق الوعي القرآني في قراءة مصطلح الثورة، نجده هو الذي يجعل المصطلح مشمولا بحالة النور الإلهي والثورة الروحية، كما في تعريفها بأنها حالة انقلابية نفسية ووجدانية تتشكل من خلال تراكم بنيوي عقائدي وعبادي وبمزيج روحي متكامل..

وبالتالي فإنها تشكل القاعدة والأرضية

(٢٢) مصطلح الانقلاب في اللغة الفارسية يعني الثورة، والانقلاب بالفعل نوع متقدم من أنواع الثورة الجذرية التغييرية.



لعملية المجاهدة الذاتية، وتسهم إلى حد كبير في إيجاد حالة التعبئة الروحية القادرة على التثبيت العقائدي للنفس المجاهدة.. يقول النبي المصطفى على: "والمجاهد من جاهد نفسه في ذات الله"(٢٣).

ولهذا نرى أن الثورة الروحية أيضا هي الغاية في قراءة أصول المصطلح القرآني، وبعين الروح وبعين الثورة لا بد أن تكتمل الأمة وجماهيرها المسلمة لتكون أمة أنصار الحق..

إن الإنسان في تصور القرآن مخلوق أرضى حقاً، ولكنه بحكم تكوينه ووظيفته موصول بالسهاء (٢٤)، وبهذه الصفة يجب أن يقدم له خطاب ديني محرر من أي قيود غير قرآنية، علماً بأن هذا الحوار السهاوي يتعلق بالأرض والإنسان المستخلف.

ولماذا نذهب بعيداً، إن أول ما نزل في القرآن الكريم ﴿ اَقْرَأْ بِالسِّهِ رَبِكَ اللَّذِي خَلَقَ اللَّمِ مَنْ عَلَقٍ أَنَّ الْأَلْمُ اللَّمْ مَنْ عَلَقٍ أَنِّ اَقْرَأْ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ اللَّذِي عَلَمَ بِالْقَلَمِ اللَّا عَلَمَ اللَّهِ عَلَمَ اللَّهِ عَلَمَ اللَّهِ عَلَمَ اللَّهُ عَلَمَ ﴾

[سورة العلق: ١]، فالقراءة والقلم هما عنوان المعرفة البشرية السياوية المصدر، ولا تكون القراءة إلا مع القلم أو ما دوّن بين دفتين، ولذلك فإن ثاني ما نزل من القرآن الكريم ﴿ نَ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ (٢٠) [سورة القلم: ١].

من جديديؤكد الله سبحانه أهمية القلم في تدوين العلم والمعرفة والثقافة، وهكذا يتسق مع قوله تعالى ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ مُ لَكُوظُونَ ﴾ [سورة الحجر: ٩]، لأنه سبحانه لم يترك القرآن لذاكرة البشر، فكان تدوين القرآن لحظة نزوله على الحجر وسعف النخيل من أسباب حفظ القرآن، وهو ما لم يحدث للكتب السابقة التي لم تدون في حينها فضاع كثير من معالمها.

وإذا كان القرآن قدم للبشر، ولم يقدم البشر للقرآن، يكون المفهوم القرآني الذي قدم للبشر له أصوله الإلهية ودلالاته الرسالية، وأي فهم قاصر لهذه الدلالات تخرج النصوص كلية عن معناها.

إن القرآن الكريم عندما أعلن الثورة

<sup>(</sup>۲۳) لسان العرب ج ٤/ ١٠٨.

<sup>(</sup>٢٤) فهمي هويدى -حق الناس هو حق الله-مجلة العربي الكويتية -العدد ٢٩٧ - أغسطس ١٩٨٣.

<sup>(</sup>٢٥) لقد اعتمدنا على ترتيب النزول حسب ما هو مكتوب في المصاحف المقروءة.

على الطغيان فإنه أعلنها انطلاقاً من قواعد إيهانية وعقلية كها ذكرنا.

وفى الحديث الشريف جاء تعبير "ثوّروا القرآن" و"أثيروا القرآن"، قال مؤلف مجمع بحار الأنوار، "من أراد العلم فليثور القرآن أي لينقر عنه ويفكر في معانيه وتفسيره وقراءته، وأثيروا القرآن فإن فيه علم الأولين والآخرين" ويستثير فيها من الفوائد، أي يستخرج (٢٦).

فالأمر هنا عند البحث عن المفهوم الثوري القرآني نجده ليس من أجل تجديد أو تحرير لخطاب الأمة الديني أو تجديد لواقعها، بل هو تثوير للقرآن للتنقيب عن علومه كما يّنقب عن المعادن المخبوءة في باطن الأرض، وتثوير القرآن يكون بالعقل المضيء بورع النبوة، وبإيان الروح حتى لا يتغلب العقل على الروح أو الروح على العقل.

ولا يكون ذلك إلا لمن رسخ في العلم، الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُم ﴾ [سورة النساء: ٨٣]، فليس كل من قرأ القرآن أدرك كل معانيه

(٢٦) المصدر نفسه.

حتى في عصره على ، فقد جاء في الآية الكريمة: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ عَلَي السورة محمد: ١٦]، أي أنه ليس كل إنسان مؤهل لتفسير القرآن الكريم حتى من الصحابة أنفسهم، مع التأكيد حتى من الصحابة أنفسهم، مع التأكيد أن القرآن نفسه ترك للمؤمنين آيات كثيرة واضحة لتقوية الإيهان وتعضيد الاعتقاد.

فمثلاً سورة الإخلاص ﴿ قُلُ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ﴿ اللّهُ أَحَدُ ﴿ اللّهُ الصّحَمَدُ ﴿ اللّهُ الصّحَمَدُ ﴿ اللّهُ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلَمْ يَكُن لَهُ الصّحَمَدُ الله وكُمْ يَكُن لَهُ السورة الإخلاص]، يفهمها العامي ويدرك بتلقائية وحدانية الله وصمديته دون شروح أو تفاسير، ويفهمها العالم والمفكر والفيلسوف كل حسب إدراكه وثقافته وإمكاناته الفكرية، فالأمر يتعلق بإرساء التوحيد والعدل، وهذا من روح القرآن.

ومما يؤسف له ابتعاد أمة محمد عن القرآن، وعن روحه الثورية، والغريب أن تفرق الأمة جاء بسبب هجر المسلمين للقرآن.

فلقد حدث ابتعاد عن القرآن الكريم



# الجهاد ثورة قرآنية

إن الجهاد في القرآن هو حالة ثورية، فالله تعالى عندما طلب الجهاد، فقد طلبه من المؤمنين من أجل العدل والمساواة ودفع الظلم، وفضل المجاهدين على القاعدين، والجهاد في سبيل الله هو مناصرة المظلومين في أي مكان، حتى لو كان المظلوم غير مسلم، وسبيل الله يتفق عاما مع الكرامة البشرية.

ولذلك نلاحظ أن آيات الجهاد بدأت بالنزول تدريجيا من قبل الله تعالى لتلقى على عاتق المسلمين مهمة جديدة صعبة وشاقه.

من هذه الآيات ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنِّي جَهِدِ الْحَفْارَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِمً وَمَأُولِهُمْ جَهَنَّمُ وَبِشْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [سورة ومثاقوبة: ٧٣]، و [سورة التحريم: ٩]، والكفار والمنافقون في الآية كفار يضطهدون الإنسان ويمنعون الكلمة الإلهية من الإنسان، وجهادهم ثورة من أجل الإنسان. ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللهِ وَٱلْمِسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرَّبَالِ وَٱلنِّسَآءِ وَٱلْولْدَانِ

ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَآ أَخْرِجِنَا مِنْ هَاذِهِ ٱلْقَرِّ يَةِ ٱلظَّالِمِ

تدريجياً، حتى قال فيهم الشيخ محمد السغزالي: "هجر المسلمون القرآن إلى الأحاديث، ثم هجروا الأحاديث إلى أقوال الأئمة (الأمراء)، ثم هجروا أقوال الأئمة إلى أسلوب المقلدين، ثم هجروا المقلدين وتزمتهم إلى الجهال وتخبطهم "(٢٢)؛ فضاعوا عندما بنوا روح التكفير، وهي بعيدة كل البعد عن المنهج القرآني الحقيقي.

ولقد عطل هذا المسلك إعال القرآن وروحه المبدعة وانطلاقاته الثورية والتحررية (٢٨).

إن الأمة تحتاج للحالة الثورية القرآنية، للخروج من واقعها المشتت الممزق، وسنبقى نعيش هذا الواقع إلى أن تتولد فيها روح الثورة، وتتوفر لديها نفسية التمرد، وتمارس مواقف المعارضة والرفض لهذا التخلف المرير، يقول تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا إِنْ السَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا إِنْ السَّهَ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا الرعد: ١١].

<sup>(</sup>۲۷) محمد الغزالي -فقه السيرة -دار الكتاب العربي -القاهرة -۱۹۸۲ -ص۳۳.

<sup>(</sup>۲۸) جمال البنا -تثوير القرآن -دار الفكر الإسلامي -القاهرة -۲۰۰۶ -ص ۷۳.

العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۲-۹۲-۱۵۳۱هـ) المحالف العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۲-۹۲-۱۵۳۱هـ)

أَهْلُهَا وَأَجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ وَلِيًّا وَأَجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ وَلِيًّا وَأَجْعَل لَنَا مِن لَدُنك وَلِيًّا وَأَجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ نَصِيلِ لَلَّهُ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَلِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّلغُوتِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَلِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّلغُوتِ فَقَلِلُوا أَوْلِياتَهُ الشَّيْطَانِ كَانَ فَقَلِلُوا أَوْلِياتَهُ الشَّيْطانِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾ [سورة النساء: ٧٥ -٧٦].

لقد حدد الله تعالى القتال لأجل الدفاع عن المستضعفين، على اختلاف أديانهم ومذاهبهم وأعراقهم، وهو جهاد من أجل خلاص المستضعفين وحماية المحرومين، الذين يؤمنون بالله ويطلبون منه أن يمنحهم وليا وقائدا يعين الجهاد من أجل أقامة نظام اجتهاعي عادل ومحاربة الظلم والعدوان، هو أيضا من مصاديق في سبيل الله.

كذلك طلب الله من الناس مجاهدة النفس، بمجاهدة هوى النفوس والقلوب والعقول، أي الثورة عليها، فطلب في سبيل تقوية جهاد النفس أن يكون العبد حرا من سائر العبوديات فيخلص بالعبادة والعبودية إلى الله وحده، لا أن يكون عبدا لشهواته وأهوائه: قال تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ النَّهَ اللهُ عَلَى عَلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشْوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشْوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ

أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ ﴾ [سورة الجاثية: ٢٣].

كما أمره بالخوف من الله تعالى ومراقبته في كل العمل سرا وعلانية، قال تعالى ﴿ مَا يُلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيّهِ رَفِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [سورة ق: ١٨].

إن تغيير النفس في حد ذاتها حالة ثورية تحتاج دائها للعناية والرعاية، فطبيعة النفس أنها أمارة بالسوء قال تعالى: ﴿ وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّنها ﴿ وَنَفْسٍ وَمَا فَكُورَهَا وَتَقُونهَا ﴾ قَدُ أَفْلَحَ مَن زَكَّنها ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنها ﴾ أفلح مَن زَكَّنها ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنها ﴾ [سورة الشمس: ٧ - ١٠].

### الخاتمة

نختم بقوله تعالى: ﴿ وَعَدَ اللّهَ لَا يُحْلِفُ اللّهُ وَعَدَهُ، وَلَكِكَنَّ أَكْثَرَ النّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرَ النّاسِ لَا يَعْلَمُونَ وَاللّهُ وَقَا اللّهُ فَيَا وَهُمْ عَنِ الْأَخِرَةِ هُمْ عَنِ الْأَخِرَةِ هُمْ عَنِ الْأَخِرَةِ هُمْ عَنِ الْأَخِرَةِ هُمْ عَنِ اللّهُ وَمُ عَنِ الْأَخِرَةِ هُمْ عَنِ اللّهُ وَلَمْ يَنفَكُرُواْ فِي الْفُسِمِ مُّ مَّا خَلَقَ اللّهُ السّمَونِ وَ الْأَرْضَ وَمَا يَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ السّمَونِ وَ الْأَرْضَ وَمَا يَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا كَثِيرًا مِنَ النّاسِ بِلقاقِي وَلَجْهُمْ لَكُفِرُونَ ﴿ أَلَا كُثِيرًا مِنَ النّاسِ بِلقاقِي وَلَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

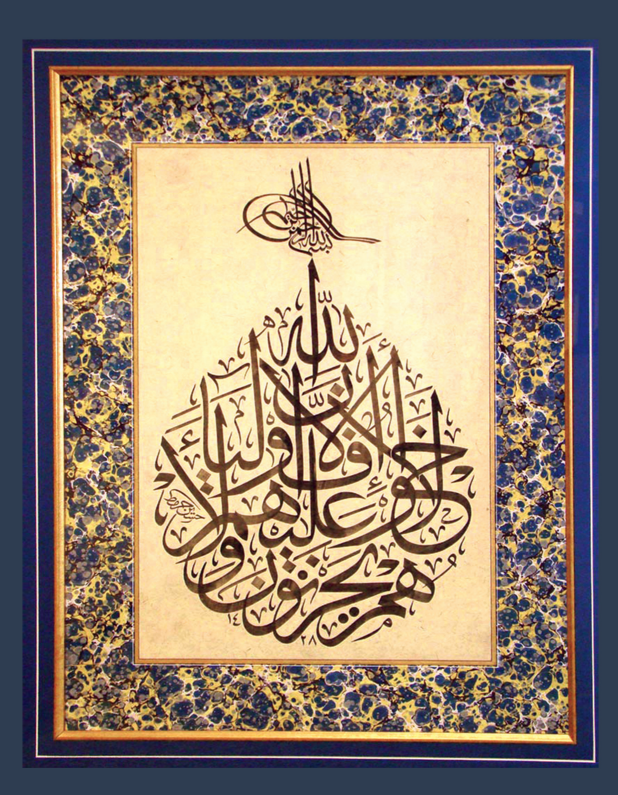
كَانَ عَنِقِبَةَ ٱلَّذِينَ أَسَّعُوا ٱلشَّوَأَيِّ أَن كَذَّبُوا الله لا يظلم بِحَايَنتِ ٱللَّهِ وَكَانُواْ بِهَا يَسْتَهْزِءُونَ ﴾[سورة الروم: ٦ -١٠].

> وهو ختام ثوري قرآني المنهج، والله وعد عباده الثوريين، وأنار لهم بصيرتهم

وَلَكِكِن كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ أَنْ تُكُونَ لِيتدبروا بها حدث للمستكبرين، رغم أحدا من الناس، ولكن الناس يظلمون أنفسهم، والوعد الحق هو وعد الله العلى القدير، وله الأمر في كل شئ...









د. صفاء عبد الله برهان جامعة بغداد-كلية العلوم الإسلامية



سار البحث في مراحل متعددة، تمثّلت المرحلة الأولى في (المدخل)، الذي تناول التأصيل النظري للتناص، وما دارت حوله من رؤى وأفكار، حاولت أن تؤسس لمصطلح التناص وأدبياته، منذ ولادة المفهوم على يد جوليا كريستيفيا حتى وقتنا الحاضر، مع مراعاة الإيجاز في معالجة كلّ ذلك؛ بسبب المساحة الموجزة للبحث.

بعدها انتقل البحث إلى وصف الجوانب التطبيقية للتناص في الرسالة، وقد اجتمعت تحت مظلّة قوانين التناص، وظهر للباحث أنها جاءت في قوانين ثلاثة اضطلعت بمهمة تقديم ابن الأبّار البلنسي النصوصَ القرآنية الكريمة، وبان منها حضور القراءة التناصية في قوانين ثلاثة وهي؛ قانون الاجترار، وقانون التحويل، وقانون التكثيف. وقد ختم البحث في محطته الأخيرة وهي النتائج، التي استخلصتها الدراسة في هذه المسيرة، والتي مرّت بتلك النصوص وحاورتها، واستخلصت معها أهم ما بلغت من مقاصد دلالية، وجهها التوظيف القرآني تحت شرعة التناص في نصوص الرسالة النثرية.

### مدخل:

لا مشاحة في أن الرؤية الأدبية تختلف تبعا للميادين الثقافية والاجتماعية والنفسية وغيرها، التي تُظهر بدورها تفرّد الأديب الثقافي عن نظيره، ما يُحدث تحولا في الصورة التي تبرّز خصوصية النصوص. ولكن هذا لا يمنع من انتقال فكرة غابرة أو مجاورة من أديب إلى آخر، بأية صورة من الصور التي تنتشر بنحو متفاوت، يشير الى التوافق الروحي للخطاب السائد في ظروف ولادة النص؛ لهذا فإن الحضور الأدبي المقلّد، يبدو واضحا من خلال وجود معالم التواصل الثقافي.

وهذا الأمر نتيسر ملاحظته في ظاهرة التناص، التي تظهر في المنعطفات البارزة في مسيرة العلاقات النصيّة، وفي متابعة فتح موضوعات كثر بسبب إقبال المبدعين والباحثين عليها، وما سجّلته من مواقف تندرج في إطار الحفاظ على الأصل ومتابعته، ومن ثمّ إعادة إنتاجه في صورة جديدة تفصح عن مناخاتها المحلية.

وعلى هذا المسار كان لرسالة درر السمط في خبر السبط، أن تتوافر على منابع

متنوعة المشارب، أسهمت بفاعلية كبيرة في هوية هذا المنجز الأدبي، الذي تحقّقت ولادته على يد أديب أندلسي كبير، هو ابن الأبَّار البلنسي المتوفى في سنة (٢٥٨هـ). وقد كان له أن ينظر بقوة إلى الجذور التاريخية المختلفة، ومنها المنابع القرآنية التي ضربت في أعماق رسالته فكرا وأدبا، وحمّلها دورا بارزا، بحسب ثقافته الواسعة التى أحسنت توظيف المرجعية القرآنية بصورة مثالية.

لقد جعل من ذلك النتاج الذي تحدّث فيه عن مسرة البيت النبوي عامة، ومسرة الإمام الحسين الله خاصة، قبلة الكثيرين الذين أعجبوا بنتاجه الأدبي، وما تداخل فيه من معطيات ورواسب عقدية وشّحت البني الداخلية.

ومن هنا كان على الباحث أن يساير العملية التناصية، التي رابطت حول ضفاف النصوص النثرية لرسالة درر السمط في خبر السبط، فكانت على موعد مع طبيعة الحدث الأدبي المتفرد، وما يمثّله من استضافة النصوص القرآنية الكريمة في متون أندلسية، تضافرت في نسق أدبى لتحقيق الرصانة

الفكرية والمتعة الأدبية، المؤسستين لحركة الإبداع في صفحات تلك الرسالة.

# التأصيل النظري:

اعتكف الكثير من الكتّاب والشعراء في محراب التراث؛ بالنظر إلى ما يشتمل عليه من علامات التفوق، التي لمحوها عنوانا متقدما على ثقافتهم الذاتية. كذلك ألفَ عن الكثير منهم مرافقة الناذج الإيجابية الناضجة، التي تتجاوز ما يمكن أن يلحق الذائقة الأدبية من نقص تجاه الثقافة المحاكاة وأسلوب كاتبها. ولا مندوحة بعد ذلك من أن نجد أولئك الأدباء، وهم يعيشون الانبهار إزاء النصوص المنتقاة، فنجدهم محجدين أعمال نظراء آخرين، ومعتنقين مواقفهم ومحاورين نصوصهم في صور ومشاهد متنوعة. ومن هذه الذهنية الأدبية كان التناص، هو العنوان الذي شمل تلك النوازع والهواجس الأدبية. وقد تنوعت الآراء النقدية التي تناولت هذا العنوان النقدى المهم، والمعلوم لدى المتخصصين أن الناقدة البلغارية جوليا كريستيفيا، هي أول من أطلقت هذا المصطلح من مكامنه، عندما قرّرت (أن كلّ نص يتشكّل من

تركيبة فسيفسائية من الاستشهادات، وكلّ نص هو امتصاص أو تحويل لنصوص أخرى)(۱).

وقد نسجت رأيها من ملاحظة طبيعة التشكل اللفظي والمعنوي للنص الأدبي، التي أضفت عليها لبوسات الأديب المتلونة؛ لتحتل ثنائية مهمة تجسد التوجه المعرفي والوجداني، وتبعها في الخوض بمحتوى التناص الناقد الغربي المعروف تودوروف، عند حديثه عن التناص، بقوله: (التناص ظاهرة نقدية تنتسب إلى الخطاب ولا تنتسب إلى اللغة. ولذا فإنه يقع في مجال اختصاص عبر اللغويات)(۱).

ويؤخذ من هذه المقولة الطبيعة المتحركة في الإبلاغ، فيما يتعلق بآثار النصوص، وفي طبيعة اللغة المتجاوزة محليتها، عبر مستوى مضمون من النصوص المحتضنة للقيم والمبادئ الأساسية. وحقيقة الأمر تتعلق في ضمان هيمنتها النهائية في النصوص

<sup>(</sup>۱) علم النص: ترجمة: فؤاد زاهي، دار توبقال للنشر، ط۱، الدار البيضاء، ۱۹۹۱: ۷۹.

<sup>(</sup>٢) التناص: ترجمة: فخري الصالح، مجلة الثقافة الأجنبية، العدد الرابع، دار الشؤون الثقافية، بغداد، ١٩٨٨: ٥.

المنتجة، وكذلك في تعزيز مواقعها بتوسيع دائرة سطوتها؛ لتشمل المنظومات الأدبية السابقة واللاحقة التي تهيمن على العملية الإبداعية.

أما فيها يخص النقد العربي فلم يكن بمعزل عن سلفه الغربي، بل واكب تلك الآراء المهمة التي أطلقتها العقول الغربية بوعى شديد، وتمكّن من الأخذ برقاب الذائقة النقدية العربية، ومن بين أهم الأسهاء التي تطالعنا في تلك المواكبة، هو الدكتور محمد مفتاح، الذي ذكر التناص باسم التعالق، ورأى أن العملية التناصية تمر بمرحلة تعالقية تفاعلية، وهو ما يوضحه قوله: (هو التعالق (الدخول في علاقة) نصوص مع نص حدث بكيفيات مختلفة)<sup>(۳)</sup>.

وهنا يلحظ أن النص السابق ليس هو من ينتج لوحده نصا لاحقا، بل يعاد إنتاجه على مستوى يقفز على ذهنية التمثّل والتكرار؛ إذ يتعين أن تُشمل في نوع من

التكامل المستمر، الذي يتيح المراقبة والتأثير بنحو عملى، يعين في تحكم النسق النقدي في قراءة التناص عند نقادنا العرب، وهو ما نألفه عند عبد الله الغذامي الذي تحدّث عن المعالجة التناصيّة بقوله: (إن التناص أمر لابد منه وذلك لأن العمل الأدبي يدخل في شجرة نسب عريقة وممتدة تماما مثل الكائن البشري، فهو لا يأتي من فراغ كما أنه لا يفضي إلى فراغ، إنه نتاج أدبي لغوي لكل ما سبقه من موروث لغوى، وهو بذرة خصبة تؤول إلى نصوص تنتج عنه)(١).

وترسم ذهنية الغذامي الوضع المتزامن للنصوص، وحتمية وقوعها تحت سلطة التناص، وقد انطلق من بلورة اجتماعية تلاقح بين هويات الأنواع الثقافية، التي تعود إلى تنوع خصوصية النص الأدبي، تحت مناخ أدبي -لغوى يستثمر أدواته لإعادة تشكيل هويته الجديدة.

وعند الانتقال إلى أديب آخر وهو ناصر جابر شبانة، نجده يتحدّث عن التناص من

<sup>(</sup>٣) تحليل الخطاب الشعرى إستراتيجية التناص: دار التنوير للطباعة والنشر، ط١، بروت، .119:1910

<sup>(</sup>٤) ثقافة الأسئلة مقالات في النقد النظرية: النادي الأدبي الثقافي، ط٢، جدة، ١٩٩٢:

منظور صيغته الصرفية؛ ليشتق منها معناه وعمله، يقول: (التناص صيغة صرفية على وزن تفاعل، بها تحمله هذه الصيغة الاشتقاقية من معاني المشاركة والتداخل، بها يعني تداخل نص في نص آخر سابق عليه، ليمسي لدينا نصان، نص سابق، ونص لاحق، بينهها علاقة خاصة قد تبدأ بالمس الرقيق، وتنتهي بالتهازج الكلي، حتى يبدو الفصل بينهها في غاية الصعوبة)(٥).

وخلاصة معالجته تكمن في تتبعه التناص منذ الولادة اللغوية، وركونها إلى تقصي الجذور اللغوية لها، ومن ثم الولوج إلى الآلية التفاعلية بين مجموعة من النصوص السابقة واللاحقة بصيغها المسترة والظاهرة، التي يحتويها النص الأدبي في بنيته، بها تطلقه ذهنية الشاعر للنص من تشكّلات ومقاصد متنوعة.

وهكذا نجد العملية التناصية مشروعا لترسيخ المحاولات الحثيثة؛ لإيجاد علم

جديد هو علم النص، التي عنيت معظم المناهج العلمية بدراسته، بوصفه وسيلة لتأكيد موضوعاتها ونظرياتها، بحسب ما يسمح به التناص من مؤثرات تنكص على نصوص سابقة أو معاصرة (1).

وعند النظر في أدبيات التناص التي اعتمدها ابن الأبّار البلنسي، نجدها تتمثّل في قوانين ثلاثة، بحسب التوظيف القرآني الذي أثبت وجوده في متون الرسالة، وهي: (التحويل، والاجترار، والتكثيف). وهو ما ستنظر إليه مفردات البحث في المتون القادمة من هذا البحث الموجز والله المستعان.

### قانون الاجترار:

يمثل حضور النصوص في حواضن متنوعة، قوة جديدة تستمدها تلك الحواضن من عناصر النصوص المتنوعة، كذلك تحتسب تعبيرا عن توصيف لتبيان ما يريده من تكرار الفكرة، وأهميتها التي تأخذ بيد الأديب؛ ليتكئ على إرث تاريخي لتلك

<sup>(</sup>٦) التناص الأسطوري في شعر سميح القاسم: د. سامية عليوي، مجلة العلوم الإنسانية جامعة بسكرة، العدد السابع، الجزائر، ٢٠١٠: ٣.

<sup>(</sup>٥) التناص القرآني في الشعر العماني الحديث: مجلة جامعة النجاح للأبحاث الإنسانية، المجلد ٢١، العدد ٤، نابلس، ٢٠٠٧:

النصوص المكرورة، فضلا عن حضور وظيفتها الذي يتباين بين متانة الأصالة، وامتلاك سحر الحضور الجديد، الذي عرف بقانون الاجترار، وهو من أيسر قوانين التناص التي يستحضرها الأديب، وهو ما يمكن توضيحه بالتعريف الآتي: (هو تكرار للنص الغائب من دون تغيير أو تحوير، وهذا القانون يسهم في مسخ النص الغائب؛ لأنه لم يطوره ولم يحاوره، واكتفى بإعادته كما هو أو مع إجراء تغيير طفيف لا يمس جوهره بسبب من نظرة التقديس والاحترام لبعض النصوص والمرجعيات، لاسيا

ويتوضّح هذا القانون في البعدين الوجداني والواقعي، الذي يمكن ملاحظته في الرؤية المقدسة للمنبع الأساسي، الذي يمثّل النص الأصلي المنظور إليه بعين مبدعة، تتوجّه إلى الانغاس في أدبياته وجماليته، وهو الأمر الذي يتواتر في أكثر من نص، بما يجعل المثيريُن الواقعي والوجداني في النصوص المتوالجة، تؤكد

الدينية والأسطورية)(٧).

(٧) التناص في شعر الـرواد: أحمد ناهم، دار الشؤون الثقافية، ط١، بغداد: ٤٣.

منهجية بناء النصوص الغائبة والحاضرة، والمعتصمة بالبعد الأدبي في التعبير عن العناصر المكوّنة لهما، ما من شأنه تمجيد النصوص السابقة التي تحدد عملية إبداع الأديب وتقيد حركته إلى حد ما، ما يجعلنا نشعر أن (التناص في الأدب قد أخذ شكل الظاهرة التي تنتسب إلى الخطاب، وهو في الوقت نفسه أداة للكشف عن قوانين كلية للإنتاج الفني بمعزل عن مبدعه)(٨).

وعلى هذا النسق الإنتاجي يكون الحضور الكلّي للنص القرآني، ذا مقصد واضح في بيان صورة الخطاب الإبداعي، التي تكشف رصانة الآيات القرآنية وقوتها الإبلاغية والحجاجية. بها لا يدخلها في معضلات الجدل النقدي، التي تنغلق على مقاصد بعينها تنكص على النصوص. وما يهمنا في هذه الوقفة النقدية هو بيان ما تداولته نصوص (درر السمط في خبر السبط)، من أدبيات قانون الاجترار، وخصوصية هذا النوع، حتى غدا الحلقة

<sup>(</sup>A) مقاربة التعرضن في الرواق الأبستمولجي للتناص: يوسف رشيد جبر، مجلة الأكاديمي، العدد ٤٤: ٢٣.

الأبرز في عملية التناص القرآني في الرسالة، وكانت الغاية من هذه الكثرة هي تدعيم المتون النثرية، بقوة الأسلوب القرآني الذي يبرز تأثيره وجماليته، ففي نص تحدّث عن أمير المؤمنين علي الله يقول ابن الأبّار البلنسي: (بطش في كل كفاح بالأقران، ولله وأنسى مواضي الهند و عوالي المران. ولله وثباته، يوم بدر وثباته. صدرا في كل قلب، وقلبا في كل صدر. فآخاه المختار، وربك وقلبا في كل صدر. فآخاه المختار، وربك يخلق ما يشاء ويختار. كفله أبو طالب كفالة الأب، فنزل علي منزلة الآخر، هل جزاء الإحسان إلا الإحسان)(٩).

التناص القرآني هنا يظهر في الآيتين الشريفتين: ﴿ وَرَبُّكَ يَخَلُقُ مَا يَشَآءُ وَ السّريفتين: ﴿ وَرَبُّكَ يَخَلُقُ مَا يَشَآءُ وَ وَيَخْتَارُ ﴾ [سورة القصص: ٦٨]، و ﴿ هَلَ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ [سورة الرحمن: ٦٠]. وقد وردتا بعد تقديهات متعددة، يُطلع عليهها عبر سلسلة المجد العلوي، وغاية الاجترار هنا وصف بعض أحوال أمير المؤمنين علي،

من مرحلة الصغر حتى شبابه، بقياسات الاجترار المطلوب، حيث الاصطفاء في الخلق والاختيار، بعد المؤاخاة النبوية العلوية، على الرغم من تباين سنى العمر التي لم تقف حائلا دونها، بل اعتمدت الإيهان والمثابرة والجدية، في تلك المساحة الزمنية الكثيفة من العمر عند المعارك، وإن تأخرت عن المؤاخاة بحسب السبق الزمني، ونجد أن ابن الأبار البلسي قد وضع لمساته المخصوصة، التي وإن اغتربت عن التسلسل الزمني لكنها ركنت إلى الإبداع؛ الذي يضيء النصوص الأدبية؛ بحسب الطبيعة الأدبية للرسالة والتعاقب القرآني داخل مفرداتها، وجمالية الأداء الإبداعي الذي خرج عما يلحق إعادة النصوص بحذافيرها من جمود، وهو ما يمكن أنْ يتابع بالحركة الأدبية المتوافقة في تماسك أجوائها المشحونة، بالتوصيفات المعنوية في ميادين الثبات والكفالة، التي جاءت صورة لإحسان سيدنا أبي طالب وقت كفالته رسول الله وردِّ الأخبر الإحسان في نجله أمير المؤمنين على سلام الله عليهم أجمعين، وبيان تفسير هذا الالتصاق النَّسَبي والخلقي

<sup>(</sup>٩) درر السمط في خبر السبط: تحقيق: د. عز الدين عمر موسى، دار الغرب الإسلامي، ط١، بروت، ١٩٨٧: ٧٧.

م العدد الخامس عشر خريف (۲۰۱۳م-۲۰۲۵هـ) المحاد الخامس عشر خريف (۲۰۱۳م-۲۰۰۸هـ)

الهاشمي، وهو يتحدث عن علاقته الروحية الحية في أنموذج يُجيي تلك الشخوص، بوساطة نقل آيات قرآنية مكرّمة لها؛ تبعا إلى ما يحيل للأثر المخصوص الذي يجب التعامل معه بحساسية عالية، وهنا تكون مهمة الأديب كاشفة لمفردات التعاشق القرآني الأدبي؛ لأن (من أهم ما يمكن أن يخرج به المرء من التفكيك، هو هذه القدرة العجيبة على التي يكتسبها في تحليل الأشياء وإدراك الواقع)(١٠).

ويتابع ابن الأبّار البلسي مسيرة اجترار النصوص القرآنية في ضوء منجزه الأدبي، الذي يلقي الضوء على طبيعة التفرّد المعرفي لحركية الإبداع، بها يظهر أهمية تلك النصوص في نفسها وفي حواضنها النثرية الجديدة، حيث تأثيرها المتمثل في شخصية الصديقة الطاهرة فاطمة الزهراء الله، ومدى تواشجه مع الشخصيتين النبوية والعلوية المقدستين، إذ تقتضيان موضوعا يستطيع أن يضفي عليها ابن الأبّار شكلاً إبداعيا،

(۱۰) النص وفلسفة ما بعد الحداثة: د. أحمد بوخطة، مجلة الخطاب، العدد السابع، تيزي أوزو، ۲۰۱۰: ۲۰.

يقدم طبيعة العلاقة الجامعة لهذا البيت الطاهر، يقول: (وأبيها إن أم أبيها لا تجد لها شبيها. نثرة النبي، وطلة الوصي، وذات الشرف المستولي على الأمد القصي. كل ولد الرسول درج في حياته، وحملت في ما حملت من آياته، ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء)(١١).

هنا يستقدم ابن الأبّار النص القرآني المقدّس الماثل في قوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْمِنِهِ مَن يَشَآءُ ﴾ [سورة الجمعة: ٤]. بعد أن أكمل الإشارة في مقاله السابق الذكر، وكان لهذا الاجترار للآية الكريمة، أن يضمن التوظيف الديني في إخراج محتوى النصوص المركزة على رموز أهل البيت، ولاسيها السيدة فاطمة الزهراء عليهم الصلاة السلام، بعد أن تجاوزت الحيز العقائدي والفكري إلى الحيز الأدبي، بنحو ينشط المد القرآني المحتوي لسمات الرغبة الإلهية المقدسة في التكريم الفاطمي، بل أكَّده بقسّمه الذي تصدّر النص، (وأبيها) وتعقيبه بفضلها

<sup>(</sup>١١) درر السمط في خبر السبط: ٧٧. الطلة: الزوجة.

(إن أم أبيها لا تجد لها شبيها)، حيث التعامل المنسجم مع النص القرآني، بما قدّمه بصيغة ناجحة ومتناسقة في تناسب أفكار التشريف والتبجيل؛ لذا كانت به حاجة إلى ما يكمل رصانة المعنى، وغرس حجة اللفظ، توثيقا لهذه القيمة العميقة، وهو ما بان في التصريح بالنسب النبوي والزواج العلوي الشريف (نثرة النبي طلة الوصي، وذات الشرف المستولى على الأمد القصى). ومن المتوقع بعد ذلك أن يكون النسل النبوي منها دون سواها، فكان للآية الكريمة أثرها المطلوب؛ لتنجح حضورها التام في النص، في مواجهة امتدادات هذه الحال التي واجهتها الذهنية الأندلسية، وهي تتحدث عن السيدة فاطمة الزهراء، بغية الحصول على الدعم المعنوى من الآية

وهكذا أخذت النصوص الأندلسية للإمساك بالخيار القرآني، بها يحسم وجها من أوجهها الأدبية، مع كثرة ما تحتويه من مؤثرات نبوية وتاريخية وفنون بلاغية، ويمكن أن نلمس ذلك في نص آخر، وهو

الكريمة، التي تؤكد سبيل انتهائها، وتداوله

في ذريتها الطاهرة.

(هَمَّ الحسين بالانصراف لما أتاه قتل مسلم بشراف. وليت ذلك حم، فلم تَغُم الواقعة وتَعُم. لكن أبى إخوته أن يصيبوا بثأرهم، فلم وسعه غير إيثارهم واقتفاء آثارهم؛ ليقضي الله أمراكان مفعولا)(١٢).

والشك في أن ثمّة محاولة يسعى إليها ابن الأبّار البلنسي في مرجعيته القرآنية، التي ترصّن ثبات الموقف الحسيني بعد شهادة مسلم بن عقيل الله فها كان إلا أن رمق الآية الكريمة: ﴿ لِّيَقِّضِي ٱللَّهُ أُمِّيًا كَانَ مَفْغُولًا ﴾ [سورة الأنفال: ٤٢] وعدّها رائدة في ما وقع بعد أن زلزلت الكوفة زلزالها، وجعلت من الالتفات إلى موقفه الخالد، الذي تقاطع مع حقيقة عدم تفكيره بالانصراف. فجعل التناص القرآني هذه المحاولة أكثر جرأة وتعمّقا، في وعي جمال المنظورين القرآني والحسيني، بما لم يفارق الأسس المُعرِّفَة لتلك الحادثة، التي استعملها بتركيب جمالية الأسلوب السردى للحوادث، الذي واشج من التحوّل في المنظور القرآني نحو الشخصية المركزية، بها يروى الحوادث ويفسرها ويعلق عليها،

(۱۲) درر السمط في خبر السبط: ١٠١.

العدد الخامس عشر خريف (٢٠١٣م-١٤٣٤هـ) المحافظة المحادة المحادة

واستعمل هذه الأساليب؛ ليتحدث عما عرض له من قضية شائكة وقر اجترارُ الآية القرآنية حلولاً لها في هذا النص.

ولهذا فإن الاجترار كان القانون الأوفر حظا مع هذا البيت الكريم؛ لأنه جاء ليؤكد حقيقة المنزلة التي جبلوا عليها، وقد عرض حال هذا البيت الشريف، ومنهم الإمام الحسين فيلي، يقول: (وهو من تلك الآلاف والمئين، أوتي وحده اليقين، وأحرز عاقبة المتقين. ما أكثر الشجر، وليس كلها بثمر. باء عمر بن سعد بالخسر العميم، وآب الحر بن يزيد بالفوز العظيم، فريق في الجنة وفريق في السعير. غني بخضم هذه الدار، فشد ما فني بسيف المختار، وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور)(١٣).

والحقيقة أن التناص القرآني في قوله: ﴿ فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾ [سورة الشورى: ٧] يعود إلى الجذور الأولى التي أحدثت نوعا من الانشطار العقائدي، الذي أوجدته خلافات دينية ترتبط بتصور كل تيار، المتمثل بالحر وابن سعد للمسألة

الدينية، وبروز الأمر في خلاف سياسي حول من يمتلك الحق. وهو ينطلق إلى أفق أرحب حيث المآل الأخير الذي هو نتيجة حتمية لأعمال الفريقين، ما مكن الآية من بناء هذه العاقبة، وبيان ربح الحر نفسه على الرغم من خسارته المعركة ضد عمر بن سعد، بعدما عدل عن مناصرته ونظرته إلى الميزان الأقوم حيث يوم الحساب، كما ورد في التعضيد القرآني الذي يبينه قول الله تعالى: ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِّيآ إِلَّا مَتَكُمُ ٱلْغُرُودِ ﴾ [سورة آل عمران: ١٨٥]؟ لذلك فإن اجترار هذه الآية بألفاظها ومعانيها يجد تفسيره الواضح، ضمن الفكرة التي صاغتها أفعال الفريقين، واعتمدتها كأداة للصراع الديني، وعلى وفقه فإن المعنى الحقيقى لهذه الحياة يكون بها لا يخرجها عن التصور الإلهي، الذي يتحتم معه النأى عن استغلال الدين عبر تأويل النص الديني لخدمة مصالح ذاتية، وما يرتبط على أسس تشريعية مخالفة للتيار الأموى، كرد فعل ضد العنف الذي مارسه الأمويون في الحياة الدنيا ومحاورها وسلوكها، بل ذهب إلى ما تخفيه الجملة

من مغزى المنظومة التناصية، بوصفها تحمل العلامات المنتجة بصيغتها الحقيقية لما وراء الكلمة، بعد أن وصلت الحال الى هذه النتيجة وبعد أن أغلق باب الحوار بين الطرفين المتخاصمين.

### قانون التحويل:

في هذا النوع من قوانين التناص يعرف النص الأدبي تحولا مهما، يظهر خطابا معرفيا جديدا يثير التفكير، وينساق مع المهارسة النقدية التي تسعى إلى الارتقاء بكيانه المعرفي، ضمن رؤية تأصيلية جديدة تتجاوز الفكرة المألوفة بحدودها المعروفة، وعلى وفق ذلك فالتحويل يعني: (أن ينتج النص في قدرته على تفعيل العلاقات التناصية بين النصين، وذلك بقدرته على إذابة مكونات النص الغائب في النص الجديد لدرجة النص الغائب في النص الجديد لدرجة يصعب فيها التمييز بين حدودهما)(١٤).

وهذا الأسلوب ينتج خطابا يتخطى صورته المعرفية الأولى، التي تظهر ما لديها من تأثير وتأمُّل، وقدرة على تمثّل النصوص في مقاصد بديلة، يعوّل عليها في

نقل المشاعر الإنسانية وتصوراتها الذهنية والواقعية، وهو ما يشارك رأي مصطفى السعداني، عندما رأى أن التناص: (يعتمد على تحويل النصوص السابقة وتمثيلها في نص مركزي يجمع بين الحاضر والغائب في نسيج مفتوح، قادر على الإفضاء بأسراره النصية لكل قراءة فعالة تدخله في شبكة أعم من النصوص)(١٥٠).

وبذلك تنحرف النصوص عن وظيفتها الأساسية في نقل مشاهدات الأديب، ما يحدث انقلابا معرفيا يغلب على الصورة المختلفة، حيث ينهاز التناص بهذا القانون، من أنه إعادة إنتاج للمعنى بالاستعانة بمرجعية سابقة تحرص على: (إحاطة القارئ بمناخ دلالي يدفع به نحو قراءة تأويلية تقوم على التفكيك وإعادة البناء)(١١).

وهو ما يمنح المتلقي سمة الدخول في

<sup>(</sup>١٤) التناص في الشعر الأندلسي في عهد بني الأحمر: ٧٧.

<sup>(</sup>١٥) التناص الشعري قراءة أخرى لقضية السرقات: منشأة المعارف، الإسكندرية، ١٨:١٩٩١

<sup>(</sup>١٦) من معالم الشعر الحديث في الأردن وفلسطين: دار مجدلاوي، ط١، عان، ١٦٣:٢٠٠٦

م العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۱۳۴۶هد) می العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۱۳۴۶هد)

عوالم الإبداع بهوية جديدة، تتجاوز الصورة الأولى حيث معالجة معطيات النصّوص المتناصة، بها يسجّل جمالية الوجد التي تراقب التحوّل في بنية المفردات وتشريحها، ومن ثم توزيع المادة الأدبية المستخلصة على عالم الأديب، الذي يغرس المعنى الوليد في النص الأدبي الجديد. وعلى وفق هذه الديناميكية الأدبية، قدّمت النصوص القرآنية المتحوّلة في رسالة (درر السمط في خبر السبط)، حوافز داخلية تتجاوز حاجز المعنى الأول، وتمنحه الحيوية التي تمتلك الفعل في توظيف النص القرآني في الحاضنة الأندلسة.

ويمكن أن نقرأ الأنموذج التالي للاحظة حضور هذا القانون التناصي، الذي تحدّث فيه ابن الأبّار البلسي عن السيدة فاطمة الزهراء الله بقوله: (سبقت لها من الله الحسني، فصنعت حسنا وقالت حسنا. ومن يؤمن بالله يهد قلبه. ما فتر الوحي بعدها، ولا مطل الحق الحي وعدها، وعد الله لا يخلف الله وعده)(١٧).

فقد رصف في هذا الأنموذج آيتين قرآنيتين اثنتين هما: ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِأَللَّهِ يَهْدِ قَلَّبَهُۥ ﴾[سورة التغابن: ١١]، و ﴿ وَعُدَ ٱللَّهِ لَا يُخْلِفُ ٱللَّهُ وَعَدَهُ, ﴾ [سورة الروم: ٦]؛ ليركن إلى بيان جهده التحويلي، الذي يتحدث عن سمو الشخصية الفاطمية الشريفة، بما قررته الحضرة الإلهية المقدسة، ما يُبقى الأديب على مسافة مهمة بين ما ينقله وما يحوّله، بتداخله الذي يحدّد هويته المتوجهة بالسرورة الواقعية للأعمال الصالحة، والجزاء الإلهى بالهداية الوجدانية بما يحفظ الحضور في شخصية واحدة، لا تبتعد كثيرا عن شخصيات الحكاية التي يحكيها، ومن ثم ينتقل بالنص بها تبعه بوعد الله الذي لا يخرج بعيدا عن هدفه الأول؛ ليرسّخ أسلوبه الذي يسرد به هذه المشاهد معتمدا تذويب الأزمان، ضمن رؤيته احداثاً رواها بصورة التحويل المعنوي، في النصوص القرآنية المتجاورة شكلاً مع نصوص رسالته. ما يعنى أن البحث في مرجعية التناص هنا، يتخذ في

دار الغرب الإسلامي، ط١، بيروت، ١٩٨٧: ٢٢.

<sup>(</sup>۱۷) درر السمط في خبر السبط: ابن الأبّار البلنسي، تحقيق د. عز الدين عمر موسى،

المفلحون)(١٨).

وهنانجدنألف الحصر الأدبي لمعطيات تاريخية، قد توزّع في تيارين مختلفين ضمن الكيان الإسلامي، بعد أن اعتمد أولها إيديولوجية تأويل النصوص الدينية لخدمة مصالحه السياسية، وهو معاوية، فكان لزاما على ابن الأبّار البلسي أن يتناص مع الآية القرآنية: ﴿ بَلُ كُذَّبُواْ بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ السّورة ق: ٥].

وهذا التناص القرآني يظهر التحول المطلوب في هذا المناخ، بعدما مرّ زمن طويل على أتباع معاوية، تكالبت معه الأحداث وتعتمت الرؤى، في عادوا يعرفون للحق وجها، وطفقوا يخصفون على أنفسهم من جهلها، بعد ما محت من خاكرتها آثار المنهجية الإسلامية، فبقي ما بقي منها مكبوتا في اللاشعور الجمعي الأموي، ولم يغير الحق العلوي من واقعهم؛ نتيجة مراحل الفجوة الطويلة، التي ملأها استيلاء معاوية على أرض الشام، بعدما حرص على بناء تصور معارض للتصور العلوي، الذي بدأ سياسيا وتحوّل مع مرور

(۱۸) درر السمط في خبر السبط: ۸۸.

النص من زاوية معرفته الشخصية التي تستعمل مفردات معززة في هذا الشكل، وهي: (الحسن/ الإيهان)، و (الهداية/ الوحي)، و(الحق/ الوعد)؛ ليُدخِلَ النصين القرآنيين المتحولين في مغزاهما الأول بين نصوصه، مع الاحتفاظ بمظهر الرؤية المحترمة.

وعلى وفق هذا النسق الأدبى نلحظ أن ابن الأبّار البلنسي، يعتمد أسلوب التحوّل في معاني النصوص، في قوله الذي يصف فيه مناخ معركة صفين، يقول: (جعلت مصاف صفين تمحيصا، وأمرُ الله من ذا يجد عنه محيصا. فنَهَدَ ابنُ هند، في أطوع جند، لا يفرقون بين اليوم والأمس. ولا يعرفون وارثا للنبوة إلا عبد شمس. بل كذبوا بالحق لما جاءهم فهم في أمر مريج. ودلف على، وقيادُ جيشه عَصيّ. شيب وشبان، كأنهم من الرهب رهبان. قد لبسوا المسوح، وتعودوا الفتوح. منايا المنافقين والكفار، وبقايا المهاجرين والأنصار إذا رُؤوا ذكر الله، وتعلُّم خوفه وتقواه. يحجمون ورعا، لا جزعا، ويُظهرون شفقا، لا فرقا أولئك حزب الله، ألا إن حزب الله هم

يوقفنا على شطر من السهات انهازت منها النصوص المتحوّلة في الحواضن الأدبية الأندلسية، وكذلك السهات المميِّزة لكل أديب ودرجة ولعه الذي يجدد المعاني في النص المتحول؛ إذ إن (الأديب لا يستطيع أن يفعل ما يعاكس الأنهاط الأولية، وحتى لو استطاع إطلاق العنان لخياله الذاتي، فإنه سوف يجد نفسه مقيدًا بالأنهاط الأولية لأنها تشكّل نظاماً عالمياً للأدب)(١٩).

وهكذا نجد ابن الأبّار يعتمد قانون التحويل، بها يلائم طبيعة ما تخرجه رؤيته الأدبية، من مشاهد تعبيرية عن البيت العلوي الكريم، بها يتجاوز معطيات النص الظاهرة و المضمرة خلف الإشارة القرآنية، التي تغادر في نصوصه النثرية اجواءها الأصلية إلى أخرى تتناسب مع طبيعة الأحداث المرصودة بعينه الأدبية المبدعة.

ومن ذلك ما ورد في وصف مصاب الإمام الحسين الله في يوم عاشوراء، فنألفه يستعيد قوله تعالى: ﴿ إِنَ هَنَوُلآ مِحُبُونَ الْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَآ مُهُمْ يَوْمًا ثَقِيلًا ﴾ [سورة

(١٩) القصيدة والجسد: حنا عبود، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ١٩٨٨: ١٠.

الزمن إلى تصور مذهبي. على حين اعتمد الطرف الآخر (أمير المؤمنين على الله الماء)، مبادئ الدين نفسها في ذلك الصراع وعمل على ترسيخها في الأفئدة، حتى جعل من مواقفه ضرورة لاستجلاب الآية الكريمة: ﴿ أُولَكِيكَ حِزْبُ ٱللَّهِ أَلاَّ إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ [سورة المجادلة: ٢٢]. التي وردت بمعنى عام لمدح المؤمنين، ولكن ابن الأبّار البلنسي وجد في أنصار أمير المؤمنين على، ذخيرة بشرية تغرس التحول النصي، بل لم يُخفِ نزعته للمشاركة بماضيهم المزدهر، الذي أكملوه في المسرة العلوية المعارضة للتصور السياسي الأموي، فجاء دوره ليولي اهتماما للنص القرآني في تضاعيف نصه الأدبي، عندما زود الطرفين بطاقات التناص التواصلية، التي جعلت من دلالة الآيتين القرآنيتين، تشهد تحولا في النص النثري، بوساطة قانون التحويل الذي أفرز ظروفا محايثة لمعطيات النص الإبداعي.

ومن هذه النهاذج النثرية نلمس الخصائص الأدبية للتناص التحويلي، الذي ترك بصهاته في ذهنية ابن الأبّار البلنسي، ما

الإنسان: ٢٧]، في هذا النص الأندلسي الذي يصرّح قائلا: (ما لقي في عاشوراء رداه، إلا والعشر مما يُعدُّ صداه. حموه المناهل العذاب، وأباحوه المناصل العضاب. يا لك من نظام نثر العصاة الموارد.... أعجبهم أن يتخبط عليلا، قبل أن يتشحط قتيلا إن هؤلاء يجبون العاجلة ويذرون وراءهم يوما ثقيلا)(٢٠).

تعرّف هذه الإشارة القارئ بحجم ما تستوعبه من أطراف المشروع الفكري لابن الأبّار البلنسي، من الالتفات إلى المراحل الواضحة للمنظومة الأموية، التي تتعدد معها صور التحوّل في المشاهد الكثيرة، وما تحتاج اليه من توصيف يؤجج الحركة التي ندركها من أجواء النص، وما أحدثه مشهد عاشوراء من تناغم مع حركة الآية المتحولة في معناها، بهذه المتوالية المعرفية التي مكّنته من تجاوز المنهج الأموي؛ لينطلق من نظرة واحدة تصدر عنها هذه الأحكام. وقد ذهب في تحليل ظاهرة الأحكام. وقد ذهب في تحليل ظاهرة

(۲۰) درر السمط في خبر السبط: ۱۰۷. المناهل: مواضع الشرب، المناصل العضاب: السيوف القواطع. الموارد: المهالك.

التناص مذهبا نفسيا وفكريا، وبذلك يشد نفسه إلى أصحاب المذاهب والنظريات في وصف ما يبرز من أثر دلالي جديد للنص القرآني في عرض مشهد عاشوراء، وسوء مآل قتلة الإمام الحسين الله من دون أن تظهر عليه معالم الإرهاق التحويلي في مغزى النص القرآني الأصلي؛ لوجود الخيط الرابط بين مواقف الفئتين، ما يجعل لغة التناص الجديدة تتحوّل لديه إلى وجود يرشدنا إلى: (أن اللغة كائن يشتمل في ذاته على قانون وجوده وتطوره، بمعنى أن اللغة تكون لها طبيعتها ومزاجها الخاص أو خصائصها الجوهرية التي تعيش بها في المجتمع متفاعلة معه)(۱۲).

ولاشك في أن ثمّة تفكير واضح حام في رؤية ابن الأبّار النقدية، التي تحاول ربط المغزى الأصلي للآيات الكريمة، بقانون التحويل ليساير الواقعية القرآنية والرؤية الأدبية، التي تفرض وجودها على الفكر المنتج للنص، ومن ثمّ فإن ذلك يفترض

<sup>(</sup>۲۱) الأسس الجمالية في النقد العربي عرض وتفسير ومقارنة: د. عز الدين إسماعيل، دار الفكر العربي، بيروت، ۱۹۹۲: ۲۸۱.

انعكاسا معنويا للبني المرجعية، التي تبوح بالفكر الديني والفلسفي والسياسي. وهو كثيرا ما ظهر في النصوص الموازنة بين أدبيات البيت النبوى الطاهر وخصومهم السفيانيين، ومن ذلك قوله: (وكان سرحون أشار على يزيد بتقديم عبيد الله، وهو إذ ذاك عنه شاحط، وعليه فيها ذكر ساخط. فكتب إليه برضاه، وجمع له أدنى العراق وأقصاه. فأعفى الركائب من مهلها، ودخل المدينة على حين غفلة من أهلها. لا يمر بمجلس من مجالس القوم مسلّم ا-وقد قدم من البصرة متلثما -إلا قالوا: وعليك السلام يا ابن بنت رسول الله. يحسبون أنه الحسين، وهيهات لا يشبه الشبه اللجين)(٢٢).

وغير بعيد عن القارئ اللبيب أن ابن الأبَّار البلنسي، قد أحدث استقلالاً كبيرا في دلالة الآية الكريمة: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةُ عَلَى حِينِ غَفْلَةٍ مِّنَ أَهْلِهَا ﴾ [سورة القصص: ١٥] داخل النص النثري، بالانتقال من دخول سيدنا موسى الله، إلى دخول الطاغية عبيد الله بن زياد الكوفة،

(٢٢) درر السمط في خبر السبط: ٩٧. الشبه: النحاس الأصفر، واللجين: الفضة.

بصرف النظر عن مصداقية الدخول الآخر؛ عندما حشر ذلك التنكر المتعمد الذي أخفى هوية ابن زياد وأظهر شخص الإمام الحسين الله الكي يحرف مقاصد الكلام عن الدخول الأول، الذي هو رحلة في سبيل إعلاء كلمة الله، والدخول الآخر الذي أودى بالدين وبرموز أهل البيت الله والذي أورده مع شحنه لكثير من الإشارات اللفظية والمعنوية ذات الطبيعة المعرفية والجمالية، التي خففت من بعضها بها لمّح إلى الوعى الظاهرة الجديدة، وهنا يظهر الانمياز النثرى بالانتقال من الانتقاء إلى التكامل؛ إذ إن الفكرة الجديدة للتوظيف القرآني المتحول، تنبه إلى التناقض الكبير بين الشخصيتين المذكورتين، بخاصة رفض حركة الآخر؛ لأنها تمثل خطرا وشرا على الأمة، بما سهل تحديد العلاقة بين الدين والسياسة، من خلال هذا التناص القرآني.

### قانون التكثيف:

يسعى الأديب في سبيل انجاز عمله إلى أن يخرج بآليات، تمنح من أبرز منابع الأصول الأدبية وفلسفتها، ومن ثمّ

عرضها في رؤية مجددة لتجربته، ومنها ما يخرج به من صيغة تستفيد من إشارات النصوص الأخرى، كالإضاءات الخارجية وما يحتضنها من تيارات باطنية. وهو بذلك يخرج نصا أدبيا يجمع بين الإشارات الرصينة للتراث وجمالية النصوص المتوالدة؛ ليوجّه الأداء التناصي بطريقة جديدة تنحدر عنها إشارات مركزة، وهذا النوع من التناص يتيسر وصول النقاد والمتلقين إلى اكتشاف مكنوناته، من خلال الفضاء النصى الخصب الذي يخلقه، وقد سُمّى هذا النوع بالتكثيف، و(على وفق هذه الآلية يصبح النص وحدة تكثيفية تقوم على الإيجاز أو الاختصار، وهذا ما ينسجم مع اللغة الشعرية التي تعتمد الإيحاء والتأويل والرمز في طرح دلالاتها من دون الإطناب والتفصيل)(٢٣).

إذن لابد من وجود ملامح فنية ترافق عملية التناص، وتتجاوز التصور الحقيقي

(٢٣) التناص في الشعر الأندلسي: إسراء عبد الرضا الغرباوي، أطروحة دكتوراه، كلية التربية للبنات/ جامعة بغداد، ٢٠٠٤:

عندما تطبع آثارها الخيالية المستمرة، وهي تعبر عن حاجات نفسية تدفع بنوع من التعبير اللحظي الذي يجرنا إلى اعتناق القول: (التناص في الأدب هو مفهوم إجرائي يقوم على تفكيك شيفرات النصوص ومرجعياتها سواء المباشرة أو المفترضة)(٢٤).

وقد أوضحت النهاذج المختارة من رسالة (درر السمط في خبر السبط)، أن التكثيف كان يمثل شعرية العبارة، وهي تحكي الالتقاء (القرآني -الأندلسي) ضمن معالجة مغَلَّفة بخلفية واقعية، تنوعت فيها مظاهر الشخصية الأدبية، التي تلتقط الموجز المعبر بقانون التكثيف الباحث عن سهات الهدف المنشود.

ومن ذلك قول ابن الأبّار البلنسي الذي يصف فيه أصل الإمام الحسين الله: (نمته العرانين من هاشم إلى النسب الأصرح الأوضح إلى نبتة فرعها في السالة ومغرسها سرة الأبطح أولئك السادة أحيّي وأفدي، والشهادة بحبهم أو في الميارية التعرضن في الرواق الأبستمولجي للتناص: ٢٢.

وأؤدي)<sup>(۲۵)</sup>.

واضح أن من يغوص في هذا النص الأندلسي النثري، يرقب الحضور المكتّف لقوله تعالى: ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةِ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِثُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّكُمَاءِ اللَّهِ أَقُونِ أَكُلُّهَا كُلُّ حِينٍ ﴾ [سورة ابراهيم: ٢٤ -٢٥]. ومن ثمَّ فقد جاء بخياره الأدبي في تكثيف الآية القرآنية، وتصويرها في صورة جديدة مع المحافظة على الدلالة الأصلية، معتمدا إلى جنب التكثيف التغير اللفظى لدلالة المفردات، بها يتناغم مع الطبيعة الأدبية للسجع المحتوى الأدبيات نشرت في: (شجرة/ نبتة)، و(أصلها/ مغرسها) مع التعبير عن مكة بـ(سرة الأبطح)؛ ليخرجها من الصيغة المعهودة، التي تبقي على لون واحد للصيغة القرآنية، بل وتزّين المعنى، مذا التحميل اللفظى الذي أوجده، حيث الانصر اف عمّا يمكن أن يلتقطه القارئ من هذه الصورة النثرية، وهو ما يعده منسجما مع التعددية المقصودة في الأصول القرآنية التي طعمها بدلالة رمزية أندلسية، وما (٢٥) درر السمط في خبر السبط: ٦٢.

تحمّله من غموض أوجدته آليات التناص التكثيفي، وخصوصية البنية التي استقاها في بيان النسب الشريف للإمام الحسين اللها، بوصفه مشهدا قرآنيا أختزله، ومن ثم لوّنه بألفاظ ذكرنا انها لا تنفصل عن الوجود المحقّق ولغة التواصل المزدوجة وتأثيرها. وهو ما حاول الاستمرار عليه بقوله: (فقل في قوم شرعوا الدين القيم، ومنعوا اليتيم أن يقهر والأيِّم، ما قُدَّ من أديم آدم أطيب من أبيهم طينة، ولا أخذت الأرض أجمل من مساعيهم زينة. لولاهم ما عبد الرحمن، ولا عهد الإيمان وعقد الأمان. ذؤابة أشابة، فضلهم ما شانه نقص ولا شابه، سرارة محلتهم سر المطلوب، وقرارة محبتهم حبات القلوب)(٢٦).

قول ابن الأبّار البلنسي في هذا النص ينظر إلى الآية الكريمة: ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرًا (٥) إِنَّمَا نُطْعِمُكُور لِوَجْهِ ٱللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَّاءً وَلَا شُكُورًا ﴾ [سورة الإنسان: ٨ -٩]. وفي هذا النص نلحظ القراءة النقدية الممثلة في (ومنعوا اليتيم أن يقهر والأيم)، حيث وضع ابن الأبّار

(٢٦) درر السمط في خبر السبط: ٦١.



مواطن الالتقاء التي نقل بها الأداء الممنهج، في حالتين متباينتين في التمثيل النثري للإشارة القرآنية، التي كانت المدخل إلى البحث فيها يعيد ما فعله، والأهم من كل هذا هو شغله الدائم على المودة لأهل البيت الله بوصفه من عناصر القوة الدينية التي يطلقها قوله: (وقرارة محبتهم حبات القلوب)، والتي تستضيء بقوله تعالى: ﴿ قُل لّا أَسْئُلُكُو عَلَيْهِ أَجُرًا إِلّا بقوله تعالى: ﴿ قُل لّا أَسْئُلُكُو عَلَيْهِ أَجُرًا إِلّا المؤدة في القُرني السورة الشورى: ٢٣].

وهو بذلك التفكير الأدبي يسعى إلى النيحث عن شكل آخر، يعلي الحضرة العلوية في النص النثري الأندلسي، عندما يدخل في مرحلة من التكثيف المزدوج الذي جعلته يثبّت شكله الأدبي، في عرض عمل العقل الباطن عند تناوله العترة الطاهرة، بها يمثل ما تمليه عليه تلك الإشارة المكتّفة؛ لأن هذا المنجز الأدبي المتكئ، هو ما يخرج هذه الكلمات من رمزيتها؛ لتنتقل إلى معنى دلالي يحافظ على ثوابت التكثيف في الآية القرآنية، عتى تعطي مقصدها بأوجه وسيلة، وهكذا نتعرف أن (العناية بالمظهر الحرفي وهكذا نتعرف أن (العناية بالمظهر الحرفي

للمنطوق يعني تزويد المنطوق بكثافة معينة؛ لأن دلالته لا تتركب في هذه الحالة مما يثيره فحسب، بل مما هو عليه كذلك. وهذا المظهر شديد الارتباط بمعنى الكلمات، ويوجب في مواجهته، مظهراً آخر يمثل درجة أعلى من كثافة المنطوق)(۲۷).

ومن تلك الصور المكتّفة في رسالة ابن الأبّار البلنسي، مقطع من الحديث عن أول ما نزل من الذكر الحكيم على قلب الرسول محمد في : (وقد علق فاتحة العلق. فلا يجري غيرها على لسانه، وكأنها كتبت كتابا في جنانه) (٢٨).

وواضح أن اللمحة التكثيفية الواردة في قول الله تعالى مخاطبا نبيه، تعود إلى الآية الكريمة: ﴿ اَقْرَأْ بِالسِّهِ رَبِكَ الَّذِي خَلَقَ اللَّهِ خَلَقَ اللَّهُ عَلَمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُو

<sup>(</sup>۲۷) الأدب والدلالة: تزيفتيان تودروف، ترجمة: محمد نديم خشة، مركز الإنهاء الحضاري، حلب، ١٩٩٦: ١٣.

<sup>(</sup>۲۸) درر السمط في خبر لسبط: ٦٩.

أن يظهر الواقع الوجداني لحال الرسول محمد الله في مستوى اللفظ والمعنى، بحيث يُتخذ من مفردته بؤرة للتشكيل التعبيري الذي يبلغ بها القلوب؛ من أجل أن تظهر تأثيرها المصور لحال انعزاله عن غيرها وعدم انشغاله عن المؤثرات المحيطة به، مثلها نلحظ التسمية (فاتحة) في تأكيد على افتتاح القرآن بهذه السورة، وإن كانت تنصر ف إلى (فاتحة) الكتاب في المتعارف، ومنه نعرف التوحّد في المضمون (الفهم) والاختلاف في الشكل (القرآني -الأدبي)؛ تبعا للعلاقات الموجودة التي يبرزها في منظوره الخاص، الذي يسترجع شيئا من العناصر القرآنية المؤثرة في كينونة النص الأدبي.

وتستمر العملية التكثيفية في نصوص ابن الأبّار البلنسي؛ لترسم معلما أدبيا من معالم النصوص الأدبية، ومن ذلك قوله واصفا انحصار الذرية النبوية الطاهرة بذرية السيدة فاطمة الزهراء الله جميعا: (لا فرع للشجرة المباركة من سواها، فهل جدوى أوفر من جدواها، الله أعلم حيث يجعل رسالاته. حفّت بالتطهير والتكريم،

زفت إلى الكفء الكريم. فوردا صفو العارفة والمنة، وولدا سيدي شباب أهل الجنة)(٢٩).

لقد تحرك قانون التكثيف مرة أخرى ضمن هذا النسق الفاطمي، في عملية دعائية قوية متمثلة في عرض (الاختيار الإلهي) في واجهة العنوانات العريضة، وقد ذهبت إلى نوع من التحرير القرآني بخلفيات معروفة، تمظهرت في وجود صلات قوية للشخصيات التي قامت بهذا التكريم، وتوجيهها لحجم البيت الطاهر الذي وصفهم بقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتُهُ، ﴾ [سورة الانعام: ١٢٤] المرتبط بالسياق العام لتكرار الآيات القرآنية المتوازية مع مآثر البيت النبوي بشكل أو بآخر، وهو ما يسجل هنا باعتزاز، التي تناسلت منها وشملت هذه المرة التواصل التام مع سيدي شباب أهل الجنة، حرصا منها على التخندق في مسار البيت الأخلاقي، الذي تُحرّك معها هذه المفردات من العلم والجعل الإلهيين في محيط النص الداخلي، والذي يستقبل

(۲۹) درر السمط في خبر السبط: ۷۸.

الإشارات القرآنية ويعيدها بعينها، فيكون حضورها داخل سياق النص النثري هذا، يمنحها مقاصدها العميقة، ليدفع مقاصد الاجترار إلى أن تؤكد (إعطاء أبعاد حسية لما لا وجود له إلا بالوعي وفيه، وفي إضفاء صفة الواقعية على ما هو تصوري محض) (٣٠٠). وبذلك فهو يبعث في هذا النص السردي الملامح الملموسة، التي تبتعد عن الخيال المغرق في ما قد يجلبه التكثيف، في رسم أبعاد الشخصيات المرصوفة، حتى كأن النص تفصيل تاريخي أعيد تشكيل واقعه على وفق المنظومة أعيد تشكيل واقعه على وفق المنظومة

### ختام البحث:

التناصية هذه.

بعد أن انتهت سطور التناص القرآني في رسالة درر السمط في خبر السبط، فقد آن آوان ذكر ما توصل إليه الباحث في هذه الرحلة الموجزة، وهي:

- تأصل التناص القرآني وسيلة من وسائل البناء الأدبي في رسالة درر

(٣٠) رمزية المرأة في الرواية العربية ودراسات أخرى: جورج طرابيشي، دار الطليعة للطباعة والنشر، ط٢، بروت، ١٩٨٥: ٨٥.

السمط في خبر السبط، وقد تجرّدت فيها النصوص القرآنية عن صورتها الأولية في الغالب؛ لتحشر في صورة جديدة وهبت لها أحاسيس الأديب لبوسا جديدا، يثير معاني بديلة تنقل لأثر المطلوب، الذي يصهر العوالم الداخلية والخارجية تحت فكرة ناضجة.

- كانت لغة الاجترار شرطا من شروط التأصيل القرآني، وقد مزجت المتعة الأدبية مع الإثارة الواقعية التي تعرض خصائص أهل البيت الله وما رافقها من تشابك الأصوات وتعدد القضايا التي مروّا بها، وقد عرضت الأحداث في أكثر من مكان، في صيغة خطابية الكاتب تمهد الدخول إلى التكرار الكامل للآيات القرآنية، التي تؤكد الجانب الإبلاغي أكثر من البلاغي.

أبرز قانون التحويل الله البصري والسمعي، الذي نشّط من تداخل النصوص القرآنية في النصوص النثرية، وتناغمها في الذات الإنسانية الواحدة، وكان لها أن تجلي بهذه الوحدة صورة أخرى للدلالة القرآنية، التي

العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م - ۱۶۳۶هـ) العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م - ۱۶۳۶هـ)

تخرج المنجز المتعدد عبر المخيلة بها يثير الدهشة، التي نظرت إلى العدول عن الدلالة القرآنية نظرة عصره تطوّر أهداف النص.

كان للتكثيف أن يكون صورة بالاغية للتناص القرآني، من خلال التعاطي الأدبي العالي مع الإشارات القرآنية، التي جاءت بنحو مكثف ومختزل؛ لتعلن عن أجواء قرآنية نقلت إلى المناخ الأدبي بعين رصينة، ترى في كتاب الله وجها من وجوه الإعجاز في أساليبه، التي التقطت ما يرصّن البنى النثرية مبنى ومعنى.

### مصادر البحث ومراجعه:

القرآن الكريم.

- الأدب والدلالة: تزيفتيان تودوروف، ترجمة: محمد نديم خشة، مركز الإنهاء الحضاري، حلب، ١٩٩٦.
- الأسس الجهالية في النقد العربي عرض وتفسير ومقارنة: د. عز الدين إسهاعيل، دار الفكر العربي، بيروت، ١٩٩٢.
- تحليل الخطاب الشعري إستراتيجية التناص: د. محمّد مفتاح، دار التنوير

للطباعة والنشر، ط۱، بيروت، ۱۹۸۵. - التناص الشعري قراءة أخرى لقضية السرقات: مصطفى السعداني، منشأة

المعارف، الإسكندرية، ١٩٩١.

- التناص في شعر الرواد: أحمد ناهم، دار الشؤون الثقافية، ط١، بغداد، ٢٠٠٠.
- ثقافة الأسئلة مقالات في النقد النظرية: د. عبد الله الغذامي، النادي الأدبي الثقافي، ط٢، جدّة، ١٩٩٢.
- درر السمط في خبر السبط: ابن الأبّار البلنسي، تحقيق: د. عز الدين عمر موسى، دار الغرب الإسلامي، ط١، بيروت، ١٩٨٧.
- رمزية المرأة في الرواية العربية ودراسات أخرى: جورج طرابيشي، دار الطليعة للطباعة والنشر، ط٢، بيروت، ١٩٨٥.
- علم النص: جوليا كريستيفيا، ترجمة: فؤاد زاهي، دار توبقال للنشر، ط١، الدار البيضاء، ١٩٩١.
- القصيدة والجسد: حنا عبود، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ١٩٨٨.
- من معالم الشعر الحديث في الأردن

وفلسطين: دار مجدلاوي، ط۱، عمان، ٢٠٠٦.

### الرسائل والأطروحات الجامعية:

- التناص في الشعر الأندلسي: إسراء عبد الرضا الغرباوي: كلية التربية للبنات/ جامعة بغداد، ٢٠٠٤.

# الأبحاث المنشورة في الدوريات

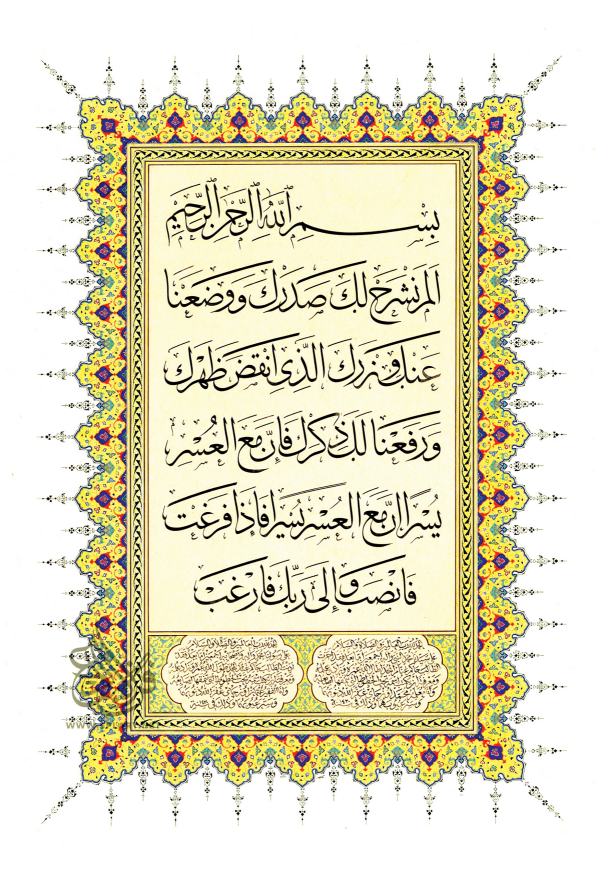
#### المحكمة وغيرها:

- التناص: تزيفتيان تودوروف، ترجمة: فخري الصالح، مجلّة الثقافة الأجنبية، العدد الرابع، دار الشؤون الثقافية، بغداد، ۱۹۸۸.
- التناص الأسطوري في شعر سميح

القاسم: د. سامية عليوي، مجلة العلوم الإنسانية، جامعة بسكرة، العدد السابع، الجزائر، ٢٠١٠.

- التناص القرآني في الشعر العماني الخديث: ناصر جابر شبانة، مجلة جامعة النجاح للأبحاث الإنسانية، المجلد ٢٠٠٧، العدد ٤، نابلس، ٢٠٠٧.
- مقاربة التعرضن في الرواق الأبستمولجي للتناص: يوسف رشيد جبر، مجلة الأكاديمي، العدد: ٤٤.
- النص وفلسفة ما بعد الحداثة: د. أحمد بوخطة، مجلة الخطاب، العدد السابع، جامعة مولود معمري، تيزي أوزو، ٢٠١٠.









يقدم السيد الباحث لبحثه بمقدمة مقتضبة عن الاتجاهات التفسيرية عند علماء المسلمين وانهم نهضوا بهذه المهمة ضمن إطار بيان القرآن وتفسيره فكانت الاتجاهات كلها مفتوحة امامهم من أدبية وفقهية وعرفانية و اجتهادية وغيرها. ثم يقرر أن التوجهات التفسيرية بقيت خالية من تفسير تربوي يوضح أهم أهداف القرآن الكريم، ويتبنى النظام التربوي الاسلامي وإبراز أهم معالمه ومحاوره.

ثم يبحث (تعريف التفسير التربوي) وانه: التفسير المعتمِد تناول الآيات القرآنية على وفق العلوم والاسس التربوية أو الذي يصب اهتمامه على الجانب التربوي للفرد والمجتمع.

بعد ذلك يعرض لموضوعات (سعة التفسير التربوي ومجاله) ثم (قواعد التفسير التربوي) ونقاط الضعف فيه، ثم: مبانيه الخاصة، والأفكار العامة للكتابة فيه، ثم: عناصر نظامه.. مستفيداً من أمثلة حية من القرآن الكريم.

#### المقدمة

### بسم الله الرحمن الرحيم

والحمد لله رب العالمين والصلاة

والسلام على الحبيب محمد وعلى آله الطيبين. إن من أهم المهات عند العقلاء سعادتهم وكمالهم، وعند المسلمين سعادتهم وكمالهم الدنيوي والديني، في الدنيا والآخرة في الحياة والجنة. وما نزل القرآن إلا لذلك الهدف النيل.

وأول ما نادى به الرسول الكريم الله على الله على الله قال: (قولوا لا إله إلا الله تفلحوا).

والأساس في كل ذلك -إذا أراد الإنسان تحقيق ذلك الهدف -هو النهج أو الطريقة التي يعيش عليها، أو القانون الحاكم على شخصيته وانفعالاته، وبتعبير أدق ذلك الشيء المسمى اليوم بتربية الفرد، فإن نوع تلك التربية والتقنين يؤثر تمام التأثير على كمال الإنسان وسعادته في الدنيا والآخرة.

ولمَّا نهض علماء المسلمين والمفسرون إلى بيان القرآن وتفسيره، كانت جميع الاتجاهات مفتوحة أمامهم وتنوعت التفاسير الأدبية والفقهية والعرفانية والاجتهادية وغيرها،

حتى تطورت الأفكار بظهور السيد جمال الدين الاسترآبادي ووضع أسس وأفكار التفسير الاجتهاعي الأخلاقي فسار على نهجه تلامذته الكبار.

وبقيت الساحة خالية من تفسير تربوي لكي يوضح أهم هدف للقرآن ويتبنى النظام التربوي الإسلامي، مهمة كبرى قصرت أمامها الجهود، ولماكانت هذه المهمة لا تتحقق اليوم ووفقاً للمناهج العلمية للبحث إلا بخطوات منظمة، ارتأيت أن أكتب هذه السطور في مقدمات هذا التفسير واخترت أن أجعل هذه السطور محاولة في كشف هذا النحو الجديد من التفسير وابراز اهم معالمه ومحاوره.

#### سابقة الموضوع ومصادره:

التفسير التربوي، السيد محمد حسين ميرزاخاني. وهو كتاب في مجلد واحد فقط وغير كامل التفسير يشتمل على نكات اخلاقية وعرفانية ولطائف من الآيات.

النقد: لكنه غير متخصص بالتربية ومواضيعه عمومية فيشمل النكات التربوية والعرفانية والاخلاقية والاجتهاعية. فيبتعد



• (الْمُؤَكِّنِ اللهُ ال

الكتاب جدا من المنهج الخاص في التفسير ولم يعرض او يعمل على تقديم انموذج تربوي ولا يمتلك منهجاً او تبويباً او ترتيبا معيناً بل اعتبر الاخلاق والتربية وما يؤدي اليها من العرفان والآداب شئ واحد.

التفسير التربوي، انور الباز، وهو كتاب في ثلاثة مجلدات، له مقدمة في التربية الاسلامية ذكر فيها سيات المنهج التربوي في القرآن ووسمه بأنه رباني وشمولي ولايحابي في عمليته، كما امتاز هذا التفسير بذكر منهجه في التفسير او خطواته العامة في التفسير وهي عبارة عن: ذكر الآيات "بشكل صفحات للرسم القرآني لمصحف صفحات للرسم القرآني لمصحف القرآنية ثم ذكر الاهداف الاجرائية المقرآنية ثم ذكر المحتوى التربوي ثم للآيات ثم ذكر المحتوى التربوي ثم ذكر نقاط تمثل ما ترشد اليه الآيات تربويا.

النقد: ولكنه ملخص من تفسير "في ظلال القرآن" ولم يكتب بقلم متخصص بالتفسير والتربية ولم يوضح بشكل علمي تعريف التفسير او التفسير التربوي وماهي

مميزات هذا المنهج او الجديد فيه بالاضافة الى انه اكثر ما يكون، عملا تلخيصياً لا تأليفياً او تقليدياً لا استنباطياً في الغالب وهذا ليس من شأن المفسر القرآني، كها انه غير شامل ولا مستوعب جميع النكات التربوية.

٣. جلسات التفسير الـتربـوي للشيخ اعرافي، وتعد هذه الجلسات سلسلة من الابحاث العلمية التي يطرحها الشيخ رئيس جامعة المصطفى العالمية، وفيها طرح منهجه في التفسير وهو منهج تلفيقي بين منهج السيد الشهيد الصدر ثنيّك والمنهج المشهور في التفسير الموضوعي. ثم انه لا يمكن نقد هذه الاعمال وهي في باكورة ايامها مع ما رأينا من نظم رصين في الطرح والاستنباط.

# الاصول الموضوعية للبحث (الفرضيات):

- ١. إمكان وحجية التفسير.
- ٢. لقد تمّ تفسير القرآن باتجاهات عدة.
- إن اهم أهداف القرآن هو الهداية وتربية الإنسان.



٤. ان لكل اتجاه في التفسير مبادئ وأصول خاصة به.

### الضرورة والجديد في هذا البحث:

الحاجة الشديدة لوجود تفسير تربوي وذلك لحاجة الامة لهداية القرآن وبيان معالمه التربوية، ومن الضر ورى او لا تدوين واثبات او دراسة اصول هذا التفسير ومنهجه. لاسيها اننا الى الان لم نر تفسيرا يؤدي هذه المهمة فنحن نحاول في هذه الدراسة اعطاء تعريف للاتجاه التربوي للتفسير و التعريف باهم مميزاته واهم الافكار العامة التي يمكن ان يبني عليها.

### تعريف التفسير التربوي

ولنبدأ البحث بتعريف التفسير نفسه وإليك بعض التعاريف:

- ١. الطبرسي: التفسير كشف المراد من اللفظ المشكل (١).
- ٢. السيد الخوئي: هو إيضاح مراد الله تعالى من كتابه العزيز<sup>(٢)</sup>.
- ٣. الدكتور رضائي: بيان المعنى الاستعمالي لآيات القرآن الكريم،

وإيضاح المراد الجدي لها على أساس قواعد اللغة العربية وأصول المحاورة العقلائية، وذلك بالاستناد إلى المصادر والقرائن المعتبرة<sup>(٣)</sup>.

ونحن إذا اخترنا التعريف الثالث بقي لنا أن نوضح المراد من التفسير التربوي.

ولأجل الجواب عن هذا السؤال، نوضح لكم أولاً اصطلاح التفسير العلمي. فإن التفسير قد يضاف إلى شيء ما، فيكون البحث فيه ملوناً أو مشوباً بها هو مضاف إليه، فالتفسير قد يُضاف إلى الفقه أو الكلام أو الفلسفة فيكون التفسير الفقهي أو التفسير الكلامي أو التفسير الفلسفي، وكذلك عندما يُنسب التفسير ويضاف إلى العلم فيكون عندنا التفسير العلمي والمراد منه انطباق القرآن أو تطبيقه على أو مع العلوم التجريبية.

فالمراد من التفسير العلمي هو توضيح الآيات بواسطة المعطيات العلمية التجريبية، وبالتالي كشف الإعجاز العلمي، وقد تنحصر طرق وأعمال التفسير العلمي بها یلی:

<sup>(</sup>١) الطبرسي، مجمع البيان: ج١، ص١١٣.

<sup>(</sup>٢) الخوئي، البيان: ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) د. رضائي، مباني وقواعد التفسير: ص١٣٠.

استعمال العلوم التجريبية المختلفة في فهم القرآن.

تحميل أو تطبيق النظريات العلمية على القرآن.

٣. استخراج العلوم من القرآن(٤).

ولابدانَّ صورة التفسير التربوي بدأت تتضح شيئاً فشيئاً.

فنحن نسعى في التفسير التربوي الله استخدام النظرية التربوية الصحيحة المختارة عند الإسلام واستعمال معطيات العلوم التربوية والمباني التربوية والأصول والأساليب والأهداف والعوامل وكل عنصر تربوي علمي في إيضاح وتبيين الآيات القرآنية أو استخدامها (العناصر الداخلة في النظام التربوي)، في أن نطبقها على القرآن أو في فهمها من القرآن واستخراجها من آياته ومضامينها؛ إذ لا شك أن الغرض الأول للقرآن الكريم هو الهداية ولا تتحقق هذه الهداية للبشرية إلا عن طريق التربية القائمة المعلوم أن القرآن قد نجح في إنقاذ العرب المعلوم أن القرآن قد نجح في إنقاذ العرب

\_\_\_\_\_\_ (٥) افشاكر، مقالة: آسيب شناسي تفسير تربيتي، مجلة القران والعلم، ع٣، ص٥٣٥.

وكل من كان في عصر الجاهلية -ومن سمعه ووعاه واتبعه -في اقامة الفرد والمجتمع المتربي على الأسس الإسلامية في الحياة والجهاد والاقتصاد والعبادة.

### تعريف التفسير التربوي:

هو التفسير القرآني المعتمد في تناول الآيات على العلوم والاسس التربوية وبشكل يصب اهتهامه على الجانب التربوي للقرآن سواء للفرد او المجتمع قاصدا ابراز هذا الجانب القرآني من خلال تسخير معطيات العلوم التربوية لأظهار عناصر النظام التربوي للقرآن ولسد الحاجات التربوية المعاصرة للانسانية.

ولابد أن نشير الى أن تعريفه إنها هو أمر إبتكاري لعدم تناول الموضوع فيها سبق إلا ما قد ندر، فقد عرفه بعض الكاتبين: بأنه تفسير الآيات على أساس النظام التربوي القرآني(٥).

#### سبب نشوء هذا الاتجاه:

لربها ظهر هذا الاتجاه أو اللون من التفسير حاله حال التفسير الفقهي أو

<sup>(</sup>٤) د. رضائي، المدخل إلى التفسير العلمي: ص٢٧٤ - ٢٧٥.

م العدد الخامس عشر خريف (۲۰۱۲م-۱۲۲۵هـ)

الاجتماعي أو الاتجاهات التفسيرية الأخرى، من انفتاح علماء القرآن على العلوم التربوية ودراستها والتأثر بها ولمس مدى أهميتها ومقارنتها مع القرآن الكريم واياته العظيمة والتمييز بين المبنى التفسيري من جهة وبين المبنى التفسيري التربوي من جهة أخرى، أو من شبهة التمييز بين المبني التفسيري التربوي وبين المبنى التفسيري الاقتصادي أو المبنى التفسيري السياسي أو غيرها وهل أن هذه مباني أم معطيات ونتائج للتفسير، وبالتالي فليس للتفسير التربوي مبانى خاصة غير المبانى العامة للتفسير وعليه سيكون هذا التفسير اتجاهأ ليس إلاً، كما هو حال الاتجاهات التفسيرية الأخرى، بلا حاجة لمباني وأصول وغيرها.

### الاتجاه التربوي في التفسير:

نقصد بالاتجاه في التفسير: هو أن يؤثر ما عند المفسّر من العقائد والمعلومات والميول والرغبات والأفكار أو المشهورات أو القطعيات المذهبية أو الكلامية أو التخصصية في منح التفسير جهة أو لوناً خاصاً. فيكون تناول التفسير على أساس تلك المعلومات والمعطيات التي في ذهن

المفسر المذهبي أو الكلامي أو المتخصص المعين ويسلط الضوء على التفسير انطلاقاً من احتياجاته ومعتمداً ذوقه وفنّه في مجاله.

ومن ذلك الاتجاه الفقهي في التفسير القائم على أساس المذاهب الفقهية المختلفة والاتجاه الكلامي والفلسفي والاجتماعي والأدبي.

### مشخصات الاتجاه التربوي في التفسير

لابد أننا ندرك التهايز بين الاتجاهات العامة للتفسير ببسيط من التأمل فنقول أن هذا التفسير كأنه بحث في الأحكام الشرعية وهذا كأنه بحث في المسائل الفلسفية، ذلك لأن لكل اتجاه مميزات ومحاور للبحث فعلى سبيل المثال يمتاز الاتجاه الأدبى وأصحابه بها يلى:

- الاهتهام بالصرف والنحو والمفردات وأعراب الآيات.
- شرح النكات البلاغية والفصاحة القرآنية.
  - ٣. بيان المفردات الغريبة والمشكلة.
- بيان الاعجاز الأدبي والبلاغي للقرآن.
- ٥. البحث في إظهار جذور المفردات

اللغوية في اللغة العربية وغير العربية كالمفردات الدخيلة.

- ٦. بحث وترجيح القراءات.
- ٧. الاعتماد والاستشهاد بأشعار العرب.
- ٨. التوغل في مباحث لغوية كالوجوه والنظائر والمجاز والحقيقة وغيرها.
   ولكن السؤال هنا ما مميزات الاتجاه

#### نقول وبالله العون:

التربوي للتفسير؟.

- إن هذا المنحى من التفسير يحتاج إلى العالم التربية العالم التربيق بالشكل الأكاديمي بشكل جامع لكي يخوض فيه، حاله حال التفسير الأدبي الذي لا يمكن تحققه بدون وجود الأدبب. فهذا التفسير لا يمكن تحققه بدون وجود بدون وجود التربوي.
  - يمتاز بشرح النكات التربوية والأخلاقية والعرفانية.
  - ٣. الاهتمام ببيان العمق التربوي. المعجز، وذلك بالكشف عن كيفية تربية الله تبارك وتعالى للإنسان، وهو الأعرف بمخلوقه وبفطرته وطاقاته.
  - ٤. بيان توظيف الألفاظ العربية في

صور جمالية أو جلالية لصنع التأثير التربوي.

- ه. يمتاز بمقومات تربية الفرد والمجتمع والأمة والعالم وإيضاحها، من العناصر والمشتركات والأساليب.
- 7. الاهتهام بالأساليب والطرق التربوية والأدوات والمباني والأصول والفلسفات وسياسة الاقناع التعقلي في إيجاد العملية التربوية والأثر التربوي.
- الوقوف عند الأساليب التربوية الرقيقة والشديدة والأحكام والإرشادات والقصة والترغيب والترهيب وغيرها.
- ٨. بيان أنواع وأهم الأبعاد التربوية سواء
   كانت العلمية أم الجهادية أم المعنوية
   أم البدنية و الاخلاقية اوغرها.
- 9. لابد أن يكون متميزاً بالموضوعية والواقعية ومعايشاً للحياة اليومية أو متميزاً بجنبة التفسير التربوي في حل المشاكل التربوية التي يعرضها العالم أو في اكتشاف الجواب الشافي أو في معرفة وجهة النظر القرآنية حول أركان ومكونات النظام التربوي الإسلامي.

# الأصول الموضوعية التي يقوم عليها التفسير التربوي:-

ان لكل تفسير مبادئ يؤمن بها وينطلق منها ويسلم بها، ولا يبحثها بل تبحث في علوم اخرى ومجالات سابقة على عملية التفسير قد تسمى الاصول الموضوعية أو الفرضيات المتسالم على ثبوتها والمفروغ منها، وهنا نشير الى أهم ما يفترضه التفسير التربوي قبل الدخول الى عملية التفسير:

أ. إن القرآن كتاب هداية وتربية.

ب. ان الهداية والتربية أهم هدف للقرآن. ج. امكان التفسير وحجيته.

د. حجية ظواهر القرآن والعلوم القطعية والتربوية.

ه. عدم تعارض العلم والدين.

### سعة التفسير التربوي ومجاله:-

وتوجد هناك نظريتان لمدى ومقدار سعة هذا التفسير لآيات القرآن الكريم ونحن سنتعرف على أهمية جديدة لهذا التفسير من خلال عرض هذه النظريات: نظرية الحد الأقل: أي أن بعض الآيات فقط يمكن أن تكون ذات طابع تربوي ويمكن معالجتها بهذا الاتجاه وأما

الكثير الباقي فلا، فمثلا فواتح السور من الايات التي لا تكمن فيها أي نكات تربوية فلا يشملها هذا الاتجاه.

٢. نظرية الحد الأكثر: وتعتقد هذه النظرية بأن كل ما في القرآن من الآيات قابلة وخاضعة للتفسير التربوي، ويمكن لهذا الاتجاه أن يشملها، الايات التي هي فواتح السور. وهي النظرية الصحيحة<sup>(١)</sup>.

### قواعد التفسير التربوي:-

من الامور المتسالم عليها هي وجود القواعد التفسيرية، و قواعد التفسير: قواعد كلية يتوصل بها إلى معرفة معاني القرآن وأحكامه.

فقواعد التفسير بالنسبة للتفسير مثل أصول الفقه بالنسبة للأحكام الفقهية العملية، فكما أن أصول الفقه تضبط الإستدلال وتعرق الفقيه كيفية إستنباط الأحكام من النصوص، كذلك قواعد التفسير تضبط الإستدلال من القرآن وتعرّف المفسر كيف يستدل بالقرآن على



<sup>(</sup>٦) ناطقى، مقالة: قلمرو تفسير تربيتى، مجلة القران والعلم، ع٣، ص٢٤.

معانيه و أحكامه(٧).

ولقد طرق بعض الباحثين فكرة هي: أن جميع القواعد التفسيرية التي يمكن من خلالها استفادة القضايا والاشارات التربوية يمكن ان تدخل ضمن قضايا التفسير التربوي، وقال: إن البحث عن قواعد التفسير التربوي إنها هو بحث في قواعد علم التفسير مع ملاحظة البعد التربوي الذي يمكن استفادته من خلالها(^).

### نقاط الضعف في التفسير التربوي:-

واذا اردنا دراسة العيوب أو النقد العلمي لهذا الاتجاه من التفسير فلابد من تقسيم تلك العيوب على ما يلى:

- ١. ما يختص منها بالمفسر التربوي.
- ٢. ما يختص منها بالتفاسير التربوية.
- ٣. ما يختص منها بمباني التفسير التربوي.
- ما يختص منها باسلوب التفسير التربوي. ونحن نذكر بعضها باختصار:
- أ. عدم تخصص المفسر بالعلوم التربوية.
- (٧) حامد بن عبدالله العلي، لخلاصة الجامعة لقواعد التفسير النافعة.
- (٨) الشيخ احمد الازرقي،، مقالة: قواعد التفسير التربوي، مجلة القرآن والعلم، ع٣، ص١٣٠.

ب. السقوط في التفسير بالرأي.

ت. عدم تطابق المطالب التربوية مع روح القرآن واهداف التربية القرآنية.

ث. الخروج من اطار النظام التربوي الاسلامي.

ج. توهم التعارض بين القرآن وعلوم التربية الناشئ عن عدم التوجه الى الآيات القرآنية.

ح. تحقيق المعاني اللغوية والاصطلاحية وتطبيقها مع الاصطلاح القرآني فيها يخص المجال التربوي. (٩)

المبانى الخاصة للتفسير التربوي:-

ولابد أن نشير الى أهم المباني التي يقوم عليها التفسير التربوي، والتي تمثل المحور الذي لايخرج عنه التفسير التربوي والذي يجب أن تنطبق عليه معارف هذا الاتجاه من التفسير، وأهم تلك المباني هي:

 إن القرآن الكريم يهدف إلى تنمية الجانب التربوي

فلا يشكك أحدٌ في أن الهدف يهدف لتربية البشرية على الاستقامة وزرع الملكات



<sup>(</sup>٩) افشاكر، مقالة: يسيب شناسي تفسير تربيتي، مجلة القرآن والعلم، ع ٣، ص٥٦.

العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۲۶۲۵هـ) العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۲۶۳۶هـ)

القرآني:

ومثاله التدرج في تحريم الخمر، وغيرها من المباني (١٠٠).

#### الأفكار العامة

### لكتابة الاتجاه التربوي للتفسير:

تعتمد هذه الأفكار على فكرة واحدة الا وهي عقد مقارنة أو مقايسة وإعمال تطبيق-أو اكتشافه -بين الآيات القرآنية من جهة وبين عناصر النظام التربوي (أو أجزاء أي عنصر من عناصر النظام التربوي).

فمثلاً نسجل الأهداف التربوية على جهة ونضع الآية القرآنية على جهة أخرى ومن ثمَّ نقيم مقارنة ونبحث عن العلاقة بينها ونكتشف الأواصر والجسور والمعلومات الناشئة من تعاملها، إن وجدت طعاً.

وهذا العمل يقتضي أو لا أن نسر دعناصر النظام التربوي ثم نذكر أجزاءه خلال عقد المقارنات بينه وبين الآيات القرآنية.

## عناصر النظام التربوي:

لكل نظام عناصر يتشكل منها لكن

(١٠) ابوخمسين، التفسير التربوي للقرآن الكريم المباني والاتجاه، ص ٥٥.

الحسنة واجتثاث العادات السيئة وإقامة المجتمع العادل المهتدي بنور الله تبارك وتعالى قال تعالى: ﴿ شَهُو رَمَضَانَ اللَّهِ تبارك أَنزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ ﴾ أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ ﴾ [سورة البقرة: ١٨٥]. وقال تعالى: ﴿ هُو اللَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمّيّةِ نَرَسُولًا مِنْهُمْ يَشْلُوا عَلَيْهِمْ اللَّهِيمَ وَيُعَلِّمُهُمُ اللَّهِينَ وَالْكِنْبَ وَالْلِكُمْ اللَّهِيمَ السورة الجمعة: ٢].

٢. اهتم القرآن بتربية الجسد والروح:

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا سَوَيْتُهُ، وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ، سَلِجِدِينَ ﴾ [سورة الحجر: ٢٩].

تأكيد القرآن نظرية الاختيار ودورها
 في التربية:

قال تعالى: ﴿ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيُكُفُر ﴾ [سورة الكهف: ٢٩].

- انسجام التعاليم القرآنية مع الفطرة: قال تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِللِّينِ حَنِيفًا فَطُرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا نَبْدِيلَ فِطْرَتَ اللَّهِ اللَّهِ السورة الروم: ٣٠].
- ه. الأسلوب العقلي والاقناعي في الخطاب القرآني.
- ٦. اعتماد التدريج التربوي في الخطاب

تبارك وتعالى.

# الفكرة الأولى: عرض الآية على المباني التربوية

وهنا نقوم بتدوين المباني التربوية من جهة وكتابة آية واحدة مقابل هذه المباني، ثم ننظر أين ترتبط هذه الآية وأين تظهر علاقتها وينعكس معناها أو يتفاعل. ثم نسجل المعلومات الحاصلة من تفاعل الآية مع تلك المباني ونأتي بآية ثانية ثم ثالثة إلى نهاية القرآن الكريم. وبعد جمع تلك المعلومات الحاصلة من تفاعل الآيات مع المباني التربوية سنكون قد حصلنا على نظرية القرآن الكريم حول المباني التربوية.

### مثال تطبيقي:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمْ ﴾ [سورة المائدة: ١٠٥].

ثم نلاحظ أين تبرز نقاط الاستنباط بين الآية الكريمة وبين المباني التي سنذكرها، كما يلي:

١. الله تعالى الخالق المدبر للكون.

٢. هدفية الخلقة.

٣. تركب الإنسان من جسم وروح.

ما النظام؟.

النظام: هو عبارة عن مجموعة من القضايا والمؤثرات المترتبة والمرتبطة منطقياً وذات تناسب علمي لكي تؤدي في عملها إلى نتيجة أو غرض محدد.

والنظام التربوي الإسلامي: هو عبارة عن مجموعة من المباحث والعناصر أو القضايا المرتبطة ارتباطاً خاصاً إسلامياً من أجل تحقيق الهدف الإسلامي من التربية. وأما هذه العناصر فهي كها يلي:

- ١. المباني التربوية.
- الأصول التربوية.
- ٣. الأساليب التربوية.
- ٤. العوامل التربوية.
- ٥. الأهداف التربوية.
  - ٦. موضوع التربية.

ونشير هنا إلى أن هذه العناوين ذكرناها هنا مختصراً بالرغم من وجود (١٦) مبنى والباب مفتوح للبحث والإضافة.

فنحن عندما نريد أن نعقد المقارنة بين الآيات بالتسلسل والتتبع مع كل عنصر لابد ان نشرحه إلى كل أجزائه وفروعه وسوف نعمل بهذه الفكرة إن شاء الله



- ٤. روح الإنسان مجردة وأبدية.
  - ٥. الإنسان موجود مختار.
  - ٦. افتقار وضعف الإنسان.
    - ٧. الإنسان عاقل مفكر.
    - الإنسان قابل للتأثير.
      - ٩. الإنسان مؤثر.
    - ١٠. تأثر الإنسان تدريجي.
- ١١. تحلَّى الإنسان بالفطرة الإلهية.
- ١٢. تنوع الميول الموجودة في الإنسان.
  - ١٣. التفاوت بين أفراد الإنسان.
    - ١٤. كرامة الإنسان.
    - ١٥. تأثير الباطن على الظاهر.
- ١٦. الإنسان جُبل على حبِّ الإحسان و الحَسن.

نلاحظ أن الآية لها علاقة مع المبنى التاسع. وأن الإنسان يقاوم الظروف والعوامل الخارجية ويرفض بعض التأثيرات ويمكنه الانتصار على بعض الانحرافات، كما تشير الآية إلى المبنى الخامس أي كون الإنسان مختاراً. ولعلك

ونحن لم نسرد الافكار الاخرى للاختصار. ولعلنا نعرض لكم إنموذجا

إذا تأملت أكثر ستجد علاقات أخرى.

لهذا الاتجاه من التفسير بالاسلوب المختار

ان شاء الله.

مثال تطبيقي اول:

﴿ وَذَكِّرُ بِهِ ۚ أَن تُبْسَلَ نَفْسُ بِمَا

كَسَبَتُ ﴾ [سورة الأنعام: ٧٠].

نذكر هنا الأصول التربوية:

- ١. تحول الباطن الإنساني.
- ٢. الاستمرار والحفاظ على العمل.
  - ٣. اصلاح الظروف المحيطة.
    - ٤. المسؤولية.
      - ٥. الفضل.
      - ٦. العدل.
      - ٧. العزّة.
      - ٨. التعقل.
      - ٩. التذكر.
    - ١٠. المسامحة.
    - ١١. إظهار المحبة أو منعها.
      - ١٢ . التنافس.

نلاحظ أن هذه الآية لها علاقة بالأصل التاسع وهو التذكير فهو أصل تربوي إسلامي قرآني، فإن التذكر يربي ويركز ويعمق ويثبت التربية والتذكر ينفع المؤمنين. كما أنها تشير إلى مبنى من مباني



الفكرة الأولى إلا وهو الخامس عشر، أي تأثير الباطن على الظاهر فالذكر أمرٌ باطني يؤثر على سلوك وهداية الإنسان

# مثال تطبيقي ثان:

ونختار الاية العاشرة من سورة الجمعة: قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ اللَّهَ كَثِيرًا ﴾. فَأُنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱيْنَغُواْ مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ نُفْلِحُونَ ﴾.

أولاً: النظام التربوي الإسلامي

١ - الأهداف التربوية:

الفلاح ﴿ لَعَلَّكُو نُفُلِحُونَ ﴾.

٢-المجالات والأبعاد التربوية:

أ. التربية المعنوية والروحية، قال تعالى: ﴿ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ ﴾.

ب. التربية الاقتصادية، الانتشار في الأرض في طلب الرزق وكذلك الابتغاء من فضل الله.

ت. التربية الدينية، تقديم الدين على الدنيا والصلاة على العمل، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِرُواْفِي ٱلْأَرْضِ ﴾. ٢- الأساليب التربوية:

٣-الأصول التربوية:

أ. تقديم الآخرة: على الدنيا والعبادة

والصلاة على العمل مثلاً ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾. ب. وجوب السعى من المتربي للحصول على ما يطمح إليه ﴿ فَأُنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ وَٱذْكُرُواْ

### ٤ – المباني التربوية:

أ. الإنسان مخير بين الكمال وغيره ويستطيع أن يقوم به بدليل أن الله تبارك وتعالى لا يأمر إلا المختار والمستطيع وإلا يلزم من الأمر لوازم باطلة محالة على الله تبارك وتعالى كاللَّغوية: {فَانتَشرُ وا... وَابْتَغُوا... وَاذْكُرُوا}.

٥ – الأدوات التربوية:

أ. الانتشار في الأرض -وسيلة لتحقيق التربية الاقتصادية.

ب. الابتغاء من فضل الله: وسيلة لتحقيق التربية الاقتصادية والمعنوية الروحية.

ت. ذكر الله: وسيلة لتحقيق التربية الاقتصادية والمعنوية الروحية والدينية.

ويمكن أن تكون هذه الثلاثة كذلك أساليب متنوعة لعدة أبعاد تربوية مختلفة.

# ثانياً: النكات والإشارات التربوية

أن الرزق والمال والإمكانات المادية والمعنوية عند الإنسان من فضل الله، فلابدأن يتربى الإنسان على الشكر وعلى حُسن الاستخدام وتجنب الإسراف والصرف المحرّم، وأن لا يتكبر أو يغتر في عطائه للفقراء لأنه من فضل الله.

 الحث على ذكر الله أثناء طلب الرزق والعمل، وفي وقت يكون الناس فيه مشغولين عن ذكر الله بالدنيا والعمل، فهذا نوع من التربية الدينية والمعنوية العالمة.

٣. يجبأن يكون نشاط الإنسان وحيويته للعبادة والدين أكثر مما لو كان الحال للدنيا والكسب، قال تعالى: ﴿ فَأَسْعَوْا للدنيا والكسب، قال تعالى: ﴿ فَأَسْعَوْا مِن إِلَى ذِكْرِ اللّهِ ﴾ بينما قال ﴿ وَٱبْنَعُوا مِن فَضْلِ اللهِ ﴾ لمناسبة الفاء في السعي المشرة إلى المبادرة والنشاط.

٤. يجب ان نطلب فضل الله في كل شيء فإن فضله قد يكون معنوياً كما في الآية الرابعة ﴿ ذَلِكَ فَضَلُ ٱللّهِ يُؤْمِيهِ مَن يَشَآءُ ﴾ وقد يكون مادياً ﴿ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضَلِ ٱللّهِ ﴾، والتربية القرآنية تحث فَضَلِ ٱللّهِ ﴾، والتربية القرآنية تحث

على الدعاء في كل الأمور وأيسرها.

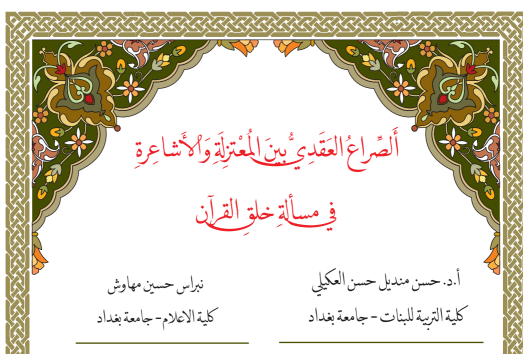
٥. إن الله لم يأمر بتعطيل العمل والكسب حتى ليوم كامل، كما هو يوم الجمعة بل حرّم ذلك وقت صلاة الجمعة فقط. وفي ذلك إشارة إلى أهمية العمل والكسب للفرد والمجتمع، وهو من مجالات التربية الاقتصادية والاجتماعية.

٦. المسارعة إلى العبادة {فاسعوا} بعكس التأني في طلب الرزق {وابتغوا} لأن الرزق مقسوم عند الله ومقدر للعباد، وهذا بعدٌ في التربية العقائدية مؤثراً في السلوك الفردي والإيهاني.

٧. الإسلام يحث على الكميّة في العبادة ﴿ وَالدِّ حَرُوا الله كَثِيرًا ﴾ كما يحث على الكيفية فيها ﴿ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ على الكيفية فيها ﴿ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٢].

٨. يجب أن يتحصن الإنسان أكثر في مواطن الخطر ويتسلح بالإيهان في مواطن الضعف والشيطان، لذا أمر الله بالذكر الكثير في أثناء طلب الرزق والكسب، والانشغال بالسوق لأنه من مواطن الغفلة وتناول الحرام والتجاوز على الغير بالغش وغيره.







يتناول البحث موضوع التفكير الدلالي، الفلسفي، الاسلامي لماهية كلام الله –سبحانه وتعالى– لدى الفرق الاسلامية ولاسيما المعتزلة والأشاعرة لكونهما أشهر الفرق الاسلامية الفلسفية التي عُنيت بقضايا الدلالة الفلسفية في القرآن الكريم. وقد تضمن البحث ثلاثة مباحث فضلا عن التمهيد والخاتمة التي تضم خلاصة البحث.

فقد بحث التمهيد، خصوصية كلام الله -سبحانه-. اما المبحث الأول: فقد تعرض لمادة (كَلِم) و (قوْل) في القرآن الكريم. وبسط المبحث الثاني: رأي المعتزلة في كلام الله -تعالى- اما المبحث الثالث فقد عرض لرأي الأشاعرة في كلام الله -تعالى-.

ويكتسب البحث أهمية من كون الأشاعرة تمثل الفرقة التي انشقت على المعتزلة في بغداد لأسباب تتعلق بفلسفة العقل عند كل منهما وجنوح الاشاعرة الى السُّنة.

#### تمهيد

يمكن النظر إلى القرآن الكريم/ كلام الله تعالى على أنه دال يتضمن دلالات ثلاث: دلالة الكلام على منشئه، ودلالة الكلام على ذاته، ودلالة الكلام على متلقيه. ولا خلاف اذا سمينا المتكلم مرسِلاً أو باثاً، والخطاب رسالة، او نصاً، والسامع المتلقى، او المرسَل اليه)(١).

إنّ (القرآن بوصفه كلاماً دالاً على ذاته، ودالاً على مبدعه، يضع نفسه في قلب التواصل اللساني. ولذلك نجده يحتوى -بالاضافة إلى نفسه -عنصراً آخر لا يتم التواصل اللساني الابه، ولا يكون بلاغا الا بوجوده. وهذا العنصر هو المتلقى. وهو عنصر متضمن في الخطاب نفسه. ويؤدي دوراً يكون قد عين الخطاب فيه وتعيينه الدلالي على مثاله. فالقرآن الكريم كتاب يتضمن كلاماً مرسلاً من منشئه، وهو الله تعالى إلى متلقيه وهم الناس.

فانه يوصف بأحسن الحديث ذلك لأنه أحسن الكلام فلا يوجد حديث أحسن من حديثه كما في قوله تعالى: (١) جان بيرك القرآن وعلم القراءة ١٩ -٢١.

﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ ﴾ [سوة الزمر: ٢٣]. ويوصف بأنه كلام الله المنزل على سيدنا محمد عَيَّة قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْركين ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كُلَامَ ٱللَّهِ ثُمَّ ٱبْلِغَهُ مَأْمَنَهُۥ ذَالِكَ بِأُنَّهُمْ قَوْمٌ لَّا يعُلَمُونَ ﴾ [سوة التوبة: ٦]. وهكذا سائر أسماء القرآن وصفاته فإنها لم تطلق اعتباطاً بل ذكرت لحكمة وهي وصف عظمة القرآن الكريم.

# خصوصية أسلوب القرآن الكريم

إنَّ لأسلوب القرآن الكريم خصوصية من حيث المرسِل والرسالة والمرسَل إليه، ومن حيث دلالات الرسالة، وطريقة نقلها من عالم الغيب الى عالم الشهادة.

فالمرسِل خالق كل شيء أحدٌ صمدٌ ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ - شَي ء ﴾ [سورة الشورى: ١١] قال تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدُرِهِ عِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَ ثُكُ، يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَٱلسَّمَوَاتُ مَطُويَّكُ إِيمِينِهِ مَا سُبْحَنَهُ وَتَعَكَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [سورة الزمر: ٦٧]. أما المرسَل إليه فهو عام من انس وجان في كل مكان وزمان، وهو خاص من حيث الإقبال على الرسالة بقلب مطمئن وليس



العدد الخامس عشر خريف (١٠١٣م - ٢٠٤٤ مم) في حجم

كل متلقٍ لها. إذ ثمة صلة روحية بين المتلقي والرسالة، تختلف من متلقٍ إلى آخر بحسب إيهانه وثقافته وعصره وهدايته وسلوكه إلى الله تعالى.

أما الرسالة، وهي النص القرآني (كلام الله تعالى)، فهي معجزة في مكوناتها ونظمها ودلالتها، ثابتة الألفاظ متحركة الدلالة تصلح لكل متلق في كل زمان ومكان، تحمل دلالات بعضها فوق استيعاب العقل الإنساني ولاسيها في تعبيرها عن الغيب، دلالات شاملة لمخلوق عام، فأسلوب القرآن يتفرد بوصفه للحقيقة المطلقة الشاملة فوق المتغيرات الزمانية والمكانية وما يدركه العقل البشري وما لا يدركه، فيصف وصفأ دقيقا الأشياء ليستوعبها العقل وقد أشار أكثر من باحث معاصر إلى ذلك كالدكتور محمد شحرور<sup>(۲)</sup>. وعالم سبيط النيلي الذي قال «اللفظ عند المخلوق له معنى اتفاقى اصطلاحي، وفي كلام الخالق له معنى أصلى» سماه (المعنى الحركي) وهو أصل جميع المعاني لا يتغير، لأنه حقيقة

الشيء في مقابل، (المعنى الاصطلاحي) (٣). فكلام الله تعالى ينأى عن الكلام البشري بكل أجناسه لذلك يشترط على الدارس مراعاة خصوصية دراسته دراسة خاصة تنأى عن دراسته النصوص الأخرى. كما نجد في الموروثين: النحوي والبلاغي والفلسفي وفي خلافهم بخلق القرآن،

وكذلك في أطروحات علم اللغة الحديث ومناهجه، لم تلحظ خصوصية الرسالة في النص القرآني في كثير من أطروحاتهم كالوصفية والتوليدية والسيميائية والتاريخية وكذلك الأسلوبية وغيرها. وكقوانينهم في تطور اللغات أو تقسيم اللغات على فصائل وأسر، وعدهم فكرة نشأة اللغات والمفاضلة بينها ضرباً من الأساطير، وقولهم باعتباطية اللغة وهو قول يتقاطع مع النظام المحكم للغة العربية.

# الفصل الأول:

مادتا (كلم) و (قول) في القرآن الكريم:

كلم: الكاف واللام والميم. حروف تدل على معنيين:

(٣) النظام القرآني -عالم سبيط النيلي -١٠.

(٢) ينظر القرآن والإنسان، د. محمد شحرور ١٨.

الأول: الجرح<sup>(۱)</sup>. فيقال: رجل كليم ومكلوم: أي جريح ومجروح<sup>(۱)(\*)</sup>.

الآخر: هو المعاني القائمة في أغوار النفس الانسانية يعبر عنها بمجموعة من الألفاظ. وهذه الألفاظ هي أصوات تحمل معاني مفيدة. نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلاَ إِذْ سَمِعَتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَا أَن نَتَكُلّمَ بِهُذَا سُبْحَنكَ هَذَا بُهْتَنُ عَظِيمٌ ﴾ نَتَكُلّمَ بِهُذَا سُبْحَنكَ هَذَا بُهْتَنُ عَظِيمٌ ﴾ [سورة النور: ١٦].

وتشترط عملية الكلام عناصر هي: أ. المتكلم.

ب. الخطاب (مادة الكلام).

## ج. المتلقي<sup>(١)</sup>.

(3) ينظر: تهذيب اللغة (كلم) ١٠/ ٢٦٥، ومفردات ومقاييس اللغة (كلم) ٥/ ١٣١، ومفردات الراغب ٢٢٢، وبصائر ذوي التميز ١/ ٩٨، ومجمع البحرين ٦/ ١٥٧، ودستور العلماء (كلم) ٣/ ١٢٩، والعقل الفلسفي في الاسلام ٥٨، وكلام العرب ٤٦، ومعجم الالفاظ والاعلام القرآنية (كلم) ٤٦٠.

- (٥) ينظر: القاموس المحيط(كلم) ٤/ ١٧٢، والمعجم الوسيط (كلم) ٢/ ٨٠٢.
- (\*) ينظر: الالفاظ المعبرة عن الكلام ١٣٥ ومابعدها.
- (٦) ينظر: بدائع الفوائد -ابن القيم 1/ ١٧٦، والقرآن وعلم القراءة ٢١، وبنية العقل العربي ١٠٨، وعلم اللغة مقدمة للقارئ العربي ٩٩.

وضع الجاحظ (المتوفى سنة ٢٥٥هـ) شروطا ينبغي للمتكلم مراعاتها هي: (أن يعرف أقدار المعاني، ويوازن بينهها وبين أقدار المستمعين، وبين أقدار الحالات، فيجعل لكل طبقة من ذلك كلاما، ولكل حالة من ذلك مقاما، حتى يقسم أقدار الكلام على أقدار المعاني، ويقسم أقدار المعاني على اقدار المقامات، وأقدار المستمعين على أقدار تلك الحالات().

نفهم من نص الجاحظ: ان على المتكلم مراعاة معاني المفردات بحيث تناسب مستوى المتلقي الثقافي و شخصيته وعمره. والكلام يتطلب من الشخص التفوه بصوت مسموع يسمعه المتلقي<sup>(A)</sup>. كما في قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَتِ الْمَلَيِّكَةُ يُمَرِّيمُ وَلِيهَ أَنْهُ السَّمُهُ الْمَسِيحُ عِيسَى إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكِلَمَةٍ مِنْهُ السَّمُهُ الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مُرِّيمَ وَجِيهَا فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ وَمِنَ المُمَّرِيمَ المُعَلِيمَ النَّاسَ فِي الْمَهَدِ وَكَهَلًا وَمِنَ المُمَّرِيمَ وَجِيهَا فِي الدُّنْيَا وَالْلَاخِرَةِ وَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ الْمُعَدِد وَكَهَلًا وَمِنَ المُعَدِد وَكَالَمُ الله أما بوساطة نحو قوله وكلام الله أما بوساطة نحو قوله

<sup>(</sup>٧) البيان والتبيين: ١/ ١٣٨ وما بعدها.

<sup>(</sup>A) ينظر: د. علي شلق العقل الفلسفي في الاسلام: ١/ ٥.

تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى أَوْ مِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ مَايَشَآءُ إِنَّهُ مَعِلِيُّ حَكِيمٌ ﴾ [سورة الشوري: ٥١].

وأما كلام مباشر ككلامه لموسى الله كقوله تعالى: ﴿ وَكُلَّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ اللَّهُ مُوسَىٰ اللَّهُ مُوسَىٰ الله والسام: ١٦٤] .. فالمتكلم الله والسامع البشر فالله تعالى يكلم عباده لابلاغهم رسالة.

### اللغة والكلام:

والكلام له معنى مختلف عن اللغة. وإن أول من التفت الى هذه الظاهرة العالم السويسري فريدياند دي سوسير فيذكر أن الكلام تستعمل فيه بعض مظاهر اللغة من أجل التواصل الانساني. فالكلام إذن عمل فردي يقوم به الفرد من أجل توصيله الى نشاط تزاوله الجهاعة. نشاط اجتهاعي. وهذه اللغة تتكون من مجموعة من

(۹) ينظر: علم اللغة العام فردينان دي سوسير ۳۲ وما بعدها، واسس علم اللغة ماريو باي ۱۱۵، ودراسات لغوية تطبيقية د. سعيد حسن ۹، وعلم اللغة بين التراث والمعاصرة لعاطف مدعور ص۲۷.

الاشارات تطلق للتعبير عنها(٩). وقد سار

على نهج سوسور مجموعة من علماء اللغة، وقد ذكروا فروقا بين اللغة والكلام. نذكر منها:

- اللغة نظام اجتهاعي يزاوله أبناء المجتمع الواحد. اما الكلام: فهو فردي يزاوله الفرد.
- اللغة تتكون من مجموعة من الاشارات والرموز الذهنية. والكلام: تعبير عن هذه الرموز والاشارات بصوت مرتفع.
- اللغة ليست كالكلام فهي متطورة لكنه تطور نسبي يسير ببطء. اما الكلام: فانه عرضة للتغير والتبديل بحسب ثقافة الشخص.
- اللغة يشترك فيها جميع أبناء المجتمع الواحد. أما الكلام فانه مختلف بين شخص وآخر فلكل شخص طريقة في الكلام.
- اللغة مجموعة من الأنظمة أوجدها ابناء المجتمع. اما الكلام فهو نشاط يتطلب حركة الأعضاء لأجل اصدار الأصوات (۱۰۰).

<sup>(</sup>١٠) ينظر: دور الكلمة في اللغة ٢٢ وما يبعدها،

بسبب تعدد اللهجات.

-والكلمة مشتقة من الكلام. وهي أصغر وحدة ذات دلالة في كلام الانسان ولغته (۱۱).

وجمع الكلمة كلم نحو قوله تعالى: ﴿ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ، وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا ﴾ [سورة النساء: ٤٦].

وكلمات نحو قوله تعالى: ﴿ فَنَلَقَّى ءَادَمُ مِن زَبِّهِ عَكَامَتِ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُو ٱلنَّوَّابُٱلرَّحِيمُ ﴾ [سورة البقرة: ٣٧].

والكلمة وسيلة من وسائل استمرار الحياة فبغيرها لا يستطيع الانسان التفاهم

يقول الدكتور عبد الرؤوف مخلوف: (اذ الكلمة كانت وستبقى الأداة التي يمكن أن تغير مجرى الحياة، فليتق الانسان الله حيث يصبح وله كلمة مسموعة)(١٢) فالكلمة لها دلالة السيادة والسلطان.

والكلمات القرآنية لها من الميزات ما

(١١) ينظر: دور الكلمة في اللغة ٣٨، وعلم اللغة بين التراث والمعاصرة ١٤٦.

(١٢) من قضايا اللغة والنقد والبلاغة ٥٤.

يبدو ان الكلام مختص بالانسان، أما اللغة فانها تمثل الانسان، وجماعة الافراد. وتمثل الحيوان وحركة النبات. أما الكلام فيتطلب اداة نطق.

اللغة: يمكن تأديتها من غير الاعتاد على جهاز النطق مثل الاشارة باليد تعبر عن لغة التحية، وكذلك تقطيب الحاجب دلالة على الغضب، والاشارات المرورية تكون لغة لانها ترمز بكل لون منها برمز خاص.

-الانسان يفكر. وتفكيره يعدنوعا من انواع اللغة. لا ينفصل عن الكلام. فعند تفكيره يصدر صوتا، أو يتكلم مع نفسه كلاما صامتا. ويعبر الانسان باللغة عن اغوار النفس الانسانية او مخالج النفس.

-الكلام ظاهرة فردية حيث أن لكل فرد طريقة خاصة في الكلام مثل الشاعر أو الاديب.. واللغة ظاهرة اجتماعية لا تختلف بين أبناء المجتمع الواحد إلا في طريقة التعبير عنها. والاختلاف قد يكون

ومدخل الى علم اللغة ١١١، ومناهج البحث اللغوي بين الـتراث والمعاصرة ٥٣-٥٦، وعلم اللغة د. حاتم صالح ١٣٥-١٣٩، واللغة العربية معناها ومبناها ٣٢.

يجعلها تختلف عن سائر الكلمات. فكل كلمة نظمت في القرآن الكريم لها رونق وبهاء ويجعلها مميزة إن استعملت في غير كتاب الله تعالى. وهذا سر من أسرار الاعجاز الرباني كما في قوله تعالى: ﴿ قُل لَوْكَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكُمِمْتِ رَفِّ لَنْفِدَ ٱلْبَحْرُ فَبَلُ أَن لَنْفَدَ كُلِمْتُ رَبِّ وَلُوْجِنْنَا بِمِثْلِهِ عَمْدَدًا ﴾ [سورة الكهف: ١٠٩].

والكلمة تتكون من جوانب معقدة فهي تتطلب توجه حاسة السمع لسهاعها، وتوجه وتوجه حاسة البصر لقراءتها، وتوجه أعضاء النطق لاصدار الصوت عند النطق بها، وتوجه الجنان لأجل التفكير بها يقال من الكلهات (۱۳).

وردت لفظ كلم وما يشتق منها في القرآن الكريم في خمسة وسبعين موضعا<sup>(١٤)</sup>. بدلالات مختلفة تختلف باختلاف السياق القرآني، من هذه الدلالات:

-الكلام الذي كلم الله به بعض خلقه من غير واسطة ككلامه لموسى الملاها،

(١٥) ينظر: الاشباه والنظائر، ٢٧٩، ومعانى

كما في قوله تعالى: ﴿ وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكُلِيمًا ﴾ [سورة النساء: ١٦٤].

فالله تعالى قد كلم عبده موسى من غير واسطة والذي دلنا على ذلك سياق الآية الكريمة. فقد اكد الله تعالى الكلام بالمصدر التكليم. وفي هذه الآية خلافات كثيرة بين الفرق الاسلامية والمذاهب.

وتدل على: الذكر الحكيم (١١)، نبي الله المرسل الى النصارى عيسى بن مريم الله لانه خلق من غير اب فكان معجزة (١٧)، كلمة التوحيد أو الاخلاص لله تعالى (١٨)، معرفة

القرآن للاخفش الاوسط ١/ ١٨١، والوجوه والنظائر ٣٠٥، وقاموس القرآن ٢٠٧، والكشاف ٢/ ١١١ وما بعدها، وكشف السرائر ٢٨٩، وفي ظلال القرآن ١٨٤/.

(۱٦) ينظر: الاشباه والنظائر ٢٧٩، والوجوه والنظائر ٣٠٥، وجامع البيان ٨/ ٩، وقاموس القرآن ٩٠٤، وكشف السرائر ٢٨٩، والقرآن القول الفصل بين كلام الله وكلام البشر ١٢٢.

(۱۷) ينظر: قاموس القرآن ٤٠٨، والاسماء والصفات ٢٥١، وروح المعاني ٣/ ١٦٠.

(۱۸) ينظر: جامع البيان ۱۳/ ۲۰۳، وقاموس القرآن ۸۰۸، ومجمع البيان ۸/ ٤٠٢، ومجمع البيان القرآن ومجمع البحرين ۲/ ۱۵۰، وكلمات القرآن ۱٤۰.

<sup>(</sup>١٣) ينظر: اللغة وعلم النفس ١١١.

<sup>(</sup>١٤) ينظر: المعجم المفهرس لالفاظ القرآن الكريم (كلم) ٦٢٠ وما بعدها.

العدد الخامس عشر خريف (٢٠١٣م-٢٤٢هـ) (٥٠ العدد الخامس عشر خريف (٢٠١٣م-٢٤٢هـ)

الله وعجائب خلقه (۱۹)، المناسك (۲۰)، الدين الاسلامي (۲۱).

### القول والكلام:

القول في الاصطلاح: هو الكلام ويراد به مجموعة من المعاني تخالج النفس الانسانية ويعبر عنها بمجموعة من الالفاظ والعبارات (٢١٠). كما في قول تعالى: ﴿ إِذَ وَالْعِبَارِاتُ مُمَّرِّا فَتَقَبَّلُ مِنِيِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي الْعِلِيمُ مُحَرِّرًا فَتَقَبَّلُ مِنِيٍّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسِّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ أسورة آل عمران: ٣٥].

فالقول مرادف للكلام على رأي بعض علماء العربية أما بعضهم فقد فرق بين القول والكلام من هؤلاء:

• الفارابي (المتوفى سنة ٣٥٠ هـ) فالقول عنده: (مركب من الفاظ، والنطق والتكلم هو استعمال تلك الالفاظ،

(۱۹)ينظر: الاشباه والنظائر ۲۸۰، والوجوه والنظائر ۳۰۵، وقاموس القرآن ۲۰۸، وكشف السرائر ۸۹.

(۲۰) قاموس القرآن ۲۰۸.

(۲۱) ينظر: قاموس القرآن ۶۰۹، وروح المعاني .۸/ ۲۰.

(٢٢) ينظر: معجم الفاظ القرآن الكريم (قول) ٢/ ٤٢٩، والفاظ الحياة الثقافية ٣٢٥.

والاقاويل واظهارها باللسان والتصويت بها ملتمسا الدلالة بها على ما في ضميره)(٢٣).

يتبين أن القول مختلف عن الكلام ذلك أن القول يتكون من مجموعة الفاظ قد تكون داخل النفس الانسانية.

أما الكلام: فهو اخراج هذه الالفاظ بصوت بوساطة عضو الكلام: اللسان.

• ابن منطور (المتوفى سنة ٧١هـ) يذكر إن (الكلام: ما كان مكتفيا بنفسه وهو الجملة، والقول: ما لم يكن مكتفيا بنفسه وهو جزء من الجملة)(٢٤).

فالكلام يطلق على الشيء التام المفيد. وهذا الشيء الجملة، اما القول: فانه قد يطلق على الشيء الناقص غير التام.

إذن للكلام دلالة أوسع من القول. فالقول بمثابة التهيؤ للكلام. اذيبدأ الكلام بالجزء وهو القول ثم يكمل، وينضج، ويكون لنا الجملة التي نطلق عليها الكلام.

وهناك دليل آخر على الفرق بينهما، وهو: (اجماع الناس على أن يقولوا: القرآن

<sup>(</sup>۲۳) كتاب الحروف: ١٦٣.

<sup>(</sup>۲٤) لسان العرب (قول) ۱۲/ ۲۲۰.

الاعراف: ٢٠٥].

وقوله تعالى: ﴿ سَوَآءٌ مِنكُمْ مَّنُ أَسَرَّ الْمَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ اللهِ [سورة الرعد: ١٠]. وقوله تعالى: ﴿ وَإِن تَجَهَرُ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ, يَعْلَمُ السِّرَ وَأَخْفَى ﴾ [سورة طه: ٧]. وقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ, يَعْلَمُ الْجَهْرَ مِن وقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ, يَعْلَمُ الْجَهْرَ مِن الْفَوْلِ وَيَعْلَمُ مَا تَكْتُمُون ﴾ [سورة السورة الانبياء: ١١٠].

فالقول غير الكلام. والدليل على ذلك لفظة (جهر) في الايات الكريهات. فلو كان القول كلاما لما جاء بالجهر لان الكلام مجهور (٢٦).

يتبين أن الكلام معلن بصوت مرتفع أي مجهور، والقول يكون مكتوما. ويجهر عن طريق الكلام اذن القول غير الكلام. فالقول يظهر بوساطة الكلام.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَءَا ٱلَّذِينَ أَشَرَكُواْ شُرَكَآءَهُمْ قَالُواْ رَبَّنَا هَتَوُلآء شُرَكَآوُواْ رَبَّنَا هَتَوُلآء شُرَكَآوُوا ٱلَّذِينَ كُنَا نَدْعُواْ مِن دُونِكُ فَٱلْقَوَا اللَّذِينَ كُنَا نَدْعُواْ مِن دُونِكُ فَٱلْقَوَا إِلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ إِنَّكُمْ لَكَذِبُونَ ﴾ إليَّهِمُ ٱلْقَوْلُ إِنَّكُمْ لَكَذِبُونَ ﴾ السورة النحل: ٨٦].

(٢٦) ينظر: النظام القرآني مقدمة في المنهج اللفظي ٦٤ وما بعدها.

كلام الله، ولا يقولوا القرآن قول الله)(٢٠٠.

يتبين أن كلام الله يدل على الكلام المفيد الذي لم يصبه نقص، أو عبارة غير مفيدة، أما القول: فلا بد من ان يصح اطلاقه على القرآن الكريم ذلك لانه كتاب شامل كامل. فالقول قد يكون جزءاً من الكلام، أو

لفظ غير تام، او مستحب.

أما الكلام: ففيه التهام، والافادة. وهذا ما يصح اطلاقه على كتاب الله تعالى. وكذلك يطلق لفظ الكلام عليه كونه ناطقا بكل شيء فهو يخاطب أشخاصا. فهو مرسل من ملقي وهو الله الى متلقي وهو البشر. أما القول قد لا يرسل الى شخص، او أشخاص والله اعلم.

• ومن المحدثين الذين فرقوا بين القول والكلام عالم سبيط النيلي من خلال استشهاده ببعض الايات الكريمات نحو قوله تعالى:

﴿ وَاذْكُر رَّنَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا شُرَكَ آؤُنَا ٱلَّذِينَ كُنَّا هَٰ وَدُونَ ٱلْجَهْرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ إِلْغُدُوِّ إِلَيْهِمُ ٱلْقَوْلَ إِنَّكُمُ وَالْأَصَالِ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَفِلِينَ ﴾ [سورة [سورة النحل: ٨٦].

<sup>(</sup>٢٥) الخصائص ١/ ١٨، ولسان العرب (قول) ١٢/ ٥٢٣.

فلفظة (القوا) تختص بالقول. ذلك لانه مكتوم ويطلب القاءه (۲۷).

وردت لفظة قول وما يشتق منها في القرآن الكريم في الف وسبعمائة وسبعة وثلاثين موضعا(٢٨).

تجمع لفظة (قول) على أقوال على زنة أفعال. وأقاويل على زنة افاعيل<sup>(٢٩)</sup>. نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ نُقَوَّلُ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴾ [سورة الحاقة: ٤٤].

والقول يقع في الصدق والخير. والقال والقيل والقالة في الكذب والشر<sup>(٢٠)</sup>. فقوله تعالى: ﴿ قُولٌ مَّعْرُونٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِّن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذَى ۖ وَٱللَّهُ غَنِي كَلِيمُ [سورة البقرة: ٢٦٣].

قول معروف: أي قول جيد فيه صدق وخير للناس وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا

(٢٧) ينظر: النظام القرآني مقدمة في المنهج اللفظي ٦٤.

- (٢٨) ينظر: المعجم المفهرس لالفاظ القرآن الكريم (قول) ٤٤٥ -٧٧٥.
- (٢٩) ينظر: القاموس المحيط (قول) ٤/ ٤٢، ومعجم الالفاظ والاعلام القرانية (قول) . 249
  - (٣٠) ينظر: القاموس المحيط (قول) ٤/ ٤٢.

# قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓاْ إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ ﴾ [سورة البقرة: ١١].

فلفظة (القول) في الآية الكريمة قد وقعت في الشر لان الافساد في الارض نوع من انواع الشر.

ويطلق على القول مجازا: (الرأي، او المعتقد)<sup>(۳۱)</sup>.

# المبحث الثاني: رأى المعتزلة في كلام الله تعالى المعتزلة:

اعتمد المعتزلة في تفسير الذكر الحكيم على اصول عقيدتهم الخمسة فادّى ذلك بهم الى فهم كلام الله (القرآن الكريم)فهما عقليا يختلف عن الفهم الظاهري الذي يعتمد على فهم النص كها هو (٣٢).

والفرق الاعتزالية جميعا تتفق على هذه الاصولية لانها تتوافق مع مبادئ الدين الاسلامي ولاتختلف عنها(٣٣).

<sup>(</sup>٣١) المعجم الفلسفي د. جميل صليبا (قول) ٢/ ٢٠٤، ومعجم الالفاظ والاعلام القرآنية (قول) ٤٣٩، ومعجم الفاظ القرآن الكريم (قول) ٢/ ٤٣٩.

<sup>(</sup>٣٢) ينظر: الاتجاهات الفكرية في التفسير ١٨٧.

<sup>(</sup>٣٣) ينظر: الغلو والفرق الغالية ١٢٠.

### رأيها في كلام الله:

اتفقت جميع المعتزلة على أن كلام الله تعالى (القران الكريم) كلام محدث مخلوق، ليس بقديم مكون من حروف منظومة واصوات مقطعة (١٤٠٠). يقول ابو علي محمد عبد الوهاب الجبائي (المتوفى سنة ٣٠٣هـ) وابنه هاشم عبد السلام الجبائي (المتوفى سنة ٣٠٣هـ) سنة ٣٢١ هـ): (ان الله متكلما بكلام يخلقه في محل، وحقيقية الكلام عندهما أصوات مقطعة، وحروف منظومة. والمتكلم من فعل الكلام لا من قام به الكلام) (٥٠٠).

فالكلام عند المعتزلة مخلوق في محل كما في كلام الله لموسى الله من الشجرة (\*)(٣١).

(٣٤) ينظر: مقالات الاسلاميين ١/ ١١٠، الفصل في الملل والأهواء والنحل ٣/ ٥، ومقدمة ابن خلدون ١/ ٣٦٨، فلسفة العقل ٢٤، ونشأة الفكر الفلسفي ١/ ٤٧٤ والعقل الفلسفي في الاسلام ١/ والـتراث النقدي والبلاغي ٣٧٦، والقرآن والنفكير الادلالي عند المعتزلة ٥٩، والقرآن والفلسفة ١٢.

- (٣٥) الملل والنحل ١/ ٩٩ وينظر: التفكير الفلسفي في الاسلام ١/ ١٩٠ والعقل الفلسفي ١/ ٧.
- (\*) لمزيد من التفاصيل ينظر مبحث كلام الله لموسى.
- (٣٦) ينظر: كتاب الحيدة ٢٥ مقدمة المحقق، والتمهيد ٢٥٣، والتفكير الفلسفي في

والكلام يتطلب اصواتا ذات مقاطع، وحروف منظومة على نسق معين، والمتكلم عندهم هو من يفعل الكلام لا من يقوم به. لأن الذي يفعل الكلام هو الله والذي يقوم به الانسان.

يذكر الدكتور وليد قصاب: (ان كلام الله تعالى عبارة عن أصوات وحروف يحدثها الله في غيره، فيصل الى الناس عن طريق ملك ونحوه) (٧٦) كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحَيًّا أَوَّ مِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَاتُهُ إِنَّهُ عَلِيُّ حَكِيمُ ﴾ بإذنيه ما يَشَاتُهُ إِنَّهُ عَلِيُّ حَكِيمُ ﴾ [سورة الشورى: ٥١].

اما سيد قطب فيقول: (القرآن حروف وكلمات يصوغ منها البشر كلاما وازنا، ويجعل منها الله قرآنا، وفرقانا، والفرق بين صنع الله من هذه الحروف والكلمات هو الفرق بين الجسد الخامد والروح النابض.. وهو الفرق بين صورة الحياة وحقيقية الحياة)(٢٨).

الاسلام ١/ ١٩٥ والتفكير الـدلالي عند المعتزلة ٧٢.

(٣٧) التراث النقدي والبلاغي ٣٥٠.

(٣٨) في ظلال القران ١/ ٣٨.

وكلام الله لا يختلف عن كلام البشر لأن كليهما مكون من حروف وكلمات إلا ان هناك فرقاً بينهم هو صنع الله تعالى كتابه العزيز من هذه الحروف والكلمات بطريقة مثالية يعجز البشر عن الاتيان بمثلها. أدلتها على كون كتاب الله

# حادثا مخلوقا:

احتج المعتزلة بكثير من الادلة العقلية والنقلية لاثبات أن كلام الله تعالى حادث مخلوق. وقبل عرض أدلَّتهم ينبغي لنا معرفة معنى الحادث.

الحادث: إسم فاعل مشتق من الفعل حدث. ويراد به ما كان مسبوقا بالقدم وهو مخلوق من العدم. وكل حادث لا بد له من مُحدِث (۳۹).

الآيات التي تدل على كون كلام الله حادثا مخلوقا:

• قوله تعالى: ﴿ الْرَّ تِلْكَ ءَايَنْتُ ٱلْكِئْبِ ٱلْمُبِينِ ﴾ [سورة يوسف: ١].

(٣٩) ينظر: المضنون به على غير اهله-الغزالي-٧٣ والتعريفات -الجرجاني-٥٠، وكشاف اصطلاحات الفنون -التهانوي-٢/ ١٣، والمعجم الفلسفي مجمع اللغة العربية ٦٥، ودستور العلماء ٣/ ٣٣٤.

دليل على كون كلامه حادثا مخلوقا ذلك لأنه مركب من الحروف والايات.

وهذا التركيب ينفى صفة القدم، ويؤكد لنا صفة الحداثة (١٠٠).

• قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [سورة يو سف: ٢].

في هذه الاية الكريمة ألفاظ تدل على حدوث كلامه تعالى منها: (أنز لناه، عربي) فهاتان اللفظتان لا تدلان على القدم. ذلك لان الانزال يكون في الحادثة أما وصفه بانه عربي فيدل على كو نه محدثاً ذلك لكو نه قادرا على انزاله بلغة غير عربية.

إذن كلامه حادث فلو كان قديم لما وصفه بانه منزل او عربي (١١).

• قوله تعالى: ﴿ قُلُمَن رَّبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُل ٱللَّهُ قُلُ أَفَا تَغَذَّتُم مِّن دُونِهِ } أُولِيآ } لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ نَفْعًا وَلَا ضَرًّا قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلَ تَسْتَوَى ٱلظُّلُمَنْتُ وَٱلنُّورُّ أَمْ جَعَلُواْ لِلَّهِ شُرِّكَآءَ خَلَقُواْ كَخَلْقِهِ، فَتَشَبْهُ ٱلْحَاقُ عَلَيْهِمْ قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْوَحِدُ



<sup>(</sup>٤٠) ينظر: روح المعاني ١٢/ ١٧٥.

<sup>(</sup>٤١) روح المعاني ١٢/ ١٧٥.

# ٱلْقَهَّارُ ﴾ [سورة الرعد: ١٦].

فالخالق: من اسهاء الله الحسنى ويراد به ان كل شيء مخلوق من قبل الرحمن (٢٤٠). فالقرآن الكريم جزء من الاشياء التي خلقها البارئ عز وجل. فالقرآن مخلوق وكل مخلوق محدث.

قوله تعالى: ﴿ مَا يَأْنِيهِم مِّن ذِكْرِ مِّن 
 رَّبِهِم مُّحَدَثٍ إِلَّا ٱسْتَمَعُوهُ وَهُمُ يَلْعَبُونَ ﴾
 [سورة الانبياء: ٢].

الذكر هو كلام الله تعالى (القرآن الكريم، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَفِظُونَ ﴾ [سورة الحجر: ٩]. فالذكر القرآن الكريم وصفه الله تعالى بانه محدث ومنزل وكلا اللفظين يدلان على حدوث.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَهُۥ كَنِظُونَ ﴾ يدل على الحدوث. فلو كان كلاما قديما لما احتاج الى حافظ يحفظه (٢٠٠).

# • قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَئُلُقِّي ٱلْقُرْءَاكِ مِن

- (٤٢) ينظر: اسماء الله الحسنى ابن القيم ٣٧، هامش تيجان البيان ٤٣.
- (٤٣) ينظر: شرح الاصول الخمسة ٣٦٠، ومتشابه القران ٢/ ٤٩٧، ومجمع البحرين ٦/ ١٥٩.

لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [سورة النمل: ٦]. فالالقاء يدل على شيء محدث و لايدل على شيء قديم (١٤٤).

- قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَتَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُۥ مِنْ بَعْدِهِ مَن سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللّهِ إِنَّ ٱللّهَ مَن اللّهِ إِنَّ ٱللّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [سورة لقمان: ٢٧]. تدل هذه الاية الكريمة على كون القرآن الكريم محدثا من عدة وجوه:
- كلمة (نفد) فالنفاد لا يكون في القديم إنها في المحدث.
- كلمة (كلمات) فالكلمات تطلب وجود ناظم ينظمها فالناظم هو الخالق والمنظوم هو المخلوق.
- وصفه تعالى بقدرته على كل شيء فهذا
   يدل على ان الموجود محدث (٥٤٠).
- قوله تعالى: ﴿ اللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ
  كِنْبَا مُّتَشَيِهًا مَّثَانِي نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ
  اللّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ
  وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللّهَ ذَلِكَ هُدَى الله يَهْدِى الله يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاآهُ وَمَن يُضْلِلِ اللّهُ
  - (٤٤) ينظر: متشابه القران ٢/ ٥٣٩.
  - (٥٥) ينظر: متشابه القران ٢/ ٥٥٩.

فَمَا لَهُۥ مِنْ هَادٍ ﴾ [سورة الزمر: ٢٣]. هذه الآية تدل على أن كلامه تعالى مخلوق محدث والدليل وصفه بالانزال، ووصفه بانه حديث فالحديث لا بد له من محدث وكذلك تسمية كلامه تعالى بالكتاب<sup>(٢١)</sup>.

 قوله تعالى: ﴿ أَقُرأُ بِالسِّهِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴾ [سورة العلق: ١].

لفظة خلق تدل على كو ن القر آن مخلو قا فالذي خلقه الله تعالى هو كلامه تعالى.

ولفظه اقرأ تدل على المقروء وهو كلامه عز وجل فالخالق في الاية الكريمة راجعا الى فعل الامر المقدم (اقرأ)(١٤٠٠).

يتبين أن المعتزلة احتجوا بكثير من الايات الكريمات -ذكرت بعضها -التي تدل على ان القران محدث مخلوق وذلك من خلال تفسير الالفاظ التي وردت فيها. ومن الادلة التي تدل على أن القرآن الكريم محدث مخلوق.

• (ان القران الكريم يتقدم بعضه على بعض، وما هذا سبيله لا يجوز أن

يكون قديما اذ القديم هو ما لا يتقدمه غيره يبين ذلك ان الهمزة في قوله: الحمد لله، متقدمة على اللام، واللام على الحاء، وذلك مما لا يثبت معه القدم، وهكذا الحال في جميع القران، ولانه سور مفصلة وآيات مقطعة له أول واخر، ونصف، وربع، وسدس، وسبع وما يكون بهذا الوصف كيف یجوز ان یکون قدیما)<sup>(۱۸)</sup>.

• إنّ سور القران الكريم وآياته بها تدل عليه من قصص واخبار وأوامر ونواه تدل على ان القرآن الكريم محدث مخلوق لانها تخاطب أناسأ مخلوقين (٤٩). يقول الدكتور محمد محمد عابد الجابري: (قال بعض المثقفين (\*) إن الله انها بعلم الشيء عند حدوثه والاوامر والنواهي قد توجه الى اناس لم يكونوا موجودين فلا يمكن أن يكون الله قد توجه

<sup>(</sup>٤٦) ينظر شرح الاصول الخمسة ٣٦٠.

<sup>(</sup>٤٧) ينظر: متشابه القران ٢/ ٦٩٦.

<sup>(</sup>٤٨) ينظر: شرح الاصول الخمسة ٣٦٠.

<sup>(</sup>٤٩) ينظر: كتاب الحيدة ٢٥ مقدمة محقق، التفكير الفلسفي في الاسلام ١/ ١٩٥ بنية العقل العربي ٦٤.

<sup>(\*)</sup> المثقفون هم المعتزلة.

اليهم بالخطاب قبل أن يوجدهم والقران جملة من الأوامر والنواهي تخاطب الناس وهم مخلوقون. اذن فلا بد ان يكون كلام الله الذي هو القرآن مخلوقا كذلك (۱۵).

وترى أنّ جميع الأدلة التي ذكروها تكاد تخضع كلها للردّ والمناقشة فضلا عن كون القضية ليس لها كبير أهمية بحث تأخذ الصدارة في تفكيرهم وتكون من القضايا التي أحدثت شرخا بين المسلمين وفتنة راح ضحيتها الكثير من العلماء ناهيك عن أن بعض المعاصرين يتمسكون بها.

### رأي المعتزلة في القراءة:

ذهبت المعتزلة الى ان القراءة تختلف عن المقروء فالقراءة تتم من الانسان، أما المقروء فهو من الله تعالى(١٥).

يتبين أن المقروء هو كلام الله تعالى الذي أنزله على عبده محمد على والقراءة هي فك رموز المقروء.

ويقال: «إن القران كلام في الجو،

والقارئ يزيل مانعه بقراءته فيسمع عند ذلك»(۱۰). وقد اختلفوا في قراءة القران هل هو حكاية او لا(۱۰). واختلفوا في قراءة القارئ كلامه وكلام غيره هل يوجد كلام اخر غيرهما. فادى ذلك الى وجود رأيين:

- الرأي الأول يذهب الى القول الآتي: (يحدث الله تعالى عند قراءة كل قارئ كلاما لنفسه في القراءة وذلك حين الزم الذي يقرأه القارئ ليس بكلام الله الله. والمسموع منه ليس بكلام الله فالتزام هذا المحال من اثبات امر غير معقول، ولا مسموع وهو اثبات كلامين في محل واحد)(١٥٠).
- الرأي الثاني يذهب إلى أن: (القراءة هي الكلام)<sup>(٥٥)</sup>. واصحاب هذا الراي ختلفون:

(زعمت الفرقة الاولى أن القراءة كلام،

<sup>(</sup>٥٠) المثقفون في الحضارة العربية ٥١.

<sup>(</sup>٥١) ينظر "مقالات الاسلاميين ١/ ٢٧١، والعقل الفلسفي في الاسلام ١/ ٢١.

<sup>(</sup>٥٢) العقل الفلسفي في الاسلام ١/ ١٩.

<sup>(</sup>٥٣) ينظر: مقالات الاسلاميين ١/ ٢٧١، والعقل الفلسفي في الاسلام ١/ ٢٨.

<sup>(</sup>٥٤) الملل والنحل ١/ ٩٩، وينظر التفكير الفلسفي في الاسلام ١/ ١٩٠، والعقل الفلسفي في الاسلام ١/ ٧.

<sup>(</sup>٥٥) مقالات الاسلاميين ١/ ٢٤٧.

لان القارئ يلحن في قراءته ولا يجوز اللحن الا في كلام، وهو ايضا متكلم، وإن قرأ كلام غيره، ومحال أن يكون متكلم بكلام غيره، فلا بد منأن تكون قراءته هي كلامه - وقالت الفرقة الثانية: القراءة صوت، والكلام حروف والصوت غبر الحروف)<sup>(۲۵)</sup>.

يتبين أن القراءة عند الفرقة الأولى عبارة عن كلام ذلك أنّ اللحن لا يقع الا في الكلام والمتكلم يستطيع قراءة كلامه وكلام غيره لكن لا يستطيع الكلام بكلام غيره، لذلك ينبغي ان تكون قراءته هي كلامه.

اما الفرقة الثانية فهي تميز بين القراءة والكلام فالقراءة عندها تتكون من اصوات، اما الكلام فانه يتكون من حروف.

والحسين بن محمد النجار من المعتزلة لا يختلف عن آراء فرقته في كون كلام الله تعالى محدثا مخلوقا الا أنه يختلف عنهم في رأي وهو أن كلام الله تعالى اذا قرأه شخص فهو عرض وإذا كتبه فهو جسم (<sup>۱۷۵)</sup>.

ويتبين أن كلام الله تعالى يكون بلسان كل مخلوق خلقه الله تعالى على وجه الارض فاليهودي يقرأ كلامه تعالى في التوراة والنصراني يقرأه في الانجيل والمسلم يقرأه في القرآن الكريم. فكل قراءة تدل على كونه حادثا مخلوقا.

ولتبين أقوالهم سنتناول مادة قرآ في اللغة وفي الاستعمال القرآني ليتضح للقارئ غلو المعتزلة في التأويل العقلي.

## قرأ في اللغة والاستعمال القرآني:

يقال قرأت كلام الله قراءة وقرآنا، أى تتبعت كلماته من خلال النظر اليها، والنطق بها(٥٨). والقراءة مشتقة من الفعل قرأ، والقراءة لا تكون في الحرف المنفرد بل لابد من وجود حروف وكلمات يجتمع بعضها إلى بعض عند النطق بها. لذلك تعرف بأنها: (ضم الحروف والكلمات بعضها إلى بعض في الترتيل، ولا يقال ذلك لكل جمع، بدليل انه لا يقال: للحرف

<sup>(</sup>٥٦) مقالات الاسلاميين ١/ ٢٤٧.

<sup>(</sup>٥٧) ينظر: الملل والنحل ١/ ١١٣، وروح المعاني ١/ ١٩.

<sup>(</sup>٥٨) ينظر: اصلاح المنطق (قرأ) ٢٧٦، والكشاف ١/ ٤، ومعجم الالفاظ والأعلام القرآنية (قرأ) ٤١٩، ومعجم الفاظ القران الكريم (قرأ) ٢/ ٣٨٠، والمعجم الوسيط (قرأ) ٢/ ٧٢٩.

الواحد اذا تفوه به قراءة)(٥٩).

والقرآن في اللغة مصدر مشتق من الفعل قرأ. (١٠) كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ اَقُومُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُ أَجْرًا كَلِيسَانَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُ أَجْرًا كَلِيسَانَ ٱللَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُ أَجْرًا كَلِيسَانَ اللَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُ أَجْرًا كَلِيسَانَ اللَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَراء: ٩].

وقد اختلف العلماء والمفسرون في سر تسمية كلام الله بالقرآن:-

\* فقال بعضهم لأنه يجمع الحروف والكلمات والجمل، فيضم بعضها إلى بعض عند القراءة (۱۱) فقد قيل ان عدد الاحرف التي يجمعها ثلاث مئة وواحد وعشرون ألفا ومئتان واثنان وخمسون حرفاً اما عدد الكلمات فقد اختلف في احصائها. فقال بعضهم ست وسبعون الفا وخمسائة وواحد واربعون كلمة. وقال بعضهم: سبعة وسبعون الفاً واربعمائة وتسع وثلاثون كلمة (۱۲).

(٦٣) ينظر: غريب القرآن للسجستاني ١٥٩، ومجمع البحرين ١/ ٣٣٧.

(٦٤) ينظر: أسرار الحروف والاعداد ١٣١، وفي علم اللغة عبد الصبور شاهين ٢٤٢.

(٦٥) ينظر: مجمع البحرين ١/ ٣٣٧، وتفسير التحرير والتنوير ١٨٩، والمعجم الصافي (قرأ) ٢٥٠.

(٦٦) نحو وعي لغوي ١٤٢.

- (٥٩) مفردات الراغب ٦٦٨، والكليات ٧٠٣.
  - (٦٠) الكشاف ١/ ٤.
- (٦١) ينظر: مجمع البيان ٢/ ٢٧٥، ٩/ ٣، والكليات وبصائر ذوي التميز ١/ ٨٤، والكليات ٥٠٩، ومعجم الالفاظ والاعلام القرآنية(قرأ) ٤١٩.
  - (٦٢) ينظر: أسرار الحروف والاعداد ١٣١.

\* وقيل: لأنه يجمع سور الذكر الحكيم وآياته فيضم بعضها إلى بعض في المصحف الشريف. (١٣) فالقرآن يضم بين دفتيه مئة واربع عشرة سورة في ستة الاف وثلاثيائة وست وثلاثين اية (١٤).

وقيل: لأنه جمع مانص عليه كتاب
 الله من قصص، ووعد ووعيد، وامر
 بالمعروف ونهي عن المنكر (١٥٠).

قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرُءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَّمُ مَعْقِلُوكَ ﴾ [سورة يوسف: ٢] هذا القول يؤكد لنا أن بين العربية والقرآن (صلات لا تدفع وأواصر لا تقطع انها منه صوته وصورته، وانه منها نموذجها الادبي، واسلوبها الامثل. وانه لا يطعن في العربية باسم الاسلام الا شعوبي، ولا يطعن في الاسلام باسم العربية الا جاهل او غبى)(١٦).

# المبحث الثالث: رأى (الاشاعرة) في كلام الله

الأشعرية: - (أصحاب ابي الحسن على بن اسماعيل الاشعري المنتسب إلى ابي موسى الاشعرى هيئينها)(٧٠).

أما الأشاعرة: فهم يؤكدون ان مذهبهم هو امتداد لمذهب الصحابة والتابعين، وائمة الفقه ورجال الحديث مذهب أهل السنة (۷۱).

يتبين ان هناك فرقاً بين كلمة الأشعرية والاشاعرة وهو ان الاشعرية فرقة أما الأشاعرة فهم رجال تلك الفرقة.

وأن مذهب الاشاعرة مستمد من مذهب اهل السنة. اذن اراؤهم هي آراء أهل السنة.

#### وأهل السنة تطلق عليهم تسميتين:-

أ. أصحاب الحديث: (فسموا بذلك لأنهم أنكروا الرأي والقياس وقالوا علينا أن نتبع ما روي لنا عن رسول الله على وعن الصحابة والتابعين وما جاء عنهم من الحديث في الفقه والحلال

وردت لفظة (قرأ) في القرآن الكريم في ثمانية وثمانين موضعاً بدلالة القراءة (\*)(١٧) والقرآن هو كلام الله الذي أنزله على نبيه المختار بلسان جبريل المنا المحفوظ بين دفتى المصحف الشريف المنقول الينا عن رسولنا الكريم نقلاً متواتراً (١٨٠).

فقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَنَّكَقَّى ٱلْقُرْءَاكَ مِن لَّذُنَّ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [سورة النمل: ٦] دليل على ان الله هو الذي انزله على نبيه الكريم. وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَاقَرَأْنَهُ فَأَنِّعَ قُرْءَانَهُ, ﴾ [سورة القيامة: ١٨] أي اتممنا قراءة كلامنا المنزل عليك بلسان جبريل الله فهذا دليل على ان جبريل الله هو الذي ينزل ويقرأ القرآن على نبينا الكريم على بأمر من الله تعالى (١٩).

<sup>(</sup>۷۰) الملل والنمل ١/ ١١٩.

<sup>(</sup>٧١) ينظر: في علم الكلام ١٤٥.

<sup>(\*)</sup> عدا موضعاً واحداً بدلالة الشهر كما في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَرَّبَّصُونَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَثَةَ قُرُومَ ﴾ [سورة البقرة: ٢٢٨].

<sup>(</sup>٦٧) ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ٥٣٩، وما بعدها.

<sup>(</sup>٦٨) ينظر: بصائر ذوى التميز ١/ ٨١، ومقدمة ابن خلدون ۱/ ۳٤٦، ودستور العلماء (قرأ) ٣/ ٦٤، ومعجم مصطلحات اصول الفقه ٥٦، والمعجم الوسيط (قرأ) ٢/ ٧٢٩، والقران والفلسفة ٧.

<sup>(</sup>٦٩) ينظر: كلمات القرآن ٣٦٥.

بن كلاب المكنى بأبي محمد قائد الفرقة الكلابية (المتوفى سنة ٢٤٠ هـ)(٧٨).

- الأشعري: علي بن اسماعيل بن اسحاق المكنى بأبي الحسن (\*).
- الباقلاني: محمد بن الطيب بن محمد المكنى بأبي بكر. يعد من أهم علماء الأشعرية (توفى سنة ٤٠٣هـ)(٧٩).
- البغدادي: عبد القاهر (المتوفي سنة ٤٢٩ هـ)(۸۰).
  - الغزالي: ابو حامد بن محمد بن احمد.
- القلانسي: احمد بن عبد الرحمن بن خالد المكنى بابي العباس (۸۱).
- (٧٨) ينظر: التفكير الفلسفي في الإسلام ٦٥، والعقل الفلسفي في الإسلام ١/ ٩٠، ١/ ١٣١
- (\*) كان في بادئ الأمر احد رجال المعتزلة لأنه تتلمذ على يد مؤسس الجبائية ابي على الجبائي (المتوفى سنة ٣٠٣هـ) الاانه لم يتقبل بعض اراء المعتزلة فاعتزل هذا المذهب لانه راى سيدنا محمد الله يحثه على اتباع اهل السنة توفى الاشعري سنة ٣٢٤ هـ ينظر: التفكير الفلسفي في الإسلام ١/ ١٩٩، والعقل الفلسفي 1/ ١٣٥.
- (٧٩) ينظر: العقل الفلسفي في الإسلام ١/ ١٣٦.
  - (٨٠) ينظر: في علم الكلام ٥٤٢.
  - (٨١) ينظر: التفكير الفلسفي في الإسلام ٦٧.

والحرام ولا يجوز لنا ان نقيس بآرائنا: فقيل لهم أصحاب الحديث)(٧٢).

ب. أصحاب الرأي: (سموا بذلك لأنهم أجازوا الرأي والقياس في الفقه وقالوا يجوز بنا اجتهاد الرأي فيها اشتبه علينا مما لم نجده في الكتاب والسنة فسموا بذلك اصحاب الرأي)(٢٧).

#### رجال أهل السنة والأشاعرة:-

- النعمان بن ثابت المكنى بأبي حنيفة ويشف (المتوفى سنة ١٥٠هـ) (٧٤)
- مالك بن أنس احد ائمة اهل السنة
   المتو في سنة ۱۷۹ هـ(۲۰۰).
- الشافعي: من اكابر فلاسفة الإسلام المتوفى سنة ٢٠٤ هـ(٢٠).
- الكناني: عبد العزيز المتوفى عام ۲٤٠هـ(۷۷).
- ابن کلاب: عبد الله بن سعید بن محمد

(۷۲) الزينة ۲/ ۲٦٧.

(۷۳) نفسه ۲/ ۲۶۸.

(٧٤) ينظر: معجم مصطلحات اصول الفقه ومابعدها، ونشأة الفكر الفلسفي ١/ ٢٣٤.

(٧٥) ينظر: التفكير الفلسفي في الاسلام ٦٢.

(٧٦) المصدر نفسه ٦١.

(٧٧) ينظر: كتاب الحيدة ١٤ المقدمة.

#### رأى الاشاعرة في كلام الله:

اجتمع اهل السنة (الاشاعرة) على أن كلام الله سبحانه وتعالى كلام قديم غير مخلوق(٨٢) والقديم في اصل اللغة: (هو ما تقدم و جو ده)<sup>(۸۳)</sup>.

أما في الاصطلاح فهو السابق للوجود لا موجود قبل وجوده (۱۸۶).

ويذكر: (إنها سمى قرآنا لمعنى الجمع، وكلام الله لأنه يتأدى به، والكتابة الدالة عليه مكتوبة في مصاحفنا، والقرآن الدال عليه مقروء بألسنتنا، والالفاظ الدالة عليه محفوظة في صدورنا لا في ذاته كما يقال: الله مكتوب على هذا الكاغد لا يراد به حلول ذاته فيه وانها يراد به ما يدل على

(٨٢) ينظر: كتاب الحيدة ١٧، الاختلاف في اللفظ ٤٣، والزينة ٣/ ٢٦٧، والمضنون به على غير اهله: ٦٠، وتاريخ الفكر الفلسفي ١/ ٢٠٤، فلسفة العقل ٣٩، والقرآن وعلم القراءة: ٦٩، المذاهب الاسلامية: ٢٧٦، والمثقفون في الحضارة العربية ٨٠، ونشأة الفكر الفلسفي ١/ ٢٧٤.

(۸۳) شرح الاصول الخمسة ١١٧.

(٨٤) ينظر: شرح الأصول الخمسة ١١٧، والجام العوام عن علم الكتاب ٦٦ وما بعدها، والانسان الكامل في معرفة الاواخر والاوائل ١/ ٦٣، والاسماء والصفات ٢٣.

ذاته، ومحصلة ان ما قام بذاته تعالى قديم وهو متكلم في الازل به حيث لا سامع ولا مخاطب، وهذا لا يوصف بالنزول والحدوث وهو الذي يتلى في الصلاة)(مم).

يتبين أن الجمع والاداء والكتابة والقراءة والألفاظ صفات لا تدل على ذات الله سبحانه وتعالى فهي صفات محدثة مخلوقة، وما يدل على القدم المكتوب والمقروء والمتلو لانها قد تمت من قبل الرب. إذن الكلام قديم غير مخلوق(٨٦).

ويذكر الأشعري (المتوفي سنة ٣٢٤هـ) دليلا على كون الله سبحانه وتعالى لا يزال متكلماً: ((دليل على أن الله تعالى لم يزل متكلمًا ان الكلام لا يخلو ان يكون قديمًا او حديثاً فان كان محدثاً لم يخل ان يحدثه الله في نفسه، او قائماً بنفسه، او في غيره. فيستحيل ان يحدثه في نفسه لانه ليس بمحل للحوادث. ويستحيل ان يحدثه قائماً بنفسه لأنه صفة والصفة لا تقوم بنفسها. ويستحيل ان يحدثه في غيره لأنه لو احدثه في

<sup>(</sup>٨٥) الكليات: ٥٩٧، وروح المعاني ١/ ١١.

<sup>(</sup>٨٦) ينظر: كتاب الاقتصاد في الاعتقاد ٨٠، ودستور العلماء ٣/ ١٣٤، وفي علم الكلام

غيره لوجب ان يشتق ذلك الجسم الذي فيه الكلام من اخص اوصاف الكلام اللازمة له نفسه اسماً وللجملة التي المحل منها اسماً. فان كان أخص اوصاف الكلام انه كلام وجب ان يكون ذلك الجسم متكلماً. وان اخص اوصافه انه نهى وجب ان يكون ذلك الجسم ناهياً. فلما استحال ان يتكلم بكلام الله تعالى غيره، ويأمر بأمره غيره، وينهى بنهيه غيره استحال ان يحدث كلاماً في غيره فيكون به متكلماً. واذا فسدت الوجوه التي يخلو الكلام منها لو كان محدثاً صح انه قديم وان الله تعالى لم يزل به متكلماً.

فكلام الله تعالى بها يشمله من أمر بالمعروف ونهي عن المنكر واخبار عن الاولين والاخرين، وعد وعيد يدل على كون كلامه تعالى محدثاً. لأن هذه العبارات قد نزلت على لسان الملائكة إلى الانبياء والرسل. فهذه دلالات على كلام الله القديم والدلالة حادثة مخلوقة. اما المدلول فهو قديم غير مخلوق (٨٨٠).

## أدلة الاشاعرة على كون كلام الله تعالى قديماً غير مخلوق:-

- قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَاتَيْنَا مُوسَى الْصَحَتَبَ فَاخْتُلِفَ فِيدٍ وَلَوْلَا كَلِمَةُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مِن رَّبِكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ قَولِأَهُمْ لَفِي سَبَقَتُ مِن رَّبِكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ قَولِأَهُمْ لَفِي شَكِّ مِّنْهُ مُربِبٍ ﴾ [سورة هود: ١١٠] هذه الآية الكريمة دليل على كون القرآن الكريم قديماً غير مخلوق (٨٩).
- قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْرَلْنُهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَمَا كُمُ مَعَقِلُونَ ﴾ [سورة يوسف: ٢] دليل على كون القرآن غير مخلوق. يذكر الدكتور محمد ابو زهرة: (ان السلف قالوا: لم يزل الله متكلماً اذا شاء بالعربية كما تكلم بالقرآن العربي وما تكلم به فهو قائم به، وليس مخلوقاً منفصلاً عنه، فلا تكون الحروف التي هي اسماء الله الحسني، وكتبه المنزله مخلوقة لأن الله تكلم بها)(٩٠) وسمي عربياً لأن كتابته وقراءته عربية (٩١). هذه الاية احتج بها المعتزلة والاشاعرة هذه الاية احتج بها المعتزلة والاشاعرة

<sup>(</sup>٨٧) كتاب اللمع في الرد ٢٣.

<sup>(</sup>٨٨) ينظر: الملل والنِحَل ١/ ٢٣، والتفكير الفلسفي في الإسلام ٦٥.

<sup>(</sup>٨٩) ينظر حجج القرآن: ٦٦.

<sup>(</sup>٩٠) المذاهب الاسلامية ٣٢٩.

<sup>(</sup>٩١) العقل الفلسفي ٣/ ١٨.

لكن لكل فرقة رأيها الخاص.

 قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزُّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَفِظُونَ ﴾ [سورة الحجر: ٩] المراد بالذكر القرآن الكريم وهو دلیل علی کون کلامه قدیماً غیر مخلوق (٩٢). وهذه الآية احتج بها كلا الفريقين الاأن المعتزلة أعطوا سبب الاحتجاج لكن الاشاعرة لم يذكروا سوى الآية.

 قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَن نَّقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [سورة النحل: ٤٠].

دليل على كون كلامه قديماً غير مخلوق. يقول الباقلاني (المتوفي سنة ٤٠٣هـ): (فلو كان القرآن مخلوقاً بقول آخر. وذلك يوجب ان لا يوجد من الله تعالى فعلاً اصلاً و اذا كان لابد ان يوجد قبله افعال وهي اقاويل لا غاية لها)(٩٣).

 قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّجيمِ ﴾ [سورة النحل: ٩٨]، فالاستعاذة تكون

بالخالق، وليس بالمخلوق (٩٤). فالخالق الله سبحانه وتعالى وكلامه جزء منه فهو غير مخلوق.

- لو كان القرآن مخلوقاً لأستطاع البشر الاتيان بمثله. اذن هو غير مخلوق (٩٥). كما في قوله تعالى: ﴿ قُل لَّإِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَلْدَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ } وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ طَهِيرًا ﴾ [سورة الاسراء: ٨٨].
- قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ ۞ عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ اللَّ خَلَقَ ٱلْإِنْسَانَ ن عُلُّمُهُ ٱلْبُكِانَ ﴾ [سورة الرحمن: ١-٤]، فالله سبحانه وتعالى قد ذكر خلق الانسان ولم يذكر خلق القرآن في جميع الآيات التي وردت فيها لفظة القرآن.(٩٦) اذن القرآن غير مخلوق.
- كلام الله غير مخلوق والدليل على ذلك قول البيهقي: (اخبرنا محمد بن عبد الله الحافظ قال: سمعت أبا عبد الرحمن محمد بن ابراهیم بن جحش یقول:

<sup>(</sup>٩٢) ينظر: تيجان البيان ١٩٢.

<sup>(</sup>٩٣) التمهيد ٢٣٧.

<sup>(</sup>٩٤) ينظر: الاسماء والصفات ٢٤١.

<sup>(</sup>٩٥) ينظر: التمهيد ٢٣٩.

<sup>(</sup>٩٦) ينظر: شرح الاصول الخمسة ٣٦٩، والكلبات ٧٦١.

سمعت ابا بكر محمد بن اسحاق بن خزيمة يقول سمعت محمد بن اسهاعيل البخاري يقول: سمعت علي بن المديني يقال: اختصم مسلم ويهودي إلى قضاتهم بالبصرة فصار اليمين على المسلم. فقال اليهودي: حلفه، فقال المخاصم اليه: احلف بالله الذي لا اله الغران مخلوق، والله في القرآن، (يعني القران مخلوق، والله في القرآن، (يعني فركرَه)، حلِّفه بالخالق لا بالمخلوق، قال فتحير القاضي وقال: قوما حتى انظر في المركم) (۹۷).

يتبين أن القرآن الكريم (كلام الله) ليس مخلوقاً، فلو كان مخلوقاً لما صح الحلف به لأن الحلف اوالقسم لا يكون الا بالخالق فكيف يكون بالمخلوق ؟ اذن كلام الله ليس مخلوقاً.

• نفيهم أن يكون كلام الله جسماً أو عرضاً. يقول الباقلاني (المتوفى سنة ٣٠٤هـ): (لو كان كلام الله سبحانه وتعالى مخلوقاً وليس من جنس الاجسام عندنا وعندهم لوجب أن

(۹۷) الاسماء والصفات ٣٢٦.

يكون عرضاً. ولو كان عرضا لوجب ان يكون فانياً في الثاني من حال حدوثه وان لا يكون الباري سبحانه في وقتنا هذا آمراً بشيء ولا ناهياً عنه ولا واعداً ولا متوعداً ولا مركباً ولا مخبراً. وفي إجماع الامة على أن الله تبارك وتعالى أمر خلقه في هذا الوقت بطاعته وناه لمم عن معصيته وانه متكلم بالامر والنهي لخلقه دليل على أنه لا يجوز أن يكون متكلماً بكلام عرض مخلوق لأن الدلالة قد دلت على استحالة بقاء الاعراض) (٩٨) فهذا دليل على كون كلام الله تعالى غير مخلوق.

• يقول الباقلاني في ردّه على المعتزلة:

((كيف يجوز التحدي بمثل القرآن وهو عندكم قديم لا مثل له من كلام الآدميين ولا يجانس كلام المخلوقين؟ قيل له: لم يتحدَّ النبي شيخ بمثل الكلام القائم بالله سبحانه، وإنها تحداهم بمثل الحروف المنظومة التي هي عبارة عنه في براعتها وفصاحتها واختصارها

(٩٨) التمهيد ٢٣٨ وما بعدها، وينظر: الفصل في الملل والاهواء والنحل ٣/ ٥.

وكثرة معانيها))(٩٩).

• وجاء في الإتقان قول بعض العلماء: إنَّ التحدي وقع بالكلام القديم الذي هو صفة الذات وأن العرب كلفت في ذلك ما لا يطاق(١٠٠٠). إن اللغة ليست موضع الإعجاز إنها هي دليل عليه وباب إليه لا يمكن معرفته بدونها تستمد الإعجاز من المرحلة القبلية للغة، فلابد أن يُلْبِسُ اللهُ القرآنَ بعد نزوله أحلى ثوباً وأعلى نظماً، ويكسيه أجل جسداً، بهر العلماء مما جعلهم يتجهون إلى دراسة لغته فقالوا أن وجه إعجازه في لغته العالية وبلاغته المتفردة ونظمه العجيب. وأهملوا الجانب القبلي له.

#### الكلام النفسي

الكلام النفسي كلام قديم غير مخلوق لأنه ليس بصوت ولا حرف، ولا يمكن تقسيمه، او تبعيضه، أو تجزئته. وهذا الكلام كلم الله سبحانه وتعالى

عبده موسى الميلابه (١٠١).

• ويؤكد العلماء والمفسرون على ان الكلام النفسي موجود ليس في نفس البارى فحسب بل في نفس الانسان المخلوق.(١٠٢)كما في قوله تعالى: ﴿ تَعَلُّمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَآ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ ۚ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّهُ ٱلْغُيُوبِ ﴾ [سورة المائدة: ١١٦].

فهذه الآية تدل على ان الباري يعلم ما يدور في نفس عبده و لا يعلم العبد ما يدور في نفس خالقه سبحانه وتعالى من كلام.

وقول الشاعر:-

إِنَّ الكلامَ لفي الفؤادِ وإنها

جُعلَ اللسانُ على الفؤادِ دليلاً (١٠٣)

(١٠١) ينظر: الكوكب الازهر شرح الفقه الاكبر ٧٦، روح المعاني ٢٠/ ٧٣ وما بعدها وتاريخ الفكر الفلسفي: ٢/ ٣٨٣، في علم الكلام ٤٨٠، التفكير العقلي في الإسلام ٦٥، القرآن والفلسفة «١٠٦، والعقل الفلسفي في الإسلام ١/ ١٧، ونشأة الفكر الفلسفى في الإسلام ١/ ٢٧٦، والتراث النقدي والبلاغي للمعتزلة٧٧٧.

(١٠٢) ينظر: كتاب الاقتصاد في الاعتقاد ٧٦، ودستور العلماء ٣/ ١٣٤ او ما بعدها.

(١٠٣) كتاب الاقتصاد في الاعتقاد ٧٥، والكليات ٧٥٧، ودستور العلماء ٣/ ١٣٥، ومفهوم النص ٢٢٥.



<sup>(</sup>٩٩) التمهيد ١٥٢.

<sup>(</sup>١٠٠) الإتقان ٤.

دليل على وجود الكلام النفسي في الانسان. يقول الدكتور عبد الستار عز الدين الراوي: (ان ما نجده في انفسنا من معنى نفسي يجول في خواطرنا قبل وضعه في لفظة، فحيث انفرد بالوجود دون اللفظ فهو غيره بل هو كلامنا حقيقة، أما الالفاظ فهي وسيلة لنقله إلى الغير وحسب (١٠٤).

يتبين أن الكلام النفسي موجود في الذات قبل الكلام المنطوق والله سبحانه وتعالى قد تكلم بالكلام النفسي مع موسى الله وهذا يدل على قدمه

#### الخاتمة

القرآن الكريم كتاب سهاوي يحوي الحقيقة المطلقة نزل على سيد الكائنات محمد السلوب بليغ معجز لما فيه من وجوه اعجاز كثيرة يعجز العرب عن الإتيان بمثلها.

توصلت من خلال مسيرة البحث إلى عدة نتائج أهمها: -

♦ الكلام نوعان: الأول يتم بين شخص يلقي وشخص يتلقى كما في قوله تعالى:
 ﴿ وَيُكِلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلًا

(۱۰٤) د. عبد الستار الراوى -فلسفة العقل ٣٩.

وَمِنَ ٱلصَّكِلِحِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ٢٤]. فالملقى عيسى الله والمتلقى هم الناس. والآخر: يتم داخل النفس الانسانية ككلام الله لعبده موسى الله على رأي الاشاعرة كما في قوله تعالى: ﴿ وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَى تَصَلِيمًا ﴾ [سورة النساء: ١٦٤]. وكلام الانسان مع نفسه كما في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَصَلَّمُ نَفْسُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ فَمِنْهُمْ شَقِيًّ لَا يَصَلَّمُ شَقِيًّ وَسَعِيدٌ ﴾ [سورة هود: ١٠٥].

بین الکلام واللغة فرق إذ الکلام ختص بالانسان أما اللغة فیختص بها الانسان والحیوان وحرکة النبات والکلام یتطلب اداة نطق، أما اللغة فیمکن تأدیتها دون الإعتباد علی جهاز النطق کالاشارة بالید تعبیراً عن لغة التحیة وغیر ذلك. الکلام ظاهرة فردیة، اما اللغة فانها ظاهرة اجتهایة.
 الحدیث مرادف للکلام وقد یکون السبب في ذلك هو خروج کلاهما من الفم ودلالتها علی القول المفید. الا نهنالك فرقا بینها وهو أن الحدیث یکون في الکلهات الکثیرة المترابطة. اما یکون في الکلهات الکثیرة المترابطة. اما یکون في الکلهات الکثیرة المترابطة. اما

الكلام فقد يكون بالحرف أو الاسم او

الفعل وقد يكون في لفظة او لفظتين. ❖ القول مختلف عن الكلام ذلك لأن القول يتكون من مجموعة من ألفاظ بالقديم غير المخلوق. قد تكون داخل النفس الانسانية أما الكلام فهو إخراج هذه الألفاظ بصوت بوساطة عضو الكلام: (اللسان). والقول قد يطلق على الشيء الناقص غير التام أما الكلام فانه يطلق على الشيء التام المفيد. وهذا ينطبق على قول الناس القرآن كلام الله وليس قول الله.

> 💠 اتفاق المعتزلة على كون كلامه تعالى محدثا مخلوقا يتكون من حروف منظومة أو اصوات مقطعة مخلوقة في

> أما الاشاعرة فقد اتفقوا على كون في محل. فالله تعالى يتكلم كلاماً نفسياً احتج كلا الفريقين ببعض الادلة والايات فكان لكلّ فريق وجهة نظر خاصة. فالمعتزلة كانت استدلالاتهم

أوضح من الاشاعرة الا ان الاشاعرة لهم استدلال مقنع وهو لو كان القرآن مخلوقاً لما صحّ الحلف به فالحلف يكون

❖ وهي قضية استنفدت جهود العلماء المسلمين على الرغم من أنّ أهميتها والجدوى منها لا يرقى الى مستوى الخلاف الواسع الذي شهدته والتضحيات الكبيرة التي قدمت لها فقد راح ضحيتها كثير من العلماء.

#### أهم المصادر والمرجع:

القرآن الكريم.

- الاتجاهات الفكرية في التفسير، د. الشحات سيد زغلول، ط١، الهيئة المصرية العامة للكتاب فرع الاسكندرية، دار النجاح للطباعة الاسكندرية، ١٣٩٥هـ، ١٩٧٥م.
- كلامه تعالى قديما غير مخلوق لا يحل الاختلاف في اللفظ والردعلى الجهمية المشبهة، ابو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الكاتب الدينوري (ت ٢٧٦هـ)، مكتبة الشرق الجديد، بغداد، مطبعة منیر بغداد، د. ت.
- اسرار الحروف والاعداد -اعداد:



للكتاب، ١٣٩٥هـ، ١٩٧٥م.

- الالفاظ المعرة عن الكلام في التعبير القرآني، نبراس حسين مهاوش، دار
- الجام العوام عن علم الكلام، حجة الاسلام ابي حاتم محمد الغزالي، مكتبة ومطبعة محمد على صبيح واولاده، ۱۹۶۳ –۱۹۹۳ م. بهامش ج۱ من الأنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل.
- الانسان الكامل في معرفة الاواخر والاوائل، العارف الرباني، والمعدن الهمداني سيد عبد الكريم بن ابراهيم الجيلاني، مكتبة ومطبعة محمد على صبيح واولاده بميدان الازهر، ۱۳۸۳ هـ، ۱۲۹۳م.
- بنية العقل العربي (دراسة تحليلية نقدية لنظم المعرفة في الثقافة العربية-د. محمد عابد الجابري ط٦، مركز دراسات الوحدة العربية، لبنان، ٠٠٠ م.
- البيان والتبيين، عمرو بن بحر الجاحظ (ت٢٥٥هـ) تحقيق: عبد السلام محمد هارون م۱، ط۱، م۲: ط٤،

على بو صخر، اشراف العلامة اية الله الشيخ عبد الكريم العقيلي، ط١، منشورات مؤسسة بنت الرسول علله لاحياء تراث اهل البيت الله ، دار الفراهيدي ٢٠١٢. الغدير، قم، ايران، ١٤٢٤ هـ، ۳۰۰۲م.

- اسس علم اللغة، ماريو باي ترجمة وتعليق: د. احمد مختار عمر، ط۸، عالم الكتب القاهرة، ١٤٩١هـ، ١٩٩٨م.
- اسماء الله الحسني، ابن القيم الامام شمس الدين ابو عبد الله محمد بن ابي بكر الزرعي الدمشقي، (٦٩١-٥١هـ) حقق نصوصه وخرج احاديثه وعلق عليه: يوسف على بديوي، ايمن عبد الرزاق الشوا، ط٢، دار الكلم الطيب دمشق بيروت، توزيع دار الدليقان، الرياض، ١٤١٩هـ، ١٩٨٨م.
- الاشباه والنظائر في القرآن الكريم، مقاتل بن سليهان البلخي (ت ١٥٠هـــ)، دراســة وتحقيق: د. عبد الله محمود شحاتة، مطبعة دار الكتب والو ثائق القو مية، الهيئة المصرية العامة

مطبعة لجنة التاليف والترجمة والنشر، NASA هـ ١٣٦٧ م.

- تاريخ الفكر الفلسفي في الاسلام د. محمد علي ابو ريان، دار النهضة العربية للطباعة والنشر بيروت، ١٩٧٦م.
- التراث النقدي والبلاغي للمعتزلة (حتى نهاية القرن السادس الهجري، د. وليد قصاب، نشر وتوزيع دار الثقافة، الدوحة قطر، ١٤٠٥هـ، ١٩٨٥م.
- التعريفات، ابو الحسن علي بن محمد بن علي الجرجاني المعروف بالسيد الشريف، دار الشؤون الثقافية العامة، وزارة الثقافة والاعلام، بغداد، ١٤٠٦هـ -١٩٨٦م.
- تفسير القرآن الكريم (التحرير والتنوير)، المولى الامام الاستاذ فضيلة الشيخ محمد الطاهر بن عاشور، منشورات دار الكتب الشرقية تونس، دت.
- التفكير الدلالي عند المعتزلة، د. علي حاتم الحسن، ط۱، دار الشؤون الثقافية، بغداد ۲۰۰۲م.
- التفكير الفلسفي في الاسلام مذاهب

وشخصيات، د. علي سامي النشار سعاد علي عبد الرزاق ط١، دار الكتب الجامعية، ١٣٩٢هـ -١٩٧٢م.

- تيجان البيان في مشكلات القرآن، محمد امين بن خير الله الخطيب العمري، تحقيق ودراسة حسن مظفر الرزو، ط١، طبع بمطابع جامعة الحوصل مديرية مطبعة الجامعة ١٩٨٥.
- دور الكلمة في اللغة، ستيفن أولمان، ترجمه وقدم له وعلق عليه د. كمال محمد بشر، دار الطباعة القومية، ١٩٦٢.
- شرح الاصول الخمسة، القاضي عبد الجبار بن احمد الهمداني الاسد ابادي (ت٥١٤ هـ) تعليق الامام احمد بن الحسين بن ابي هاشم، ط١، دار احياء التراث العربي بيروت، ١٤٢٢ هـ، ٢٠٠١ م.
- علم الكلام وبعض مشكلاته، د. ابو الوفا الغنيمي التفتاراني، دار الثقافة للنشر والتوزيع القاهرة، دت.
- غريب القرآن المسمى (بنزهة



الاسكندرية، ١٩٧٨.

- القرآن وعلم القراءة، جان بيرك، ترجمة وقراءة: د. منذر كياشي، تقديم. د. محمود عكام، ط١، مركز الانهاء الحضاري حلب، دار التنوير، بيروت، ١٩٩٦م.
- بغداد، دار واسط للنشر لندن، بغداد، القرآن والفلسفة، د. محمد يوسف موسى، دار المعارف بمصر، ١٩٥٨م.
- الكتب العلمية ببروت لبنان، د ت.
- كتاب الاقتصاد في الاعتقاد، للامام الغزالي، مطبعة منبر، مكتب الشرق الجديد، بغداد دت.
- كتاب التمهيد، الامام القاضي ابي بكر محمد بن الطيب الباقلاني، عني بتصحيحه ونشره الاب رتشرد يوسف مكارشي اليسوعي، المكتبة الشرقية بيروت، منشورات جامعة الكلمة في بغداد، ١٩٥٧.
- كتاب حجج القرآن، الامام أبي الفضائل أحمد بن محمد بن المظفر المختار الرازى الحنفي على، ط٢، دار الرائد العربي، بيروت لبنان،

القلوب)، للامام ابي بكر محمد بن عزيز السجستاني، ط٣، دار الرائد العربي، بىروت لېنان، ۲۰۶۱، ۱۹۸۲.

- الغلو والفرق الغالية في الحضارة الاسلامية، د. عبد الله سلوم السامرائي، ط٢، طبع الدار العربية . 1917
- الفصل في الملل والاهواء والنحل،
   كتاب الاسماء والصفات، للبيهقي، دار للامام ابي محمد على بن احمد بن حزم الظاهري (ت ٤٥٦) ط١، طبع بالمطبعة الادبية بسوق الخضار القديم بمصر، دار الندوة الجديدة بيروت لبنان/ ج١: ١٣١٧هـ، ج۲+۳: ۲۳۱ه.
  - فلسفة العقل رؤية نقدية للنظرية الاعتزالية، د. عبد الستار عز الدين الراوى، ط٢، دار الشؤون الثقافية العامة. افاق عربية بغداد، ١٩٨٦.
  - في علم الكلام (دراسة فلسفية لاراء الفرق الاسلامية في اصول الدين المعتزلة والاشاعرة، د. احمد محمود صبحى، مؤسسة الثقافة الجامعية

۲ • ٤ ۱ هـ - ۲۸۹ م.

- كتاب الحيدة، للامام عبد العزيز يحيى الكناني (ت ٢٤٠هـ) حققه وقدّم له د. جميل صليبا ط٢، دار صادر بيروت ١٩٩٢م.
- كتاب اللمع في الرد على اهل الزيغ والبدع، الشيخ الامام ابي الحسن على بن اسهاعيل الاشعري، عني بنشره وتصحيحه الاب رتشرد يوسف مكارشي اليسوعي، المطبعة الكاثوليكية بيروت، ١٩٥٢م.
- كنز الحفاظ في كتاب تهذيب الالفاظ، لابي يوسف يعقوب بن اسحاق السكيت (ت ٢٤٣ هـ -وقبل ٢٤٦) هذبه الشيخ الامام ابو زكريا يحيي بن على الخطيب التبريزي، نقلا عن نسختي ليدن وباربس وقف على طبعه وجمع روايته الاب لويس شيخو اليسوعي، المطبعة الكاثوليكية للاباء اليسوعين في بيروت، منشورات النصر، طهران، ١٨٩٥م.
  - الكوكب الازهر شرح الفقه الاكبر، الامام ابي عبد الله محمد بن ادريس

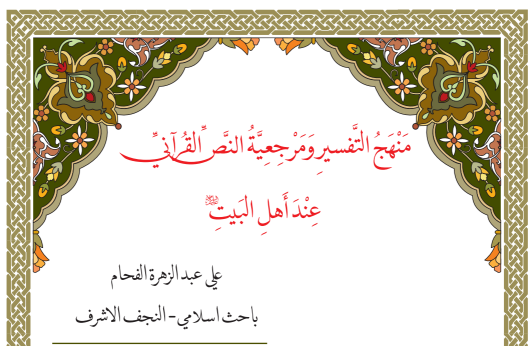
- الشافعي، تحقيق: الشيخ محمد ياسين عبد الله، مطبعة الشعب، مكتبه الفكر العربي للنشر والتوزيع ىغداد، د ت.
- اللغة وعلم النفس، د. موفق الحمداني، طبع بمطابع مديرية الكتب للطباعة والنشر، جامعة الموصل، ١٩٨٢م.
- متشابه القرآن، القاضي عبد الجبار بن احمد الهمداني (ت ٤١٥ هـ) تحقيق: د. عدنان محمد زررور، دار التراث، القاهرة، ١٩٦٩م.
- المثقفون في الحضارة العربية محنة ابن حنبل ونكبة ابن رشد، د. محمد عابد الجابري، ط۲، مركز دراسات الوحدة العربية بيروت، ٢٠٠٠م.
- مجمع البحرين، للعالم المحدث الفقه الشيخ فخر الدين الطريحي "ت ١٠٨٥ هـ "تحقيق: السيد احمد الحسني مطبعة الآداب، دار الكتب العلمية، دار الثقافة النجف الاشرف.
- مجمع البيان في تفسير القرآن –ابو على الفضل بن الحسن الطبرسي وقف على تصحيحه وتحقيقه والتعليق عليه

- المقصد الأسنى في شرح معاني اسماء الله الحسنى لابي حامد الغزالي، حققه وقدم له د. فضله شحادة، ط۲، دار المشرق شم م، بيروت لبنان، التوزيع المكتبة، الشرقية، ١٩٨٦ م.
- صالح العلى الصالح، امينة الشيخ الملل والنحل، للامام ابي الفتح محمد عبد الكريم الشهر ستاني (ت ٤٨هـ) طبع بالمطبعة الادبية مصر-دار الندوة الجديدة بيروت ج١: ١٣١٧ هـ -ج ۲ - ۳: ۱۳۲۰ هـ. (بهامش الفصل في الملل والاهواء والنحل).
- نشأة الفكر الفلسفى في الاسلام، د. على سامى النشار ط٧، دار المعارف،
- الوجوه والنظائر في القران الكريم، هارون بن موسى -تحقيق: د. حاتم الضامن، دار الحرية للطباعة، ٩٠٤١هـ - ١٩٨٨ م.

الفاضل المتتبع الحاج السيد هاشم والتوزيع، دت. الرسولي المحللاتي، دار احياء التراث العربي، بيروت لبنان، د ت.

- المذاهب الاسلامية، محمد احمد ابو زهرة، المطبعة النموذجية مصر، د.ت.
- معجم الصافي في اللغة العربية، سليمان الاحمد ط١، مطابع الشرق الاوسط الرياض، ١٤٠٩ هـ، ١٩٨٩م.
- المعجم الفلسفي، د. جميل صليبا، دار الكتاب اللبناني ببروت، دار الكتاب المصري القاهرة، ١٩٧٩م.
- المعجم الفلسفي، مجمع اللغة العربية، جمهورية مصر العربية الهيئة العامة القاهرة، ١٩٧٧م. لشؤون المطابع الاميرية، القاهرة، ١٣٩٩ هـ -١٩٧٩م.
  - مقالات الاسلاميين واختلاف المضلين، ابو الحسن على بن اسماعيل الاشعرى (ت ٣٣٠ هـ)، ط١، مكتبة النهضة المصرية، ١٣٦٩ هـ، ١٩٥٠م.
  - مقدمة ابن خلدون، العلامة ابن خلدون، دار الفكر للطباعة والنشر







يدور البحث حول رأي الكاتب بأن الخلاف حول مرجعية التفسير لم يكن وليد السجالات أو التنظيرات المعاصرة وأن الجذور التاريخية لهذا الخلاف تمتد زمنيا الى ما قبل نشوء الفرق والمذاهب.

بعد ذلك يدير السيد الباحث حديثاً حول الخطوط العامة لمنهج أهل البيت في التفسير، متطرقاً الى موضوعة (التفسير بالرأي) وانه ممنوع في مذهبهم مستشهداً باراء اكثر العلماء وثاقة في ذلك؛ مستنتجاً أن تفسير القرآن لا تبلغه عقول الرجال العاديين الذين لا يملكون الدليل على ما يقولون وأن ذلك محصور بأهل البيت معتمداً الكثير من الروايات الموثقة في مصادر الشيعة المعتمدة مثل (تهذيب الأحكام) و (الاحتجاج) و (وسائل الشيعة) وغيرها.

العدد الخامس عشر خريف (١٣٠١٣ م- ١٤٣٤هـ) العدد الخامس عشر خريف (٢٠١٣)

• لم يكن الخلاف حول مرجعية القرآن في المنظومة الإسلامية وليد السجالات أو التنظيرات المعاصرة، فالجذور التاريخية لهذا الخلاف تمتد زمنياً إلى ما قبل نشوء الفرق والمذاهب وبالتحديد إلى الأيام الأخيرة من حياة رسول الله عندما طرح بعضهم نظرية (حسبنا كتاب الله) بهدف ترسيخ مفهوم (أوحدية النص القرآني) ولو بشكل مؤقت لتحييد أي مرجعية صحيحة يمكن مؤقت لتحييد أي مرجعية صحيحة يمكن ان تساهم في إنضاج الوعي الإسلامي الهش انذاك واستيعاب الصدمة التي سيخلفها

ولقد كان للمخططين ما أرادوا!. فبعد نحو قرن من عمر الإسلام لم فبعد نحو قرن من عمر الإسلام لم يجد المسلمون-الذين ابتعدوا عن أهل البيت اليهائي مرجعية جامعة تحفظ العلاقة المتوازنة بالقرآن الكريم مما ساهم في نشوء وتبلور المناهج التفسيرية التي اختلفت وتنوعت بحسب اختلاف وتنوع المباني الفكرية للفرق والمدارس الإسلامية.

رحيل رسول الله عِيلاً.

وإذا كان لكل مدرسة منهج تفسيري يميزها عن غيرها فإن الأهل الحق (أهل البيت الله النعائد النعائد

على ترسيخه في المنظومة الشيعية وحذروا من اخترق المباحث التفسيرية الشيعية بمخلفات المدارس الأخرى ونظرياتها التي تمثل في معظمها مزيجاً من الأهواء والآراء الشخصية.

# الخطوط العامة لمنهج أهل البيت ﷺ في التفسير

أول الخطوط العريضة التي يرسمها أهل البيت في منهجهم التفسيري هو التشديد الكبير على (حرمة التفسير بالرأي)، وقد أجمع العلماء والمحققون الشيعة على حرمة تفسير القرآن الكريم بالرأي لكن (اراءهم) اختلفت في تعريف مفهوم (التفسير بالرأي)، وفي أدناه طائفة من اقوال أهم محققي الشيعة:

• السيد الخوئي في كتابه «البيان في تفسير القرآن ص٢٦٩» يقول: (ويحتمل أن معنى التفسير بالرأي الاستقلال في الفتوى من غير مراجعة الأئمة في مع أنهم قرناء الكتاب في وجوب التمسك، ولزوم الانتهاء إليهم، فإذا عمل الإنسان بالعموم أو الإطلاق الوارد في الكتاب، ولم يأخذ

التخصيص أو التقييد الوارد عن الأئمة الله كان هذا من التفسير بالرأي، وعلى الجملة حمل اللفظ على ظاهره بعد الفحص عن القرائن المتصلة والمنفصلة من الكتاب والسنة، أو الدليل العقلي لا يعد من التفسير بالرأي بل ولا من التفسير نفسه).

يتلخص في كون التفسير بالرأي هو تفسير القرآن بدون الرجوع للقرآن باعتباره مؤسس مشروع تفسير القرآن بالقرآن فيقول في كتابه «الميزان ٣/ ٧٧»: (والمحصل أن المنهى عنه إنها هو الاستقلال في تفسير القرآن واعتهاد المفسر على نفسه من غير رجوع إلى غيره، ولازمه وجوب الاستمداد من الغير بالرجوع إليه، وهذا الغير لا محالة إما هو الكتاب أو السنة، وكونه هي السنة ينافي القرآن ونفس السنة الآمرة بالرجوع إليه وعرض الأخبار عليه فلا يبقى للرجوع إليه والاستعداد منه في تفسير القرآن إلا نفس القرآن).

• السيد محمد باقر الحكيم إلى في كتابه « تفسير سورة الحمد ص٤٢ » يقول: هناك احتالات ثلاثة في معنى (التفسير بالرأي)..: الأول: إن المراد من التفسير بالرأي هو أن يفسر الإنسان النص القرآني اعتهاداً على رأيه وذوقه الشخصي في مقابل الفهم العام للقرآن المتمثل بالظهور العرفي والذي يعتمد على القرائن السابقة.

الثاني: أن يكون النهي الوارد على لسان الرسول على عن التفسير بالرأي هو كمعالجة لظاهرة برزت في زمن الرسول في تفسير القرآن وبشكل محدد... حيث ورد النهي آنذاك عن البحث في تفسير الآيات العقدية أو التاريخية تأثراً بالديانات السابقة وفلسفاتها وتأريخها، كاليهودية والنصرانية والبوذية وغيرها، الأمر الذي أدى إلى ابتعاد بعض المسلمين عن المفاهيم القرآنية.

الثالث: وهو المعنى الذي ينسجم مع معنى (الرأي) في (مدرسة الرأي) في الفقه الإسلامي، وقد انتقد أئمة أهل البيت هذه المدرسة واتجاهها انتقاداً شديداً، وقد يشكل هذا الانتقاد الشديد للأئمة هي قرينة

على أن المراد من (التفسير بالرأي) المنهي عنه هو (الرأي) في هذه المدرسة بوصفها تشكل اتجاهاً خطيراً في الفقه الإسلامي). أقول: من الواضح أن ما ذكره هؤلاء

الأعلام وَهَمْلِكُ من تعريفات تصلح كأمثلة لمفهوم التفسير بالرأي وتعدد الأمثلة قد لا يكون بحد ذاته تناقضاً، إلا أن اللافت أن أيا من تلك التعريفات لم يستند إلى دراسة تفصيلية لنصوص الروايات الواردة في هذا الشأن والتي جعلت (التفسير بالرأي) في مقابل (عدم الرجوع لأهل البيت في التفسير) وهذه الروايات منصورة بطائفة أخرى اتفقت على (حصرية تفسير القرآن وتأويله بأهل البيت اللها)، وطائفة أخرى ذكرت (تمايز النص القرآني عن كلام البشر)، وفي بعض تلك الروايات أمر صريح بوجوب التوقف عن إعطاء (الحكم التفسيري) في الآية بعد عدم الظفر بالرواية المفسرة لها، وفي ما يأتي استعراض لهذه الطوائف من الروايات:

### أولاً: حرمة التفسير بالرأي

وهي نصوص تصل إلى حد (التواتر الإجمالي) وقد وردت بلسان متشدد قل ما

يرد نظيره في الروايات الشريفة:

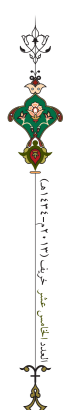
[۱]: الشيخ الصدوق في كهال الدين ٢٥٧ قال: عن عبد الرحمن بن سمرة قال: قال رسول الله على: (من فسر القرآن برأيه فقد افترى على الله الكذب، ومن أفتى الناس بغير علم فلعنته ملائكة السهاوات والأرض، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة سبيلها إلى النار).

[۲]: تفسير العياشي ۱/ ۱۷: عن هشام بن سالم (ثقة ثقة)، عن أبي عبد الله الله قال: (من فسر القرآن برأيه فأصاب لم يؤجر، وان أخطأ كان إثمه عليه).

[٣]: المصدر السابق: عن أبي بصير (ثقة)، عن أبي عبد الله الله قال: (من فسر القرآن برأيه إن أصاب لم يؤجر و أن أخطأ فهو أبعد من الساء).

[٤]: المصدر السابق: عن عمار بن موسى (ثقة)، عن أبي عبد الله الله الله قال: سئل عن الحكومة قال: (من حكم برأيه بين اثنين فقد كفر، ومن فسر برأيه آية من كتاب الله فقد كفر).

[٥]: أمالي الصدوق ٥٦: حدثنا محمد بن موسى بن المتوكل على قال: حدثنا على



بن إبراهيم بن هاشم (ثقة)، قال: حدثنا أبي (ثقة بالاتفاق)، عن الريان بن الصلت (ثقة)، عن علي بن موسى الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن أمير المؤمنين إلى قال: قال رسول الله عن أمير المؤمنين وجل: (ما آمن بي من فسر برأيه كلامي).

[٦]: أمالي الصدوق ٥٠٧: عن الباقر عن رسول الله أنه قال: (ومن أفتى الناس وهو لا يعلم الناسخ من المنسوخ والمحكم من المتشابه فقد هلك وأهلك).

[٧]: في البحار: -عنه عَيَّة: (من تكلم في القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ).

### ثانياً: أن تفسير القرآن لا تبلغه عقول الرجال:

[۱]: البرقي في المحاسن ۱/ ۲٦٧: عن معلى بن خنيس (ثقة على التحقيق) قال: قال أبو عبد الله الله: (ما من أمر يختلف فيه اثنان إلا وله أصل في كتاب الله ولكن لا تبلغه عقول الرجال). ورواه الكليني في الكافي ١/ ٦٠.

[۲]: المحاسن ۲/ ۳۰۰: عن جابر بن يزيد الجعفي (ثقة)، قال: سألت أبا جعفر للله عن شئ من التفسير فأجابني،

ثم سألته عنه ثانية فأجابني بجواب آخر، فقلت: (جعلت فداك كنت أجبتني في هذه المسألة بجواب غير هذا قبل اليوم، فقال: يا جابر إن للقرآن بطناً وللبطن بطناً وله ظهر وللظهر ظهر، يا جابر ليس شئ أبعد من عقول الرجال من تفسير القرآن، إن الآية يكون أولها في شئ وآخرها في شئ وهو كلام متصل منصرف على وجوه).

[٣]: تفسير العياشي ١/ ١٧: عن زرارة (ثقة)، عن أبي جعفر طبي قال: (ليس شئ أبعد من عقول الرجال من تفسير القرآن، إن الآية ينزل أولها في شئ وأوسطها في شئ، وآخرها في شئ).

[٤]: ١/ ١٧: عن عبد الرحمن بن الحجاج (ثقة) قال: سمعت أبا عبد الله الله يقول: (ليس أبعد من عقول الرجال من القرآن).

[٥]: الوسائل ٢٧/ ١٩٢: عن أبي لبيد البحراني، عن أبي جعفر الله أن رجلاً قال له: أنت الذي تقول: ليس شئ من كتاب الله إلا معروف، قال: ليس هكذا قلت إنها قلت: (ليس شئ من كتاب الله إلا عليه دليل ناطق عن الله في كتابه مما لا يعلمه الناس..).

# ثالثاً: حصرية تفسير القرآن وتأويله بأهل البيت الله المناهل البيت الله المناهد المناهد

وهي مجموعة واسعة من الروايات التي حصرت مرجعية تفسير القرآن الكريم برسول الله والأئمة صلوات الله عليهم أجمعين، وقد ذكرت بعض تلك الروايات العلة من هذا التقييد على اعتبار أن أهل البيت هم (أهل القرآن) و (قوامه) و (وورثته) و (المخاطبون به) وهم (الوسائط) ما بين الله تعالى وبين خلقه فلا بد أن ينتهي المفسر إلى قولهم دون الاعتهاد على قدراته الذاتية في استنطاق القرآن وتفسير آياته، وهذه جملة من تلك الروايات:

[۱]: بصائر الدرجات ۲۱٤: عن عمرو بن مصعب (من خيار الشيعة) عن أبي عبد الله الله قال: سمعته يقول: (إن من علم ما أوتينا تفسير القرآن وأحكامه).

\*الكافي ٢٢٩: عن عمروبن مصعب، عن سلمة بن محرز عن أبي جعفر الله مثله. [٢]: بصائر الدرجات ٢١٥: عن انس بن مالك خادم رسول الله الله قال: قال رسول الله الله الناس تأويل القرآن بها لا يعلمون، فقال [على]:

[٣]: الاحتجاج ١/ ٢٥٠ عن رسول الله في ذكر فضائل أمير المؤمنين الله في ذكر فضائل أمير المؤمنين الله في (ابن عمي، وأخي، وصاحبي، ومبرئ ذمتي، والمؤدي عني ديني وعداتي، والمبلغ عني رسالاتي، ومعلم الناس من بعدي، ومبينهم من تأويل القرآن ما لا يعلمون).

[٤]: الاحتجاج ١/ ٤١٧: عن الإمام الحسن الله (أنا ابن خيرة الإماء، وسيدة النساء، غذانا رسول الله علم الله تبارك وتعالى، فعلمنا تأويل القرآن).

[0]: الاحتجاج ١/ ٧٦: عن رسول الله على أخي ووصيي وواعي علمي وخليفتي على أمتي وعلى تفسير كتاب الله عز وجل والداعي إليه والعامل بها يرضاه... معاشر الناس تدبروا القرآن وافهموا آياته وانظروا إلى محكهاته ولا تتبعوا متشابهه، فوالله لن يبين لكم زواجره ولا يوضح لكم تفسيره إلا الذي



أنا آخذ بيده ومصعده).

وعن مرازم (ثقة) قال: سمعت أبا عبد الله الله الله، يقول: (إنا أهل بيت لم يزل الله يبعث فينا من يعلم كتابه من أوله إلى آخره). [٧]: المصدر السابق: عن أبي الصباح (ثقة) قال: قال أبو عبد الله الله: (إن الله علم نبيه التنزيل والتأويل، فعلمه 

[٦]: مستدرك الوسائل ١٧/ ٣٣٤:

[٨]: الكافي ١/ ٦١: عن إسماعيل بن جابر (ثقة)، عن أبي عبد الله الله قال: (كتاب الله فيه نبأ ما قبلكم وخبر ما بعدكم وفصل ما بينكم، ونحن نعلمه).

[٩]: علل الشرائع ١/ ٤٠: عن أمير المؤمنين ﷺ: (وما في كتاب الله عز وجل آية: إلا وأنا اعرف تفسرها).

[١٠]: الاحتجاج ٢/ ٢٢: فقال الحسين الله: (نحن حزب الله الغالبون، وعترة رسول الله ﷺ الأقربون، وأهل بيته الطيبون، واحد الثقلين اللذين جعلنا رسول الله ﷺ ثاني كتاب الله تبارك و تعالى، الذي فيه تفصيل كل شيء، لا يأتيه الباطل من بين يديه. ولا من خلفه، والمعول علينا في تفسيره).

[11]: الوسائل ٢٧/ ٣٣: الإمام الحسن بن على العسكري الله في (تفسيره) عن آبائه، عن النبي علله حديث -قال: أتدرون متى يتوفر على المستمع والقارئ هذه المثوبات العظيمة؟: (إذا لم يقل في القرآن برأيه، ولم يَجْفُ عنه، ولم يستأكل به، ولم يراء به، وقال: عليكم بالقرآن فإنه الشفاء النافع، والدواء المبارك، عصمة لمن تمسك به ونجاة لمن اتبعه ثم قال: أتدرون من المتمسك به الذي يتمسكه ينال هذا الشرف العظيم ؟ هو الذي يأخذ القرآن وتأويله عنا أهل البيت وعن وسايطنا السفراء عنا إلى شيعتنا، لا عن آراء المجادلين، وقياس الفاسقين، فأما من قال في القرآن برأيه، فان اتفق له مصادفة صواب فقد جهل في أخذه عن غير أهله... وإن أخطأ القائل في القرآن برأيه فقد تبوأ مقعده من النار، وكان مثله مثل من ركب بحراً هائجا بلا ملاح ولا سفينة صحيحة، لا يسمع بهلاكه أحد إلا قال: هو أهل لما لحقه، ومستحق لما أصابه).

[۱۲]: وسائل الشيعة ۲۷/ ۳۷: في رسالة الإمام الصادق لشيعته: (أيتها

خریف (۱۳ ، ۱۳ - ۲۲ ؛ ۱۵) (۵) دریف (۲۰ ، ۱۳ - ۲۳ ؛ ۱۵)

العصابة المرحومة المفلحة! إن الله أتم لكم ما آتاكم من الخير، واعلموا أنه ليس من علم الله ولا من أمره أن يأخذ أحد من خلق الله في دينه بهوى ولا رأي ولا مقاييس، قد أنزل الله القرآن وجعل فيه تبيان كل شئ، وجعل للقرآن وتعلم القرآن أهلا، لا يسع أهل علم القرآن الذين آتاهم الله علمه أن يأخذوا في دينهم بهوى ولا رأي ولا مقاييس، وهم أهل الذكر الذين أمر الله الأمة بسؤالهم).

أراد الله بتعميته في ذلك أن ينتهوا إلى بابه وصراطه وأن يعبدوه، وينتهوا في قوله إلى طاعة القوام بكتابه، والناطقين عن أمره، وأن يستنبطوا ما احتاجوا إليه من ذلك عنهم، لا عن أنفسهم، ثم قال: (ولو ردوه إلى الرسول وإلى أولى الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم) فأما عن غيرهم فليس يعلم ذلك أبداً، ولا يوجد، وقد علمت أنه لا يستقيم أن يكون الخلق كلهم ولاة الأمر، لأنهم لا يجدون من يأتمرون عليه ومن يبلغونه أمر الله ونهيه، فجعل الله الولاة خواص ليقتدى بهم، فافهم ذلك إن شاء الله وإياك وإياك وتلاوة القرآن برأيك، فان الناس غير مشتركين في علمه، كاشتراكهم فيها سواه من الأمور، ولا قادرين على تأويله، إلا من حده وبابه الذي جعله الله له فافهم إن شاء الله، واطلب الأمر من مكانه تجده إن شاء الله).

[18]: تفسير القمي ٢/ ٣٩٧: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ، وَقُرْءَانَهُۥ ﴾ قال: (على آل محمد جمع القرآن وقرآنه ﴿ فَإِذَا قَرَأَنَهُ فَأَنَيْعٌ قُرْءَانَهُۥ ﴾ قال التبعوا إذا ما قرأوه ﴿ ثُمُ إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُۥ ﴾ أي تفسره).

جعفر الله: ويحك يا قتادة إنها يعرف القرآن من خوطب به).
[۱۷]: مستدرك الوسائل ۱۷/ ۳۳٥:

[۱۷]: مستدرك الوسائل ۱۷/ ٣٣٥: عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر الله، أنه قال في حديث: (ما يعرف القرآن إلا من خوطب به).

[۱۸]: الكافي ٨/ ٣٨٦: خطب أمير المؤمنين الله بذي قار -فحمد الله وأثنى عليه. ثم قال: (إن علم القرآن ليس يعلم ما هو إلا من ذاق طعمه، فعلم بالعلم جهله وبصر به عهاه وسمع به صممه وأدرك به علم ما فات وحيي به بعد إذ مات وأثبت عند الله عز ذكره الحسنات ومحا به السيئات وأدرك به رضوانا من الله تبارك وتعالى فاطلبوا ذلك من عند أهله خاصة فإنهم فاطلبوا ذلك من عند أهله خاصة فإنهم وهم عيش العلم وموت الجهل.).

[۱۹]: تهذیب الأحكام ٦/ ۲۲٥: عن عبیدة السلماني قال: سمعت علیاً الله ولا تفتوا يقول: (یا أیها الناس اتقوا الله ولا تفتوا الناس بها لا تعلمون فان رسول الله قد قال قولا آل منه إلى غیره وقد قال قولا من وضعه غیر موضعه كذب علیه، فقام عبیدة

[١٥]: في توحيد الصدوق ٢٦٤ أن أمير المؤمنين الله قال لرجل: (فإياك أن تفسر القرآن برأيك حتى تفقهه عن العلماء).

الشحام قال: دخل قتادة بن دعامة على أبي الشحام قال: دخل قتادة بن دعامة على أبي جعفر هلي فقال: (ويحك يا قتادة إن كنت إنها فسرت القرآن من تلقاء نفسك فقد هلكت وأهلكت وإن كنت قد أخذته من الرجال فقد هلكت وأهلكت، فقال أبو

م العدد الخامس عشر خريف (۲۰۱۳م-۲۳۶هـ) العباد الخامس عشر خريف (۲۰۱۳م-۲۳۶هـ)

وعلقمة والأسود وأناس منهم فقالوا: يا أمير المؤمنين فها نصنع بها قد خبرنا به في المصحف ؟ قال: يسئل عن ذلك علماء آل محمد الله ...).

الكافي ١/ ٦٢: عن مسعدة بن صدقة (ثقة)، عن أبي عبد الله الله الله الله قال: قال أمير المؤمنين الله: (ذلك القرآن فاستنطقوه ولن ينطق لكم، أخبركم عنه، إن فيه علم ما مضى، وعلم ما يأتي إلى يوم القيامة، وحكم ما بينكم وبيان ما أصبحتم فيه تختلفون، فلو سألتموني عنه لعلمتكم).

الاما: الوسائل ۱۷۷/ ۱۷۲: عن منصور بن حازم (ثقة) قال: قلت لأبي عبد الله الله: قلت للناس: أليس تعلمون أن رسول الله على كان الحجة من الله على خلقه؟ قالوا: بلى، قلت فحين مضى رسول الله على من كان الحجة لله على خلقه ؟ قالوا: القرآن، فنظرت في القرآن فإذا هو يخاصم به المرجئ والقدري والزنديق الذي لا يؤمن المرجئ والقدري والزنديق الذي لا يؤمن به حتى يغلب الرجال بخصومته، (فعرفت أن القرآن لا يكون حجة إلا بقيم).

[۲۲]: الوسائل ۲۷/ ۲۰۰: علي بن الحسين المرتضى في رسالة (المحكم

والمتشابه) نقلاً من (تفسير النعماني بإسناده، عن إسماعيل بن جابر، عن الصادق الله قال: إن الله بعث محمداً، فختم به الأنبياء، فلا نبى بعده، وأنزل عليه كتاباً، فختم به الكتب، فلا كتاب بعده... إلى أن قال: فجعله النبي على علم الله على أوصيائه، فتركهم الناس، وهم الشهداء على أهل كل زمان، حتى عاندوا من أظهر ولاية ولاة الأمر، وطلب علومهم، وذلك أنهم ضربوا القرآن بعضه ببعض واحتجوا بالمنسوخ وهم يظنون أنه الناسخ، واحتجوا بالخاص وهم يقدّرون أنه العام، واحتجوا بأول الآية، وتركوا السنة في تأويلها، ولم ينظروا إلى ما يفتح الكلام، وإلى ما يختمه، ولم يعرفوا موارده ومصادره، إذ لم يأخذوه عن أهله، فضلوا وأضلوا، ثم ذكر الله كلاماً طويلاً في تقسيم القرآن إلى أقسام وفنون ووجوه، تزيد على مائة وعشرة... إلى أن قال الليرة: وهذا دليل واضح على أن كلام البارى سبحانه لا يشبه كلام الخلق، كما لا تشبه أفعاله أفعالهم، ولهذه العلة وأشباهها لا يبلغ أحد كنه معنى حقيقة تفسير كتاب الله تعالى، إلا نبيه وأوصياؤه الله.

[٢٣]: بصائر الدرجات ١٥٥: عن الأصبغ بن نباتة (ثقة) عن أمير المؤمنين الله (إني لأعرف ناسخه ومنسوخه ومحكمه ومتشابهه وفصله من وصله وحروفه من معانيه والله ما حرف نزل على محمد الله وأنا اعرف فيمن انزل وفي أي يوم نزل وفي أي موضع نزل).

[۲٤]: الاحتجاج ۲/ ١١٥: وفي رواية أخرى أن الصادق الله قال لأبي حنيفة لما دخل عليه: من أنت؟ قال أبو حنيفة: قال الليرية: مفتى أهل العراق ؟ قال: نعم. قال: بها تفتيهم؟ قال: بكتاب الله. قال طبع: وإنك لعالم بكتاب الله، ناسخه ومنسوخه، ومحكمه ومتشابهه؟ قال: نعم.!!... إلى أن قال الليني: قال الليني: (تزعم أنك تفتى بكتاب الله ولست ممن ورثه، وتزعم أنك صاحب قياس وأول من قاس إبليس لعنه الله ولم يبن دين الإسلام على القياس، وتزعم أنك صاحب رأي وكان الرأي من رسول الله على صوابا، ومن دونه خطأ، لأن الله تعالى قال: ﴿ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا أَرَىٰكَ ٱللَّهُ ﴾ (ولم يقل ذلك لغيره).

[۲۵]: تفسير القمي ۱/ ۱۹۲: عن

ضريس عن أبي جعفر الله قال: (فيقول الله لمحمد فهل استخلفت في أمتك من بعدك من يقوم فيهم بحكمتي وعلمي ويفسر لهم كتابي ويبين لهم ما يختلفون فيه من بعدك حجة لي وخليفة في الأرض؟ فيقول محمد: نعم يا رب قد خلفت فيهم علي بن أبي طالب أخي ووزيري وخير أمتي).

شيئا لم يُعلمه تأويله، وأوصياؤه من بعده يعلمونه كله).

[۲۸]: أمالي الصدوق ۱۵۱: عن أبي الصلت الهروي (ثقة) قال: قال مولانا الرضائي لعلي بن محمد بن الجهم: (ويحك-يا علي -اتق الله، ولا تنسب إلى أنبياء الله الفواحش، ولا تتأول كتاب الله عز وجل برأيك، فإن الله عز وجل يقول: ﴿ وَمَا يَمْ لَمُ تَأْوِيلُهُ وَ إِلّا اللّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْمِالِمِي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي اللهُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي اللهُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ اللهُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ اللهِ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ اللهِ اللهُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ اللهِ اللهُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ اللهِ اللهُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ اللهُ اللهُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ اللهِ اللهُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ اللهُ ال

[٢٩]: الوسائل ٢٧/ ١٧٩: عن أبي بصير (ثقة)، عن أبي عبد الله الله قال: (نحن الراسخون في العلم، ونحن نعلم تأويله).

#### ثالثاً: القرآن لا يشبه كلام البشر

وقد تفرد أهل البيت المناهج القاعدة، ففي حين تعاملت المناهج التفسيرية مع القرآن كأي نص آخر من حيث التحليل وفك الرموز والأخذ بظاهر اللفظ، شدد أهل البيت المناهج أن التركيبية الخطابية للقرآن تختلف عن كلام البشر، فكما أن الله تعالى لا يشبه خلقه فكلامه لا يشبه كلامهم، وفي ذلك مجموعة من الروايات:

[1]: في توحيد الصدوق ٢٦٤: أن أمر المؤ منين الله قال لرجل: (فإياك أن تفسر القرآن برأيك حتى تفقهه عن العلماء، فإنه رب تنزيل يشبه كلام البشر وهو كلام الله، وتأويله لا يشبه كلام -البشر، كما ليس شيئ من خلقه يشبهه، كذلك لا يشبه فعله تبارك وتعالى شيئا من أفعال البشر ، ولا يشبه شيئ من كلامه كلام البشر، فكلام الله تبارك وتعالى صفته وكلام البشر أفعالهم، فلا تشّبه كلام الله بكلام البشر فتهلك وتضل)، قال: فرجت عني فرج الله عنك، وحللت عني عقدة فعظم الله أجرك يا أمير المؤمنين... .. ثم قال أمير المؤمنين اللير : (رب شع من كتاب الله تأويله على غير تنزيله ولا يشبه كلام البشر).

[۲] وسائل الشيعة ۲۷/ ۲۰۰: على بن الحسين المرتضى في رسالة (المحكم والمتشابه) نقلاً من (تفسير النعماني بإسناده، عن إسماعيل بن جابر، عن الصادق للله قال: وهذا دليل واضح على أن كلام الباري سبحانه لا يشبه كلام الخلق، كما لا تشبه أفعاله أفعاله أفعاله ..).

[٣]: نهج البلاغة: قول أمير المؤمنين



لعبد الله بن عباس: (لا تخاصمهم بالقرآن فإن القرآن حمال ذو وجوه تقول ويقولون، ولكن حاججهم بالسنة فإنهم لن يجدوا عنها محيصاً).

[٤] بحار الأنوار ٩٠/ ٤: عن تفسير النعماني: ([من القرآن] ما لفظه خاص، ومنه ما لفظه عام محتمل العموم، ومنه ما لفظه واحد ومعناه جمع، ومنه ما لفظه جمع ومعناه واحد، ومنه ما لفظه ماض ومعناه مستقبل، ومنه ما لفظه على الخبر ومعناه حكاية عن قوم آخر، ومنه ما هو باق محرف عن جهته، ومنه ما هو على خلاف تنزيله، ومنه ما تأويله في تنزيله، ومنه ما تأويله قبل تنزيله، ومنه ما تأويله بعد تنزيله. ومنه آيات بعضها في سورة وتمامها في سورة أخرى، ومنه آيات نصفها منسوخ ونصفها متروك على حاله، ومنه آيات مختلفة اللفظ متفقة المعنى، ومنه آيات متفقة اللفظ مختلفة المعنى، ومنه آيات فيها رخصة وإطلاق بعد العزيمة، لان الله عز وجل يحب أن يؤخذ برخصه كها يؤخذ بعزائمه. ومنه رخصة صاحبها فيها بالخيار، إن شاء أخذ، وإن شاء تركها،

ومنه رخصة ظاهرها خلاف باطنها يعمل بظاهرها عند التقية ولا يعمل بباطنها مع التقية ومنه مخاطبة لقوم والمعنى لآخرين، ومنه مخاطبة للنبي ومعناه واقع على أمته ومنه لا يعرف تحريمه إلا بتحليله ومنه ما تأليفه وتنزيله على غير معنى ما انزل فيه).

[٥] تفسير العياشي ١/ ١٠: عن عبد الله ين بكير عن أبي عبد الله ين قال: (نزل القرآن بإياك أعني و اسمعي يا جارة)، وعن ابن أبي عمير عمن حدثه عن أبي عبد الله ينيه فهو يعنى به الله ينيه فهو يعنى به من قد مضى في القرآن مثل قوله: ﴿ وَلَوْلَاَ أَنْ ثُبَنْنَكَ لَقَدُ كِدتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْعًا فَيْرِهِ).

[7] عيون أخبار الرضا ٢/ ١٨٠: سأل المأمونُ الرضائي عن قول الله عز وجل: ﴿ عَفَا اللهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾؟ قال الرضائي : (هذا مما نزل بإياك أعني واسمعي يا جارة، خاطب الله عز وجل بذلك نبيه وأراد به أمته وكذلك قوله تعالى: ﴿ لَهِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطُنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِن الْفَتِيرِينَ ﴾، وقوله عز وجل: ﴿ وَلُولًا

أَن ثَبَّنْنَكَ لَقَدُ كِدتَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلًا ﴾...).

# رابعاً: وجوب التوقف في ما لم يرد تفسيره عن أهل البيت

[1]: تفسير العياشي 1/ ١٧: عن أبي الجارود (ثقة على التحقيق) قال: قال أبو جعفر الله: (ما علمتم فقولوا وما لم تعلموا فقولوا الله أعلم، فان الرجل ينزل بالآية فيخر بها أبعد ما بين السهاء والأرض).

يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴿ يعني آل محمد، وهم الذين يستنبطون من القرآن، ويعرفون الحلال والحرام وهم الحجة لله على خلقه). خامساً: تعريف المحكم والمتشابه عند أهل البيت عليه

[١] بحار الأنوار ٩٠/ ١١: عن تفسير النعماني: لما سئل الله الي الإمام الصادق أو أمير المؤمنين الله اعن تفسير المحكم والمتشابه من كتاب الله عز وجل قال: أما المحكم الذي لم ينسخه شئ من القرآن فهو قول الله عز وجل: ﴿ هُوَ ٱلَّذِيَّ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْكِ مِنْهُ ءَايَنَتُ مُحْكَمَنَ مُنْ أُمُ ٱلْكِنْكِ وَأُخُرُ مُتَشَيبِهَكُ ﴾، وإنها هلك الناس في المتشابه لأنهم لم يقفوا على معناه ولم يعرفوا حقيقته، فوضعوا له تأويلات من عند أنفسهم بآرائهم واستغنوا بذلك عن مسألة الأوصياء ونبذوا قول رسول الله على وراء ظهورهم، والمحكم مما ذكرته في الاقسام مما تأويله في تنزيله من تحليل ما أحل الله سبحانه في كتابه، وتحريم ما حرم الله من المآكل والمشارب والمناكح، ومنه ما فرض الله عز وجل من الصلاة والزكاة والصيام والحج والجهاد ومما دلهم به مما لا غنى بهم



عنه في جميع تصرفاتهم مثل قول تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا قُمۡتُمۡ إِلَى الصَّلَوٰةِ فَٱغۡسِلُواْ وُجُوهَكُمۡ وَأَیدِیکُمُ اِلَی الصَّلَوٰةِ فَٱغۡسِلُواْ وُجُوهَکُمۡ وَأَیدِیکُمُ اِلَی الْمَرَافِقِ وَامۡسَحُواْ بِرُءُوسِکُمۡ وَأَرجُلَكُمُ الْمَرَافِقِ وَامۡسَحُواْ بِرُءُوسِکُمۡ وَأَرجُلَكُمُ الْمَحَم اللّٰهَ اللّٰكَعۡبَینِ ﴾ الآیة وهذا من المحکم الذي تأویله في تنزیله لا محتاج في تأویله الله اکثر من التنزیل ومنه قوله عز وجل: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَیکُمُ الْمَیْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ الْجِنزِیرِ وَمَا أَلْمَیْتَهُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ الْجِنزِیرِ وَمَا اللّٰمِیدِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰمِیدِ اللّٰهِ اللّٰمِیدِ اللّٰمِی اللّٰمِیدِ اللّٰمُ اللّٰمِیدِ اللّٰمُی اللّٰمِیدِ اللّٰمِیدِ اللّٰمِیدِ اللّٰمِیدِ اللّٰمُ اللّٰمُی اللّٰمِیدِ اللّٰمِیدِی اللّٰمِیدِ اللّٰمِیدِ اللّٰمِیدِی اللّٰمُ اللّٰمِیدِی اللّٰمُ اللّٰمِیدِی اللّٰمِیدِی اللّٰمُیْدِی اللّٰمِیدِی اللّٰمِیدِی

وأما المتشابه من القرآن فهو الذي انحرف منه، متفق اللفظ مختلف المعنى، مثل قوله عز وجل: ﴿ يُضِلُّ ٱللهُ مَن يَشَآهُ وَجَهّدِى مَن يَشَآهُ ﴾ فنسب الضلالة إلى نفسه في هذا الموضع، وهذا ضلالهم عن طريق الجنة بفعلهم، ونسبه إلى الكفار في موضع آخر ونسبه إلى الأصنام في آية أخرى...).

[۲] بحار الأنوار ۸۲/ ۳۸۲: عن الإمام الصادق الله – لما سئل عن المحكم والمتشابه –قال: (المحكم ما نعمل به، والمتشابه ما اشتبه على جاهله).

[٣] تفسير العياشي ١/ ١٠: عن

أبي محمد الهمداني، عن رجل عن أبي عبد الله الله الله قال: سألته عن الناسخ والمنسوخ والمحكم والمتشابه؟ قال: (الناسخ الثابت، والمحكم ما يعمل به، والمتشابه الذي يشبه بعضه بعضاً).

#### سادساً: كيفية تدبر القرآن

[۱]: تفسير العياشي ۱/ ٥: عن داود بن فرقد (كوفي ثقة) قال: سمعت أبا عبد الله الله يقول: (عليكم بالقرآن فها وجدتم آية نجا بها من كان قبلكم فاعملوا به، وما وجدتموه مما هلك من كان قبلكم فاجتنبوه).

[۲]: وسائل الشيعة ٦/ ١٧١: عن سهاعة قال: قال أبو عبد الله الله ينبغي لمن قرأ القرآن إذا مر بآية من القرآن فيها مسألة أو تخويف أن يسأل الله عند ذلك خير ما يرجو ويسأله العافية من النار ومن العذاب.
[٣]: الكافي ١/ ١٣: في رسالة الإمام الصادق الله لشيعته: (فتدبروا ما قص الله

عليكم في كتابه مما ابتلى به أنبياءه وأتباعهم المؤمنين، ثم سلوا الله أن يعطيكم الصبر على البلاء في السراء والضراء والشدة والرخاء مثل الذي أعطاهم).

[3]: الكافي ٨/ ٤٧: في خطبة للإمام السجاد السجاد الشائد : (فاحذروا ما حذركم الله بها فعل بالظلمة في كتابه ولا تأمنوا أن ينزل بكم بعض ما تواعد به القوم الظالمين في الكتاب والله لقد وعظكم الله في كتابه بغيركم فإن السعيد من وعظ بغيره ولقد أسمعكم الله في كتابه ما قد فعل بالقوم الظالمين من أهل القرى قبلكم حيث قال: ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةٍ كَانَتُ ظَالِمَةً ﴾).









يهدف البحث الى بيان سمات التنمية البشرية في المنظور الاسلامي عامة والمنظور القرآني بصورة خاصة ومعرفة حقيقة العملية التنموية واثرها في الانسان بوصفه محورها. كما نستشف من خلال ذلك، ضرورة دراسة النظرية التنموية ومنهجها ومجالاتها وتطبيقاتها وسماتها من جميع زواياها في القرآن الكريم لمعرفة وظيفة المسلم في هذا الميدان العملي، ولبيان عمق الرسالة الاسلامية اذا ما قورنت بالنظريات الوضعية.

كما يدور البحث حول بسط أهم خصائص التنمية في القرآن وهي:

١- الشمولية. ٢- التوازن. ٣- الثبات. ٤- التطور والتغيير.

ه− الاستقلالية. ٦− الانسانية. ٧− الإلزام. ٨− التواصل والتتابع.

• إن الغاية من وراء هذا البحث هو بيان سهات التنمية البشرية في المنظور الإسلامي بصورة عامة والمنظور القرآني بصورة خاصة، ومعرفة حقيقة العملية التنموية وأثرها في الإنسان بوصفه محورها، وما هو مبتغى القرآن الكريم ومقصد الشريعة المقدسة من هذا النشاط.

كل ذلك سنستشفه من خلال استعراضنا لخصائص التنمية البشرية في المنظور القرآني، هذا فضلا عن ضرورة دراسة النظرية التنموية ومنهجها ومجالاتها وتطبيقاتها وسهاتها من جميع زواياها بين دفتي كتاب الله تعالى لمعرفة وظيفة المسلمين في هذا الميدان العملي ولبيان عمق الرسالة الإسلامية إذا ما قارناها بالنظريات الوضعية، حيث يجب أن لا نقيم مقارناتنا البد أن يدرس المجال المفروض للتطبيق وخصائصه وشروطه ليلاحظ ما يقدر لكل منهج من فاعلية لدى التطبيق المنهج من فاعلية لدى التطبيق المنهج من فاعلية لدى التطبيق التطبيق التطبيق التطبيق المنهج من فاعلية لدى التطبيق ال

فالتأكيد على خصائص التنمية البشرية

(۲) عبد الكريم بكار، مدخل للتنمية المتكاملة، ۲۲.

في القرآن الكريم هو هدف مقصده بيان ميزات العملية التنموية ومواطن قوتها من خلال تسليط الضوء على تلك الخصائص التي نرى تكاملها بتجانس وتداخل بعضها مع بعضها الآخر لتعكس حقيقة الرؤية القرآنية للتنمية المتكاملة.

ومن خلال قراءة الرؤية التنموية تنكشف حقيقة هي عبارة عن دفع وتحريك للكينونة الفردية والاجتماعية نحو الأفضل، ندرك أن عمليات الدفع ينبغى أن تشمل كل الجوانب الحضارية للأمة)(١)، ولكى تكون التنمية البشرية متكاملة يجب أن تتميز بعدة سمات موزونة كي تهب لها صفة التكامل، وما التنمية البشرية في القرآن الكريم إلا تنميةَ متكاملةً لتميزها بعدة خصائص قادتها إلى عين التكامل، وهي ذات الخصائص والسمات التي اتسمت بها الشريعة الإسلامية بجميع أنظمتها باعتبارها كلِّ لا يتجزأ، لأن تجزأ هذه المضامين يقود إلى تفكيك عرى المنظومة الإسلامية، ومن أهم هذه

<sup>(</sup>۱) ظ: محمد باقر الصدر، اقتصادنا، مقدمة الكتاب، هـ -و.

ولفلسفة الدنيا والآخرة.

إن التنمية البشرية القرآنية متكاملة لأنها مبنية على الوحدة الشاملة، وحدة الخالق، ووحدة حقيقة الكون ووحدة الكائنات ووحدة النوع الإنساني ووحدة توجهه في العبادة ووحدة مصدر التلقى عن الإله الواحد)(٢)، ومنها سيتوجه الإنسان فطريا ليتعامل مع الحياة وحركتها على أنها سلسلة من العبادة المتلاحقة لله الخالق رب العالمين)(٧)، فشمولية التنمية القرآنية وتكاملها مبنية على أساس استيعابها لمنظومة الحياة ومجالاتها كافة وتداخلها مع كل مفردة منها ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَنَا لِلنَّاسِ فِي هَنذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ ﴾ [سورة الإسراء: ٨٩]، كما نجدها شمولية لاستيعامها حركة الإنسان التنموية مراعية قدراته وإمكانياته

البعض أن شمولية الإنسان بمجموعة عناصره، (فالشمولية هي أن تصل بالإنسان إلى كمال نموه الجسمي والعقلي والنفسي والانفعالي والخلقي والاجتماعي. ظ: مدخل إلى التربية، ٢٠.

# الخصائص هي:

#### الشمولية:

حاولت أغلب الدراسات التنموية الوضعية بشكل نظرى أن تجعل من الشمولية خصيصة مميزة للعملية التنموية، كون هذه السمة تعكس سعة أفق تلك الدراسة من جهة وتعطيها فسحة واسعة لحلحلة الأزمة النظرية والعملية، إلا أن التنمية البشرية وفق الرؤية القرآنية اختلفت تماماً عن أي نظرية، فالتنمية فيها لا تقف عند التطور والتغيير المستمر نحو الأحسن فالأحسن، بل لا بد أن يضاف إلى ذلك كله ميزة أخرى وهي الشمولية<sup>(٣)</sup>، حيث شملت الرؤية القرآنية التزاوج بين المادة والروح، فالقرآن لا يعرف الفصل بينها هو مادي وما هو روحي، ولا يفرق بین ما هو دنیوی وما هو أخروی<sup>(۱)</sup>، بل نظر إلى الإنسان ككيان واحد يشمل واقعه بها تضمن من عنصريه (٥)، وكذا نظر إليه

<sup>(</sup>٦) ظ: سيد قطب، خصائص التصور الإسلامي، ١٠٧.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) مجلة المصباح، التنمية في القرآن الكريم، محمد جواد عباس شبع، العدد التاسع، ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) إبراهيم العسل، التنمية في الفكر الإسلامي، ١٠١.

<sup>(</sup>٥) إشارة لعنصري الروح والبدن، وإن عد

وظروفه والمؤثرات المختلفة التي تحيط به.

إن مبدأ الشمول في التنمية القرآنية تقتضي تحقيق الاحتياجات البشرية كافة)(١٠) ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِنْيَكَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُثْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [سورة وهُدًى وَرَحْمة وَبُثْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [سورة النحل: ٨٩]، فمبادئ المذهبية القرآنية الإسلامية إنها تنظر إلى الكون نظرة شمولية من غير فصل بين أجزائه، وهذا يتحقق بتوظيف العلوم الطبيعية في إيهان الإنسان بتوظيف العلوم تكشف له حقيقة آيات الله في الكون)(١).

لقد أحاطت المنهجية القرآنية بشمولية ضمت جميع الأمور فأقرت الخلافة وأمرت بالعهارة، وفرضت الولاية وحاربت الفساد، فخلقت ترابطاً شاملاً بين الفرد والمجتمع، لم يغفل به أي جانب من جوانبه، ونظمت العلاقة بين الاثنين)(۱۰۰)،

(A) إبراهيم العسل، التنمية في الفكر الإسلامي،

- (٩) محسن عبد الحميد، الإسلام والتنمية الاجتماعية، ١٣٢.
- (۱۰) مجموعة من الباحثين، دراسات في التنمية البشرية المستدامة في الوطن العربي، الإسلام والتنمية البشرية المستدامة، مقارنة في الأهداف والموارد، ۱٤٨.

لذا فالشمولية تشمل الإنسان والكون والحياة، على أن ينظر إلى الإنسان باعتباره روحاً وعقلاً وجسداً وعاطفة، وكذا تشمل علاقة حياته العامة والخاصة، وكجزء من المجتمع، وتشمل ما بين المتكاملات بين الدنيا والآخرة)(١١).

فالشمول في العملية التنموية وفق الرؤية القرآنية هو استيعاب لكافة جوانب الإنسان (۱۲) والحياة والكون وصولًا إلى التكامل الحقيقي، بينها نجدأن السبب الرئيس في أخفاق أغلب العمليات التنموية الوضعية هو كونها لم تكن شاملة لحقيقة الإنسان وقدراته ولعلاقاته مع الحياة والكون.

(۱۱) ظ: طارق محمد السويدان وفيصل عمر باشراحيل، صناعة الثقافة، ٥٣.

الإسلامية المقدسة قد اهتمت بالإنسان ككل على أنه كيان واحد من روح وجسد ومن ظاهر وباطن، فهي أوسع نطاقاً من بقية الرؤى التنموية، كونها تتحكم وتهتم (بالمظهر ينفذ إلى السرائر ويقيس تصرفات الفرد بمعيار مزدوح، أولاهما معيار ظاهري يتناول التصرف في مظهره وأثره، وثانيها معيار باطني يتغلغل في خفايا النفس ليكشف دوافع السلوك) مصطفى الزلمي وعبد الباقي البكري، المدخل لدراسة الشهريعة الإسلامية، ٢٤.



### التوازن:

قال الله تعالى في كتابه العزيز: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [سورة البقرة: ١٤٣]، إن مبدأ التوازن من المبادئ القرآنية التي اعتمدت الفلسفة الإسلامية، وتميزت بها عن بقية الأيديولوجيات كافة، لذا نجد التنمية البشرية في القرآن الكريم على ذات المنحى، فهى ترفض أن تنفرد التنمية بالنواحي الاقتصادية دون القضايا الصحية أو الثقافية أو الاجتماعية، وأن تستأثر الصناعة بالتنمية دون الزراعة)(١٣)، وغير ذلك من الأمثلة التي تفرض حد التوازن في حركة الإنسان كما فرضته في حركة الوجود والكون وفي أسس وكليات النظام الإسلامي ليعم التوازن في كل جزء أو مفصل على مستوى النظرية والتطبيق، مستوعبة مصاديقا كثيرة كالتوازن بين الحقوق والواجبات، وبين مصالح الفرد والجماعة، بين العبادة والعمل ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ

(١٣) إبراهيم العسل، التنمية في الفكر الإسلامي، ١٠٢.

وَٱبْنَغُواْ مِن فَضِّلِ ٱللَّهِ ﴾ [سورة الجمعة:

١٠]، فقد ورد أن الانتشار وابتغاء فضل الله تعالى يشمل طلب الرزق والكسب والتجارة وأداء الواجبات وطلب العلم والمعرفة بل ليصل المعنى إلى عدم الانحراف عن جادة الحق والعدالة، فهو مفهوم واسع يشمل جميع تلك المعاني وغيرها (١٤)، فمن خلال التدبر في الآية المباركة نجد أن القرآن الكريم أوْجَدَ حالةً من الانسجام والتوافق الحقيقي بين العبادة وتأمين متطلبات الحياة، فلا استغراق في الروحانيات مما ينسى الواجبات الحضارية، ولا انغماساً في الماديات (١٥)، حيث تأتي التنمية البشرية وفق المنظور القرآني لتحقق التوازن بين النزعات والرغبات من غير إفراط ولا تفريط، لأن القرآن الكريم جاء منهجا كاملاً وشاملاً لأبعاد الحياة الإنسانية جعله الله متوازناً في أصوله وأحكامه بحيث لا يتضخم بسببه جانب في حياة الإنسان على حساب

<sup>(</sup>١٤) ظ: ناصر مكارم شيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ١٩٤، ١٩٤.

<sup>(</sup>١٥) ظ: طارق محمد السويدان وفيصل عمر باشر احيل، صناعة الثقافة، ٦٠.

جانب آخر، فهو منهج الدين والآخرة، والدين والسياسة، والروح والجسد،

وحيث تتكامل شخصية الإنسان بالوصول إلى المصالح المشروعة من جانب وبالتزام

الواجبات المفروضة من جانب آخر)(١٦).

والتوازن هو التوسط بين طرفين، وهذا يعنى عدم الميل وعدم المغالاة لأي طرف من الأطراف، ولهذا وصفت الوسطية بالفضيلة، لأنها تعني المحافظة على حد الوسط، واجتناب طرفي الإفراط والتفريط اللذان هما الرذائل، لتصدر منه أفعال يصل بها إلى السعادة المرجوة (١٧٠)، فالتوازن يعني الاعتدال، حيث عُدت سمت الاعتدال من أشرف الخصائص وأفضلها لما تنفرد به من ميزة عن غيرها، فهي أقرب إلى الوحدة وشأنها الخروج من الاكتراث، والتأليف بين المتباينات، والتسوية بين المختلفات)(١٨)، قال الله تعالى: ﴿ وَأَنْزَلْنَا

مَعَهُمُ ٱلْكِئَبُ وَٱلْمِيزَاتَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسَطِ ﴾ [سورة الحديد: ٢٥].

تجلت صورة التوازن في النظرية القرآنية ليصل تجليها إلى درجة أن أحاطت بين إرادة الله المطلقة وبين إرادة الإنسان كمختار، وبين عبودية الإنسان المطلقة لله ومقام الإنسان الكريم، فيتحقق وجود الإنسان دون أن يتحول إلى إله (١٩).

فالرؤية القرآنية تدعو التنمية البشرية بكل مفرداتها إلى موازنة دقيقة ومتناهية على مستوى الإنسان وما يحيط به لتدخل في أدق التفاصيل لتصل إلى كينونته مستوعبة قواه النفسية والعقلية والروحية والبدنية بغية الموازنة دون أن يحصل أي طغيان لجانب على جانب أخر، وكذا هو حاله بعلاقاته المتعددة(٢٠)، وفهمه إلى الحياة والكون، وكذا نشاطاته في ميادين الحياة المختلفة.

<sup>(</sup>١٩) ظ: محمد قطب، مناهج التنمية الإسلامية، ٤١.

<sup>(</sup>۲۰) للإنسان علاقات ثلاث وهي: (١ -العلاقة مع الله تعالى. ٢ - العلاقة بالناس. ٣- العلاقة بالنفس) ظ: محمد مهدى الآصفى، في رحاب القرآن، ۲۰۷.

<sup>(</sup>١٦) محمد تقي المدرسي، من هدى القرآن، ١٠،

<sup>(</sup>۱۷) ظ: حسين نجيب محمد، جمال السالكين، العالم الرباني السيد عبد الأعلى السبزواري،

<sup>(</sup>۱۸) النراقي، جامع السعادات، ۱۱۳.

مما لا شك فيه أن ثبات الرسالة الإسلامية وسماويتها تُعد خصيصة مهمة لأنها مبنية على أساس تشريع الحاكم المطلق، وأن قيمة وأهمية «الثبات»غايتها

(۲۱) هناك من عدّ السهاوية كإحدى خصائص التنمية البشرية في الإسلام استناداً إلى استلهامها من الله تعالى، فبالرغم من سلامة هذه الخاصية التي لا أشكال فيها إلا أننا نستطيع أن ندرجها من ضمن سمة الثبات، كون سمة الثبات لم تعد مائزاً إلا من خلال ساوية الكتاب والسنة المطهرة، وأن مسألة الثبات أو الساوية تعنى أن الشريعة الإسلامية بها فيها التنمية البشرية كإحدى نشاطاتها أو اهتماماتها هي جاءت تنزيلاً من الله (فهو مصدرها، فقد تنزلت عن طريق الوحى معنى ولفظ على صورة آيات بينات، أو جاءت وحياً بالمعنى دون اللفظ على سورة السنة المطهرة، وما جاء من قواعدها عن طريق الاجتهاد) وهذا يعطى خاصية للرسالة الإسلامية ومنها التنمية البشرية، حيث تعد هذه الخاصية مائزاً عن غيرها من القواعد الاجتماعية بأمرين، هما: (الأول: عصمتها من الخطأ والنقص والجور والهوى، الثاني: قوة سلطانها على النفوس فيطاع لا خشية جبروته فحسب، وإنها شغفاً بطاعته وإجلالا لحكمته). ظ: المدخل لدراسة الشريعة الإسلامية، المصطفى الزلمي وعبد الباقي البكري، ٤٠ - ٤١.

ضبط الحركة البشرية حتى لا تصل في مشاعرها وأفكارها وتصوراتها ونظمها الحيوية فتستسلم إلى الهوى والمجون والخرافة والأسطورة المادية الآلية)(٢٢).

وبها أن القيم والمفاهيم الإسلامية والقرآنية ثابتة لسهاويتها (٢٣)، فمضامين التنمية البشرية ستكون ثابتة بفعل ثبات الموازين والمعايير القرآنية، وكذا فالقيم والكليات التي تعد أسسا للمنظومة الفكرية الإسلامية تُعدذاتها لمنظومة التنمية البشرية أيضاً لارتكازها عليها، ﴿ اللَّهُ كَانَ أُمْ مُصَلّتُ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ لَاسُورة هود: ١] فإحكام آيات في هويتها ووجودها، فلا تذوب وسط على هويتها ووجودها، فلا تذوب وسط

(٢٢) المدخل لدراسة الشريعة الإسلامية، المصطفى الزلمي وعبد الباقي البكري، ٤٠ - ٤٠.

(٣٣) يعلق السيد الحيدري بخصوص مطلب الثابت والمتغير بإثارة قائلا: (إن الدين الواقعي لدى المعصوم وما هو متداول بأيدينا هو فهم من هذا الدين المتشكل من القرآن ورواية المعصوم، فما نمتلكه هو معرفة دينية، فإن الدين ما هو عليه في الواقع) كمال الحيدري، الثابت والمتغير في المعرفة الدينية، ٣٥، ٣٥.



عليه بدليل قطعي، بها يجعله أساساً غير

خاضع للتغير)(٢٧)، قال الله تعالى في كتابه

العزيز: ﴿ فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ

لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَحُويلًا ﴾ [سورة فاطر: ٤٣]، أي

أن سنة الله لا تقبل تبديلاً ولا تحويلاً؛ لأنه

تعالى على صراط مستقيم لا يقبل حكمه

تبعيضاً ولا استثناء)(٢٨)، وقال الله جلّ

وعلا: ﴿ لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلدِّيثُ

ٱلْقَيِّمُ ﴾ [سورة الروم: ٣٠]، وأن جملة

"لا تبديل لخلق الله" وبعدها جملة "ذلك

الدين القيم" تأكيد أن مسألة كون الدين

فطرياً وعدم أمكان تغير هذه الفطرة)(٢٩).

ال ١٠١٢ - ١٤٠٤ هـ (١١٥)

الثقافات والحضارات الأخرى، وأن هذا الثبات لا يعني الجمود أو التخلف أو محاربة كل جديد، بل حركة منضبطة (٢٤)، فكليات المذهبية القرآنية عميقة متجددة مخرور طَبِبة أَصْلُها ثَابِثُ وَفَرْعُها فِي السَّكُمَاء السَّكُمَاء السَّكُمَاء السُورة إبراهيم: ٢٤]، فهي

السَّكُمَّاءِ ﴾ [سورة إبراهيم: ٢٤]، فهي تعني كليات الإسلام في الخالق والكون والعالم والإنسان واليوم الآخر، ثابتة قطعاً في كتاب الله والسنة الشريفة (٢٥).

ولأن التنمية البشرية تستقي من عدة روافد أهمها وأوسعها وأعمقها كتاب الله تعالى، وأن القرآن الكريم غالباً على نصه، متجردا عن خصوصية الزمان والمكان وآياته غثل ثوابت الدين الإلهي فهو حبل الله المتين (٢٦)، فالتنمية القرآنية لها خصيصة القرآن من الثبات والعمق، علما أن الثابت لم يكن ثابتاً لولا أنه منصوص

التطور والتغيير (۳۰):
(۲۷) الثابت والمتغير في الشريعة الإسلامية،
جواد الشيخ أحمد البهادلي، ۱۱۳.
(۲۸) الميزان في تفسير القرآن، السيد الطباطبائي،

(۲۹) الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي، ۱۵۸،۱۰.

الأحسن فالأحسن، وذلك لوجود فرق الأحسن فالأحسن، وذلك لوجود فرق مهم بين كلمتي التغيير والتنمية؛ فالتنمية دائماً تعني التحسين والرقي والزيادة في الشيء، بينما التغيير قد يكون لما هو حسن كما يكون لما هو سيئ. وقد ورد لفظ التغيير في موضعين من القرآن الكريم، أولهما في سورة الأنفال في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَتَ

<sup>(</sup>۲٤) ظ: طارق محمد السويدان وفيصل عمر باشراحيل، صناعة الثقافة، ٥٩.

<sup>(</sup>٢٥) ظ: محسن عبد الحميد، تجديد الفكر الإسلامي، ١٢١.

<sup>(</sup>٢٦) ظ: نجف على ميرزائي، فلسفة مرجعية القرآن المعرفية -في إنتاج المعرفة الدينية، ١٥٤.

قبال سمة الثبات التي ذكرناها هناك خصيصة تميزت بها التنمية البشرية في القرآن الكريم عن بقية الرؤى في هذا الميدان، ألا وهي سمة التطور والتغيير، كون التنمية أساسا تهدف إلى التغيير الإيجابي الذي عُد العنصر الأساس في العملية التنموية لقوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا العملية التنموية لقوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا الرعد: ١١]، فالتنمية البشرية دائمة الرعد: ١١]، فالتنمية البشرية دائمة التطور والتغير وتختلف باختلاف الزمان والمكان، ومن مجتمع لآخر، بل إنها تختلف في داخل المجتمع الواحد) وما الانفتاح

الله لم يك مُعَيِراً يَعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَى يُعَيْرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ مِّ وَأَتَ الله سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [سورة الرعد الأنفال: ٣٥]، وثانيهما في سورة الرعد وهي قول الله تعالى: ﴿ إِنَ الله لايعنيرُ مَا يقومٍ حَتَى يُغَيِرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ ﴾ [سورة الرعد: ١١]. فالتغيير الوارد في الآية الأولى إنها هو تغيير نحو السيئ، بحيث إنّ الله لا يُغيِّر نعمته إلى نقمة إلا إذا حصل ما يقتضي ذلك، وهو التغيير السيئ لأنفس قوم ما. فنظراً لهذا الفرق المهم بين التنمية والتغيير قيدت وللتغيير بكونه «نحو الأحسن فالأحسن» علمة المصباح، التنمية في القرآن الكريم، محمد جواد عباس شبع، العدد التاسع، ١٧٤.

(٣١) عمر أحمد هموش، مدخل إلى التربية، ٢٠.

على أنهاط التنمية الأخرى أو على الثقافات والنشاطات التنموية إلا من قبيل التكافؤ الحضارى والثقافي، فإن مسايرة الحضارة والمدنية لا ضير فيها إن كان هناك صمام أمان ومرجعية ثابتة وأسس وكليات خالدة لا تقبل التحريف والتأويل، فبالرغم من عدم السماح لحركة الجزئيات والفروع إلا داخل حدودها، إلا أنها خضعت لضابطة أخرى هي أن تكون تحت حاكمية الثوابت والكليات والأصول وداخل إطارها العام، وعلى أساس ذلك فإن من لوازم التغيير والتطور تغيير ما تسوده من قوانين وتشريعات، وعليه فلابد من وجود جنبة تشريعية ثابتة للثوابت، وللجانب المتغير تشريعاً متغيراً (٣٢).

ولقد أُستدل على جواز محاكاة التغيير وتطور التنمية البشرية لذاتها وما يحيط بها هو سياق فلسفة الإسلام وما تحمل من سعة في الحركة وفق أطر ومضامين الأدلة الشرعية الذي يُعد القرآن الكريم أحدها والذي يُعيز للإنسان اكتشاف قوانين الحياة

(٣٢) ظ: جعفر السبحاني، أضواء على عقائد الشبعة الأمامية، ٥٦٥.

وتسخيرها لسعادته وتطوير حضارته، ومن أجل مراعاة التغيير في الحياة، فُسح المجال الكبير أمام العقل الإنساني أن يتحرك ويجتهد في داخل الضوابط العامة التي تشكل المحور الثابت (٣٣)، هذا فضلا عن ما ذكره بعض المعاصرين على أن العلاقات والثقافات البشرية كلها متغيرة وتستبطن عنصر الصيرورة والتحول في حركة التكامل البشري، وذلك يستدعي نظاماً منسجهاً مع هذه التغيرات... مع أن التشريعات الإسلامية في مجال «المعاملات، والحدود، والقضاء، والحكومة» والغالب فيها أنها أحكام أمضائية تنسجم مع ذلك المجتمع مع ذلك

وعلى ما تقدم فالتنمية البشرية تُعد أحد السبل لتحقيق الشريعة المقدسة وبكلا المنهجين الثابت والمتغير، ولعل مرجعية ذلك عائد إلى أساس الفلسفة الإسلامية التي تُجيز الحركة كها أشرنا سلفا ولسبين هما

أولاً: صلاح أحكامها لكل زمان ومكان، وقد بنيت على أساس من جلب المصالح للعباد ضرورية أو حاجية أو تحسينية ودرء المفاسد عنهم، وهي تعليل دائماً بالمصالح، ثانيا: مرونة قواعدها مرونة تسمح بتطور كثير من أحكامها استجابة لتغيير الحاجات والظروف، حيث تبدو أن أدلة الأحكام الشرعية على قدر كبير من المرونة بحيث تُسمح بتطور الأحكام بتغاير الأزمان وفي مقدمة هذه الأدلة، بتغاير الأزمان وفي مقدمة هذه الأدلة، والعرف(٥٣)، فبالرغم من أقرارنا إلى سمة والعرف والتغير إلا أن هناك من أدعى عدم جواز ذلك(٢٦).

(٣٥) ظ: مصطفى الزلمي وعبد الباقي البكري، المدخل لدراسة الشريعة الإسلامية، ٢٦.

<sup>(</sup>٣٣) ظ: محسن عبد الحميد، منهج التغيير في الإسلام، ٥١ - ٥٥.

<sup>(</sup>٣٤) ظ: منطقة الفراغ مساحة لتشريعات الحداثة والمعاصرة، الشيخ محمد إسحاق الفياض، مجلة النور، العدد ١٧١، ٥٤.

المهمة التي أخذت حيزها الواسع من المهمة التي أخذت حيزها الواسع من النقاش، إلا إن المعيار الذي بقي كقاسم مشترك بين فريقي مدعي الثبات ومدعي التغيير هو أن التغيير لا يصح إلا في الجزئيات والفروع، أما الكليات والأسس والقواعد فهذا أمر غير قابل للنقاش والنظر فيه لتسليم الطرفين بها، فبالرغم من قناعة الباحث جواد الشيخ أحمد البهادلي بمدرسة الثبات وضرورة عدم السماح بحركة التغيير الثبات وضرورة عدم السماح بحركة التغيير

### الاستقلالية:

لقد عرف الباحث التنمية البشرية إنها: عبارة عن عمليات إجرائية لمنظومة فكرية تهدف إلى تطوير قدرات الفرد والمجتمع بغية إشباع حاجاته المشروعة في مجالات

إلا أنه أورد جملة من الضوابط التي يصح فيها التغيير وهي ذاتها تُعد من المسلمات لمذهب ومدرسة التغيير ومنها: أولاً: ما ذكره الشيخ النائيني إن القابل للتغير هو الأحكام السياسية... ثانياً: تغير وتبدل الموضوع الجزئي يؤدي إلى تغيير الأحكام... ثالثاً: وجود التزاحم والورود بالعناوين الثانوية.... رابعاً: فهم الضوابط التي تمنع الإنسان من الوقوع في الاشتباه عن تميز الجزئيات.... خامساً: الموضوعات ذات العلاقة بالأمور العرفية.... سادساً: مساحة الإباحة التي ترك المشرع للإنسان فيها الاختيار بها يناسب مصالحه ورغباته، بها يلائم كل عصر والذي ابتنت فكرة منطقة الفراغ التشريعي... سابعاً: العناوين ذات الطبيعة الاستثنائية، فالواجبات الشرعية مشروطة بعدم العسر والحرج والاضطرار والإكراه... ثامناً: القضايا ذات العلاقة بالشؤون الخاصة بالناس والأمة... تاسعاً: تنظيم وتطبيق الواجبات الكفائية والعينية بها يحقق أهدافها المطلوبة.

ظ: جواد الشيخ احمد البهادلي، الثابت والمتغير في الشريعة الإسلامية، ١٣١-١٣٣٠.

الحياة كافة)، ومن خلال تسليط الضوء على التعريف أعلاه نجد التأكيد على ضابطة «المنظومة الفكرية» حيث كشف أن التنمية البشرية لها خصوصية مُستمدة من المنظومة الفكرية، وكذا هي ميزة التنمية البشرية في القرآن الكريم، إذ هي تنفرد بهذا المائز عن بقية المناهج التنموية الأخرى المرتكزة بمساراتها على أيديولوجيات وضعية قلقة، في الوقت الذي نجد أن التنمية البشرية في القرآن الكريم تستمد وجودها من المد الغيبي لكتاب الله تعالى الذي أصبغ الأمة ذوقا وطباعا وثقافة انفردت بها عن باقى الأمم، وبناء على ذلك، فإن العملية التنموية لابد أن تكون نابعة من خصائص ومميزات تلك الأمة، كما لابد أن تتم بعيداً عن أي نوع من أنواع التبعية، بحيث يصح أن نطلق عليها تنمية مستقلة)(٢٧).

ومن هنا يقتضي أن تكون التنمية البشرية في المنظور القرآني بمقتضى حاكمية ذات القرآن الكريم، وما يحمل من رؤية فلسفية للإنسان والكون والحياة، بل



<sup>(</sup>٣٧) مجلة المصباح، التنمية في القرآن الكريم، محمد جواد عباس شبع، العدد التاسع، ١٧٨.

ما يحمله من رؤية كونية للوجود ولعلة الوجود، لذا وجب أن يكون للمنهج الإسلامى القرآني استقلالية لأنه إلهى المنشأ سـوي البنية، راسـخ الأركـان، لاستناده إلى الدين الكامل وتولده في النعمة التامة)(٣٨) ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [سورة المائدة: ٣].

وبمقتضى ذلك فان من أهم خصائص التنمية البشرية في القرآن الكريم هي الاستقلالية، ونعني عموم الاستقلالية لمرجعيتها له سبحانه تعالى، فهى تشمل الرؤية الثقافية والخطاب والتبليغ والاستيعاب والمنهج والأحكام والتطبيق، قـال الله تعالى﴿ هُوَٱلَّذِيَ أَرْسَلَ رَسُولَهُ, بِٱلْهُـكَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ, عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ. وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ [سورة التوبة: ٣٣] فالآية المباركة تؤكد على عدة مطالب منها إثبات صحة أن الله تعالى هو الباعث والمُرسِل للرسول والرسالة أي

(٣٨) على الشربجي، المدخل إلى دراسة الفقه الإسلامي، ٥٧.

هو لا غيره أرسل رسوله)(٢٩) الخاتم محمد على حيث وصف بالرسول، كما وعبر عن الإسلام ﴿ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ ﴾(١٤)، كون دين الإسلام مشتملًا بالصواب والصلاح ومطابقة الحكمة وموافقة المنفعة في الدنيا والآخرة)(١٤)، وإن إظهار الدين الإسلامي بإعلائه على جميع الأديان لاستقلاليته ومرجعيته إلى السماء، غالبا على بقية المذاهب بالحجة والغلبة والقهر لها حتى لا يبقى على وجه الأرض دين إلا مغلوبا)(٢١).

على الرغم من خصيصة استقلال التشريع واستقلال أحد فعالياته وهو التنمية البشرية لتبعيتها لله الواحد الأحد إلا أن التنمية البشرية يجب أن تكون ذات طابع استقلالي من زاوية أخرى بانطباق رؤاها تمشيا مع ذوق كل أمة وذلك بالعمل بطول المعطيات النظرية والظروف الموضوعية

<sup>(</sup>٣٩) محمد بن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، مج ٥، ١٠، ١٧٣.

<sup>(</sup>٤٠) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤١) الرازي، التفسير الكبير، مج٨، ١٦، ٣٥.

<sup>(</sup>٤٢) الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج۳، ۱۰، ۵۰.

للأمة وتركيبها النفسي والتاريخي، لأن الأمة هي مجال التطبيق لتلك المناهج، فمن الخطأ تفعيل نشاط تنموي دون أن يؤخذ بعين الاعتبار درجة أمكان تفاعل تلك الأمة مع هذا المنهج ومدى قدرته على الالتحام بالأمة (31).

### الإنسانية(٤٤):

قال الله تعالى في كتابه العزيز ﴿ قُلُ يَتَأَيَّهُا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمُ جَمِيعًا ﴾[سورة الأعراف: ١٥٨].

لم يكن دين الإسلام حكراً على أمة دون أخرى وأن مدلول ظاهر الآية يدل على أن محمداً الله مبعوث إلى جميع الخلق)(٥٠)، لمخاطبة الآية عموم الناس دون تخصيص، كما في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ بُرْهَنُ مِن رَبِّكُمْ وَأَنزَلْنا ٓ إِلَيْكُمْ

(٤٣) ظ: محمد باقر الصدر، اقتصادنا، مقدمة الكتاب، و -ز.

(٤٥) الفخر الرازي، التفسير الكبير، مج ٨، ٥٠.

نُورًا مُبِينًا ﴾ [سورة النساء: ١٧٤]، وقد شاع هذا السياق في الخطاب القرآني، مما جعله متميزاً عن بقية الخطابات الوضعية، فكانت لغته لغة إنسانية دائماً، بل خطابه مبني على أساس العلة من إرسال الرسالة والرسول، بغية هداية الإنسان وإصلاح وضعه وشأنه.

أن مطلب عالمية القرآن والرسالة السهاوية الإسلامية مطلب سلم به لكثرة ما وردت من آيات بينات بهذا الخصوص، وإن عالمية القرآن الكريم وإنسانيته ستكون دافعا لترجمة فعاليات التنمية البشرية التي تُعد عالمية أيضا، هذا فضلا عن أن ذات التنمية البشرية القرآنية لها الكثير من المشتركات مع فنون ومهارات بقية الفلسفات التنموية الأخرى خاصة في العقود الأخيرة بعد فترة نضوج العقل البشري من جهة واكتساب تلك الفلسفات للخبرات التجريبية من جهة أخرى.

فعلى الرغم من خصوصية أفكار المنظومة الإسلامية والتنمية البشرية المرتبطة بها، إلا أنها كانت إنسانية بخطابها بإعتبار الإنسان موضوعالها، فهي تنظر إلى الإنسان

<sup>(</sup>٤٤) لقد أفر د البعض سمة العالمية كسمة تنفر د بها التنمية البشرية في القرآن الكريم، في حين أن ما أور دناه عن خصيصة الإنسانية في النشاط التنموي الإسلامي يعني عالمية الفكر بقبول الإنسان أينها كان وفي أي زمان.

# العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۱۳۶هـ) العباد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۱۳۶هـ)

### الإلزام:

لم يجد الباحث أن إحدى الفلسفات قد عدت التنمية البشرية أمراً ملزما أي أن ترتقى بالتنمية البشرية وعمليتها إلى درجة الوجوب والإلزام، بينها وجد الباحث عدم اللزوم في مناهج أغلب الرؤى والأيديولوجيات، ولم يقف الأمر عند هذا الحد فحسب بل تعدت هذه الرؤية لتعم رواد ومؤسسي التنمية البشرية، فقد عرفوا التنمية البشرية على أنها عملية تهدف إلى زيادة القدرات المتاحة أمام الناس)(٤٩)، إذ هي محاولة ومسعى لتحقيق مسارات التنمية البشرية ليس إلا، في الوقت الذي يرى القرآن الكريم أن التنمية البشرية ليس حقاً للإنسان فحسب بل ضرورة ملزمة إتيانها، فالأكل واللبس والسكن والأمن... والحرية في الفكر... والعلم والتعلم... والمشاركة في صناعة النظام العام للمجتمع... والثورة لتغيير نظم الضعف أو الجور والفسق والفساد، كل هذه حقوقاً للإنسان من حقه أن يطلبها

باعتباره خليفة الله في الأرض فتهدف إلى الوصول بالإنسان إلى مرتبة الكمال)(٢٤)، لذا كان التكريم في القرآن الكريم مبنى على أساس الآدمية فحسب ﴿ وَلَقَدْ كُرُّمْنَا بَنِيٓ ءَادُمُ ﴾ [سورة الإسراء: ٧٠]دون النظر إلى مكانه وزمانه، ومما يُنقل عن أمر المؤمنين اللي في هذا الشأن أنه قال: الناس صنفان: إما أخ لك في الدين أو نظير لك في الخلق)(٤٧)، فالإنسان هو جوهر خواص التنمية البشرية في القرآن الكريم كون غايته هو أحياء الإنسان وبناءه، ليكون حراً، كريهاً، يعمر الأرض، ويحيى حياته بالعمل الصالح فيحقق رسالة الاستخلاف (١٤٨٠)، ولم تكن التنمية البشرية إنسانية إن لم يكن موضوعها ذات الإنسان.

(٤٦) محمد الطيطي ومجموعة باحثين، مدخل إلى التربية، ٢١.

<sup>(</sup>٤٩) أسامة العاني، المنظور الإسلامي للتنمية البشرية، ١٣٠.

<sup>(</sup>٤٧) الشريف الرضي، نهج البلاغة، شرح محمد عمدة.

<sup>(</sup>٤٨) هشام إخزام، عبد الفتاح حلوة، دور المجتمع المدني في التنمية البشرية، الجمعيات أنموذجا موقع ألكتروني لجامعة الرسالة: http://www.universiterissala.

ويسعى في سبيلها ويتمسك بالحصول عليها، ويحرم صده عن طلبها... وإنها هي ضرورات واجبة لهذا الإنسان بل أنها واجبات عليه أيضاً)(٠٠).

إن استعراض ما تقدم من معان تعد مفردات تبنتها التنمية البشرية، وهذا ما أدركناه سلفا في المباحث السابقة، حيث تعامل القرآن الكريم مع هذه المفردات التنموية وغيرها على أساس اللزوم، وعد تركها أو مخالفتها وفق مقتضي المفهوم أمر مذموم يصل درجة الحرمة، وعلى هذا الأساس كانت الشريعة السياوية تُفعّل مبدأ الثواب والعقاب، أو مبدأ الترغيب والترهيب الذي يعد حافزاً حقيقياً ودافعاً فعالاً لتحقيق التنمية البشرية، يعتبر الحكم الشرعى بجزاء أبداً، ويبدو في صورتين: ثواباً يغرى الناس بطاعتها، وعقاباً يزجر الناس عن مخالفتها... وقد يكون الجزاء دنيوياً أو أخروياً، فالأحكام الشرعية تقترن بجزأين أحدهما دنيوى قضائي والثاني أخروي إلهي(١٥).

(٥٠) محمد عمارة، الإسلام وحقوق الإنسان، ١٥. (٥٠) ظ: مصطفى الزلمي وعبد الباقي البكري،

قال الله تعالى: ﴿ اَتَّبِعُواْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمُ مِن دُونِهِ ٓ أَوْلِيَا ۖ قَلِيلًا مَّا مَن دُونِهِ ٓ أَوْلِيَا ۖ قَلِيلًا مَّا مَن دُونِهِ ٓ أَوْلِيَا ۖ قَلِيلًا مَّا مَذَكُرُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ٣]، فإن مدلول الآية المباركة أن وجوب الإتباع فيها أنزل الله تعالى يدخل فيه الواجب والندب المباح، لأنه يجب أن يعتقد في كل منها ما أمر الله سبحانه به كها يجب أن يعتقد في الحرام وجوب اجتنابه)(١٥٠)، حيث يتضح ما تقدم أن منظومة التشريع الإسلامي قد استوعبت جميع أقسام الحكم(٥٥)، وبذلك

المدخل لدراسة الشريعة الإسلامية، ٤٩.

(٥٢) الشيخ الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، مج٣، ٨، ٩.

(٥٣) بها أن الحكم ينقسم بحسب تقسيهات الأصوليين إلى حكم تكليفي وحكم وضعي، فحبذا لو نقف عند أقسام الحكم التكليفي الذي قسموه إلى خسة أقسام: الوجوب: وهو الإلزام بالفعل، والندب: وهو دعوة الشارع إلى فعل شيء دون ألزام، والتحريم: وهو الإلزام بترك فعل، الكراهية: وهو ردع الشارع للكف عن الإتيان بفعل مع ترخيصه بالإتيان به، والإباحة: وهي تخيير الشارع المكلفين بين إتيان فعل وتركه دون ترجيح من قبله لأحدهما على الأخر. ظ: أحمد كاظم البهادلي، مفتاح الوصول إلى علم الأصول،

نلمس التباين واضحاً في المفهوم والمنهج والأهداف والوظائف والأدوات.

### التواصل والتتابع:

قد يتبادر لذهن القارئ الكريم أن المراد من هذه الخصيصة ما أشرنا إليه في خصيصة التطور والتغيير، فعلى الرغم من أمكانية اعتبار ذلك من قبيل الترادف، إلا أن الباحث رام غير ذلك، حيث وجد هناك خصيصة أخرى انفردت بها التنمية البشرية في القرآن الكريم، ولم يجد من يذكرها من الباحثين إلا ما ندر، مما حدا أن يفر دها في هذا المطلب تحت العنوان أعلاه. فالتواصل والتتابع في التنمية البشرية القرآنية مقصده وعى الإنسان إلى عدم محدودية عالم الدنيا وحتمية تواصله بعالم الآخرة، على أساس التلازم بين الدارين فالتنمية البشرية في الرؤية القرآنية يجب أن تكون موصلة بالآخرة وبالأهداف الكريمة للحياة التي تجد ثوابها في الآخرة)(٥٠٠)، قال رسول الله على: الدنيا مزرعة الآخرة) (٥٠١)،

ندرك حقيقة وأهمية التنمية البشرية في المنظور الإسلامي والقرآني التي تدخل بكل فعالياتها داخل منظومة الأحكام الخمسة، بحيث ترتقى بعض النشاطات لتصل إلى درجة الوجوب أو الندب، وقد تُعد مصدات ونواهي التنمية البشرية من الحرمة أو الكراهية خاصة عندما تكون عائقاً لبناء الإنسان والمجتمع، وأن ثقل هذه الأحكام مبنية على أساس أنها خطابات إلهية موجهة إلى المكلفين تتضمن الأوامر والنواهي وترسم الحدود والمعالم لأفعال المكلفين)(١٥٥) وبهذا نضيف للتنمية البشرية خصيصة أخرى تكون بضميمة الخواص الأخرى آنفة الذكر ألا وهي لزوم الانضباط والامتثال، ونعني بها أن التنمية البشرية في القرآن الكريم لها ضوابط ومقاييس لا تتعدى الأدلة الشرعية، والذي يعد القرآن الكريم أحدها، على عكس النظريات الوضعية التي نرى فيها التخبط واضحاً بين مجتمع وأخر وبين فترة زمنية وأخرى، حيث

(٥٤) على الشربجي، المدخل إلى دراسة الفقه

الإسلامي، ٦٤.

<sup>(</sup>٥٥) مجلة المصباح، التنمية في القرآن الكريم، محمد جواد عباس شبع، العدد التاسع، ١٨٣. (٥٦) المجلسي، بحار الأنوار: ٦٧، ٢٥٥.

﴿ وَابَنّعَ فِيما ٓ اتّباكَ اللهُ الدّار الاَخِرةً وَلا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنيَا ﴾ [سورة القصص: ٧٧]، فتتابع التنمية البشرية للدارين الدنيوي والأخروي يُعطي حافزا إضافيا للإنسان بديمومة واستمرارية التنمية، فهي لا تتوقف عند حد عالم الدنيا، والإنسان فيها لا يتقاعس في عمله لقرب أجله أو لعارض ما، لإيهانه بأن الدنيا حقا مزرعة الآخرة، على عكس الدراسات الوضعية والمادية التي قيدت تنميتها وحددتها بعالم محدود ضيق.

فبالرغم من تعرضنا إلى شمولية التنمية البشرية في القرآن الكريم، بل إلى الرسالة الإسلامية نفسها حين استشهدنا بالنظر إلى عالم الدنيا والآخرة، إلا أن هناك متطلبات فكرية تقتضي للأنسان الاهتهام بعالم الآخرة أكثر من عالم الدنيا، مما يلزم الإنسان النظر إلى الدنيا ونشاطها التنموي بصورة التتابع والتواصل.

لقد أستطاع القرآن الكريم أن يصور لنا حقيقة هذا التواصل والتتابع بين دار الدنيا والآخرة من خلال بناء الأمة القادرة على العطاء، والإنتاج، والتطور

والتحضر، وذلك بقراءة المشهد الأخروي الذي سوف يترك أثره على طبيعة حركة الإنسان وسعيه وطبيعة آماله وتطلعاته في هذه الدنيا (۱۵۰۷)، قال تعالى: ﴿ وَمَا أُوتِيتُ مِن شَيْءِ فَمَنَ عُ ٱلْمَيْوَةِ ٱلدُّنْيا وَزِينَتُهَا وَمَا عَن دَاللّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى أَفَالاً تَعْقِلُونَ ﴾ [سورة القصص: خَيْرٌ وَأَبْقَى أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ [سورة القصص: ٢]، وقال تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَرُ اللّهِ وَمَنَعُ إِلَى حِينٍ ﴾ [سورة البقرة: ٣٦]، أي وَمَنَعُ إِلَى حِينٍ ﴾ [سورة البقرة: ٣٦]، أي أنها قُدر لهم ذلك ليتخذوها وسيلة إلى دار الآخرة) (١٥٥).

وبغض النظر عن مقصد الرسول على عن ما نقل عنه: إِنْ قَامَتِ السَّاعَةُ وَ فِي يَدِ عَن ما نقل عنه: إِنْ قَامَتِ السَّاعَةُ وَ فِي يَدِ أَحَدِكُمُ الْفَسِيلَةُ فَإِنِ اسْتَطَاعَ أَنْ لَا تَقُومَ السَّاعَةُ حَتَّى يَغْرِسَهَا فَلْيَغْرِسْهَا) (٥٩)، إلا السَّاعَةُ حَتَّى يَغْرِسَهَا فَلْيَغْرِسْهَا) (١٩٥)، إلا النافي الواقع نلمس لغة خاصة فيها كثير من النافي الواقع نلمس لغة خاصة فيها كثير من الأبعاد والمعطيات، قد نجد فيها ما نسعى إثباته في مطلبنا هذا من ضرورة إدراك

<sup>(</sup>٥٧) ظ: صدر الدين القبانجي، الأسس الفلسفية للحداثة، ٤٠٦ -٤٠٧.

<sup>(</sup>٥٨) محمد حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ٣، ١١٠.

<sup>(</sup>٥٩) حسين بن محمد تقي النورى، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل ج١٣ ص ٤٦٠ ا آغا حسين البروجردي جامع أحاديث الشيعة (للبروجردي) ج٢٣ ص ٩٥٨.

واحتساب عالم الآخرة، وقد يكون المقصد

منه بعدا إرشاديا مراده ضرورة الاهتهام بشؤون الحياة والجانب الاقتصادي، أو قد يكون مراده شخص ضرورة تأكيد الإنسان على العمل، كتأكيده على العبادة حتى وإن حل وقت قيام الساعة، وغير ذلك كمفاد ذلك التتابع والتواصل.

وخلاصة ما تقدم فالباحث قد تبنى من خلال ما أستعرضه مجموعة من الخصائص التي تميزت بها التنمية البشرية في القرآن الكريم رغم وجود بعض الخصائص الأخرى (٢٠٠)، كما نستطيع أن ندعي أن لا توجد رؤية تنموية متكاملة وروحانية شمولية واقعية كالرؤية الإسلامية.



(٦٠) هناك خصائص أخرى عدها بعض الباحثين كخصائص للتنمية البشرية وفق الرؤية الإسلامية إلا أن الباحث وجودها تكاد تتداخل تحت العناوين التي ذكرناها، وأن التدبر فيها قلناه يثبت حقيقة ما أوردناه، ومن هذه الخصائص الواقعية، الفعلية، العدالة، المسؤولية، الكفاية، الفردية، المؤسسية، الوسطية، الأولوية، الأخلاقية، الإيانية، الربانية وغير ذلك.







يمثل الابدال الحرفي ظاهرة صرفية وصوتية، كان لها الاثر الكبير في القراءات القرآنية، فكانت سورة يوسف الله موضوعاً لهذا البحث الذي حاولت فيه السيدة الباحثة أن تسلط الضوء على الاختلاف المعنوي الناتج جراء هذا التبادل بين الحروف.

وقد اقتضت طبيعة البحث أن تبين تعريف الإبدال والفرق بينه وبين المصطلحات الأخر، مثل: القلب والتعويض وقد عرضت الباحثة آيات سورة يوسف موضوع البحث، مرتبة بحسب ورودها في السورة معتمدة كتاب (معجم القراءات القرآنية) بجزئه الثانى.

### توطئة:

الإبدال في اللغة هو (أبدلَ الشيء من الشيء وبدله... وتبديل الشيء تغييره..)(١)، أما في الاصطلاح، فقد عرّف ابن يعيش (ت٦٤٣هـ) الإبدال بقوله: ((البدل أن تقيم حرفا مقام حرف إما ضرورة وإما صنعة واستحسانا...))(٢).

أما حدّه عند المحدثين فقد عرفه الدكتور عبد الغفار حامد بأنه ((... جعل حرف مكان حرف آخر مع الإبقاء على سائر أحرف الكلمة وينظر إليه اللغويون على أنه جعل حرف مكان آخر أو حركة مكان أخرى))(٣)، وهذا التعريف فيه نظر، لان تغيير الحركة مكان أخرى لا يعدّ من الإبدال بل هو تغيير.

وفرق اللغويون بين الإبدال والتعويض والقلب، قال الأشموني (ت ٩٢٩ هـ): ((... وأراد بالإبدال ما يشمل القلب... إلا أن الإبدال إزالة، والقلب إحالة ومن ثم اختص بحروف العلة

والهمزة... ويخالفها التعويض، فإن العوض يكون في غير موضع المعوَّض منه كتاء عِدَة، وهمزة ابن..))(١).

ويفهم من هذا النص أن هناك فرقا بين المصطلحات الثلاثة فالإبدال: جَعْلُ حرف مكان حرف آخر مطلقا، والتعويض: جَعْلُ حرف خَلَفا لحرف عن حرف آخر أو أكثر سواء كان المعوَّض في غير مكان المعوض عنه، مثل عِدَة وابن، أو في مكانه نحو: اصطبر، فكل إبدال تعويض ولا عكس، والقلب هو: جعل حرف من حروف العلَّة والهمزة مكان حرف منها مثل قام فكل قلب إبدال ولا عكس، وقد خرج التعويض عن تعريف الإبدال بقيد المكان، وخرج القلب بقيد الإطلاق، إذ هو يختص بكون المبدل في مكان المبدل منه، ولا يختص بحروف العلة<sup>(ه)</sup>.

وقد أولى ابن جنى الإبدال عناية فائقة، ورأيه يتلخص في أنه نظر إلى كلمتين اتحدتا في جميع الحروف إلا حرفا واحدا واتحدتا

<sup>(</sup>١) لسان العرب ١١/ ٤٨.

<sup>(</sup>۲) شرح المفصل ۱۰/ ۳۳۱.

<sup>(</sup>٣) اللهجات العربية نشأة وتطوراً -د. عبد الغفار حامد -۸۷.

<sup>(</sup>٤) منهج السالك إلى ألفية ابن مالك -الأشموني

<sup>(</sup>٥) ينظر: اللهجات العربية نشأة و تطوراً (مصدر سابق) ۸۸.

في المعنى على أنها تارة يكونان من الإبدال وتارة أخرى من اللهجات، ويتبين من كلامه أن مقياسه هو أن اللفظين إذا تساويا في الاستعال والتصرف فليست أن تجعل أحدهما أصلا لصاحبه، بل لكل منها لغة (لهجة)، أما إذا لم تتساو الكلمتان تصرفا واستعالا بأن كانت إحداهما أكثر تصرفا أو أكثر دورانا في الاستعال فإنها حينئذ من قبيل الإبدال وتكون الكلمة الاكثر تصرفا أو استعالا هي الأصل (1).

### القراءات القرآنية التي ورد فيها ابدال حرفي في سورة يوسف

۱- قُرِئ قوله تعالى: ﴿ وَجَآءُو عَلَىٰ قَمِيصِهِ - بِدَمِ كَذِبٍ ﴾ [سورة يوسف: ۱۸]، (بِدَمِ كَذِبٍ) (٧).

قال ابن جني (ت٣٩٢هـ): ((أصل هذا من الكَدَب، وهو الفُوفُ، يعني البياض الذي يخرج على أظفار الأحداث، فكأنه دم

قد أثّر في قميصه فلحقته أعراض كالنقش عليه..))(^).

وجاءت عبارة العكبري (ت ١٦١هـ) أكثر وضوحا، إذ قال: ((قوله تعالى: ﴿ بِدَمِ كَذِبِ ﴾، يقرأ بدال مكسورة غير معجمة وهو الطريُّ..))(٩)، وذكر الدمياطي (ت ١١١٧هـ) أن (الكَدِب) بالدال المهملة هو (الدم الكدر)(١٠).

والمتأمل في هذه النصوص يجد أن معنى قراءة (كدب) -بالدال -لا تخرج عن: البياض، الدم الطري، الدم الكدر.

أما الإبدال بين الصوتين –الذال والدال –في هذه القراءة، فهو وارد في اللغة، إذ إن الصوتين يشتركان في صفة الجهر، واتحادهما بهذه الصفة جوّز لها الإبدال، قال ابن جني في صفة هذين الصوتين: ((الدال حرف مجهور... الذال حرف مجهور...))(۱۱)

<sup>(</sup>٦) ينظر الدراسات الصرفية عند ابن جني (أطروحة دكتوراه) -عبد الجبار علوان-١٢٠.

<sup>(</sup>٧) ينظر: معجم القراءات القرانية ٢/ ٤٣٢، وهي قراءة الحسن البصري وعائشة.

<sup>(</sup>A) المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والايضاح عنها ١/ ٣٣٥.

<sup>(</sup>٩) اعراب القراءات الشواذ ١/ ٢٩٠.

<sup>(</sup>١٠) إتحاف فضلاء البشر في القراءات الاربعة عشر ٣٣٠.

<sup>(</sup>۱۱) سر صناعة الاعراب ۱/ ۱۹۷ -۲۰۱.

٢- قُرئ قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَءَا قَمِيصَهُ قُدَّ مِن دُبُرِ قَالَ إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدُّكُنَّ عَظِيمٌ ﴾[سورة يوسف: ٢٨]،  $( \hat{f b} \hat{f d} ) \, m{e} \, ( \hat{f a} \hat{f d} )^{(11)} .$ 

قال الراغب الأصفهاني (ت٥٢٥هـ): ((القَدُّ: قَطْعُ الشي طولا..))(١٣)، وقال في موضع آخر: ((وأصل القط الشئ المقطوع عَرْضًا كما أن القد هو المقطوع طولا))(١٤).

وقال الرازي (ت٢٠٦هـ) في تفسيره: ((واعلم أن يوسف الله سبقها إلى الباب وأراد الخروج والمرأة تعدو خلفه فلم تصل إلا إلى دبر القميص فقدته طولا..))(١٠٠.

ويفهم من هذه النصوص أن القدّ هو القطع طولا، والقطّ هو القطع عرضا، وهذه المسألة تعد من الفروق اللغوية الدقيقة التي تغنى اللغة وتمنحها الثراء اللغوي.

والذي يرجح وقوع الإبدال بين الدال

(١٢) معجم القراءات القرانية ٢/ ٤٣٩، وهي قراءة الحسن البصري.

(۱۳) مفر دات الفاظ القران ۲۵۷.

(۱٤) نفسه۲۷۲.

(١٥) التفسير الكبير ٦/ ٤٤٤ - ٤٤٥.

والطاء هو اشتراكها في صفة الجهر(١١٦)، والمتأمل في صفة الجهر في هذين الصوتين-الدال والطاء - يجدهما محل خلاف، إذ إن الأصوات المجهورة عند القدماء هي: ((الهمزة، الألف، والعين، والغين، والقاف، والجيم، والياء، والضاد، واللام، والنون، والراء، والطاء، والدال، والزاي، والظاء، والذال، والباء، والميم، والواو، فذلك تسعة عشر حرفا))(١٧).

أما الأصوات المجهورة عند المحدثين فهی ثلاثة عشر صوتا هی (ب، ج، د، ذ، ر، ز، ض، ظ، ع، غ، ل، م، ن) فضلا عن أصوات اللين.

فالفارق بين تصنيف القدماء والمحدثين في هذه الأصوات ثلاثة أصوات هي (الهمزة، والقاف، والطاء) التي عدّها المحدثون غير مجهورة (١٨).

وفي ضوء تقديرات القدماء يُعدّ الإبدال بين الدال والطاء جائزا بناءً على اشتراكهما في صفة الجهر والمخرج، أما

<sup>(</sup>١٦) ينظر: سر صناعة الاعراب ١/ ٢٢٩.

<sup>(</sup>۱۷) کتاب سیبویه ۶/ ۲۳۶.

<sup>(</sup>١٨) ينظر: المصطلح الصوتي في الدراسات العربية ٩٧.

المحدثون، فإنهم لا يعدون هذا الإبدال جائزا بين الحرفين لإخراجهم حرف الطاء من الأصوات المجهورة، ولكن اشتراكها في المخرج -طرف اللسان وأصول الثنايا- يرجّح هذا الإبدال إذ لهما مخرج واحد.

٣- قُرِئ قوله تعالى: ﴿ قَدْ شَغَفَهَا حُبّاً إِنّا لَكُرَيْهَا فِي ضَلَالِ مُّرِينٍ ﴾ [سورة يوسف: ٢٠]، (قد شعفها) (١٠)، بالعين المهملة. قال الفراء (ت٧٠٢هـ): ((وقوله: قد شغفها حبا أي خرق شغاف قلبها، وتقرأ (قد شعفها) بالعين وهو من قولك شُعِف بها، كأنه ذهب بها كل مذهب، والشعف: رؤوس الجبال)) (٢٠).

وقال النحاس (ت ٣٣٨هـ): ((قال أبو جعفر: معناه عند أكثر أهل اللغة قد ذهب بها كل مذهب، لأن شعفات الجبال أعاليها، وقد شُعِف بذلك شَعْفا بإسكان العين، أي أولع به... وروى عن الشعبي أنه قال: الشَّغف: حبُّ، والشَّعَف: الجنون))((٢).

(۱۹) معجم القراءات القرانية ۲/ ٤٤٠، وهي قراءة على بن ابي طالب الله، وعلي بن الحسين الله، والشعبي.

ولم يبعد ابن جني عمّا ذُكر، إذ قال: (رومن ذلك قراءة علي الله... قد شعفها، بالعين، قال أبو الفتح: معناه وصل حبه إلى قلبها، فكاد يحرقه لحدته، واصله من البعير يُهْنَأ بالقطران فيصل حرارة ذلك إلى قلبه... وأما قراءة الجهاعة (شغفها) بالغين معجمة فتأويله أنه خرَّق شغاف قلبها وهو غلافه، فوصل قلبها)(٢٢).

### وذكر الرازي معاني عدة لقراءة (شعفها) منها:

 أ. شعفه الهوى إذا بلغ حد الاحتراق.
 ب. الشعف إحراق الحب القلب مع لذة يجدها.

ج. الشعف رؤوس الجبال، أي ارتفع حبه إلى أعلى المواضع من قلبها (٢٣).

أما من الناحية الصوتية، فإن الذي يرجح الإبدال بين العين والغين هو اتفاق القدماء والمحدثين على أن العين، والغين من الأصوات المجهورة (٢٤)، فضلا عن عدّهما من الاصوات الرخوة.

<sup>(</sup>٢٠) معاني القران، الفراء ٢/ ٤٢.

<sup>(</sup>٢١) معاني القران، النحاس ١/ ٥٤٠.

<sup>(</sup>۲۲) المحتسب ١/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>۲۳) ينظر: التفسير الكبير ٦/ ٤٤٨.

<sup>(</sup>٢٤) ينظر: المصطلح الصوتي في الدراسات العربية ٩٧.

((العين صوت حلْقي رخو مجهور مرقق..

الحاء: هو النظير المهموس للعين، فهو

صوت حلقى رخو مهموس مرقق يتم

نطقه بالطريقة نفسها التي ينطق بها صوت

العين مع فارق واحد هو عدم اهتزاز

الأوتار الصوتية..))(٢٩)، وفي ضوء هذا

التشابه بين الصوتين يكون الإبدال بينها.

٥ - قُرِئ قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي نَجًا

٥٤]، ((واذّكر))<sup>(٣٠)</sup>.

مِنْهُمَا وَأَدَّكُرَ بَعُدَ أُمَّةٍ ﴾ [سورة يوسف:

قال النحاس: ((روى عفان عن

همام عن قتادة... عن ابن عباس أنه قرأ

(واذَّكَر..) والمعروف من قراءة ابن عباس

٤ - قُرِئ قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ بَدَا لَهُم مِّنُ بَعَدِ مَا رَأُوا ٱلْآيَاتِ لَيَسْجُنُنَّهُ حَتَّى حِينِ ﴾ [سورة يوسف: ٣٥]، (عتَّى حينِ) (٢٥). قال ابن جني: ((ومن ذلك ما روي عن عمر أنه سمع رجلا يقرأ: (عتى حين)... قال أبو الفتح: العرب تُبدل أحد هذين الحرفين من صاحبه لتقاربها في المخرج، كقولهم: بُحْثِر ما في القبور، أي بُعثِر... فعلى هذا يكون عتى وحتى، لكن الأخذ بالأكثر استعمالا، وهذا الآخر جائز وغير خطأ))<sup>(٢٦)</sup>.

ونصّ العكبري على أن (عتّى) لغة هذيل، قال: ((قوله (حتى حين) يقرأ بالعين (عتى)، وهي لغة هذيل، ولم يذكروها إلا في هذا الحرف))(٢٧).

والذي يرجح الإبدال بين العين والحاء هو من أنهما من الصوامت الحَلْقية (٢٨)، قال الدكتور مناف مهدي عن هذين الصوتين:

وعكرمة (وادّكر... بَعْدَ أُمَّة)... وفسراه بعد نسيان، والمعنيان متقاربان، لأنه ذكر بعد حين، وبعد نسيان))(٢١). وقال الرازى: (وادكر) بالدال هو

الفصيح عن الحسن (واذكر) بالذال أي تذکر..))(۳۲).

وجاءت عبارة العكرى أكثر وضوحا،

(٢٥) معجم القراءات القرانية ٢/ ٤٤٥، وهي قراءة عبد الله بن مسعود هيشف.

<sup>(</sup>٢٩) علم الاصوات اللغوية ٨٤ -٨٥.

<sup>(</sup>٣٠) معجم القراءات القرانية ٢/ ٤٤٨.

<sup>(</sup>٣١) معاني القران، النحاس ١/ ٥٤٥.

<sup>(</sup>٣٢) التفسير الكبير ٦/ ٤٦٤.

<sup>(</sup>٢٦) المحتسب ١/ ٣٤٣.

<sup>(</sup>۲۷) اعراب القراءات الشواذ ۲/ ۷۰۶.

<sup>(</sup>٢٨) ينظر: اللهجات العربية في القراءات القرانية ١٢٩.

العدد الخامس عشر خريف (١٤١٠عم-١٤٤٤هـ) في المدد الخامس عشر خريف (١٤٠٤م-١٤٣٤)

إذ قال: ((قوله تعالى: ﴿ وَاَذَكُر ﴾ يقرأ بذال معجمة قلبت التاء فيه ذالا وأدغم وأصله اذتكر))(٣٣)، ونسب الدمياطي هذه القراءة –اذّكر –بالذال المعجمة إلى الحسن البصري(٤٣).

والمتأمل في هذه النصوص يجد أن (ادّكر)، أصلها: (اذْتَكر) ثم قلبت التاء ذالا -تأثير تقدمي -فصارت (اذْذَكر) ثم حدث الادغام فصارت (اذّكر).

٣- وقُرِئ قوله تعالى: ﴿ يَنْبَنِيَ ٱذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ ﴾ [سورة يوسف: ٨٧]، (فتجسسوا)(٣٠) بالجيم المعجمة.

قال الراغب الاصفهاني: ((... أصل الجُسّ: مسّ العِرْق وتعرف نبضه للحكم به على الصحة والسقم، وهو أخص من الحَس، فإن الحس تعرف ما يدركه الحِس، والجس تعرف حال من ذلك ومن لفظ الجس اشتق الجاسوس))(٣١).

قال الرازي: ((... والتحسس طلب الشئ بالحاسة وهو شبيه بالسمع والبصر.. وقُرئ (تجسسوا) بالجيم...))(٧٧).

قال الالوسي (ت١٢٧٠هـ): ((... إن يعقوب الله مكث أربعة وعشرين عاما لا يعقوب اليه مكث أربعة وعشرين عاما لا يعري أيوسف الله حي أم ميت حتى تمثل له ملك الموت الله فقال له من أنت؟ قال: أنا ملك الموت فقال: أنشدك بإله يعقوب هل قبضت روح يوسف ؟ قال: لا فعند ذلك قال الله إنهي إذهبوا فتحسّسوا) أي فتعرفوا، وهو تفعل من الحس، وهو في الأصل الإدراك بالحاسة، وكذا أصل في الأصل الإدراك بالحاسة، وكذا أصل التحسس طلب الإحساس... وقريب منه التجسس بالجيم، وقيل: إنه في الشر وبالحاء في الخير..))(٢٨).

ويظهر مما تقدم أن قراءة (فتجسسوا) أي التمسوا بخفاء، وبتستر أخبار يوسف الله أما (فتحسسوا)، فهو معرفة الشئ بواسطة الأجزاء العضوية كالسمع والبصر.

<sup>(</sup>۳۷) التفسير الكبير ٦/ ٥٠١.

<sup>(</sup>٣٨) روح المعاني ١٣/ ٤٤.

<sup>(</sup>٣٣) اعراب القراءات الشواذ ١/ ٥٠٧.

<sup>(</sup>٣٤) ينظر: اتحاف فضلاء البشر ٣٣٢.

<sup>(</sup>٣٥) معجم القراءات القرانية ٢/ ٤٦٤.

<sup>(</sup>٣٦) مفردات الفاظ القران ١٩٦.

### الخاتمة

بعد الانتهاء من سر د القراءات القرآنية في هذه السورة المباركة يمكن أن نخرج ىخلاصة مفادها:

إن هناك فرقا بين مصطلح الإبدال

المصطلحات ليكون عنوانا لهذا البحث. يمثل الإبدال الحرفي تغيرا صوتيا يرجع سببه في الأغلب إلى تقارب المخارج الصوتية للحروف المبدلة، وهذا بدوره يؤدى إلى اختلاف دقيق في المعنى أي إن هناك فروقا لغوية بين اللفظتين، وهو يشبه إلى حد ما الترادف إذ تتكرر اللفظة على صورتين لكل صورة في الأغلب معنى يختلف عن الأخرى لكن هذا الاختلاف لا يبتعد عن المعنى العام للفظة مثلما في لفظتي (كذب، وكدب)، ولفظتي (شغفها، وشعفها) وغيرها.

ويمكن أن تُدرج بعض القراءات تحت التغيّر الصوتي النابع من تغيّر اللهجات من دون أن يلحق هذا التغيير أي أثر معنوي على نحو ما ذكرناه في قراءة عبد الله بن مسعود جهيتُفغه.

### أهم مصادر البحث

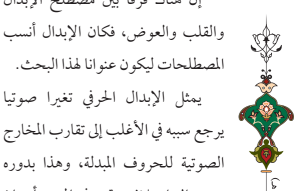
القر آن الكريم

- اتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر، شهاب الدين أحمد بن محمد الدمياطي البناء (١١١٧هـ) وضع حواشيه الشيخ: أنس مهرة، دار الكتب العلمية، لبنان بيروت، ۲۲۶۱هـ – ۲۰۰۱م.

- إعراب القراءات الشواذ، عبد الله بن الحسين العكبرى (٦١٦هـ)، تحقيق: محمد السيد عزوز، عالم الكتب، لبنان-بىروت، ط١،٧١٧هـ-١٩٩٦م.

التفسير الكبير، فخر الدين الرازي (۲۰۱هـ)، دار إحياء التراث العربي، لبنان -بروت، ط٤، ١٤٢٢هـ-۲۰۰۱م.

روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، شهاب الدين الآلوسي البغدادي (۱۲۷۰هـ)، دار الفكر، لبنان -بىروت، ١٣٩٨ هـ-١٩٧٨ م. سر صناعة الإعراب، أبو الفتح بن جنی (۳۹۲هـ)، تحقیق: محمد حسن إسهاعيل، وأحمد رشدي شحاتة، دار



الكتب العلمية، لبنان -بيروت، ط١، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م.

- شرح المفصل، موفق الدين بن يعيش بن علي النحوي (٦٤٣هـ)، أحمد السيد بن سيد أحمد، وإسماعيل عبد الجواد، المكتبة التوفيقية، مصر القاهرة، د. ت.
- علم الأصوات اللغوية، د. مناف مهدي محمد الموسوي، عالم الكتب، لبنان بيروت، ط١، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- اللهجات العربية نشأة وتطوراً، د. عبد الغفار حامد هلال، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٩٨م.
- المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، أبو الفتح عثمان بن جني (٣٩٢هـ)، تحقيق: علي النجدي، ود. عبد الفتاح إسماعيل، المطابع التجارية، القاهرة، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٤م.
- معاني القرآن، يحيى بن زياد الفراء (٢٠٧هـ)، تحقيق: محمد علي النجار، دار السرور، لبنان -بيروت، د. ت.

- معاني القران، أحمد بن محمد إسهاعيل (٣٣٨هـ)، تحقيق: د. يحيى مراد، مطابع دار الطباعة والدار الحديث، القاهرة، ١٤٢٥هـ-٢٠٠٤م.
- معجم القراءات القرآنية مع مقدمة في القراءات وأشهر القراء، د. أحمد مختار عمر، ود. عبد العال سالم مكرم، عالم الكتب، لبنان -بيروت، ط٣، ١٩٩٧م.
- المصطلح الصوتي في الدراسات العربية، د. عبد العزيز الصيغ، دار الفكر، بيروت -لبنان، ط١، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م.
- مفردات ألفاظ القرآن، الراغب الأصفهاني، تحقيق: صفوان عدنان داوودي، دار القلم -دمشق، والدار الشامية -بيروت،١٤١٦هـ-١٩٩٦م.









يدور البحث حول مسألة الصراع (conffict) في القصة القرآنية من الجوانب النقدية والفنية بشكل مكثف ومركز وقد انصب البحث في فصله الاول على دراسة فكرة (الصراع) لغةً، ثم الصراع بوصفه مبدءاً فكرياً ينتظم الحياة على تنوع صورها. ثم تناول تقسيم الصراع على حسب ما ورد في القصص القرآني وتحدث عن ثلاثة انماط منها: النفسي والجدلى والتقاتلي.

بعد ذلك بسط موضوع الوظيفة الجمالية التي لعبها الصراع بوصفها قيمة اساسية في القصة القرآنية وما أعطته من حبكة بنائية فنية. وقد ضرب أمثلة في كل ذلك من قصص الانبياء في القرآن الكريم بتحليل فني متماسك.

## م العدد الخامس عشر خريف (۲۰۱۳م-۱۶۳۶هـ) م

### بسم الله الرحمن الرحيم مقدمة البحث

تعد القصة من الفنون الأدبية المهمة والمؤثرة في عصرنا الحاضر، وهي من وسائل التعبير عن الافكار والآراء المراد ايصالها الى الآخرين والتأثير فيهم، كاشفة بذلك عن جوانب واسعة من الحياة على نحو دقيق بغية الاصلاح والتقويم وإنارة الحقائق واعلائها أمام العالم بعد غيبة وخفاء في زحمة الحياة والعلاقات الإنسانية المتشابكة. وذلك بها تتيحه القصة من فرص الطرح والمعالجة للاحداث والشخصيات والافكار على حد سواء.

والقصة بعدّها فنا قوليا لها مميزاتها الفنية الخاصة بها والتي تجعلها تستوعب التجربة الإنسانية وتلج النفس البشربة، مصورة انفعالاتها وازماتها وهواجسها، أكثر من أي فن قولي آخر، إذ إن فيها الوصف والسرد، وفيها عرض لصراع الشخصيات ومواقفها، وفيها الحوار والجدل، وفيها تنوع كبير في معالجة الاحداث وصوغ المواقف واحتواء المشاعر والاحاسيس، اضافة الى جوانب

فنية عديدة تمثّل ميزات هذا الفن الابداعي الفسيح، هذه الميزات والجوانب اعطت القصة مكانة كبيرة في لعب دور فعّال على مستوى التأثير وايصال الرأي والولوج إلى عوالم رحبة، مصورة بذلك التجربة البشرية عبر مسيرتها الطويلة في بناء حضارتها الإنسانية، والإنسان –الشخصية –صانع التأريخ واحداثه، ومحرك الاشياء من حوله، متفاعلاً معها ومنفعلا بها، وهو المتمثلها فكراً وعلاقات وسلوكا.

إن البحث في القصة و مميزاتها الفنية والجهالية بحث طويل، والقصة القرآنية بحثها أطول وأصعب، لذا قصدت في هذا البحث التركيز والاهتهام بعنصر واحد من عناصر القصة وهو ((الصراع)). ذلك أن الشخصية الإنسانية تعد في حقيقة الأمر موضوعاً دائمياً لصراع متجدد طالما استمرت تحيا على وجه الأرض. كها إن الصراع يمثل مصداقاً كبيراً لحقيقة مفهوم التدافع في الحياة. من أجل ذلك استحق -من وجهة نظري -أن يفرد له بحث مستقل، يحاول ولو بنحو مبتسر أن يلم بحيثيات موضوعه، كها ساطرح فيه يلم بحيثيات موضوعه، كها ساطرح فيه

افكاراً عديدة وموجزة لا أسترسل كثيراً في ايراد دقائقها والتفصيل في متعلقاتها اذ ان الحديث عنها سيتشعب على جداول متشابكة فيضيع الغرض من كتابة هذا البحث المتواضع والذي آمل أن اتوفر فيه بشكل أعمق وتناول أكبر وأدق للالمام بقضايا الموضوع واشكالياته في مناسبة قادمة ان شاء الله.

لقد وجّهت مقال البحث بها يتناسب ومقامه، فعمدت إلى التكثيف في والتركيز على الافكار الرئيسة التي تضمنها، إن في خصائصه الفنية أو في جو انبه الفكرية.

فكان في فصله الاول منصبا على دراسة فكرة (الصراع) لغة وعده مبدأ فكريا ينتظم الحياة على تنوع صورها. ثم تناول الفصل الثاني تقسيهات ((الصراع)) كما جاءت في القصص القرآني، فحددها بثلاثة انهاط (نفسية، وجدلية، فنمط الحرب او التقاتل)، ثم تعرض الفصل الثالث للوظيفة الجمالية التي لعبها ((الصراع)) بوصفها قيمة أساسية في قصص القرآن وما اعطته من ابعاد فنية في حبكة البناء وتماسكه او معطيات جمالية

في تصوير الشخصيات وادارة الأحداث، راغبا من وراء ذلك ان اضيف -بقدر الطاقة -جديدا في الموضوع يكمل ما ابدعه الدارسون لهذا المضهار الخصب ويسهم بتواضع في جملة ما كتبه الأساتذة المشتغلون بهذا اللون من الأبحاث الفنية القرآنية الجليلة.

والله أسال ان يأخذ بيدي إنه نعم الموفق.

### تمهيد

### تحديد ((القصة)) أسلوبا في طرح الفكرة القرآنية

ما لا شك فيه ان أبرز سات العصر الجاهلي في الجزيرة العربية هو ((فن القول)) وبلاغة الكلام، لذلك جاءت معجزة الرسول الاكرم شخص متساوقة مع أبرز سات ذلك العصر ومنسجمة معها، فكان القرآن، وكان إعجازه وتحديه الناس في فصاحة كلماته وبلاغة عباراته ودقة معانية لتؤكد نبوة محمد خصو وتدق ركائز الإسلام في شبه الجزيرة العربية ومنها في العالم كله.

وقد حفل القرآن الكريم بأساليب وظواهر فنية متعددة كانت بمثابة الوسيلة في إيصال الفكرة القرآنية الى المتلقي فجاء

م العدد الخامس عشر خريف (۲۰۱۲م-۲۵۲۵هـ) المحال ۱۹۳۶ م

((المثل القرآني)) ظاهرة فنية خلاّقة في سوقه لتقريب الافكار الى الاذهان وتثبيت المعانى في العقول وكانت ((القصة)) في القرآن هي الاخرى ظاهرة فنية مؤثرة وعميقة جسدت بشكل متكامل وشمولي الافكار والنزعات والهموم البشرية على امتداد تاريخها، فقد كان من أهداف القرآن الكريم أن يثير قضايا الحياة أمام الإنسان بطريقة نموذجية ليشعر معها بالوضوح الذي يجسد الفكرة، فيحس الإنسان بها ماثلة امامه حتى لكأنها تتحرك لديه مثلها تتحرك الاشياء الحسية في الحياة، فالقصة إذن الى جانب المثل -من أفضل ألاساليب تحقیقا لهذا الهدف بها تتیحه من عرض الفكرة بعيدا عن التجريد والتخيل في إطار حركة الاشخاص داخل الفكرة.

من هنا جاءت القصة القرآنية ضمن إطار الإعجاز القرآني في التصوير والأسلوب، وباتت شأنها شأن الفنون والظواهر القرأنية تسير في خطى هذا الإعجاز وفي ظل الطريقة المثلى التي رسم القرآن خطوطها العريضة لتحقيق الاهداف السامية التي جاء بها وهي الايان بوحدانية

الله تعالى وحث البشر على الاهتداء الى دينه الحق في ظل الرسالة المحمدية السمحة.

لقد سمى القرآن الكريم الاخبار الماضية عن الامم الغابرة ((قصصاً)) حيث قال ﴿ نَعْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أُوْحِيْنَا ٓ إِلَيْكَ هَنْذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ عَلَمِنَ ٱلْغَلِفِلِينَ ﴾ [سورة يوسف: ٣]، وقال تعالى ﴿ لَقَدُكَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَكِ ﴾ [سورة يوسف: ١١١]، وقال ايضا ﴿ إِنَّ هَنْ اللَّهُو ٱلْقَصَصُ ٱلْحَقُّ ﴾[سورة آل عمران: ٦٢]. وقد ذكر ((الراغب الاصفاني)) (ت ٥٠٢هـ) في "مفرداته" ان القصص: ((تتبع الاثر، يقال قصص أثره، والقصص الاخبار المتتبعة))(١) فالقصة القرآنية فبطريق الاصطلاح هي ما اقتضت حياة الأنبياء والرسل وما تتبعته من آثار الامم وحوادث العصور السالفة وما ساقته من انباء عن اشخاصها في أثناء مجريات جرت وأمور وقعت.

والقرآن بناء على هذا، يأخذ مواد قصصه من أحداث التاريخ ووقائعه لكنه

<sup>(</sup>۱) الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن: ٦١٠.

((يعرضها عرضا أدبيا ويسوقها سوقاً عاطفيا يبين المعاني ويؤيد الاغراض ويؤثر فيها التاثير الذي يجعل وقعها على الأنفس وقعا استهوائيا خطابيا يستثير فيها العاطفة والوجدان)(٢).

وقد قسم بعض الباحثين القصص القرآني الى قصص تاريخي وتمثيلي واسطوري واسطوري التصنيف وقال بوجودها جميعا في القرآن التصنيف وقال بوجودها جميعا في القرآن الكريم لكن يصعب الركون -من الناحية العلمية -إلى هذا التقسيم، اذ ليس من الثابت -عن طريق النقل والعقل -وقوع الاسطورة» في القرآن. وقد كفى الباحثين مشقة الرد على هذه المزاعم بعض العلماء والدارسين واثبتوا وجود القصص التاريخي والتمثيلي فقط، وإن القصة التاريخي والتمثيلي فقط، وإن القصة التاريخي والتمثيلية» هي قصة تأريخية هي واقعية

لكن عرضها جاء بصيغة «المثل» او انها لبست في بنيتها الحكائية حُلّة «المثل». وهي شأنها شأن قصص القرآن بعامة نمط ((اعتمد المثل العليا للعناية بعنصر الصدق، واستنباط طابع الحقيقة دون حاجة الى سواهما، فعليها حسب يدور الحدث، وبها يبلغ الفن القصصي الشامخ ذروته، ذلك بأنه قصص ديني أريد به تصوير الواقع بها يتلمسه الحس ويستلهمه الذوق))(٥).

على ان القصة في القرآن بوصفها جزء من عموم الخطاب القرآني محتاجة الى ما يحتاجه «الخطاب» من النصوص المفسرة له، والتي تنهض بتوضيح الاشارة العابرة واللمحة الخاطفة، وكشف ما لم يُذكر من أسهاء وأحداث جاءت في السرد القرآني على نحو «الانتقاء والاختزال» أو «المجمل والعام» الى غير ذلك مما تكفلته الروايات الموثقة وما اضطلعت ببيانه علوم التفسير والحديث التي لا غنى عنها في معرفة دلائل النص القرآني وانارة حقائقه وتجلية مراده.

لقد استوعبت «القصة القرآنية» -فنيا

<sup>(</sup>٢) د. محمد احمد خلف الله، الفن القصصي في القرآن الكريم: ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) ظ. المرجع السابق، الفصل الأول من الباب الثاني: ١٢١ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) ظ، عبد الكريم الخطيب، القصص القرآني في منطوقه ومفهومه/ د. التهامي فقرة، سيكولوجية القصة في القرآن/ ٨٤.

<sup>(</sup>٥) د. محمد حسين علي الصغير، الصورة الفنية في المثل القرآني/ ٣٠٧.

## الفصل الاول ((فكرة الصراع)) ودفعها في القصص القرآني

أ- معنى الصراع لغة:-

ان القصة في القرآن الكريم لم تخلُ من الأساليب الفنية والجمالية المتنوعة في السرد والوصف وطرائق التشكيل الفنى بشكل عام. فكان «التكرار» مثلا خصيصية أسلوبية من خصائص المعالجة الفنية للقصص القرآني بوصفه تناولا للفكرة الواحدة. كما كان عامل «الانتقاء والاختزال» من دعائم بث القصة في القرآن على سبيل الاقتضاب المفيد والمنهج المضغوط وايجاز ما أراد له القرآن أن يصل الى الملتقى، فجاء «الانتقاء» للحدث و «الاختزال» للموقف والحوار. وقد كان -ايضا -من ركائز البنية القصصية الداخلية للقصة القرآنية مبدأ «الصراع» اذ هو فيها عنصر رئيس وأساس من اسس البناء الفني والفكري على السواء.

والصراع «لغة»، من الصرّع اي الطرح في الارض، قال «ابن دريد» ت-٣٢١هـ» ((والصُّرْع مصدر، تقول: صرعت الرجل،

وموضوعيا -معظم الأساليب والطرائق الفنية في «السرد والوصف» لاحتواء وارسال مضامين المثُل العليا والقيم العظيمة التي نادي بها القرآن بكونه كتاب هداية ورسالة للبشرية جمعاء. والتعامل مع القصص القرآني -أدبيا ونقديا -ياخذ طابعا حساسا ودقيقا، فالقصة القرآنية ليست قصة سيقت للمتعة العابرة أو لطرح هموم خاصة لافراد مُتَخَيَلين أُريد بها الاستمتاع النفسي والجمالي للمتلقي، لكنها جزء من كتاب مقدس وبعض من أساليبه الخلاقة للتعامل الجاد والرصين في تناول مفردات الوجود وما جاء الإنسان لاجله في الحياة، وهي وسيلة من وسائل القرآن الكريم الكثيرة الى اغراضه الدينية المتعددة.

من هنا ندرك بوضوح خطورة الطريق في خطوات هذا البحث، الا ان الاخطار وهي تحف بالحقائق الأدبية والعلمية لن تقتل عامل الجرأة في الارتياد واصول اللياقة في التصرف بمفردات المنهج المرسوم بعناية، ولان الحقيقة وحدها مطمح طلاب العلوم.

المعنى الاصطلاحي لكلمة «الصراع» في

الاعمال الأدبية الدرامية والروائية وأعطته

مفهومه النهائي. ويعد «الصراع» في القصة

او المسرحية من أهم عناصرهما الفنية، بل

((العنصر الذي يميزهما عن غيرهما من

الفنون الأدبية، وذلك لان لفظة «دراما»

الاغريقية معناها اللغوى الذي استمدت

منه معناها الاصطلاحي هو «الحركة»

والصراع هو الذي يولدها. ومعناها في

لغة القدماء رواد هذا الفن «أجون» أي

اصرعه صرعا فهو صريع ومصروع. ورجل صريع اذا كان حاذقا بالصراع))<sup>(١)</sup>. وقد ذكر «الجوهري» ت -۳۹۳هـ ان قولنا: رجل صُرعة ((مثال هُمزة، أي يصرع الناس كثيرا))(٧). اما صاحب اللسان فقد جمع هذه الاشتقاقات والمعاني جمعا كافيا فقال: ((صارعه يصرعه صَرْعا وصِرْعا، فهو مصروع وصريع والجمع صرعى، المصارعة والصراع معالجتهما ايهما يصرع صاحبه))(۱). وورد في المعجم الوسيط: ((تصارع الرجلان: حاول كل منهما ان يصرع الاخر، ويقال: صرعته المنية، وصرعت الريح الزرع فهو مصروع، وقوم صرعة اي يصرعون الناس كثيرا والمصدر «مصرع»: مكان الصرع))<sup>(۹)</sup>.

ولاتبعدمعاني اللفظة لغويا عن معانيها في الاصطلاح الأدبي والنقدي كثيرا. فهي في الحقيقة تشكل نواة الفكرة التي جسدت

الاصطدام او المعركة))(۱۰).
إن الصراع في جوهره نزاع بين شخصين يحاول كل منها أن يغلب على الاخر بقوته المادية، كالصراع بين الابطال الرياضيين او الصراع بين الدول في الحروب، ففكرة الصراع إذن تستدعي حضور ثناءيات امتلكت اسباب التنازع والمغالبة، فقام الصراع فيها بينها بوصفها أضدادا او متناقضات تحاول كل منها ان

فالحياة البشرية ((تتألف من مواد متضادة تتخللها أعصاب من نسيج

تنتصر على الاخرى وتحل محلها.

<sup>(</sup>۱۰) د. محمد مندور، الادب وفنونه، ص۱۱۰.

<sup>(</sup>٦) ابن دريد، جمهرة اللغة -٢/ ٣٥٣.

<sup>(</sup>٧) اسماعيل بن حماد الجوهري، تاج اللغة وصحاح العربية، ٣/ ١٢٤٣.

<sup>(</sup>٨) ابن منظور، لسان االعرب، ٨/ ١٩٧.

<sup>(</sup>٩) ابراهيم مصطف واخرون، المعجم الوسيط، ١/ ٥١٥.

الصراع، سلم وحرب، صلح وخصام، إقبال وأدبار، شجاعة وجبن، إخلاص وغدر، حب وكراهية.. الخ، ان كل موضوع وكل انفعال في هذا الخليط المتضارب عبارة عن معترك نضالي يخوض انجذابات صراعه إنسان ما))(۱۱۱). ومن هذه المادة التي تشتجر باضدادها، يصنع المؤلف عمله الدرامي مؤكدا فيه على عنصر «الصراع مهم كان حجمه او نوعيته.

ويلعب الصراع دوره النفسي الكبير في بنية العمل الدرامي، فقد ذكر علماء النفس ان الصراع ((يُطلق مجازا على النزاع بين قوتین معنویتین تحاول کل منهما أن تحل محل الاخرى، كالصراع بين رغبتين أو نزعتين أو مبدأين أو وسيلتين.. او الصراع عند علماء النفس خطورة بالغة في تفسير مظاهر الشخصية السوية والشخصية الشاذة. ويقال أن العقل يصارع نفسه اذا كان لا يستطيع أن يسلم من التناقض عند نظره في بعض الموضوعات))(١٢) فالصراع

هو أس الدراما وهو لب القصة أو المسرحية لانه هو الذي يساعد على توفير عنصر التشويق، ويحقق اهتمام المتلقى عن طريق ايجاد التوتر والادهاش، وهذان العنصران أساسيان في إعطاء الدراما ديمو متها بوصفها عالما من الجدل المتكامل الحر والمتجدد في كل لحظة، ولا يخلق هذين العنصرين الا مبدأ الصراع بعده محركا جوهريا للفعل الدرامي. فالصراع في الاعمال الأدبية يستحيل الى شكل جمالي خاص للتعبير عن التناقضات الحادثة في حياة الناس، ((وهو شكل يعرض فيه من خلال الفن الصدام الحاد للأفعال والآراء والآمال والعواطف المتصارعة، والمضمون النوعى للصراع الدرامي هو الصراع بين الجميل والقبيح))(١٢).

إن الصراع الدرامي confict dramatic في استقراره الاصطلاحي الاخير عند النقاد والأدباء هو مناضلة بين قوتين متعارضتين ينمو بمقتضى تصادمهما الحدث الدرامي، ((فعندما يصطدم البطل

(۱۱) د. ابراهيم حمادة، الصراع الدرامي، مجلة الفصيل، العدد ٤٤، ص٤٩.

<sup>(</sup>۱۳) روزنتال، واخرون، الموسوعة الفلسفية، ص۲۷۳.

<sup>(</sup>۱۲) جميل صليبا، المعجم الفلسفي، ١/ ٧٢٥.

بعقبة كأداء يأخذ في منازلتها. وقد يكون طرف الصراع مع البطل:

- ١. تحديات طبيعية.
  - ٢. أو بشرية.
- ٣. أو اجتهاعية، او داخلية في ذاته.
- او غيبة كالقدر. وهناك من درجات الصراع:
- صراع راكد (بطيء الحركة والتأثير) static conflict.
- صراع متوثب (یحدث بلا تدرج) junping conflict.
- صراع صاعد (مؤثر ومتدرج) rising conflict.
- صراع راهـــص (عـــلى وشـك الـنشـوب) overshadowing (الـنشـوب).

اما مفهوم «الصراع» في جانبه الفلسفي والأخلاقي فهو يلخص لنا على نحو دقيق مشكلة الإنسان في هذا الوجود المعقد والمترامي. انه «قانون» حركة الحياة البشرية الأكبر، والإنسان هو مادة هذا

الصراع وجوهره، فليس الصراع ((قيمة مجردة، وانها يتلبس أفعال الأفراد من البشر بصفة غالبة وأساسية))(١٥). ومنذ ان حل الإنسان بهذا الكون كان ثالوثه الذي يوسم طابعه الوجودي بشكله الإنساني والأخلاقي يحل معه اينها نزل «الوعي» و «الإرادة» و «الحرية». ان هذا الثالوث يتمركز في حقيقته حول عنصر «الإرادة» بعدها المبدأ الحقيقى للفعل البشري(١١). «فالوعي» لا تظهر آثاره وفاعليته جلية الا «بإرادة» تمثّله، لتخرجه من حيز النية الى حيز الوجود. و «الحرية» لاتفرضها ولا تجسدها الا «بإرادة» توسدت استقلالها وخصوصيتها المميزة لنشاطها الذاتي، من هنا ومن هذا الخليط المتشابك فقد شاءت الأقدار ان تتصارع «الارادات» البشرية فيها بينها. فهناك ((دافع أساسي قابع في جلد كل فعل إنسان يصدر عن إنسان، وهذا الدافع يتحرك لتحقيق رغبة، ولكن عندما

<sup>(</sup>١٤) د. ابراهيم حمادة، معجم المصطلحات الدرامية والمسرحية، ص١٩١- ١٩١.

<sup>(</sup>١٥) د. ابراهيم حمادة/ الصراع الدرامي/ مجلة الفيصل/ العدد ١٤٤/ ٥٠.

<sup>(</sup>۱٦) ظ، د. زكريا ابراهيم/ مشكلة «الحرية»، ص١٤٦.

تقف عقبة ما في مسار هذا التحرك يحدث الاصطدام والصراع))(۱۷). و «الإرادة» لابد ان تتضمن قدرا معينا من القوة يعينها على احتمال واستمرار التصارع مع «الإِرادة» الاخرى وقوتها. ومهما ندرت الحالات التي لا يكون فيها أحد طرفي الصراع إنسانا ((فان الطرف الاخر-سواء كان حيوانا أم مجتمعا -لن يكون غير رمز متعلق بقيمة إنسانية، وهذا كله يؤكد -مرة اخرى -ان الصراع اجتماعي ولايقوم بين قوة طبيعية واخرى))(١٨).

إن «الصراع» -مها كان نوعه-يتطلب فعلا. وقد يكون هذا الفعل جسمانيا أو ذهنيا، وقد يكون باطنيا خفيا كالاحتدام النفسى الداخلي الذي يعاني منه إنسان يوازن بين نتائج متضاربة ومحتملة لفعل ما، لذا ((يجب تفهم طبيعة الدوافع التي تحمل الإنسان على الفعل، لانها باصطراعاتها العنصر الاساسي الذي يجعل الفعل دراميا. وهذا ما يلخص القول بان جوهريات

(۱۷) د. ابراهيم حمادة/ الصراع الدرامي/ مجلة الفيصل/ ٥٢.

العمل الدرامي هي: فعله، ودوافعه، و صر اعاته))<sup>(۱۹)</sup>.

ب. اسباب «الصراع» ودوافعه في القصص القرآني:

عرفنا في الصفحات السابقة إن «الصراع» بشكل عام تعود أسبابه الى فكرة «الثنائية الجدلية» مثل ثنائية الاضداد وتنازعها او تعاقبها، او هي فكرة «التقابل» بین عنصرین متضادین او متناقضین سواء أكان هذان العنصران فكرتين ام نزعتين ام قیمتین ام «إرادتین»، بحیث یؤدی هذا التنازع الى خلق ازمة، وبالتالي ينتهي ذلك التصارع الى اندحار كفة وانتصار اخرى، وأحيانا يكون ((الصراع بين الواجبات خصوصا في المواقف التي يبدو لنا فيها ان واجباتنا تتعارض، وانه ينبغي لنا ان نختار بعضها، ونترك الاخرى، لتعذر الجمع بينها في آن واحد))(٢٠).

وقد حفل القرآن الكريم بذكر هذه الثنائيات المتقابلة من حياة وموت، وكفر وايمان، وخير وشر، وحب وكرة... الخ،

<sup>(</sup>١٨) نفس المصدر/ ٥١.

<sup>(</sup>١٩) نفس المصدر/ ٥٢. (۲۰) د. جميل صلبيا، المعجم الفلسفي، ١/ ٧٢٥.

ماجعلها واضحة امام نظر المتلقي لنصوص الخطاب القرآني، حتى ليجوز فيها القول: ان «الثنائية» كفكرة فلسفية هي المبدأ أو القانون الذي صيغ على أساسه العالم الى جانب القوانين العقلية والنواميس الطبيعية الاخرى وتشكل في نهاية الامر –على هيكل هذه الثنائية –الوجود في صميمه، وتجسدت فيه صورة العلاقات بين الموجودات والاشياء في الكون.

إن القرآن بل الإسلام وهو التشريع السهاوي الأتم انها اعتمد في مخاطبة البشر ارتكازا على «ثنائية» كبرى اسست عهاد الوجود الإنساني المتراوح بين الروحانية والمادية، وهي ثنائية «الروح والجسد» ذلك المبدأ المتوحد الذي يضم حقيقة الإنسان كونها منقسمة الى ((سر وعلن، ولكل منهها منافيات وملائهات، وآلام ولذات، ومهلكات ومنجيات))((۱۲). فالصراع اذن في تشكلاته المتعددة من مادية حسية ونفسية قيمية المتعددة من مادية حسية ونفسية قيمية يحتل جزءا كبيرا في حياة الإنسان ولايخلو

(٢١) الشيخ محمد مهدي النراقي، جامع السعادات، ١/ ٣٧.

فرد ما منه بوصفه-الإنسان -موضوع الحياة، والحياة بتشعباتها وتقلباتها صورة من صراع.

وترجع اسباب «الصراع» في القصص القرآني الى فكرة رئيسة كبرى مثلت فحوى الخطاب القرآني عموما وليس في مضامين القصة القرآنية فقط، وهي فكرة «التوحيد والعبادة».

اما بقية المبادئ الاخرى التي جاءت في القرآن الكريم من تشريعية او أخلاقية انها هي نتائج لها وأثر من اثارها. فالقرآن في قصصه يبني المواقف وتباينها وبالتالي صراعها بدافع من هذه الفكرة ذلك أن تباين مواقف الاطراف او الشخصيات في قصص القرآن ماهو الا الاختلاف والتنازع العقائدي حول اثبات وحدانية الله ام عدم اثبات ذلك.

قال «الشريف المرتضى» ت - ٤٣٦هـ في تفسير قوله تعالى ﴿ وَلَوْشَآءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَرَحِدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ ﴾ آلنَاسَ أُمَّةً وَرَحِدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ ﴾ [سورة هود: ١١٨]، ان معنى قوله تعالى ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ ﴾ هو ((الاختلاف في الدين والذهاب عن الحق فيه بالهوى

والشبهات))(۲۲).

على أن مبدأ «التوحيد والعبادة» قد تضمن جانبين أساسيين: فكري وعملي، أتسم الاول باعتهاد الايهان بوحدانية الله شعارا فكريا ترفعه الشخصية المؤمنة أمام صور الكفر على اختلاف مستوياته ومضامينه. واختص الثاني بالنزوع العملي للمسلم المؤمن، اذ التعبد لله هو كل نشاط يُلحظ فيه وجه التقرب للباري سبحانه وتعالى، فالعبادة معناها ((فعل المكلف على خلاف هوى نفسه تعظيها لربه))(٢٣). انها التوجه الى الله وخشيته ومحاسبة النفس امامه في كل نشاط يصدر عن الإنسان، وفي المامه في كل نشاط يصدر عن الإنسان، وفي كل عمل فكري او يدوي يهارسه الإنسان في حياته العملية.

ولعل أكثر دعوات الرسل والأنبياء الى توحيد الله وعبادته على تعاقب ازمانهم ومللهم جاءت موحدة في التعبير القرآني الذي يضم هذه الفكرة الكبيرة من خلال افتتاحيات السرد القصصي، وكأن

(۲۲) الشريف المرتضى، الامالي((غرر الفوائد ودرر القلائد))۱۰/ ۷۳.

«الفكرة» نفسها هي البطل الرئيسي في القصص وليس الشخصيات المرسومة المتحركة داخل المشهد القصصي. وفي ذلك دلالة فكرية تخص النظرة القرآنية لمسيرة التاريخ وأحداثة وفلسفة تطوره وحركته. قال تعالى ﴿ وَإِلَىٰ عَادِأَخَاهُمُ هُودًا ۗ قَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُدُواْ أَللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهِ غَيْرُهُ وَإِنَّ أَنتُمْ إِلَّا مُفَتَّرُونَ ﴾ [سورة هود: ٥٠]، وقال ﴿ وَإِلَّىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَـٰ لِحَـٰأً قَالَ يَنْقُومِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُةًۥ هُوَ أَنشَأَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسْتَغْمَرَكُمْ فَهَا فَٱسْتَغْفِرُوهُ ثُكَّ ثُوبُواً إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ ﴾ [سورة هود: ٦١]، وقال ﴿ وَإِلَىٰ مَدِّينَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ۗ قَالَ يَنْقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُةً وَلَا نَنقُصُوا ٱلْمِكْيَالَ وَٱلْمِيزَانَ ۗ إِنِّي أَرَىٰكُم بِخَيْرِ وَإِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ ثُحِيطٍ ﴾[سورة هود: ٨٤].

وبذلك تكون فكرة الايهان بوحدانية الله وعبادته في المنظور القرآني رؤية جادة للوجود بكل امتلاءاته وبجميع كيفياته وصوره، كها انها دعوة واقعية للفرد الى اتخاذ موقف في الحياة، وهي بالتالي انتهاء بوجه السلوك الإنساني. لكن ما ان تصبو



<sup>(</sup>٢٣) الشريف الجرجاني التعريفات ص٨٤.

الشخصية المؤمنة في القصص القرآني الى تبني وتحقيق مبدأ "التوحيد" وتشرع بتحركها العملي في المسير على طريق الله، حتى تصطدم بالعثرات والابتلاءات وجدار الفكر المضاد المتمثل بالشرك والالحاد او الانحرافات النفسية والاخلاقية حيث الغوص بعيدا عن سلامة الفطرة البشرية ومناط الصلاح الإنساني.

ومن هذا الجذر العميق تنمو حلقات الصراع في القصص القرآني على تباين انهاطه ويشتد من جميع أطرافه كها سنراه في صفحات الفصل التالي.

#### الفصل الثاني

# أنهاط الصراع في القصص القرآني

يأخذ الصراع في القصة القرآنية انهاطا متعددة من حيث طبيعة تكوينه الداخلي، أي من حيث المضمون النوعي والقيم التي ينشدها الصراع. فنمط يتصاعد في داخل الفرد الواحد يعكس في تموجاته وأزماته حالات نفسية وذهنية للشخصية القصصية، وهو ما يسمى بالصراع الداخلي او النفسي. وهو قليل المصاديق في القصص القرآني، اما النمط الثاني الذي

يعد من أهم أنهاط الصراع فهو "الصراع الجدلي" الذي يتجسد لنا من خلال الحوار بين الشخصيات المتنازعة التي صورتها لنا القصة القرآنية، كها يعد إنموذجا راقيا من نهاذج الاحتجاج السامي بين الافكار المتعارضة للوصول بالعقل الإنساني الى واحة الحقيقة الآمنة. والقرآن في النهاية كتاب حوار وخطاب للإنسان وعقله.

وأما النمط الثالث والأخير في القصص القرآني فهو "الحرب"، والحرب هي اخر الدواء كها يقال. انها المواجهة النهائية والحاسمة التي تقع بين فريقين متصارعين بعد ان اغلقت امامها أبواب الاقناع ومنافذ التحاور، فها ان تصل الأمور الى ذروة أزمتها في الصراع ويستنفذ كل طرف ما عنده من حلول ومعالجات، حتى يكون من اللازم ان يوضع حد لكل ذلك، والحرب بنتائجها تضع حلا أخيرا ونهائيا للمغالبة بين فريقي الصراع.

فالصراع اذن ((بجميع أشكاله ومستوياته قد مر بمراحل ومدارج. مر بمرحلة الدراما النفسية الداخلية، ثم مرحلة التحاور بالكلات او

العدد الخامس عشر خريف (١٣٠ ٢م- ٢٠١٤ ه.) المحمد الخامس عشر خريف (٢٠١٣ م - ٢٤٢٥ ه.)

الأفعال التمهيدية بين الاطراف، ثم ذلك الصراع الختامي، الفصل الحاسم الذي ينهي كل صراع... فصل القتال)(٢٤). او الحرب.

وسيكون من الواجب ان يوضع لكل من هذه الأنواع حيز مناسب يوضح فيه ما جاء في القصص القرآني من مصاديق ونهاذج وردت فيها هذه الأنهاط.

اولا: الصراع الداخلي او «النفسي»:

الصراع الداخلي نمط يتشكل في دواخل الفرد الواحد. فالنفس البشرية متعرضة دائما لشتى أنواع الانفعالات والأزمات، واكثر ما يكون الصراع الداخلي عندما يجد الشخص نفسه وجها لوجه أمام حلول متعارضة لما يجابه من مواقف تستدعي منه التجاوب معها على نحو ما. وقد يكون نتيجة موازنة الفرد الذهنية في الاختيار بين ممكنات عدة تستلزم منه موقفا معينا، وتصديا لشر أو دفعا لضرر لاحق قد يصيبه بالخسران أو الندم. إن امثال هذا الصراع في القصص الندم. إن امثال هذا الصراع في القصص

الحوار الداخلي، ص٣٨٨.

القرآني متواجدة في مشاهدها وان كانت محدودة. صُورت فيها الشخصيات وهي تجابه صراعا نفسيا حادا شكّل بدوره مرجعا فكريا لطرح القصص.

ان كل صراع في داخل الإنسان لا بد من ((ان يجد له منطلقا الى الخارج ليحقق وجوده وليجعل لهذا الصراع فاعلية حين يشتبك مع الوجود الخارجي المحيط بالذات))(٢٥٠)، من ذلك ما نجده في موقف النبي ابراهيم الله حين كان فتي يافعا وقد تلبسته تلك الحيرة والمعاناة الذهنية الداخلية التي عكسها تفكره بخلق الله وتامله في اسباب هذا الكون وعلة وجوده، ((وما ابان له عقله الباطني حيث يعتقد بهذا فيتضح له بعد حين خطأ معتقده، ثم يعتقد بذلك فيرى انه على خطأ، وهكذا..))(٢٦). قال تعالى ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِي إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَكَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَءَا كَوَّكُبًا قَالَ هَذَا اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَا الله

<sup>(</sup>٢٥) عبد الكريم الخطيب، القصص القرآني في منطوقه ومفهومه، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٢٦) د. بكري شيخ امين، التعبير الفني في القرآن، ص٢٢٤.

رَبِي فَلَمّا أَفَلَ قَالَ لا أُحِبُ الْآفِلِينَ اللهَ فَلِينَ الْآفِلَم فَلَمّا أَفَلَ فَلَمّا رَءًا الْقَمَر بَازِعُا قَالَ هَلَذَا رَبِي فَلَمّا أَفَلَ فَلَمّا رَءًا الْقَمْر بَازِعُا قَالَ هَلَذَا رَبِي فَلَمّا رَءًا الشَّمْسَ بَازِعْتَهُ قَالَ هَلْذَا رَبِي هَلْذَا رَبِي هَلْذَا أَكُبُر فَلَمّا أَفْلَتْ قَالَ يَنقُومِ إِنِي هَلْذَا أَكُبُ مِنَا أَفْلَتُ قَالَ يَنقُومِ إِنِي هَلْذَا أَكُبُ مِنَا تُشْرِكُونَ الله إِنِي وَجَهْتُ إِنِي بَرِيّ ثُم مِنا أَنْ مُرَى السّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَهِي لِلّذِي فَطَر السّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَهِي لِلّذِي فَطَر السّمَواتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [سورة حَنيفًا وَمَا أَنَا مِن الْمُشْرِكِينَ ﴾ [سورة الانعام: ٧٥ -٧٩].

إن الانسان الذي يعيش حياته بعمق غير الانسان الذي يتناول حياته بسطحية، وينعكس هذا بدوره على طبيعة ما يعانيه الفرد من صراع ذهني بها يقود اليه من عمق. ان من يحيا ((حياته بعمق يدركها بخبرة عميقة وهذا الادراك نفسه يجد له مكانا في سياق الحوار الداخلي الذي يتم داخل عقل الانسان))(۱۷۷). لقد ادار القرآن طبيعة الحوار الداخلي على صورة الخواطر النفسية التي تلم بالشخص والتي تنقله من طور الى طور ليتخلص من فكرة ويدخل في اخرى. قال الزنخشري ت -۳۵هه

(۲۷) د. مصري عبد الحميد حنورة، سيكولوجية الحوار الداخلي، ٣٩٥.

((قيل هذا كان نظره واستدلاله في نفسه فحكاه الله))(۱۸۸).

إن حدوث حالة صراع بين فكرتين او رغبتین هو تفسیر جزئی لمبررات قیام الحوار الداخلي، ومن الاوفق النظر الى طبيعة هذا الحوار ((في ضوء البناء الشامل لشخصية المرء بها تتضمنه من سهات وخصال وجدانية وعمليات معرفية وتفصيلات جمالية وعلاقات اجتماعية في اطار واقع حضاري معين))(٢٩)، ونلمس هذا عند النبي يوسف الله في حواره الداخلي الذي كشف لنا عن الانفعال النفسي الحاد والوعى بالحرج الذي سيصيبه ان هو استسلم لضغوط واقع منحرف يأباه ضميره، فيطلب من الله ما يعينه على تخطى اسباب الانحراف باي صورة كانت حتى لو جعلت حريته هي الثمن. قال تعالى ﴿ قَالَ رَبِّ ٱلسِّجْنُ أَحَبُّ إِلَى مِمَّا يَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ وَإِلَّا تَصْرِفْ عَنَّى كَيْدُهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُنْ مِّن ٱلْجَيْهِلِينَ اللهُ وَيُهُمُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدُهُنَّ اللهُ وَيُهُمُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدُهُنَّ اللهُ الله

<sup>(</sup>۲۸) الزمخشري، الكشاف، ۲/ ۳۱.

<sup>(</sup>۲۹) د. مصري عبد الحميد حنورة، سيكولوجية الحوار/ ۳۷۹.

إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [سورة يوسف: ٣٣-٣٣]. يعلق المرتضى ت-٤٣٦هـ على هذه الاية بقوله: (المراد، متى لم تلطف لي مما يدعونني الى مجانبة المعصية، ويثنيني الى تركها ومفارقتها صبوت، وهذا منه على سبيل الانقطاع الى الله تعالى والتسليم لامره، وانه لولا معونته ولطفه ما نجا من كيدهن))(٢٠٠). فالحوار الداخلي هنا هو ضرب من النشاط الوجداني الذي يتم داخل عقل الإنسان ويناجى فيه سواء كانت هذه المناجاة موجهة ام حرة، ان قول يوسف الملا «يدعونني» جاء على سبيل اسناد الدعوة الى جميع النسوة ((لانهن تنصحن وزين له مطاوعتها.. فالتجأ الى ربه عند ذلك وقال: رب السجن احب الى من ركوب المعصية.. وقوله «اصب اليهن، والصبوة الميل الى الهوى))(٢١). لقد كان الهدف من الحوار الداخلي في كيان يوسف الله هو ازالة الصراع داخل الذهن ومن اجل تحقيق الاتزان النفسي لذاته ((ولا يتحقق ذلك الا بالمثابرة والمرونة من خلال

ايقاع تعبيري يقود حركة هذا الحوار))(٣٢). ونرى مصداقا اخر لهذا النمط من الصراعات المؤثرة في مشهد ولادة المسيح الله وموقف أمه العذراء الله فقد قام الصراع في كيانها بين إيهانها بارادة الله تعالى وتسليمها لمشيئته، والخوف من نتائج ذلك حين تصطدم باتهامات قومها وظنونهم بها. ان العذراء الله قد جابهت في ذلك الموقف صراعا نفسيا عميقا جعلها -لفرط حياءها من ما يعكسه ذلك الحدث الفريد من ردود افعال قومها -تود الموت في لحظة من لحظات المخاض. وهو ما جاء على لسانها اثناء السرد القصصي ﴿ فَأَجَاءَهَا ٱلْمَخَاضُ إِلَى جِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ قَالَتْ يَلَيْتَنِي مِتُ قَبْلَ هَنْدَا وَكُنتُ نَسْيًا مَّنسِيًّا ﴿ اللهُ فَنَادَعِهَا اللهُ فَنَادَعِهَا مِن تَعْنِهُآ أَلَّا تَعْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَعْنَكِ سَرِيًّا ﴾ [سورة مريم: ٢٣ - ٢٤].

يقول صاحب الميزان: ((انها لما اعتزلت من قومها في مكان بعيد منهم - دفعها وألجأها الطلق الى جذع نخلة كان هناك لوضع حملها - وقالت استحياءً من الناس

<sup>(</sup>۳۲) د. مصري عبد الحميد حنورة، سيكولوجية الحوار/ ص٣٨٧.

<sup>(</sup>٣٠) الشريف المرتضى، الأمالي، ١/ ٤٩١.

<sup>(</sup>۳۱) الزمخشري/ الكشاف/ ۲ -۳۱۸ -۳۱۹.

العدد الخامس عشر خريف (١٢٠٧م-١٣٤٤هـ) في العدد الخامس عشر خريف (١٤٧٤هـ ١٤٣٤هـ) في العدد الخامس عشر خريف (١٤٨٤هـ عليه العدد الحامس عشر خريف (١٤٨٥هـ عليه العدد العدد

التلقي، ولكي ((يمكن لنا -كمتلقين -ان نضبط ايقاع سلوكها مع ايقاع غيرها من البشر))(٥٠٠).

### ثانيا: الصراع الجدلي

يعد هذا النمط من اكثر أنهاط الصراع الحيثو ثة في ثنايا القصص القرآني أهمية. ففيه تتجسم الفكرة في اعمق صورها وتتمحور فيها المواقف والآراء في بؤرة حادة يتجلى من خلالها الجدل القرآني في أبهى حلله، ويطرح فيها الاحتجاج المنطقى للقرآن بلغة التحاور على لسان الشخصيات القصصية، بأسلوب ينساب عذوبة من خلال الصور البيانية البليغة التي يصوغها القرآن الكريم. وهي تبث بدورها دعوة رصينة للتأمل الواعي وللتمييز على مستوى الانتهاء والمواقف بين ما هو حق وماهو باطل، بعيدا عن لغة المنطق والفلسفة في تحليلهما لجدل الافكار وتفصيلاتها لمسائل الجدل الكلامي على نحو دقيق. والجدل على وجهين: ((فوجه منهم يعنى الخصومة فذلك قوله تعالى ﴿ وَجَدَلُواْ بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحُقَّ ﴾ [سورة غافر: ٥]،

(٣٥) السابق، نفس الصفحة.

ياليتني مت قبل هذا وكنت نسيا وشيئا لا يعبأ به منسيا لا يذكر فلم يقع فيه الناس كما سيقع الناس في... وقوله (الاتحزني) تسلية لها لما اصابها من الحزن والغم الشديد فانه لا مصيبة هي امر وأشق على المرأة الزاهدة وخاصة اذا كانت عذراء بتولا من ان تتهم في عرضها. وخاصة اذا كانت تهمة لا سبيل الى الدفاع عن نفسها وكانت الحجة للخصم عليها))(٢٣). ان الصراع النفسي قد لعب في تلك المشاهد -عبر الحوارات الداخلية-دورا بالغ الاهمية في رسم معالم البنية الفنية لمحتوى ومضمون بعض القصص في القرآن الكريم. فصراع الذات من خلال حوارها الداخلي ((يجيء موسوما في النهاية بالطبيعة الخاصة بالبناء النفسي لصاحبه))(٣٤)، الامر الذي يدعو الى البحث في حقيقة هذا البناء الذي رسم ملامح تلك الشخصية، ولكى تتمكن-الشخصية -من تجاوز ما قد ينشأ بينها وبين الاخرين من صراع او تفاوت في العطاء او

<sup>(</sup>٣٣) العلامة محمد حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ١٤/ ٤٢ -٤٣.

<sup>(</sup>٣٤) د. مصري عبد الحميد حنورة، سيكولوجية الحوار/ ص٤٠٦.

الغامضة))(٢٨)، والحوار عموما محرك

للاحداث ومصور للشخصيات ومبلغ الى

الصراع ومؤد الى الهدف ومظهر للمغزى.

لقد ذكر القرآن -على سبيل المثال لا

الحصر-من قصة ابراهيم الله في سورة

«الشعراء» ما يعد مثالا رائعا للاحتجاج

القرآني الرصين الذي يسير هادئا مطمئنا

واثقا الى ذهن المتلقى، فيقذف بالحجة

الدامغة ويترك الطرف المضاد يتخبط

فى وحل وثنيته ومأزقه المشين المتمثل

في تعطيله عمل العقل الفطري السليم

للوصول الى غاياته الطبيعية الراشدة.

قال تعالى ﴿ وَأَثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَهِيمَ اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ، مَا تَعْبُدُونَ ﴿ ۖ قَالُواْ

نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُّ لَمَّا عَكِفِينَ ﴿ اللَّهُ قَالَ ا

هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ ٧٧ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ

يضُرُّونَ ﴿٣٣﴾ قَالُواْ بَلْ وَجَدْنَآ ءَابِآءَنَاكَذَٰلِكَ يَفْعَلُونَ

﴿ ٧٤﴾ قَالَ أَفَرَءَ يَشُو مَّا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ ﴿ ٧٠﴾ أَنتُمْ

وَءَابَأَوُّكُمُ ٱلْأَقْدَمُونَ اللهِ فَإِنَّهُمْ عَدُوُّ لِيَ إِلَّا

رَبَّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَقَنَى فَهُوَ مَهِدِينِ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

وَٱلَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿٧٠﴾ وَإِذَا مَرضَتُ

يعنى: وخاصموا بالباطل. والوجه الثاني يعنى المراء. فذلك قوله تعالى ﴿ قَالُواْ يَكْنُوحُ قَدُ جَندَلْتَنَا فَأَكْثَرْتَ جِدَلَنَا ﴾ [سورة هو د: ۲۲]))<sup>(۲۲)</sup>.

ان وجهى التفسير لكلمة «جدال» تتضمنان معانى الصراع من جهات عدة، فالجدل عنف الخصومة في المناقشة ((واكثر ما يستعمل الجدال والمجادلة في صراع الآراء والافكار حيث يحاول كل مجادل ان يحكم رأيه ويناضل عنه في صلابة. ان الإنسان من شأنه منذ كان، ان يكثر الجدل. فكأن كثرة الجدل ظاهرة إنسانية من تلك الخواص التي تميز الإنسان عن غيره من الكائنات))<sup>(٣٧)</sup>.

بين الفرد والاخرين لاستجلاء الحقيقة

ان الحوار من ناحية الهدف، وفي أي مستوى من مستوياته يرمى الى استكشاف الغامض من الامور ((والى حل التناقضات القائمة والى اقامة نوع من التواصل

<sup>(</sup>٣٨) د. مصرى عبد الحميد حنورة، سيكولوجية الحوار الداخلي/ ٤٠٦.

<sup>(</sup>٣٦) مقاتل بن سليان البلخي، الاشباه والنظائر في القرآن الكريم، ٣١٠.

<sup>(</sup>٣٧) د. عائشة عبد الرحمن «بنت الشاطئ»، مقال في الإنسان، ٩٤.

التي حمل امانتها))(به). لكن هذا النوع من الحوارات الجدلية لا يعنينا هنا لانه فاقد لميزة الصراع وجوهر التنازع في صميمه، ولانه لا يتم بين خصوم اصلا. وامثلة ذلك ماجاء في كلام النبي موسى الله وارساله بالايات الى فرعون وقومه، او مجادلة النبي ابراهيم لله الملائكة في امر لوط الله، او مجادلة المراة التي ظاهر منها روجها للرسول الكريم .

ان الصراع الجدلي يبرز هدف القرآن ووضوح غاياته وترسيخ تعاليمه، وتمتدمن خلاله خطرات صافية تحاور عقل المتلقي وتخاطب وجدانه بها يجعله على مفترق الطريق بين المتاهة والهداية، وتوصله عبر المحاورات إلى جادة الصواب وجنة الايهان، وقد انتشر هذا النمط من انهاط الصراع في القصص القرآني انتشارا يكاد يشمل جميع القصص. فشاهده -مثالا ثانيا -في قصة المرسلين الى اصحاب القرية، وقصة المؤمن الذي جاء من اقصى المدينة يسعى على هدى من ربه، والقصتان وردتا في سورة «يس».

(٤٠) د. عائشة عبد الرحمن، مقال في الإنسان، ٩٥.

فَهُوَ يَشَفِينِ ﴿ أَنَّ إِنَّا إِنَّهُ وَأَلَّذِي يُمِتُّنِي ثُمَّ يُحْدِينِ ( ) وَالَّذِي آَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيَّتَ فِي يَوْمَ ٱلدِّينِ اللهُ رَبِّ هَبْ لِي حُكَما وَٱلْحِقْني بِٱلصَّلِحِينَ ﴾[سورة الشعراء: ٦٩-٨٣]. ان هذا الحوار الجدلي الذي يجريه القرآن على لسان الشخصيات الرئيسة في القصص لايجرى على النظام المنطقي الجاف، حيث تذكر فيه المقدمات على نظام خاص، تتبعها النتائج، ((فأن القرآن لم ينزل لهداية طائفة خاصة لها ثقافتها الخاصة، بل نزل لهداية الناس جميعا وما به من ادلة يلقى في النفس الاقتناع ويملأ القلب باليقين، سواء في ذلك العامة والخاصة))(٢٩). على ان الحوار الجدلي في القصص القرآني لم يقتصر على كونه حوارا يتم بين المؤمنين من جهة والكافرين من جهة اخرى، بل قد يكون من المؤمنين مع رجهم او مع رسل ربهم او مع بعضهم بعضا، ((فالحق ان الإسلام افسح للإنسان وجه العذر حين يكون جداله عن رأى حر ونية خالصة، لان مثل هذا الجدال من لوازم إنسانيته (٣٩) د. احمد احمد بدوى، من بلاغة القرآن/

م العدد الخامس عشر خريف (٢٠١٣م-٢٤٤هـ) المحلي المحالة ا

الساحة مجسمة في المشهد القصصي. ثم يرى في القصة الثانية استكمالا للجدال ومتابعة للصراع الفكرى، فيبدأ مشهد جديد يتمثل فيه المؤمن واقفا مع قومه يدعوهم الى التفكر في الموضوع على اساس الحقيقة الواضحة مما يجعل القضية تنمو في فضاء الرسالة الربانية، لا في اطار الذات والمنفعة. ثم ينقلهم في لحظات التأمل من قضية الجدال في صدق الرسل وكذبهم الى مسالة البحث في نفس الفكرة، نفيا واثباتا، على ضوء الخطوط المنهجية التي افاض القرآن فيها طويلا في موضوع التوحيد والشرك، من خلال المقارنات بين حقيقة الصفات الالهية وبين صفات الشركاء، ولينتهي بعد ذلك الى النتيجة الايمانية الحاسمة.

وعلى الرغم من حجج هذا "الحوار الجدلي" وبراهينه العقلية لكنه غير خاضع لمنطق الفلاسفة ولا لاساليب اهل الجدل والكلام، بل هو على الصياغة القرآنية بلسان عربي مبين، ذلك ((ان القرآن جاء خاطبا العقل البشري في اجل مظاهر القوة والبيان والبرهان.. اذ الاعتهاد في الاستدلال على وفق قانون الفطرة التي

إِذْ جَآءَ هَا ٱلْمُرْسَلُونَ السَّ إِذْ أَرْسَلْنَاۤ إِلَيْهِمُ ٱثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزَنَا بِثَالِثِ فَقَالُوا إِنَّآ إِلَيْكُم مُّرْسَلُونَ اللَّهُ قَالُواْ مَا أَنتُمْ إِلَّا بِشَرُّ مِّثْلُكَ وَمَآ أَنزَلَ ٱلرَّحْمَنُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَكْذِبُونَ (الله عَالُواْ رَبُّنَا يَعَلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ (١١) وَمَا عَلَيْمَنَاۤ إِلَّا ٱلۡبَلَـٰءُ ٱلۡمُبِيثُ ﴿ ۖ قَالُوٓا ۗ إِنَّا تَطَيِّرُنَا بِكُمٍّ لَهِن لَّهُ تَنتَهُواْ لَنَرْجُمَنَكُمْ وَلَيَمَسَّنَّكُم مِّنَّا عَذَابٌ أَلِيمٌ ١١٠ قَالُوا ا طَا يِرُكُم مَّعَكُمُ أَيِن ذُكِّرَثُمُ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ ۗ مُسْرِفُونَ اللهِ وَجَاءَ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ قَالَ يَنقُوْمِ ٱتَّبعُواْ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ ٱتَّبِعُواْ مَن لَّا يَشَئَلُكُو أَجْرًا وَهُم شُهْتَدُونَ اللهِ وَمَا لِيَ لَا أَعْبُدُ ٱلَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ اللهِ عَأَتَّخِذُ مِن دُونِهِ عَالِهِكَةً إِن يُرِدْنِ ٱلرَّمْنَ بِضُرِّ لَا تُغَنِ عَنِّ شَفَعَتُهُم شَيْعًا وَلَا يُنقِذُونِ ١٠٠٠ إِنِّي إِذًا لَّفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴿ اللهِ إِنِّي إِنِّي عَامَنتُ بِرَبِّكُمْ فَأُسْمَعُونِ ﴾ [سورة يس: ١٣ -٢٥]. إن المتامل في قصة المرسلين الاولى يجد تغييبا لاسماء الشخصيات وتعميما حواريا يأخذ شكل الحوار الجمعي، ويبقى على فحوى المجادلة الحوارية بين المرسلين واصحاب القرية. فكأن الافكار هي التي تتصارع على

تصدق بها تشاهده، وتحس دون عمل فكري دقيق اقوى أثرا وأبلغ حجة) ((١٤). وهناك شواهد اخرى كثيرة لبست في بنيتها القصصية رداء الصراع الجدلي منعكسا في محاورات فكرية على لسان الشخصيات في القصص، كقصة النبي نوح في الواردة في سورة «هود» و «نوح»، الله الملك في سورة «البقرة» كها يتجسد الله الملك في سورة «البقرة» كها يتجسد هذا الصراع في عرض باهر لمسار الحوار

الصاخب والجدل المحتدم في سورة «طه»

بين النبي موسى الله وفرعون. الى غير

ذلك من حوارات المشاهد القصصية

الكثيرة المتناثرة في سور القرآن الكريم.

ويؤدي الصراع الجدلي وظائف نفسية وفكرية عديدة تلقي بظلالها على ذهن المتلقي اثناء تأمله لمستويات الحوار وتتبعه حركة الافكار وتصاعدها، وتتضح مزايا استعمال الحجة العقلية لمثل هذه المحاورات في صراعها الجدلي فالنقاط الاتية (٢٤٠):

(٤١) اسماعيل ابراهيم السامرائي، الحوار في القرآن الكريم/ ٣٨.

(٤٢) ظ، المرجع السابق/ ٤٠.

 انها تدرب وتربي العقل على التفكير الموضوعي الواقعي. والارتقاء بالحجج من المشهود المحسوس الى المطلوب المغيب.

 تنمي في السامع والقارئ الحماسة للحق وتحري الصواب والرغبة في الحجة الدامغة.

٣. تـزرع في النفس كراهية الباطل،
 والافكار الشركية والالحادية، وتتضح
 عندها تفاهتها وبطلانها.

ثالثا: الحرب

اما النمط الثالث والاخير من انهاط ومفهوم الحرب يعد اخطر واخر مراحل ومفهوم الحرب يعد اخطر واخر مراحل الصراع، والحلقة النهائية من حلقات الازمة التي تمثل المواجهة القتالية بين فريقين متنازعين ذروتها. ان فحوى الحرب يعكس اعلى صورة من صور المواجهة بين طرفين متضادين انقطعت بينها كل سبل الاتصال ومبررات النقاش لايجاد حل سلمي ينهي كل خلاف، وتعطلت امامهها اسباب التحاور من اجل تجلية الحق ودفن الباطل. ولاتقف الحرب في



العدد الخامس عشر خريف (۲۰۱۳م-۱۵۲۶هـ) الحجة ﴿

معانيها عند الحدود التي ذكرت، فهي في القصة القرآنية حالة من حالات الاستثناء لمواقف التدافع في الحياة بشكل عام، الا ان هذا الاستثناء قد يكون احيانا الحل الاخير وربها المطلوب في احايين اخرى لتصفية الحساب بين الخير نفسه او بين الشر نفسه. وتمثل "الحرب" في القصص القرآني انموذجاً خاصا من نهاذج المجاهدة في الله تعالى ضد اعداء الحق فتشرع القتال للمؤمنين مرحلة قصوى من مراحل الصراع مع الكافرين، اذ هو يجسد تلاحم النية مع الفعل، ويتجلى تطبيق المبدأ والشعار سلوكا عمليا، فياخذ بذلك عمقه الفكرى المطلوب. وهذا ما نلمسه في قصص قرآنية غير كثيرة لكنها متواجدة المصاديق منها قصة الملأ من بني اسرائيل في سورة البقرة، والتي تعد مثالا فنيا خصبا ومتكاملا للعمل على تحليله والاستشهاد به في هذا المقام.

فالحرب في هذه القصة تأخذ دلالات فكرية عميقة وابعادا سلوكية خطيرة متمثلة في إرداف الايهان بالعمل، وان قضية النصر والهزيمة ليست بالقلة

والكثرة، بل هي بالايمان والتخطيط والاستعداد المنظم، والاخذ باسباب القوة مما يجعل النصر في خندق القلة المؤمنة على الكثرة التي تضطرب بفقدانها للإيهان وما يضفيه ذلك الخواء الروحي من اهتزاز في النفس، انطلاقا من المبدأ الذي طرحه المؤمنون في القصة الذين واجهوا المعركة بقلوب مؤمنة واثقة بالله، الامر الذي يجعلهم على صهوة النصر مهما كانت قوة الخصم مرهبة. قال تعالى ﴿ فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِٱلْجُنُودِ قَالَ إِنَّ ٱللَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهُ رِفَهُن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّي وَهَن لَّمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي إِلَّا مَنِ ٱغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيدِهِ -فَشَرِيُواْ مِنْهُ إِلَّا قَلِيلًا مِّنْهُمَّ فَلَمَّا جَاوَزَهُ، هُو وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ. قَالُواْ لَا طَاقَةً لَنَا ٱلْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ عَالَ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَاقُواْ ٱللَّهِ كَم مِّن فِئَةٍ قَلِيكَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً إِلذَٰنِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّكِيرِينَ ﴿ اللَّهِ وَلَمَّا بَرَزُوا لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثُكِبِّتُ أَقَدامَنكا وَأَنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَافِرِينَ اللهِ فَهَازَمُوهُم بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُدُ كَالُّوتَ وَءَاتَكُهُ ٱللَّهُ

المُلْكَ وَالْحِكَمَةَ وَعَلَمَهُ، مِمَا يَشَاءً وَوَلَوْلَا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ وَلَوْلَا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَاكِنَ اللّهَ لُفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَاكِنَ اللّهَ دُو فَضْلٍ عَلَى الْعَكَمِينَ ﴾ [سورة البقرة: ٢٤٩ - ٢٥١].

فمن خلال مستويات الطرح القصصي لطبيعة القتال في هذه القصة تجيئ وظيفة السرد الرابطة بين حوارين متميزين للمؤمنين، احدهما يمثل ارضية الايمان الذي انحدر هتافا هادرا ﴿ كُم مِّن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتُ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾. وثانيهما «دعاء» الى السماء وطلب العون للنصر وهو افرغ علينا صبرا، وثبت اقدامنا)) تاتي وظيفة السرد الرابطة -هنا-في موقعها الذي لا ينهض الحوار به لانها تصل بين النظرية والمارسة، ((بين محاورة تنطلق من الموقف الفكري الذي صاغوه لانفسهم وعبروا عنه بامكان النصر على يد القليل، وبين الدخول الى المعركة ذاتها من خلال السرد القائل «ولما برزوا لجالوت وجنوده»، فيما تجسد الموقف النظري في موقف عملي هو «المعركة» الذي التحم فيها الفكر بالعمل حينها بارزوا ورفعوا ايديهم

داعين «ثبت اقدامنا» وواضح ان «السرد» لا «الحوار» هو الذي حقق الالتحام بين الفكر والعمل (۲۶)، بين اعتناق المبدأ تنظيرا واحيائه بالقتال تطبيقا. ومع هذا يظل كل من الحوار والسرد ناهضين بمهمتها – فنيا حسب ما يقتضيه السياق.

ان الحرب تبرز القرق بين المؤمن الذي يشعر بالقوة الروحية والمعنوية التي تصدر من الارض لتعلو الى السياء فلا تقف عند حد فيتحول الى قوة تسحق كل قوة مضادة، وبين غير المؤمن الذي يستمد قوته من الارض ومما يحوطه من امكانات واهية، فيبقى حيث هو في اطار محدود.

وتظل تلك الحرب بين النبي موسى الله واتباعه من جهة، وبين فرعون وهامان وجنودهما مقابله، انموذجاً اخر من نهاذج الحروب غير المتكافئة في الحسابات المادية كها تلمسها في ايات عديدات من سور "طه» و «القصص» و «الشعراء»، الى غير ذلك من مشاهد قرآنية محدودة لكنها ضجت بامثال هذا النمط من الصراعات

<sup>(</sup>٤٣) د. محمود البستاني، محاضرات في النقد الأدبي/ ٦٢.

الفصل الثالث الوظيفة الجمالية لاساليب القرآن في

## التعبير عن الصراع

استخدم القرآن الكريم في سرده لقصص الأنبياء والغابرين معظم الاساليب الفنية في تصوير الاحداث، وتنوعت خلاله عوامل «الاثارة والشد» الفنية تبعا للغاية والفكرة القرآنية التي جاءت منسجمة ومضمون سياقها التعبيري بشكل عام.

ولما كانت السمة الاولى للتعبير القرآني هي ((اتباع طريقة تصوير المعاني النهنية والحالات النفسية وابرازها في صور حسية.. كأنها كلها حاضرة شاخصة بالتخييل الحسي الذي يفعمها بالحركة المتخيلة))(٥٤)، لذا فان عوامل مثل «الانتقاء والاختزال» و «وتداخل المشاهد» و «تنوع طرق المفاجأة» تعد من الاساليب التصورية والتعبيرية بالغة التاثير التي استخدمها القصص القرآني في روايته الاحداث. وقد لعبت هذه العناصر دورها النفسي والجهالي على حد سواء

الحدية والفاصلة بين الحق والباطل، بين الكفر والايهان.

والنتائج التي يمكن ان يخلص اليها من مظاهر هذا اللون من الصراعات في القصص القرآني هي؛ انه لا يعرضه عرض التاريخ الجاف، ولا يسوقه لافادة بانه عالم باخبار الماضين فقط ولكنه يسوقه لافادة العبرة والعظة للإنسان في صراعه مع الشر واصحابه في الحياة، كما انه ((يظهر الدور الرئيس للأنبياء والرسل فهم الذين يمدون بالمعجزات التي يراها الناس وهم الذين يتحملون هذا العبء وحدهم -في غالب الاحيان -ولذلك كانت الرسالات الساوية للأنبياء السابقين لا تعتمد على الحروب المنظمة الا في دائرة ضيقة جدا. بخلاف رسالة النبي محمد ﷺ، فقد اتخذ الصراع في رسالة النبي محمد ﷺ لونا اخر. اذ هو صراع يشارك فيه المؤمنون الرسول عليه السلام في جهاده مع اعدائه. واصبح الجهاد في سبيل الله فريضة على كل مسلم))(عع).

(٤٥) سيد قطب، النقد الأدبي «أصوله ومناهجه»، ١٢٥.

<sup>(</sup>٤٤) انوار جواد المظفر، التربية الاخلاقية في القصة القرآنية/ ١٦٤.

في تذوق القارئ او السامع اثناء تلقيه نصوص الخطاب القرآني.

وكان «الصراع» -بوصفه مفهوما فنيا وفكريا -عاملا مها في اغناء القيمة الجمالية لاساليب الطرح القصصي كونه المصدر الاساس في صياغة وبلورة مناحي التذوق الفني والجمالي في ذهن المتلقي. لقد ادى «الصراع» في القصص القرآني وظائف كثيرة ومعطيات جمالية أضفت طابعا من الحيوية والتصعيد المنظم لحركة الحوار وفي بناء وتحريك الاحداث القصصية، ولما يتيحه السرد القرآني من عرض متنوع للمشهد بعيدا عن الاسراف في التخييل القصصي، وفي اطار حركة الشخصيات داخل فكرة المشهد القرآني نفسها.

ويمكن اجمال الوظيفة الجمالية للصراع المعتمل في احداث القصص القرآني بثلاث نقاط رئيسية هي:

ان الصراع قد جاء به «التشويق» عنصرا مهما من عناصر الشد والاهتمام بالاحداث ومصائرها، وتتبع حلقات المواقف القصصية حتى النهائية. وهيأ المتلقى -نفسيا -للترقب والرغبة

فى متابعة ومعرفة خواتيم المشاهد القصصية وماتؤول اليه مواقف الشخصيات المرسومة في القصص. ان التشويق يعني ((جذب الاهتمام الى الامام، والرغبة الملحة في معرفة ما سيحدث فيها بعد، فعندما يكون المتلقى جاهلا تماماً بها سيحدث لكنه يتلهف عليه او عندما يخمن جزئيا ما سيحدث ولكن يرغب بشدة في ان يتأكد، فانه يكون في حالة تشويق لان اهتهامه ينشغل تماما سواء أكان بارادته ام من دونها))(٢١). وفي قصة مريم الله وولادتها للسيد المسيح ما نؤكد هذا المعنى، فقد جاء في سورة «مريم» وعلى لسانها: ﴿ قَالَتْ أَنَّى يَكُونُ لِي غُكُمٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا ﴾ [سورة مريم: ۲۰]، لتؤكد بذلك عفتها وطهارتها من خلال الدلالة الاستفهامية لـ "اني" وهي هنا بمعنى "كيف" و "من اين" معا، ((والمعنيان

<sup>(</sup>٤٦) ظ؛ محمد صبري صالح، اشكالية التاليف والاقتباس والاعداد في النص المسرحي العراقي، نقلا عن كتاب «التركيز الدرامي» ليدس بيكر «غير مترجم»/ ٤٢.

. (لنَّضِ الْنَاجِ

م العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳ م – ۱۶۳۶ هد)

متقاربان يجوز ان يتأول في كل واحد منهم الاخر))(١٤٠). كم تؤكد السيدة العذراء ذلك ايضا من خلال الايحاء التعبيري للفظة «يمسسني»، فأن «المس» جاء بمعانى مختلفة في التعبير القرآني، ومنها معنيان متقاربان ذكرهما «مقاتل بن سلیهان» ت -۱۵۰هـ فی «الاشباه والنظائر» قال ((فوجه منها: يعنى الجماع، فذلك قوله عز وجل ﴿ وَلَمْ يَمْسَسِنِي بَشَرٌ ﴾ [سورة مريم: ٠٢]، يعني لم يجامعني، والوجه الثاني: يعنى اصاب: فذلك قوله تعالى ﴿ مَسَّبَ ءَابَآءَنَا ٱلضَّرَّآءُ وَٱلسَّرَّآءُ ﴾ [سورة الاعراف: ٩٥]، يعنى اصاب اباءنا الرخاء والشدة) (١٨١٠). لكن الزمخشري ت -٥٣٨هـ يهازج بين المعنين على اساس بلاغي اكثر دقة فيقول: ((المس مستعار لمعنى الاصابة فكان المعنى واحدا، ويمكن ان يقال: المس أقل تمكنا من الاصابة وكأنه أقل درجاتها))(٤٩).

ان في جميع المعنيين الكامنين في الدلالة الاستفهامية لـ «اني» والنفي الجازم للفعل «يمسسني»توصيلا لمعنى دقيق الى ذهن المتلقى، فالعبارة تصور الاندهاش والحيرة والمفاجأة التي ألمت بمريم العذراء، فتساءلت عن الكيفية، واثبتت عفتها وطهارتها وعذريتها حتى لو كان الامر «حلالا» في سياق واحد، لان معنى «يمسسنى» في القرآن معبرا به للكناية عن النكاح المشروع، فجعل القرآن «المس» ((عبارة عن النكاح الحلال لانه كناية عنه.. والزني ليس كذلك، انها يقال فجر بها وخبُث يها وما اشبه ذلك))(٠٠). فدلت العبارة القرآنية على معنى دقيق حرصت على توصيله الى ذهن المتلقى، فمراد الاية ان مريم العذراء مرتقية مكانة رفيعة من الحصانة والعفة بحيث لم يلمسها أي شخص ولو مجرد لمسه في الحلال، فكيف ستلد غلاما وهي لم تتزوج بعد؟ وهنا يكمن عنصر «التشويق» عند المتلقى الذي سينتظر باهتمام ما

(٥٠) نفسه/ ۲/ ٥٠٥.

<sup>(</sup>٤٧) ابن قتيبة، تأويل مشكل القرآن/ ٥٢٥.

<sup>(</sup>٤٨) مقاتل بن سليهان، الاشباه والنظائر في القرآن الكريم/ ٢٤٥ –٢٤٦.

<sup>(</sup>٤٩) الزمخشري، الكشاف، ١/ ٤٥٩.

ستتعرض له هذه المرآة البتول من صراع نفسي قاس تشكل في الحوار الداخلي لشخصية العذراء، فجاء على لسانها خلال السرد القرآني ﴿ فَأَجَآءَ هَا الْمَخَاضُ إِلَى جِذْعِ النَّخْلَةِ قَالَتْ يَلَيْتَنِي مِتُ الْمَخَاضُ إِلَى جِذْعِ النَّخْلَةِ قَالَتْ يَلَيْتَنِي مِتُ فَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَنسِيًا ﴾ قَبْلُ هَذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَنسِيًا ﴾ [سورة مريم: ٢٣].

ان الایحاء في العبارة القرآنیة (ریضع النفس امام حقیقة الایة، وما یکتنفها من خلال لتُشبع النفس وجوها بقوة اشعاعها))((٥). فالشخصیة في هذاالمشهدانها تتکلم تحت ضغط الوضع الذي تجد نفسها فیه، والحوار الداخلي یتمیز بانه استدعی کلا من سابقه وهو بلاغ روح القدس الله وکلامها معه، وهو ما مکن من ان یکون کلامها کاشفا عن نوع من الصراع والتوتر النفسي. لقد دفع الحوار في القصة «الفعل الدرامي» الى ذروته دون هوادة، وکل ذلك بترکیز وتکثیف شدیدین، وبطریقة اجمل ومغزی اعمق وتاثیر اکبر وتوتر اشد))(۱۵).

وقد عبر القرآن عن هذا الحدث في موضع اخر وهو قوله تعالى ﴿ وَٱلَّةِيٓ أَحْصَنَتُ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهَا مِن رُُوحِنَا وَجَعَلْنَاهَا وَٱبْنَهَا ءَايَةً لِّلْعَكَلُمِينَ ﴾ [سورة الانبياء: ٩١] فلفظة "احصنت" هناوالتي شملت ((إحصانا كليا من الحلال والحرام))(٥٠٠ كما يقول الزمخشري ذات نكتة بلاغية في معناها، فهي تشير الى ان «.... » جسدها بمثابة حصن منيع محفوظ بعناية الله لايمسه سوء، وتوحى هذه اللفظة ان مريم بنت عمران ((ينتظرها حدث عظيم، وقد أختيرت لتكون تجرية عملية قاسية مهولة يعرضها خالقها على مخلوقاته، ويحفظها من ما يثار حولها))(١٤٥). وعليه فالمتلقى للنص القصصى سوف تترقب نفسه لمعرفة مجريات الصراع النفسي العاصف الذي ينتظر مريم العذراء، وكيفية مجابهته له وما ستؤول اليه النهاية. ان مهمة التعبير الفني في القرآن الكريم ((تقوم على اساس

<sup>(</sup>٥١) عمر محمد السلامي، الإعجاز الفني في القرآن/ ١٦١.

<sup>(</sup>٥٢) محمد صيري صالح، اشكالية التاليف

والاقتباس والاعـداد في النص المسرحي العراقي/ ٥٩.

<sup>(</sup>٥٣) الزمخشري، الكشاف، ٢/ ٥٨٦.

<sup>(</sup>٥٤) عمر محمد السلامي، الإعجاز الفني في القرآن/ ٨٦.

م العدد الخامس عشر خريف (٢٠١٣م-٢٤٢٥)

التجاوب النفسي وفتح افاق الفكر وبواطن الوجدان لتعيش النفس في رحاب الاية وفي سعة مغزاها وحقيقة هدفها))(٥٥٥).

الند الخفية التي تمسك وتدبر خيوط اليد الخفية التي تمسك وتدبر خيوط التجرية الجالية سواء على صعيد الشخصية وحركة تطورها الوجداني والسلوكي داخل النص، ام على صعيد دمج وعي المتلقي فيه من الخارج. ان حركة الشخصية تحيل الى حركة الاحداث، وهذه تسلمنا بدورها الى حركة الفكرة وهي تجول في اذهاننا عن طريق الحوار واساليبه في اذهاننا عن طريق الحوار واساليبه المتنوعة. فعلاقة النص القرآني بمتلقيه هي علاقة توحد وتفاعل.

وفي قصة "ابني ادم" ما يجسد لنا هذا المبدأ عبر استعراض وصفي لطرفي الصراع وهما "هابيل وقابيل". الشخصيتان الرئيسيتان في القصة. فعن طريق السرد الذي يقدمه القرآن للشخصيتين تتكشف التركيبية السيكولوجية لكل منها، ويتضح

(٥٥) السابق، نفس الصفحة.

مدى انتمائهما الخلفي والفكري سلبا وايجابا عبر تطور الاحداث في القصة. وهو أي "تصوير الصراع" من الناحية الاخرى يأخذ بقياد المتلقى ليجعله يعيش تلك الاحداث ويقحمه بعفوية في اجوائها فيشهدها وكانه ثالث الشخصيتين، وليكون بذلك شاهدا على الجريمة الاولى للبشرية في دروسها الخلقية والتربوية. قال تعالى ﴿ وَٱتُّلُ عَلَيْهُمْ نَبَأَ ٱبنَىٰ ءَادَمَ بِٱلْحَقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانَا فَنُقُبِلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَّلُ مِنَ ٱلْآخَرِ قَالَ لَأَقَنْلُنَّكَ ۗ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَيَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ اللَّ لَيِنَ اللَّهُ لِينَا اللَّهُ لَينَا اللَّهُ اللّ بَسَطِتَ إِلَيَّ يَدَكَ لِنَقْنُكُنِي مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِي إِلَيْكَ لِأَقْنُلُكُ ۚ إِنِّي ٓ أَخَافُ ٱللَّهَ رَبَّ ٱلْعَالَمِينَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ أَن تَبُوا اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَإِثْمِكَ فَتَكُونَ اللهِ ا مِنْ أَصْحَابِ ٱلنَّارِّ وَذَلِكَ جَزَرَةُوا ٱلظَّالِمِينَ (١٦) فَطُوَّعَتْ لَهُ، نَفْسُهُ، قَنْلَ أَخِيهِ فَقَنْلَهُ، فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [سورة المائدة: ۲۷ -۳۰] وواضح من خلال الطرح القصصي ان "هابيل وقابيل" -وان لم يسميا في القصة -شخصيتان متقابلتان ((اولاهما تمثل الشخصية المتكاملة باتزانها واستقامتها وسلامة فطرتها، وثانيهما تمثل الشخصية المختلة التوازن بانحرافها وعجزها عن

ولعل قيمة هذه القصة او بالاحرى صياغة وعرض القرآن لها تتمثل فيها تخلقه في نفس القارئ او السامع من تاثير خُلقي وتحصين تربوي ضد الجريمة والمجرم، وتعاطف روحى مع الضحية، مما يترك اثاره على السلوك الإنساني العام، ويثير تجاوبا في ردود الافعال عند المتلقين بنحو خاص. ان الشخصية السلبية هنا تسعى-في صراعها -بعزم على تحقيق هدفها الشرير، وستحدث عندها تحولات رئيسة في مصير كل من الشخصيتين، حيث يحدد «الفعل» الشخصية وتحدد الشخصية «الفعل»، في الوقت الذي يكون اهتمام المتلقين وميولهم مشغولة تماما بفكرة الحدث «الجريمة»، فيجعلهم ذلك الصراع في حالة من التأهب والاستفزاز. والحوار في القصة عبر عن حركات متغيرة تقودها شخصيات حيوية الطباع -سلبا وايجابا-تحتوى كل منها طاقة داخلية من المشاعر والافكار المتباينة نقودها دوافع طاحنة نحو اهدافها، ساعية نحو تسوية الامور. كل هذا والمتلقى لا يتخلى عن مراقبته المستمرة لما يجرى حتى النهاية المفجعة.

ضبط النفس تجاه دوافع الحسد))(٢٥٠). ان في هذا الصراع عدوانا على الاخوة الإنسانية التي من حقها ان تجمع الإنسان الى الإنسان وان تعطفه عليه. لكن ما ان تتحرك نوازع الحسد، وتثور ثائرات الشرحين ترجح كفة احدهما الآخرى في منازل القبول والرضا حتى يغتال الحسد والحقد الاعمى دواعي الرأي والعقل ويذهب بمنطق السداد والحكمة في مثل هذا ((فلقد كان على الذي حُرم الرضا والقبول ان يرجع الى نفسه فيقيمها على الطريق الذي يمكن ان يُبلغه رضا الله وقبوله... ولكن الحقد والحسد رانا على قلبه وطمسا بصيرته فلم يجد غير اخيه، هذا الذي اكرمه الله وفضل عليه مذا الفضل يصب عليه نار حقده، ويحرقه بلهيب حسده وبغير هذا لن يهدأ باله، ولن تستريح نفسه وهذا هو منطق الباغين الظالمين في اجيال الإنسانية الذين نسلوا من سلالة هذا الباغي الظالم))(١٥٠).

<sup>(</sup>٥٦) د. التهامي نقره، سيكولوجية القصة في القرآن/ ٥٧٢.

<sup>(</sup>٥٧) عبد الكريم الخطيب، القصص القرآني في منطوقه ومفهومه/ ٢١٩.

العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۲۳۶هد)

ان الاستفادة من قيم التصارع والتدافع الذي دار بين الاخوين في المجال التربوي يكمن في دور الاسلوب القرآني في عرضه وتخطيطه للمنهج الاخلاقي ليسير عليه الاخرون في حركة اتباع او استحياء وابداع، وليس دور اعطاء النصوص لخفظها ونقلها بطريقة «آلية جامدة»، وجهذا يُضمَن للاسلوب التربوي القرآني في تأثيره على الناس لن يعيش في اجواء القرآن فكرة واسلوبا.

٣. إن الصراع في نهاية الامر هو العامل الندي ينسج ويصقل نظام الحبكة الدرامية للنص القصصي، ويعطي تطور الاحداث رونقه وتماسكه في تدرج وتسلسل على شكل حلقات موصولة ببعضها حتى النهاية، فلو نظر القارئ الى قصة النبي فلو نظر القارئ الى قصة النبي ابراهيم للله مع ابيه وقومه في سورة الأنبياء ودعوته اياهم لترك الشرك ونبذ تعبدهم للاصنام لتحسس الابحداع في التصميم وصياغة الاحداث وطريقة تسلسلها والوصول بها الى لب الازمة وذروة

الصراع. قال تعالى ﴿ وَهَلَا أَذِكُرُ مُّبَارَكُ أَنزَلْنَهُ أَفَأَنتُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا ٓ إِبْرَهِيمَ رُشْدَهُ، مِن قَبْلُ وَكُنَّا بِهِ، عَلِمِينَ اللهِ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ، مَا هَاذِهِ ٱلتَّمَاثِيلُ ٱلَّتِيَّ أَنتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ اللهُ عَالُواْ وَجَدْنَا عَابَآءَنَا لَمَّا عَبِدِينَ اللهُ قَالَ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ وَءَابَ آؤُكُمْ فِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ١٠٠٠ قَالُوٓا أَجِئَتَنَا بِٱلْحَقِّ أَمْ أَنتَ مِنَ ٱللَّعِبِينَ ﴿ فَالَ بَل رَّبُّكُمْ رَبُّ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلَّذِى فَطَرَهُرَ ۖ وَأَنَا ۗ عَلَى ذَلِكُم مِّنَ ٱلشَّنهدين ﴿ وَيَأْلَلُهِ لَأَكِيدَنَّ أَصْنَكُمُ بَعْدَ أَن تُوَلُّواْ مُدّْبِرِينَ (٥٧) فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا إِلَّا كَبِيرًا لَّمُمْ لَعَلَّهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ ١٠٥ قَالُوا مَن فَعَلَ هَنَدًا بِعَالِهَتِنَآ إِنَّهُ، لَمِنَ ٱلظَّٰعِلِمِينَ الله قَالُوا سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ وَإِرْهِيمُ اللَّهُ قَالُواْ فَأَتُواْ بِهِ عَلَىٰ أَعْيُنِ ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ اللَّ قَالُوٓا ا ءَأَنتَ فَعَلْتَ هَاذَا بِالْهِينَا يَتَإِبْرَهِيمُ اللهُ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ, كَبِيرُهُمْ هَاذَا فَسْتُلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ اللهُ فَرَجَعُواْ إِلَىٰ أَنفُسِهِمْ فَقَالُواْ إِنَّكُمْ أَنتُمُ ٱلظُّلِمُونَ ﴿ أَنَّ أُمُّ نُكِسُواْ عَلَىٰ رُءُوسِهِمْ

لَقَدُ عَلِمْتَ مَا هَلَوُلاَءِ يَنطِقُونَ وَن دُونِ وَكَالَهُ مَا لَا يَنفَعُكُمْ مَسَيْعًا وَلا يَضُرُّكُمْ اللّهِ مَا لا يَنفَعُكُمْ شَيْعًا وَلا يَضُرُّكُمْ اللّهِ مَا لا يَنفَعُكُمْ شَيْعًا وَلا يَضُرُّكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن اللّهِ أَفِّل تَعْقِلُونَ اللّهِ قَالُوا حُرِقُوهُ وَانضُرُوا عَالِهَ تَكُمْ إِن كُنتُمُ عَرَقُوهُ وَانضُرُوا عَالِهَ تَكُمْ إِن كُنتُمُ فَعَلِينَ اللّهَ قُلْنا يَننارُ كُونِي بَرُدًا وسَلَمًا عَلَى إِبْرَهِيمَ اللّهَ قُلْنا يَننارُ كُونِي بَرُدًا وسَلَمًا عَلَى إِبْرَهِيمَ اللّهَ فَسَرِينَ ﴾ وأرادُوا بِهِ عَيْدًا فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَخْسَرِينَ ﴾ [سورة فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَخْسَرِينَ ﴾ [سورة الأنبيا: ٥٠، ٧٠].

لقد ابتدأ السرد في تبيان إعجاز القرآن وانه من عند الله الواحد ولا سبيل الى نكران ذلك. ودعم هذه الفكرة بسوق القصة التي تعطي درسها البليغ في صدق رسالة النبي محمد الله وكتاب الله العزيز. فاستعرض لنا الشخصية الرئيسة وهي النبي ابراهيم الله والشخصيات الاخرى المتمثلة في شخص أبيه وقومه. بعد ذلك اجرى الحوار على لسانها وبلغ الاحتجاج المتحجرة التي تمسكت بالموروث البالي وعقيدة الاباء الباطلة الا الغلو في تيهها. وبدأت القصة تقترب من لحظات الازمة وبدأت القصة تقترب من لحظات الازمة

وتصعيد المواقف في الاية ﴿ وَتَأَلَّكِ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنْكُمُ بِعَدَأَن تُولُّواْ مُدْبِرِينَ ﴾ انه الحدث الذي سيقودنا الى باقى الاحداث الكبيرة في القصة ويوصلنا خلالها الى مشاهدة جوهر الصراع بين التوحيد والشرك، ولقد تجسد المشهد الذي يصور لنا عمق الازمة وذروة المواجهة في الاية ﴿ قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَانضُرُواْ ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَعِلِينَ ﴾ ثم بدأ القص القرآني في فك حلقات الموقف المتأزم بذكر المدد الالهي وانقاذ النبي في صراعه مع قومه وذلك في الاية ﴿ قُلْنَا يَكْنَارُ كُونِي بَرُدًا وَسَلَامًا عَلَيْ إِبْرَهِيمَ ﴾. وجاء التعليق القرآني موحيا بخاتمة المواقف التي دارت في القصة مضيئا بذلك مصير المشركين وباطلهم في قوله تعالى ﴿ وَأَرَادُواْ بِهِـ كَيْدًا فَجَعَلْنَاهُمُ ٱلْأُخْسَرِينَ ﴾. وكما ان «استعراض طرفي الخصام»، «وابراز الفكرة موضوع النزاع»، «والتدرج في سلسلة حلقات الصراع»، تعد من مميزات التصوير الفني للصراع في القصة القرآنية، تأتى كذلك «إنارة خاتمة الصراعات» واحدة من الخصائص الفنية الكبرى التي استعملها القرآن -بحرص

- في تصويره الفني لمفهوم الصراع في قصصه. يعلق «الزمخشري» ت-٥٣٨ في تفسيره على هذه «الخاتمة» بقوله ((وارادوا ان يكيدوه ويمكروا به فها كانوا الا مغلوبين مقهورين، غالبوه بالجدال فغلبه الله وفزعوا الى القوة والجبروت فنصره وقواه نجيا من العراق الى الشام، وبركاته الواصلة الى العالمين ان اكثر الأنبياء على بعثوا فيه فانتشرت في العالمين شرائعهم واثارهم الدينية وهي البركات الحقيقية))(١٥٠). وهكذا ابتدأ القص القرآني حديثه هادئا وباشياء عادية جدا ((ولا يكاد يشعرنا بان هناك شيئا ذا بال وقع او سيقع، وشيئا فشيئا يزحم احساسنا بالمشاعر، ويملأ خيالنا بالصور، ويطبع في حسنا الموقف

واخيرا، اذا كان للصراع في القصة القرآنية من اثر وتأثير في مستوياته الجمالية فانه ((يظهر في ربطه للاحداث من جهة، والشخصيات من جهة اخرى، والحوار

کله کأننا عشناه))<sup>(۹۵)</sup>.

من جهة ثالثة ويستولي عليها من جميع جهاتها ثم يمضى الى غايته المرسومة))(١٠). خاتمة البحث

تبقى الدراسات القرآنية مجالا خصبا للخوض في أعماق أجل كتاب عرفته البشرية ذلك ان القرآن يمنح نفسه لمتدبره كلما أوغل في التفكر باياته فيفيض عليه من الائه ما لا ينضب من العلم والبركات معا. واذ كنت قد وصلت الى خاتمة المطاف فلم يبقَ لي الا ان أوجز الافكار التي تناولها البحث في نقاط محددة حتى تتجسم معالم البحث وتتلخص فكرته. لقد تناول البحث في تمهيده مصطلح "الصراع" في مستوياته الفنية والفكرية، وخلص من خلاله الى ان مفهوم "الصراع" يعد ركيزة اساسية من ركائز الفن القصصي عموما والقصة القرآنية منه على وجه الخصوص، كما انه يعد صورة صادقة لمسرة الحياة البشرية ونزوعا إنسانيا ملتصقا بعلاقة الإنسان مع المحيط.

ثم أشار البحث في الفصل الاول الى

<sup>(</sup>٥٨) الزمخشري، الكشاف، ٢/ ٥٧٨.

<sup>(</sup>٥٩) سيد قطب، النقد الأدبي «اصوله ومناهجه» / ۷۸.

<sup>(</sup>٦٠) د. بكرى شيخ امين، التعبير الفني في القرآن/ ٤٢٢.

اسباب فكرة الصراع ودوافعها في القصة القرآنية وانتهى الى ان دوافع الصراع في القصص القرآني كانت دائها منسجمة مع الغاية القرآنية الشريفة، وجزءا لا يتجزأ من اهداف الرسالة الأسلامية السامية، وهي الهداية الى دين الله الحق وعبادته كها يريد سبحانه وتعالى متكئا بذلك على عقيدة التوحيد بصورتها المحمدية الصافية.

وفي الفصل الثاني رسم انواعا للصراع، فكانت ثلاثة انهاط تلبست صور الصراع في القصص القرآني، فهناك صراع للنفس، وصراع للجدل والافكار، ثم جاءت الحرب لتشكل ثالثة الانهاط المعروضة في ثنايا التصوير القرآني لصراع الشخصيات، وذكر البحث الغايات التي نشدها القرآن عبر تصويره لتلك الانهاط.

وكان آخر الفصول منصبا بشكل مركز على الوظيفة الجمالية التي لعبها الصراع بوصفه عنصرا جماليا في القصة القرآنية، فذكر البحث ايجاده لعنصر التشويق وخلق عامل التوتر والترقب، ثم ادارته لمستويات التأثير النفسي والجمالي على جانبي الشخصية القصصية وحركتها،

وعلى متلقي النص القرآني قارئا وسامعا. واخيرا تكلم البحث عن أهمية الصراع في صياغة وتطوير نظام الحبكة القصصية واعطائها قوتها الفنية في التاثير وما تفرزه من نتائج تزيد من عوامل التذوق الجمالي لدى المتلقي وتلخص العبرة المطلوبة.

لقدأوصلناالبحث الى أن القرآن قداشار بها لا يقبل الكثير من الجدل الى ان الصراع في قصص القرآن قد المح الى حقيقة التدافع في الحياة والتفاعل بين عناصرها، بها في ذلك الإنسان داخل نفسه، بها في ذلك الإنسان مع غيره. فالصراع يهب الحياة حركتها وديمومتها، ذلك ان الصراع ملمح مشترك بين جميع ظواهر الحياة، وهو جزء لا يتجزء منها، والصراع لن يتوقف تماما الا اذا امكن منها، والصراع لن يتوقف تماما الا اذا امكن ان يصل العالم بكل ما فيه الى حالة من الاتزان الموت الكامل لكل شيء.. والحياة ليست الا ادارة لاستمرار حالة عدم الاتزان.

ويكاد الصراع في القصة القرآنية ان يكون واحدا، ان لم يكن في صورته الخارجية فهو في هدفه وغاياته. كما ان الصراع غالبا ما يكون في القصة القرآنية منسجما مع المغزى

العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م - ۲۰۶۲هـ) العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م - ۲۰۶۲هـ)

العام للقصة، وهو الهداية والدعوة الى الايهان، وانه لصراع-دائها -بين عنصري الخير والشر، او الحق والباطل، او الايهان والكفر، او الفطرة السليمة والطوارئ التي تجنح بها ذات اليمين وذات الشهال.

لقد لعب «الصراع» في القصص القرآني الدور الكبير فنيا وفكريا في انارة المواقف وتجسيدالافكار وتصوير الشخصيات وتحديد معالمها المنتشرة في حيثيات القصص القرآني. ان قيم «الصراع» في القصة القرآنية هي دروس البشرية عبر تاريخها الطويل والمشوش والمضيء على حد سواء.

قائمة مصادر ومراجع البحث: خير مانبدأ به: القرآن الكريم المصادر القديمة

۱- ابن درید، ابو بکر محمد بن الحسن الازدي البصري، ت - ۳۲۱هـ جمهرة اللغة، مكتبة المثنى -بغداد، طبعة بالاونست، بدون تاریخ.

٢- ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم
 ابن قتيبة، ت -٢٧٦هـ تأويل مشكل
 القرآن، شرحه وحققه السيد احمد
 صقر، المكتبة العلمية، المدينة المنورة

الطبعة الثالثة، ١٩٨١م.

٣- ابن منظور، الامام ابو الفضل جمال الدين بن مكرم، ت - ٧١١هـ لسان العرب، دار صادر -بيروت، ١٩٥٦م.
 ٤- البلخي، مقاتل بن سليمان، ت-١٥٠هـ، الاشباه والنظائر في القرآن الكريم، دراسة وتحقيق: د. عبد الله شحاته، الهيئة المصرية العامة للكتاب-القاهرة، ١٩٧٥م.

٥- الجوهري، اسماعيل بن حماد الجوهري، ت -٣٩٣هـ، تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق: احمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين- بيروت، الطبعة الرابعة -١٩٨٧م.

٦- الراغب الاصبهاني، الحسين بن محمد
 بن الفضل، ت - ٢ · ٥هـ المفردات في
 غريب القرآن، تحقيق: د. محمد احمد
 خلف الله، القاهرة، بدون تاريخ.

الزنخشري، جار الله ابو القاسم محمد
 بن عمر، ت -٥٣٨هـ، الكشاف عن
 حقائق التنزيل وعيون الاقاويل في
 وجوه التأويل، دار المعرفة -بيروت،
 بدون تاريخ.

٨- الشريف المرتضى، علي بن الحسين الموسوي العلوي، ت -٥٣٨هـ امالي المرتضى ((غرر الفوائد ودرر القلائد))، تحقيق: محمد ابو الفضل ابراهيم، دار الكتاب العربي -بيروت، الطبعة الثانية -١٩٦٧م.

9- الشريف الجرجاني، ابو الحسن علي بن محمد بن علي الجرجاني، المعروف بالسيد الشريف، ت -٨١٦هـ التعرفيات، طبعة دار الشؤون الثقافية - وزارة الثقافة والاعلام - بغداد نسخة مصورة عن الدار التونسية للنشر - ١٩٨٦م.

#### المراجع الحديثة:

۱۰. د. ابراهيم حمادة، معجم المصطلحات الدرامية والمسرحية، دار الشعب، مصر -۱۹۷۱م.

۱۱. ابراهيم مصطفى، واخرون، المعجم الوسيط، المكتبة، طهران - بدون تاريخ. ١٢. د. احمد احمد بدوي، من بلاغة القرآن، مكتبة النهضة، القاهرة، الطبعة الثانية - ١٩٥٠م.

17. اسماعيل ابراهيم السامرائي، الحوار في القرآن الكريم، رسالة ما جستير

«بالالة الكاتبة»، ١٩٨٩م، مكتبة كلية العلوم الإسلامية -جامعة بغداد.

١٤. انوار جواد المظفر، التربية الاخلاقية في القصة القرآنية، رسالة ماجستير «بالالة الكاتبة»، ١٩٨٦م، مكتبة كلية العلوم الإسلامية -جامعة بغداد.

۱۵. د. بكري شيخ امين، التعبير الفني في القرآن، الطبعة الثالثة -دار الشروق، بيروت -۱۹۷۹م.

17. د. التهامي نقرة، سيكولوجية القصة في القرآن، الشركة التونسية للتوزيع، تونس -١٩٧٤م.

۱۷. د. جميل صلبيا، المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني -بيروت، ۱۹۷۸م.

۱۸. روزنتال، واخرون، الموسوعة الفلسفية، ترجمة سمير كرم، الطبعة الثانية، دار الطليعة -بيروت، ۱۹۸۰م.

۱۹. د. زكريا ابراهيم، مشكلة الحرية، دار نهضة مصر، الطبعة الثالثة، القاهرة-

. ٢٠. سيد قطب، النقد الأدبي «اصوله ومناهجه»، دار الفكر العربي -مصر، الطبعة الثانية -١٩٥٤م.

م العدد الخامس عشر خريف (٢٠١٣م-١٤٣٤هـ) الله المحافظة الم

۲۱. عائشة عبد الرحمن ((بنت الشاطئ))،
 مقال في الإنسان ((دراسة قرآنية))،
 دار المعارف، مصر –۱۹۲۹م.

۲۲. عبد الكريم الخطيب، القصص القرأني في منطوقه ومفهومه، دار الفكر العربي، مصر -١٩٧٤.

٢٣. عمر محمد السلامي، الإعجاز الفني
 في القرآن، رسالة ما جستير «بالالة
 الكاتبة» – ١٩٧١م، مكتبة كلية العلوم
 الإسلامية – جامعة بغداد.

17. د. محمد احمد خلف الله، الفن القصصي في القرآن الكريم، مكتبة الانجلو المصرية، القاهرة، الطبعة الثالثة -١٩٦٥م.

70. محمد حسين الطباطبائي، العلامة السيد، الميزان في تفسير القرآن، مؤسسة الاعلمي، بيروت، الطبعة الثانية - ١٩٧٢م.

۲٦. د. محمد حسين علي الصغير، الصورة الفنية في المثل االقرآني، دار الرشيد، بغداد -١٩٨١م.

٢٧. محمد صبري صالح، اشكالية التاليف والاقتباس والاعداد في النص

المسرحي العراقي ((رسالة دكتوراه)) «بالالة الكاتبة» -١٩٩٥م، مكتبة كلية الفنون الجميلة -جامعة بغداد.

٢٨. محمد مهدي النراقي، العلامة الشيخ،
 جامع السعادت، مطبعة الاداب،
 النجف، الطبعة الرابعة -١٩٦٧م.

۲۹. د. محمد مندور، الأدب وفنونه، دار نهضة مصر، القاهرة -۱۹۷۶م.

.٣٠. د. محمود البستاني، محاضرات في النقد الأدبي «ملزمة مطبوعة»، محاضرات القيت على طلبة السنة الثالثة في كلية الفقه، النجف، للعام الدراسي كلية الفقه، النجف، للعام الدراسي ١٩٧٧ - ١٩٧٨م.

۳۱. د. مصري عبد الحيد حنوره، سيكولوجية الحوار الداخلي «بحث» ضمن كتاب «دراسات فلسفية» بتصدير: د. ابراهيم مدكور، دار الثقافة، مصر -۱۹۷۹م.

#### المجلات

۳۲. مجلة الفيصل الشهرية -السعودية، العدد - ١٩٨٩، شباط عام ١٩٨٩م، مقال «الصراع الدرامي» لـ د. ابراهيم مادة.





يستقريء السيد الباحث (ضمن تخصصه في هذا الميدان) حقيقة الكائنات بحسب ورودها في القرآن الكريم وكما أشار اليها ضمن سوره وآياته.

يبدأ البحث ببسط فكرة الكائنات الحية عند المسلمين قديماً وحديثا بوصفهم يختلفون في تحديد هذا المفهوم عن الطبيعيين من ملاحدة الفلاسفة الذين يأخذون بظاهر الحقائق العلمية فهم لا يؤمنون بكائنات اسمها:

الملائكة أو الجن. فالسيد الباحث يعرض الكائنات الحية بحسب التقرير القرآني المحض اذ يجعل الآيات الشريفة مستنداً وحيداً لبحثه.

• فكرة وجود الكائنات الكونية الحية في السهاء داعبت عقل الانسان منذ وجوده على الارض فقد تصور وجود كائنات سهاوية حية قد تكون أقوى واشد منه خارج الكرة الأرضية. فكان يعتقد (أو بعض الناس يعتقدون) أن الحياة كامنة في كل شيء ومنها أشياء السهاء وأجرامها المتنوعة، فخاف منها وقدسها وعبدها، عبد الشمس والقمر والنجوم والشعرى ظاناً انها كائنات حية تعطى وتأخذ وتفكر وتدبر.

وقد أشار القرآن إلى ذلك مستنكرا في أكثر من آية قرآنية شريفة منها مثلاً قوله عز وجل: ﴿ لَا تَسْبَجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَأُسْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَأُسْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَأُسْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَأُسْجُدُواْ لِللَّهَ مَلِي خَلَقَهُنَ ﴾ [سورة فصلت: ٣٧].

وقوله تعالى أيضاً: ﴿ وَأَنَّهُ، هُورَبُ وَاللَّهُ، هُورَبُ السِّعْرَىٰ ﴾ [سورة النجم: ٤٩]، حيث كانت حيّة (كها تعتقد بعض الشعوب) تعبد من دون الله، وهي نجم الشعرى اليهانية اسطع نجم في السهاء(۱) (كوكب الزهرة السطع منها لكنها كوكب وليس نجهاً).

(۱) قاموس دار العلم الفلكي/ عبدالامير المؤمن ص٢٧٨.

ولم ينفك الإنسان في كل مراحل حياته على الكرة الأرضية عن السؤال حول حياة أخرى غير الحياة والكائنات الحية على سطح الأرض. وبالطبع اكثر الاسئلة كانت تدور حول السهاء، ومن الممكن ان يكون قد فكر بوجود كائنات حية في باطن الأرض، وأن يكون الجن ساكنين في أعهاق الأرض.

ظلّت السهاء محلاً لتفكير إنسان الأرض بوجود كائنات حية أو بشر يشبهونه في السهاء أو بعض أجرامها على الأقل، خاصة الأجرام المشابهة لكوكب الأرض او بوجود بيئة مناسبة للحياة.

وقد استنتج الإنسان في مراحله المختلفة وجود كائنات حية على الكواكب السياوية استناداً إلى وجود الإنسان على الأرض، فإذا وجدت الحياة على سطح الأرض فلهاذا لا توجد في السياء وهي مليئة بالكواكب والاجرام المتنوعة؟ (وعلى الاقل الكواكب الشبيهة بالارض).

### الكائنات الكونية الحية عند المسلمين

والمسلمون يعتقدون بوجود أحياء في السماء وهم الملائكة وقد يكون هناك غيرهم من الأحياء. وفي فصل عقده زكريا

القزويني في كتابه عجائب المخلوقات تحت عنوان (في سكان السهاوات وهم الملائكة) يقول: ((زعموا أن الملك جوهر بسيط ذو حياة ونظر وعقل والاختلاف بين الملائكة والجن والشياطين كالاختلاف بين الانواع. واعلم ان الملائكة جواهر مقدسة عن طلب الشهوة وكدورة الغضب لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، طعامهم التسبيح وشرابهم التقديس وانسهم بذكر الله تعالى وفرحهم بعبادته، خلقوا على صور مختلفة واقدار متفاوتة لاصلاح مصنوعاته واسكان سهاواته، وقال ﷺ: ((أطَّت السهاء وحق لها ان تئط ما فيها قدر شمر إلا وفيه ملك راكع أو ساجد.

وقال بعض الحكماء: إن لم يكن في فضاء الافلاك وسعة السهاوات خلائق فكيف يليق بحكمة الباري جلت قدرته تركها فارغة مع شرف جوهرها، فانه لم يترك قعر البحار المالحة المظلمة فارغاً حتى خلق منه اجناس الحيوانات وغيرها، ولم يترك جو الهواء الرقيق حتى خلق له أنواع الطير، ولم يترك البراري اليابسة والآجام

والجبال حتى خلق فيها أجناس الهوام والحشرات)(٢).

ولم ينقطع التفكير بوجود حياة في السماء خارج الكرة الأرضية، لكن الادوات والأجهزة العلمية والتكنولوجية القديمة كانت محدودة، وكان جُلّ استناد القائلين بوجود حياة خارجية، على الكتب المقدسة والاخبار التاريخية المعترة.

### في العصر الحديث

وبتطوّر الاجهزة وتوافر الاكتشافات الحديثة وإدراك الطبيعة الصخرية والترابية للكواكب ومشابهة بعضها للكرة الأرضية واحتمال وجود كرات ارضية أخرى خارج المنظومة الشمسية اشتدت حملة البحث عن وجود كائنات حية أياً كان نوعها عاقلة أو بكترية.

والحقيقة أن علماء الفلك والكون في الوقت الحاضر لم يستطيعوا إلى الآن إثبات نوع من الحياة خارج الكرة الأرضية وإن لم ينفوها لعدم توافر الدليل على نفيها.

وعلى مستوى الكواكب السيارة

<sup>(</sup>٢) عجائب المخلوقات وغرائب المجودات. زكريا القزويني/ ص٤١.

القريبة، قرأوها ودرسوها واحداً واحداً علّهم عقرون على شكل من أشكال الحياة، ولكنهم لم يستطيعوا إثبات ذلك.

وأكثر الأجرام دراسة وبحثاً هو القمر الأرضي لكونه اقرب الأجرام الينا وقد درس دراسة مفصلة وخاصة بعد رحلة المركبة الفضائية ابولو ١١ ونزول الإنسان على سطحه. وقد اثبتت الدراسات المتواصلة عدم وجود حياة عليه إطلاقاً، فظروفه غير مناسبة للحياة التي نعرفها على سطح الأرض، منها مثلاً عدم احتوائه على غلاف جوي، وانخفاض درجة حرارته في الليل واستمرار قصف النيازك لسطحه وضعف جاذبيته وامور أخرى تجعل من المستحيل العيش على سطحه.

أما المريخ وهو كوكب دارت أحاديث وأساطير حول وجود حياة على سطحه ودارت دراسات ميدانية بوصول عدد من المركبات الفضائية لاكتشاف نوع من الحياة على سطحه أو في أعهاقه، لكنها لم تصل إلى نتيجة قطعية، غاية ما هناك تتحدث الدراسات عن احتهال وجود مياه على سطحه قديماً أو في باطن ارضه مياه على سطحه قديماً أو في باطن ارضه

أو احتمال حياة سابقة، لكن ذلك لم يثبت بالقطع إلى هذه اللحظة.

أما كوكب عطارد الأقرب إلى الشمس فهو كوكب شديد الحرارة لقربه من الشمس ولخلوّه من الغلاف الجوّي الضروري لوجود الكائن الحي. ومثل عطارد كوكب الزُهرة، فظروفه صعبة جداً حيث يَلفّهُ غلاف جوي مؤلف من نحو ٩٧٪ من ثاني أوكسيد الكاربون وجوّه كثيف ذو ضغط شديد على السطح يصل إلى نحو مئة مرة أكبر من ضغط الجو الأرضى.

وتبقى الكواكب العملاقة الكبيرة (وهي المشتري وزحل واورانوس ونبتون) وهي كواكب غازية بعيدة عن الشمس فهي باردة جداً وذات اغلفة غازية مكونة من الهيدروجين والهليوم والميثان وهي غازات غير ملائمة للحياة.

ومثل هذه الكواكب الغازيّة الكوكب بلوتو الصغير فهو أبرد منها جميعاً لانه ابعد الكواكب وله ظروف صعبة لا تصلح للحياة على سطحه.

وإذا تجاوزنا كواكب المنظومة الشمسية إلى وسط ما بين النجوم فستكون



المهمة أصعب. لعدم وصول اجهزتنا العلمية إليها. لكن من خلال دراسة تلك المناطق البعيدة تبين أنَّ هناك كثراً من عناصر كيمياء الكربون الاساسية، مثل الهيدروجين والهليوم والكربون والنتروجين والأوكسجين، وإضافة إلى هذه العناصر اكتشف اكثر من ٥٠ مركباً أهمها سيانيد الهيدروجين، هذه المركبات وجدت في عمق سحب كثيفة مملوءة بغبار ما بين النجوم وهذه السحب ذات قابلية للانكماش والتقلص إلى الداخل، تحت تأثير الجذب الكتلى مولدة نجو ماً وكو اكب جديدة، وقد وجدت مركبات عضوية في اجواء النجوم الحمراء حيث تكون درجة مناسبة لتكوين المركبات العضوية المعقدة التي تشكل بداية السلسلة الطويلة المؤدية إلى نشوء الحياة.

وهذا يعني أنَّ مقومات الحياة في الكون موجودة. ويعتقد علماء الكون أن بعض النجوم الشبيهة بنجمنا الشمس وهي كثيرة وشائعة في الكون تمتلك أبناء (أي كواكب سيارة) وقد اكتشفوا عدداً منها في طور التكون وإذا كان هناك حولها

أو حول بعضها كوكبٌ مشابه للأرض فلا يُستبعد وجو د حياة على سطحه.

لكن المشكلة الكبيرة كيف الوصول إلى تلك الكواكب المفترضة وأجهزتنا العلمية محدودة قياساً بهذا الكون الكبير، إنَّ صغر تلك الكواكب المفترضة وبعدها عنا وكونها عاكسة للضوء (لا ذاتية الضوء) تجعل من الصعب النظر إليها حتى بأقوى التلسكوبات، وتبقى التخمينات والاحتالات.

ويقول العلماء إنَّ افضل وسيلة للوصول إلى المناطق البعيدة لغرض اكتشاف وجود كائنات حية فيها، هي من خلال التلسكوبات الراديوية، من خلال اطلاق إشارات إشعاعية، فإذا كان هناك من يتسلمها ويرسل جواباً اليناعن الطريق نفسه أي عن طريق البث الإشعاعي، فيعني وجود حياة أو نوع من الحياة.

وبالفعل ارسل علماء الفلك والكون إشارة اشعاعية من تلسكوب راديوي في منطقة اريسيبو في بورتوريكو سنة ١٩٧٤. وهي إشارة رقمية موجزة تصف مَنْ نحن وأين يوجد موقعنا في الكون، وقد



العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۱۲۳۶هـ) هخاهه العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۱۲۳۶هـ)

تم توجيهها إلى مجموعة نجمية تعرف (M٣١) وهي مجموعة كروية في مجرة درب التبانة، ولكي تصل هذه الإشارة الرقمية إلى الهدف تحتاج إلى ٢٥٠٠٠ سنة (بسرعة الضوء) ويحتاج وصول الجواب إلى ٢٥٠٠٠ سنة أخرى لتصل إلينا فيها إذا كان هناك مَنْ يجيب على الرسالة هذه.

لكن الحياة المحتملة في الكون ليست بالضرورة أن تكون مشابهة لحياتنا، أن يكونوا بشراً، فمن المحتمل أن يكونوا من كيميائية أخرى أو تكون هناك حياة بكتيرية أو جرثومية وما إلى ذلك.

# وماذا قال القرآن في ذلك؟.

وإذا لم يثبت العلم والتكنولوجيا العلمية والفضائية المعاصرة التي يمتلكها العلماء والباحثون والمتخصصون على الأرض، وجود كائنات حية عاقلة أو غير عاقلة في السماء والفضاء، فهاذا قال القرآن الكريم في ذلك؟.

هل قال بوجودها صراحة، هل أشار أو لَمَحَ بذلك؟.

والحقيقة ان القرآن الكريم، وهو كتاب إلهي سهاوي أتى على موضوعات متنوعة

من أجل الهدف الكبير: الهداية والرحمة وإخراج الناس من الظلمات إلى النور كما ذكرنا آنفاً، قد وردت فيه آيات كثيرة تحدثت عن السماء والسماوات وما فيها وما يتعلق مها، وفي سياقات متعددة ومتنوعة.

فقد ذكر ـ بكل صراحة - أنَّ في الأرض والسماء أحياءً وحياة، فالحياة لا تخص الأرض وحدها، وإنها تشاركها السماء أو السماوات المذكورة في القرآن الكريم.

ولكن ما هي نوعية تلك الحياة السياوية، ما هي تلك الكائنات الحية في السياء؟ هل هي كائنات حية عاقلة؟ هل هي كائنات حية غير عاقلة، مثلاً حيوانية، بكترية؟.

لقد أشار القرآن الكريم إلى وجود حياة سهاوية بشكل صريح، وذلك من خلال كلهات قرآنية اقترنت بالسهاء كها اقترنت بالأرض، ذكرتها آيات قرآنية شريفة، ومن هذه الكلهات: (السجود) (التسبيح) (مَنْ) (ما) (دابة).

ومن خلال سياقات هذه الآيات يدرك القارئ أن الحياة تشمل السياء كما تشمل الأرض، ولكن أي نوع من

الحياة تلك التي تحظى بها السماء؟ هذا ما سنجيب عليه لاحقاً.

ولنذكر الآن الآيات التي أوردت تلك الكلمات الدالّة على الحياة في السماء: فقد وردت كلمة (السجود) في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللّهُ يَسْجُدُ لَهُ. مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الشَّمَوَتِ وَمَن فِي الشَّمَوَتِ وَالشَّمْسُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالنَّجُومُ وَالنَّجُومُ وَالنَّجُومُ وَالنَّاسِ. ﴿ وَالشَّمْسُ وَالشَّمْسُ وَالنَّمَرُ وَالنَّجُومُ النَّاسِ. ﴿ [سورة الحج: ١٨]. وفي قوله تعالى أيضاً: ﴿ وَبِلَةِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَوَتِ تعالى أيضاً: ﴿ وَبِلَةِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي السَّمَوَتِ المَّرْضِ مِن دَابَةٍ وَالْمَلَتِ كَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُمِرُونَ ﴾ [سورة النحل: ٤٩].

ووردت كلمة (التسبيح) في قوله تعالى: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ السَّمَوْتُ السَّبْعُ وَاللَّرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِللَّرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِّهِ وَلَكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسَيِيحَهُمْ.. ﴾ [سورة الإسراء: ٤٤].

ووردت كلمة (مَنْ) (الموضوعة للعاقل أو ما نُزِّل منزلته) في قوله تعالى: ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ وَمَا يَشُعُونَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ وَمَا يَشُعُونَ الْعَيْبَ إِلَّا اللَّهُ وَمَا يَشُعُونَ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا الله وَهِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ قوله تعالى: ﴿ وَلَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَنْ عِندَهُ وَلَا يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا وَفِي وَمَنْ عِندَهُ وَلَا يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَشْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَشْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَشْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا وَفِي يَشْتَخْسِرُونَ ﴾ [سورة الأنبياء: ١٩]. وفي يَشْتَخْسِرُونَ ﴾ [سورة الأنبياء: ١٩]. وفي

قوله تعالى: ﴿ يَسْكُهُ وَمَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُو فِي شَأْنٍ ﴾ [سورة الرحمن: ٢٩]. وفي قوله تعالى: ﴿ نُسْيِّحُ لَهُ السَّمَوَتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلّا يُسَيِّحُ بِجَدِّهِ وَلَكِن وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلّا يُسَيِّحُ بِجَدِّهِ وَلَكِن لَا نُفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمْ ﴾ [سورة الإسراء: ٤٤]. وفي قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهُ يَسَجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالشَّجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالشَّجُدُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالشَّجُدُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي اللَّرْضِ وَالشَّجُدُ اللَّهُ وَالشَّجُدُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالشَّجُدُ اللَّهُ وَالشَّجُدُ مِن النَّاسِ.. ﴾ [سورة والدَّوَاتُ وَالشَّجُدُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَن اللَّهُ مَن فِي قوله تعالى: ﴿ وَلُو التَّبَعَ الْحَقُ الْمُواتَ هُمُ لَفَسَدَتِ السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ الْمَعْوَتُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِ ﴿ .. ﴾ [سورة المومنون: ٢١].

ووردت كلمة (ما) (الموضوعة للعاقل وغيره) في قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ لَلْعَاقِلُ وَغِيرِهُ) في قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْمُحُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِ ٱلْأَرْضِ مِن دَالْبَةِ وَٱلْمَلَئِمِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكْمِرُونَ ﴾ [سورة النحل: ٤٩].

ووردت كلمة (دابّة) في قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِنِهِ عَلَىٰ أَلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَثَّ فِيهِمَا مِن دَابَّةٍ وَهُو عَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَيِهِمَا مِن دَابَّةٍ وَهُو عَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَيهِمَا مِن دَابَّةٍ وَهُو عَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَيهِمَا مِن دَابَةٍ وَهُو عَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءَ وَقَي قَيهُمُ لَا فَي السَّمَوَتِ قُولُهُ تعالى: ﴿ وَلِلّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي السَّمَوَتِ مَن دَابَةٍ وَالْمَلَيْكَةُ وَهُمُ لَا وَمَا فِي الْمَلْتِيكَةُ وَهُمُ لَا

يَسُتَكُبِرُونَ ﴾[سورة النحل: ٤٩].

أ- الملائكة كائنات ساوية عاقلة وفي الآيات القرآنية الشريفة المذكورة آنفاً، دلالات وإشارات واضحة لا لبس فيها، تدل على وجود حياة أكيدة في السماء أو السماوات كما هي في الأرض، لكن الحياة على سطح الكرة الأرضية مفصلة، والحياة في السماوات مجملة غير مفصلة.

وبين هذه الحياة (السماوية) حياة عاقلة قطعاً تنضوي تحت كلمات (مَنْ) والى جانبها عبارات وقرائن أخرى.

لكن ماهى تلك الحياة السياوية العاقلة؟ هل هي حياة الأفلاك وحياة الأجرام السهاوية كما يقول الحكماء والطبيعيون؟ هل هي حياة بشرية كما الحياة على الأرض؟.

القرآن الكريم يؤكد -وبشكل صريح-وجود حياة سماوية عاقلة ذات مواصفات محددة، تلك هي (حياة الملائكة) (جمع ملك). والملائكة مخلوقات نورانية عاقلة شريفة مكرمة منزهة عن النقص. وقد أثنى الله تعالى عليهم في عدد من الآيات الشريفة بوصفهم يفعلون ما يأمرهم الله تعالى ولا يعصونه أبداً،

فهم مجبورون على الطاعة وترك المعصية. قال تعالى: ﴿ ... لَا يَعْضُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [سورة التحريم: ٦]. وقال تعالى أيضاً: ﴿ . بَلِّ عِبَادُ مُكُرِمُون ﴾ [سورة الأنبياء: ٢٦].

وقد ذكر التهانوي الملائكة وقال: ((لابد ان تكون ذوات موجودة قائمة بنفسها وذكر أيضاً انها أجسام هوائية لطيفة تقدر على التشكل باشكال مختلفة مسكنها السهاوات وهذا قول أكثر المسلمين، وقال آخرون انها أجسام نورانية خيّرة))(٣).

وقد ورد (المَلَك) والملائكة في عدد من الآيات القرآنية مقترنة بالسماء أو ما يدل على السماء، ومن تلك الآيات قوله تعالى: ﴿ وَكُم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَتِ لَا تُغْنِي شَفَعُنُّهُمْ شَيًّا ... ﴾ [سورة النجم: ٢٦]. وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْمَلَكُ عَلَيْ أَرْجَآبِهَا ۚ وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَبِذِ ثَمَٰنِيَةٌ ﴾ [سورة الحاقة: ١٧]. وقوله تعالى أيضاً: ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَيْكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ



<sup>(</sup>٣) موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، محمد على التهانوي، ج٢ ص ١٦٤٠.

بِحَمْدِرَيِّهِمْ .. ﴾ [سورة الزمر: ٧٥].

وورد في نهج البلاغة في خطبة للإمام علي بن أبي طالب الله يصف فيها الملائكة، بقوله: ((ثم خلق سبحانه لاسكان سهاواته وعهارة الصفيح الأعلى من ملكوته خلقاً بديعاً من ملائكته وملأ بهم فروج فجاجها وحشا بهم فتوق أجوائها))(1).

ومن خلال الآيات القرآنية العديدة والأحاديث الشريفة والتفاسير القرآنية نعرف أنَّ في السهاء عقلاء لا يحصون عدداً هم الملائكة.

وفي حديثه عن فلك الأفلاك يعقد القزويني موضوعاً خاصاً عن سكان الساوات تحت عنوان: (في سكان الساوات وهم الملائكة)، (ذكرناه من قبل ونعيده لعلاقته بموضوعنا هنا) يقول القزويني: ((زعموا أنَّ المَلَك جوهر بسيط ذو حياة ونظر وعقل، والاختلاف بين الملائكة والجنّ والشياطين كالاختلاف بين الأنواع.

وأعلم أنَّ الملائكة جواهر مقدسة عن

(٤) نهج البلاغة، ضبط صبحي الصالح، الخطبة ٩١ ص١٢٨.

طلب الشهوة وكدورة الغضب لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يُؤمرون، طعامهم التسبيح وشرابهم التقديس وانسهم بذكر الله تعالى وفرحهم بعبادته، خلقوا على صور ختلفة واقدار متفاوتة لاصلاح مصنوعاته وإسكان سهاواته، وقال في: ((أطّت السهاءُ وحق لها أن تئط ما فيها قدر شبر إلا وفيه ملك راكع أو ساجد)))(٥).

ب- وهل في السماء كائنات حية (غير الملائكة)؟.

إذن هناك حياة فعلية في السياء لا نقاش حولها، غير مفصّلة، تلك هي حياة الملائكة، وهي حياة عاقلة كاملة، كما ذكر القرآن الكريم في آياته الشريفة بعض مواصفاتها.

ولكن هل هناك كائنات حية عاقلة أخرى أو كائنات غير عاقلة حيوانية أو بكتيرية؟.

هذا هو صلب الحديث في دراسة إمكان وجود كائنات حية عاقلة أو غير عاقلة في السياء. والمقصود هنا بالأحياء الكائنات المادية الحية المخلوقة من كيميائيات مادية

<sup>(</sup>٥) عجائب المخلوقات، القزويني، ص ١٤.

كونية تشبه الكائنات الحية على الأرض، أو تختلف في تفاصيلها.

فالبحث هنا يدور حول وجود كائنات حية بشرية أو حيوانية أو حتى بكتيرية في أرجاء السهاء أو الكون البعيد، باستثناء الحياة الملائكية المؤكدة بالقرآن الكريم والأحاديث الشريفة كها ذكرنا آنفاً.

فهل نستطيع أن نفهم من الآيات التي تتحدث عن الحياة في السهاء، وجود حياة بشرية أو حيوانية ؟.

الحقيقة نحن لا نعرف، ولا نستطيع أن نؤكد ذلك. فكلمة (مَنْ) الواردة (للعاقل) والقرائن الأخرى الدالة على وجود عقلاء في السياء أو الكون هي في الحقيقة جاءت للإشارة إلى وجود الملائكة في السياء، والملائكة في السياء، والملائكة مصداق من مصاديق العقلاء.

ولكن هل نستطيع أن نتوسع في كلمة (مَنْ) باعتبارها كلمة عامة شاملة ينضوي تحتها أنواع العقلاء لا الملائكة وحدهم؟.

هل نستطيع أن نفترض أن من مصاديقها وجود بشر عقلاء يسكنون السهاوات، في كواكبها أو بعض كواكبها؟.

لا نستطيع ذلك ما لم تتوافر قرائن

أخرى إضافية تساعدنا في إضافة عقلاء آخرين ينضوون تحت كلمة (مَنْ) التي تدل على العاقل والعقلاء.

وهذا الفخر الرازي يؤكد في تفسيره للآية الشريفة: ﴿ يَمْتَكُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَاللَّرَضُّ كُلَّ يَوْمٍ هُو فِي شَأْنٍ ﴾ المذكورة آنفاً، يؤكد أن (مَنْ) تعود إلى الملائكة، ويقول في تفسيره الآية الشريفة: ﴿ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَاللَّرْضِ ﴾ أي الملائكة))(١).

ولكن الكائنات الحيّة في السياء لا تقتصر على الملائكة وحدهم، وإنها وردت كلمة (الدابّة) إضافة إلى الملائكة في أكثر من آية قرآنية شريفة، وردت أحياء اخرى غير الملائكة.

لقد وردت كلمة (الدابّة) مرتبطة بالأرض والسهاء، وهذا يعني وجودها في السهاء كها هو وجودها على الأرض. قال تعالى: ﴿ وَمِنْ اَلْكِنْهِ مَ خَلْقُ السّمَوَتِ قَالَ تعالى: ﴿ وَمِنْ الْكِنْهِ مَ خَلْقُ السّمَوَتِ وَالْمَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِمَا مِن دَابّةٍ وَهُو عَلَى جُمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴾ [سورة الشورى: جُمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴾ [سورة الشورى: ٢٩]. وقال سبحانه وتعالى أيضاً: ﴿ وَلِلّهِ



<sup>(</sup>٦) تفسير الفخر الرازي، الفخر الرازي، مج٥١ج٢٩ ص٢٩٠.

يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مِن دَآبَةٍ وَالْمَلَتَ كُةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُمْرُونَ ﴾ [سورة النحل: ٤٩].

وفي هذه الآية إشارة واضحة إلى وجود (كائنات حية) في السماوات إضافة إلى وجود الملائكة في السماوات.

في هي الكائنات الحية الموجودة في السياء (غير الملائكة)؟.

من خلال هاتين الآيتين الشريفتين نفهم أنَّ (الدابّة) هي مخلوق سهاوي وأرضي معاً. ولكن ما هو معنى الدابّة. هل تعني الكائنات الحيوانية وحدها أم تشمل الكائنات البشرية أيضاً؟.

الدابّة في اللغة العربية هي كل حيوان يدبّ على الأرض، يقول الفيروز آبادي في قاموسه: ((والدابة ما دب من الحيوان وغلب على ما يركب ويقع على المذكر، ودابة الأرض من اشراط الساعة))(٧).

ويقول الفيومي في مصباحه: ((كل حيوان في الأرض (دابّة) وتصغيرها دويبة))^().

وذكر القرآن الكريم أصل الدابة وشمولها كل الأحياء بقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَ كُلّ دَابّةٍ مِّن مَّاءٍ فَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى رَجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى أَرْبَعِ.. ﴾ [سورة النور: ٤٥].

ويذكر ابن منظور (الدابّة) في اللغة، ثم يقول: ((وفي التنزيل: والله خلق كل دابة من ماء فمنهم من يمشي على بطنه؛ ولما كان لما يعقل ولما لا يعقل، قيل: فمنهم؛ ولو كان لما لا يعقل، لقيل فمنها، أو فمنهن، ثم قال من يمشي على بطنه، وان كان اصلها لما لا يعقل لانه لما خَلَط وان كان اصلها لما لا يعقل لانه لما خَلَط الجهاعة، فقال منهم، جعلت العبارة بمن والمعنى: كل نفس دابة. وقوله عز وجل: ما ترك على ظهرها من دابة قيل من دابة من الأنس والجن وكل ما يعقل؛ وقيل إنها أراد العموم))(٩).

وهذا يعني أن الدابة التي ذكرها القرآن الكريم هي الأحياء كافة التي خلقها من طين وماء، وهي غير الملائكة المخلوقين من النور (قطعاً).

وتبعاً لذلك فالأحياء المادية الموجودة

<sup>(</sup>V) القاموس المحيط، الفيروز آبادي، ص٨٢.

<sup>(</sup>٨) المصباح المنير، الفيومي، ص١٨٨.

<sup>(</sup>٩) لسان العرب، ابن منظور، ج١ ص ٣٧٠.

على الأرض هي موجودة في السماء أيضاً بها فيها (الإنسان) موجودة في أماكن سهاوية، في كون مترامي الأطراف. هذا إذا كان المقصود بالدابة كل الأحياء كما أشارت الآية الشريفة.

وفي جانب آخر يُمكن أن تشير كلمة (الدابّة) التي في السماء إلى الحشرات والطيور وحيوانات شبيهة أخرى من التي توجد في جوّ الأرض القريب.

لكن يبدو ان الرأي الأول (شمولية الأحياء السهاء والأرض) أقرب وأقوى، فالدابة الشاملة كل الأحياء يُمكن أن توجد في السماء في بعض الكواكب البعيدة أو القرية.

ولا يستبعد الزمخشري وجود أحياء من الأناسي في السهاء. يقول: ((ولا يبعد ان يخلق في السهاوات حيواناً يمشي فيها مشى الأناسي على الأرض، سبحان الله الذي خلق ما نعلم وما لا نعلم من أصناف الخلق))<sup>(۱۰)</sup>.

ومثله قال الفخر الرازي، ففي تفسيره:

(١٠) الكشاف عن حقائق التنزيل، جار الله الزمخشري، ج٢ ص٢٩٨.

﴿ وَمِنْ ءَايَنابِهِ عَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَثَّ فِيهِمَا مِن دَآبَّةٍ .. ﴾ يقول: ((لا يبعد أن يقال إنَّ الله تعالى خلق في السماوات أنواعاً من الحيوانات يمشون مشى الأناسي على الأرض))(۱۱).

إنَّ وجود كائنات حيّة بشرية أو حيوانية لا ينفيه العلم الحديث أصلاً، فالعلم الحديث والفلك الحديث خاصة لم يقل بعدم وجود الحياة في الكون أبداً، لكنه لم يستطع بوسائله الحالية وتطوره العلمي ان يثبتها إلى الآن.

ونحن لا نعرف ماذا سيحمل لنا المستقبل الفلكي والفضائي من مفاجآت وما علينا الا الانتظار.

# مراجع البحث

القرآن الكريم

- نهج البلاغة للإمام عليّ أمير المؤمنين الملي ضبط وفهرسة د. صبحى الصالح. منشورات دار الهجرة/ إيران قم (افست ۱۲۱۸هـ).
- تفسير التبيان/ ابو جعفر الطوسي/
- (١١) تفسير الفخر الرازي، الفخر الرازي، مج ۱۶ ج۲۷ ص۱۷۲.

تحقيق أحمد حبيب العاملي/ مكتبة الامين/ النجف الاشرف.

- مجمع البيان في تفسير القرآن/ أبو علي الطبرسي/ تحقيق هاشم المحلاتي وآخر/ دار المعرفة للطباعة والنشر/ بيروت/ ١٩٨٨م.
- الميزان في تفسير القرآن/ السيد محمد حسين الطباطبائي/ مؤسسة الاعلمي للمطبوعات/ بيروت/ سنة ١٩٧١م.
- قاموس دار العلم الفلكي. عبد الامير المؤمن. دار العلم للملايين. بيروت سنة ٢٠٠٦ م.
- تفسير الفخر الرازي/ الفخر الرازي/
   دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع/
   بيروت/ سنة ۱۹۸۲م.
- لسان العرب/ ابن منظور/ دار صادر
   بیروت سنة ۱۹۹۶ هجریة.
- المصباح المنير في غريب الشرح الكبير
   للرافعي/ احمد المقري الفيومي/
   منشورات دار الهجرة/ إيران/ قم
   سنة ١٤٠٥ هجرية.
- القاموس المحيط/ مجد الدين الفيروز آبادي/ مؤسسة الرسالة/

- بيروت سنة ١٩٩٨ طبعة سادسة.
- موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم/ محمد علي التهانوي/ تحقيق رفيق العجم/ مكتبة لبنان (ناشرون)/ بيروت ١٩٩٦م.
- الكون/ كارل ساغان/ ترجمة نافع ايوب لبس/ عالم المعرفة رقم (١٧٨) الكويت ١٩٩٣.
- عجائب المخلوقات وغرائب الموجودات/ زكريا القزويني/ دار احياء التراث العربي/ بيروت/ ١٩٨١م.
- الميزان في تفسير القرآن/ السيد محمد حسين الطباطبائي/ مؤسسة الاعلمي للمطبوعات/ بيروت/ سنة ١٩٧١م.
- المنظومة الشمسية.. تراث تأسيسي وحاضر مثير/ عبدالامير المؤمن/ ندوة الثقافة والعلوم/ دبي/ سنة ١٩٩٧.
- السهاء والكون في القرآن الكريم ونهج البلاغة/ عبدالأمير/ المؤسسة الاسلامية للبحوث والمعلومات/ قم
- الكشاف عن حقائق التنزيل. جار الله الزخشري. طبعة بولاق.







يتناول البحث الرسم القرآني أو ما اصطلح عليه أهل الاختصاص (رسم المصحف) والذي يعني اصطلاحاً: الرسم المخصوص الذي كتبت به حروف القرآن وكلماته والذي لا يلتزم في كثير من مواضعه قواعد الاملاء المعروفة حديثاً.

وقد قدم الباحث لبحثه بمقدمة شرح فيها هذا المطلب وضرب على ذلك امثلة من آي القرآن الكريم ثم دخل الى جوهر الموضوع الذي بسط فيه القول عن وجوب اتباع هذا الخط شرعاً أو اباحته او كراهته أو حرمته في بحث فقهى استدلالي.

وختم البحث بمسرد لأهم الكتب والإطروحات التي خاضت في مبحث (رسم المصحف) قديمها وحديثها.

فصلت: ٢٤٦.

العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۱۳۶۶هـ) العلم الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۱۳۶۶هـ)

■ يحتل القرآن الكريم مكانة سامية عند المسلمين كافة، فهو الكلام الرباني المنزل لهداية البشرية، والمصدر الأول من مصادر التشريع في الأحكام الشرعية، والمعين الأساس للفكر والعقيدة الإسلامية، والذي ﴿ لاّ يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ مَ تَزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [سورة مِنْ خَلْفِهِ مَ تَزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [سورة مِنْ خَلْفِهِ مَنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [سورة

واهتم علماء الأمة بدراسته والتعمق فيه من مختلف الجوانب، ومن تلك الجوانب الاعتناء بالرسم القرآني، ونحاول في هذه الكلمات المتواضعة إلقاء الضوء على هذا الموضوع.

ومن المعروف ان الخط القرآني (الرسم القرآني) الموجود في المصاحف المنتشرة بين المسلمين يختلف عن الرسم الإملائي المتعارف.

### الرسم القرآني في الاصطلاح:

هو الرسم المخصوص الذي كتبت به حروف القرآن وكلماته -و ليس المقصود منه نوعية خط الكتابة سواء النسخ أم الكوفي أم غيره -أثناء كتابة القرآن الكريم

بين يدي النبي عَيْشًا (۱).

# أنواع الكتابة (الخط القرآني والخط الإملائي):

الكتابة الإملائية (الرسم القياسي):
وهي تصوير وكتابة الكلمة بحروف
هجائها كها تلفظ، مع الأخذ بعين
الاعتبار حالتي الابتداء بها والوقف
عليها.

فتكتب الكلمة كما يتلفظ بها من حيث ذوات الحروف وعددها بغض النظر عما يعرض لها من صفة الإقلاب أو الإدغام أو الإخفاء.

فمثلاً: كلمة الشمس تكتب كما يلي: (الشمس) من دون نقصان حرف برغم أن اللام لا تلفظ لأنها من الحروف الشمسية.

(۱) ويطلق عليه أيضا الرسم العثهاني لجمعه المصاحف وتوحيدها في زمنه. والتعريف مقتنص من عدة تعاريف، راجع: الزرقاني، مناهل العرفان، ٣٦٩/ ١، وانظر: تعريف رسم المصحف: الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ٢/ ٢٤ - ٢٥، والسيوطي، الإتقان في علوم القرآن، ٢١٨/ ١، وابن القاصح، شرح عقيلة أتراب القصائد، ص: ٤٧، والمارغني، دليل الحيران شرح مورد الظمآن ص: ٤٠.

ومثال آخر: كلمة (منبثا) النون هنا حكمها الإقلاب أي أنها قلبت إلى حرف آخر هو الميم، ومع ذلك فإننا نكتبها نوناً لأننا في الرسم الإملائي لا نلتفت إلى عوارض الحرف.

والمقصود من: (بتقدير الابتداء بها والوقف عليها):

عندما تكتب كلمة ما ينظر كيفية الابتداء بها وكيفية الوقوف عليها وعلى أساسها ترسم الكلمة، فمثلاً: همزة الوصل في نحو: (ائتوني) تثبت في الكتابة لأنه عند الابتداء بالكلمة ينطق بهمزة الوصل وإن كانت ساقطة في الدرج(أي في حال وصل الكلمة بها قبلها).

ومثل نون التنوين في كلمة كتاب في نحو: (كتاب مبين) لا نثبتها في الكتابة أي لا نكتب: (كتابن) لأننا عند الوقف لا ننطق مها بل نقف بالسكون.

فالرسم الإملائي يراعى فيه الابتداء و الوقف ومطابقة المكتوب للمنطوق.

۲. الكتابة القرآنية (الرسم القرآني):
 الرسم الذي كُتبت به المصاحف حيث
 يتم فيها الاقتداء بالرسم الذي كتب

به في زمن النبي الله وأكثره موافق لقواعد الرسم القياسي إلا أنه خالفه في أشياء سنشير إليها لاحقا.

٣. الكتابة العروضية (الشعر): يتم فيها كتابة كل ما يتلفظ به المتكلم، وإسقاط كل ما يحذفه، وعبر عنه الزركشي بأنه خط جرى على ما أثبته اللفظ وإسقاط ما حذفه؛ وهو خط العروض، فيكتبون التنوين ويحذفون همزة الوصل.

#### الرسم القرآني:-

خالف الرسم القرآني الرسم القياسي من بعض الوجوه، أهمها خمسة، نذكرها فيها يأتي مع التمثيل لها(٢):

#### الوجه الأول (الحذف):

ويقع في حذف الألف، والواو، والياء. فمن أمثلة حذف الألف، قوله تعالى: ﴿ الْعَلَمِينَ ﴾ حيث حُذفت الألف بعد العين، وقد كُتبت كذلك في جميع مواضعها في القرآن الكريم، والأصل في كتابتها حسب الرسم

<sup>(</sup>٢) و قد ذكرها بتفصيل كل من أبي عمرو الداني في كتابه (المقنع) و السيوطي في كتبه (الإتقان في علوم القرآن).

الإملائي (العالمين) بإثبات الألف بعد العين.

ومن أمثلة حذف الواو، قوله تعالى: ﴿ وَالْغَاوُنَ ﴾ [سورة الشعراء: ٩٤]، [سورة الشعراء: ٢٢٤].

وقد وردت في موضعين من القرآن الكريم، والأصل فيها (الغاوون).

ومن أمثلة حذف الياء، قوله تعالى: ﴿ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ [سورة البقرة: ٢١].

وقد وردت كذلك في جميع مواضعها في القرآن، وعدد مواضعها الواردة في القرآن الكريم ثلاثة عشر موضعاً، والأصل في كتابتها (النبيين) بإثبات ياء ثانية.

ومن وجوه الحذف أيضاً، حذف اللام والنون، فمثال حذف اللام، قوله تعالى: ﴿ النَّهِلِ ﴾ [سورة آل عمران: ١٩٠].

وقد كُتبت كذلك في جميع مواضعها، وعدد تلك المواضع في القران الكريم ثلاثة وسبعون موضعاً، والأصل فيها (الليل) بإثبات لام بعد اللام فتكون لامين.

ومثال حذف النون قوله تعالى: ﴿ نُصْحِى ﴾ [سورة الأنبياء: ٨٨].

وهو الموضع الوحيد في القرآن الكريم، الذي حذفت فيه النون من ثلاثة مواضع وردت فيه الكلمة في القران الكريم، والأصل في رسمها (ننجي).

#### الوجه الثاني (الزيادة):

وتكون كذلك في الألف، والواو، والياء، والأمثلة على ذلك:

الزيادة في الألف، قوله تعالى: ﴿ وَجِأْيَّ ءَ بِٱلنَّبِيِّ مَ وَٱلشُّهَدَآءِ ﴾ [سورة الزمر: ٦٩].

وردت في موضعين من القران الكريم، والأصل فيها (وجيء).

الزيادة في الواو، قوله تعالى: ﴿ سَأُوٰرِيكُوْ دَارَالُفَاسِقِينَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٤٥]. وردت في موضعين من القران الكريم، والأصل فيها (سأريكم).

الزيادة في الياء، قوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدِ ﴾ [سورة الذاريات: ٤٧].

وهو الموضع الوحيد في القرآن الكريم، والأصل فيها (بأيد).

وقد حلّ العلماء هذا الإشكال برسم سكون مستدير عليها في المصحف إشارة إلى عدم لفظ ذلك الحرف.



#### الوجه الثالث (الهمز):

حيث وردت الهمزة في الرسم القرآني تارة برسم الألف، وتارة برسم الواو، وتارة برسم الياء، فمن أمثلة ورودها ألفاً، قوله تعالى: ﴿ مَاۤ إِنَّ مَفَاتِحَهُۥلَـٰنُوٓأُ بِٱلْعُصْبَـةِ أُوْلِي ٱلْقُوَّةِ ﴾ [سورة القصص: ٧٦].

وهو الموضع الوحيد الوارد في القران الكريم، والأصل فيها (لتنوء).

ومـن أمثلة ورودهــا واواً، قوله تعالى: ﴿ يَبَّدَوُّا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ ﴾ [سورة يونس: ٤].

وردت في القرآن الكريم، والأصل فيها (يبدأ).

ومن أمثلة مجيئها ياءً، قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِي ٱلْقُرْبِكَ ﴾ [سورة النحل: ٩٠].

وردت في القران الكريم، والأصل فيها (وإيتاء).

#### الوجه الرابع (البدل):

وهو جعل حرف مكان حرف، ويقع [سورة النساء: ٩١]. برسم الألف واواً أو ياء.

ومثال مجيئها واواً، قوله تعالى: ﴿ الصَّلَوْةَ ﴾؛ ﴿ ٱلزَّكُوةَ ﴾؛ ﴿ ٱلْحَيَوْةُ ﴾، و الأصل (الصلاة)، و(الزكاة)، و(الحياة).

ومن صور رسمها ياءً، قوله تعالى: ﴿ يَكَأْسَفَى ﴾ [سورة يوسف: ٨٤]. والأصل فيها (يا أسفا).

ومن ذلك أيضاً، قوله تعالى: ﴿ وَٱلضُّحَىٰ ﴾ [سورة الضحي: ١].

ولم ترد في القران الكريم إلا في هذا الموضع، والأصل فيها (والضحا).

#### الوجه الخامس (الفصل والوصل):

وهي كذلك في مواضعها الستة التي أي: قطع الكلمة عما بعدها أو وصلها بها. فقد رُسمت بعض الكلمات في المصحف متصلة مع أن حقها الفصل، ورُسمت كلمات أخرى منفصلة مع أن حقها الوصل، فمن أمثلة ذلك ما يلي:

• قطع (أم) عن (من) في قوله تعالى: وهو الموضع الوحيد من ثلاثة مواضع ﴿ أَم مَّن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ﴾ [سورة النساء: ١٠٩].

و فصل (كل) عن (ما) في مثل قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَا رُدُّواْ إِلَى ٱلْفِنْنَةِ أُرْكِسُواْ فِيهَا ﴾

• وصل (أم) مع (من) نفسها في مثل

قوله تعالى: ﴿ أَمَّنَ هَلَدَا ٱلَّذِي يَرْزُقُكُمُ إِنَّ أَمَّنَ هَلَدَا ٱلَّذِي يَرْزُقُكُمُ إِنَّ أَمْسَكَ رِزْقَهُمُ بَلَ لَجُّوا فِ عُتُوِّ وَنُفُورٍ ﴾ [سورة الملك: ٢١].

- (عن) مع (ما) حيث رسمتا في مواضع من القرآن الكريم متصلتين، من ذلك قوله تعالى: ﴿ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [سورة البقرة: ٧٤].

وقد وردت كذلك في جميع المواضع الواردة في القران الكريم.

- (بئس) مع (ما) رسمتا متصلتين في مواضع، من ذلك قوله تعالى: ﴿ بِنُسَمَا الشَّرَوْا ﴾ [سورة البقرة: ٩٠].

وهي كذلك في مواضعها الثلاثة الواردة في القران الكريم.

- (كي) مع (لا) رُسمتا متصلتين في مواضع من القران الكريم، من ذلك قوله تعالى: ﴿ لِّكَيْلًا تَحْرَنُواْ عَلَى مَا فَاتَكُمْ ﴾ [سورة آل عمران: ١٥٣]. وهكذا في موارد متشاهة.

و هناك ما رُسِمَ بالتاء المبسوطة بدلا من تاء التأنيث المربوطة مخالفا الرسم الإملائي نحو: ﴿ فَٱنظُرْ إِلَىٰ ءَاثَرِ رَحْمَتِ

الله ﴾ [سورة الروم: ٥٠]. ﴿ وَاللَّهِ ﴾ [سورة وَاللَّهِ ﴾ [سورة النحل: ١١٤].

#### موقف العلماء من الرسم القرآني

أثارت هذه الظواهر التي جاءت في الرسم القرآني مخالفة لقواعد الرسم الإملائي خلافا بين العلماء.

وننوه بأن هناك فرقابين كتابة المصاحف الأمهات (الكاملة)، وكتابة الآيات القرآنية في غير المصاحف: ككتابتها في المؤلفات وكتب التفسير والرسائل العلمية والأجزاء المفرقة من القرآن الكريم التي تعد للتعليم سواء كانت للناشئة أم الكبار، فلم يختلف في جواز كتابتها بالرسم الإملائي العصري ولا يجرم ذلك يقينا، وإنها الخلاف في المصاحف الأمهات حيث اختلفوا في ذلك على اتجاهين:

الاتجاه الأول: أن رسم المصحف توقيفي لا يجوز تغييره، وتحرم مخالفته، شأنه في ذلك شأن ترتيب سور القرآن وآياته، لا يجوز لنا أن نقدم أو نؤخر منها شيئا:

فقد سئل مالك عن مخالفة رسم المصحف، فقال: (لا أرى ذلك، ولكن



يكتب على الكتبة الأولى)، وقد علق على ذلك أبو عمر الداني بقوله: (لا مخالف له (أي لمالك) في ذلك من علماء الأمة)(٣).

قال السخاوي: (والذي ذهب إليه مالك هو الحق..)(٤).

وقال أحمد بن حنبل: (تحرم مخالفة خط مصحف عثمان في واو أو ياء أو ألف، أو غير ذلك)(٥).

واستدلوا على ذلك:

#### مذهب الصّحابي

وقد استدل عليه بمذهب الصّحابي ويريدون بمذهب الصحابي القول أو السلوك الذي يصدر عنه الصحابي ويتعبد به من دون ان يعرف له مستند.

وقد اختلف علماء العامة في حجيته، فذهب قوم إلى ان مذهب الصحابي حجة

(٣) المقنع في رسم مصاحف الأمصار لأبي عمرو الداني (عثمان بن سعيد ٤٤٤هـ) باعتناء أو توبر تزل [المعهد الألماني للأبحاث الشرقية ٢٠٠٩]، ص١٠.

(٤) مناهل العرفان (١/ ٣٧٩).

(٥) (إعجاز رسم القرآن لمحمد شملول ط ٣ [دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة] ص ١٨). البرهان في علوم القرآن (١/ ٣٧٩)، و الإتقان (٤/ ١٤٦).

مطلقاً أو بعض الصحابة بالخصوص، أو غير ذلك.

وفي رأي الغزالي ان جميع هذه الأقوال باطلة، قال الغزالي: (الأصل الثاني من الأصول الموهومة: قول الصحابي. وقد ذهب قوم إلى أن مذهب الصحابي حجة مطلقا، وقوم إلى أنه حجة إن خالف القياس، وقوم إلى أن الحجة في قول أبي بكر وعمر خاصة لقوله الما الخجة في القدوا باللذين من بعدي وقوم إلى أن الحجة في قول الخلفاء الراشدين إذا اتفقوا.

والكل باطل عندنا، فإن من يجوز عليه الغلط والسهو ولم تثبت عصمته عنه فلا حجة في قوله، فكيف يحتج بقولهم مع جواز الخطأ؟ وكيف تدعى عصمتهم من غير حجة متواترة؟ وكيف يتصور عصمة قوم يجوز عليهم الاختلاف؟ وكيف يختلف المعصومان؟ كيف! وقد اتفقت يختلف المعصومان؟ كيف! وقد اتفقت الصحابة على جواز مخالفة الصحابة، فلم ينكر أبو بكر وعمر على من خالفها بالاجتهاد، بل أوجبوا في مسائل الاجتهاد على كل مجتهد أن يتبع اجتهاد نفسه؟ فانتفاء الدليل على العصمة ووقوع الاختلاف

بينهم وتصريحهم بجواز مخالفتهم فيه ثلاثة أدلة قاطعة).

ولابد من التنبيه على ان القائلين بمذهب الصحابي لا يريدون إثبات العصمة له وإلا لاعتبروه سنة، كما اعتبره الشاطبي، وإن كان عدّه من مصادر التشريع يوهم ذلك.

وربها عكس وجهة نظرهم من قال: (إنه إذا قال الصحابي قولاً يخالف القياس فلا محمل له إلا سهاع خبر فيه)(١).

فهم لا يريدون أكثر من حمل تصرفاتهم على وجه مبرر، أي أنهم يريدون أن يقولوا أن الصحابة لا يقدمون على المخالفة الصريحة لحكم الشارع، فإذا عمل احدهم عملاً ولم يتبين وجهه، فلا بد أن يكون هناك مستند لهذا العمل، فإن لم يكن قياساً لفرض المسألة أن القول مخالف للقياس فخير نجهله.

ولكن المسألة في حدود التهاس المبررات الشرعية لتصرفات بعضهم ليست موضعاً

(٦) المستصفى، محمد بن محمد الغزالي، ص ١٦٩، تحقيق: تصحيح: محمد عبد السلام عبد الشافي، دار الكتب العلمية -بيروت- لبنان، ١٤١٧ -١٩٩٦ م.

لحاجتنا -كمجتهدين -وإلا فقد صحّ ما يقوله الغزالي في نقضه: (فقوله -يعني الصحابي -ليس بنص صريح في سماع خبر، بل ربها قاله عن دليل ضعيف ظنه دليلاً وأخطأ فيه، والخطأ جائز عليه، وربها يتمسك الصحابي بدليل ضعيف وظاهر موهوم، ولو قاله عن نص قاطع لصرّح بها إلى أن يقول: أما وجوب اتباعه ولم يصرح بنقل خبر فلا وجه له).

والواقع أن إثبات كونه من مصادر التشريع لا ينسجم إلا إذا اعتبرت تصرفاته-قولاً أو فعلاً أو تقريراً - من السنة، والأدلة التي ذكروها تأبى إثبات هذا المعنى، وحمل الصحة لا يكفي لإعطاء تصرفاته صفة التشريع والحكاية عن أحكام الله الواقعية (٧).

#### مزايا الرسم القرآني و فوائده

ذكرت للرسم القرآني فوائد نوجزها بما يلي:

الأولى: الدلالة على القراءات المتنوعة

<sup>(</sup>٧) راجع: الأصول العامة للفقه المقارن، السيد محمد تقي الحكيم، ص٤٤١ -٤٣٧، مؤسسة آل البيت الشلالطباعة والنشر.

في الكلمة الواحدة ما أمكن، وذلك نحو "ان هذن لساحرن" رسمت بدون نقط أو إعراب.

الثانية: إفادة المعاني المختلفة بطريقة ظاهرة، وذلك كقطع "أم" في "أم من يكون عليهم وكيلاً"، ووصلها في "أمّن يمشي"، وذلك ليفيد معنى الانقطاع في الأولى دون الثانية.

الثالثة: الدلالة على معنى خفي، كزيادة الياء في "بأييد"، إيهاء لتعظيم قوة الله.

الرابعة: الدلالة على أصل الحركة مثل "سأوريكم"، أو أصل الحرف مثل "الصلوة".

الخامسة: إفادة بعض اللغات الفصيحة. كقوله "يوم يأتِ" بحذف الياء على لغة هذيل.

السادسة: حمل الناس على تلقي القرآن الكريم من صدور الثقات، وأن لا يتكلوا على الرسم. ويفيد ذلك التوثق من اللفظ والأداء حيث لا يتيقن من الرسم أياً كان شكله.

وللنقاش فيها ذكر مجال واسع. الاتجاه الثاني: أن رسم القرآن ليس

توقيفيا، وأنه لا مانع من تغيير الرسم حسبها تقتضيه قواعد الرسم الحديثة.

هذا الاتجاه يرى أن الاختلاف في كتابة المصاحف بظواهره السابقة الذكر كان ناشئا عن جهل الصحابة آنذاك بقواعد الخط<sup>(۱)</sup>، مع الإبقاء على الرسم العثماني والمحافظة عليه للعلماء والخاصة، كأثر من الآثار النفيسة التي حافظت عليها الأجيال المتعاقبة.

وقسم بعضهم الاتجاه الثاني على اتجاهين: الأول القول بجواز الكتابة بالرسم الإملائي مع عدم الالتزام بالرسم القرآني والثاني يجوزها مع تفضيل الالتزام بالرسم القرآني، ولكن ما ذكرناه هو الجامع لها ولا فائدة أساسية في جعلها اتجاهين.

ومن أصحاب هذا الاتجاه: ابن خلدون في مقدمته، والقاضي أبو بكر في الانتصار، و ابن تيمية (٩).

واستدل عليه:

- (۸) ذكر ذلك ابن خلدون، راجع: مقدمة ابن خلدون ص ٤١٩.
- (۹) نكت الانتصار لنقل القرآن ص ۱۲۹، ومجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية (۱۳/ ٤٢٠).

العدد الخامس عشر خريف (١٣٠ ٢م-١٤٣٤هـ) (علي العاد الخامس عشر خريف (١٣٠ ٢م-١٤٣٤هـ)

أن الرسوم والخطوط ما هي إلا علامات وأمارات، فكل رسم يدل على الكلمة، ويفيد وجه قراءتماً، فهو رسم صحيح.

أن كتابة المصحف على الرسم العثماني قد توقع الناس في الحيرة والخطأ، والمشقة والحرج، ولا تمكنهم من القراءة الصحيحة السليمة.

٣. أنه ليس في الكتاب العزيز، ولا السنة المطهرة، ولا في إجماع الأمة، ولا في قياس شرعي –ما يدل على وجوب كتابة المصحف برسم معين، وكيفية مخصوصة، ولم يرو عن الرَّسُول؟ أنه أمر أحدًا من كتاب الوحي حين كتابة الآيات القرآنية أن يكتبها برسم خاصً، ولا نَهى أحدًا أن يكتبها برسم معينة.

قال ابن خلدون: (فكان الخط العربي لأول الإسلام غير بالغ إلى الغاية من الإحكام والإتقان والإجادة، ولا إلى التوسُّط، لمكان العرب من البداوة والتوحُش، وبُعْدِهم عن الصنائع، وانظر ما وقع من أجل ذلك في رسمهم

المصحف، حيث رسمه الصحابة بخطوطهم، وكانت غير مستحكمة في الإجادة، فخالف الكثيرُ من رسومهم ما اقتضته رسوم صناعة الخط عند أهلها، ثم اقتضى التابعون من السلف رسمهم فيها تبرُّكًا بها رسمه أصحاب الرَّسُول؟، وخير الخلق من بعده، المتلقون لوحيه من كتاب الله تعالى وكلامه، كها يُقتَفى لهذا العهد خطُّ وليٍّ أو عالم تبرُّكًا، ويُتَّبع رسمه خطأً أو صوابًا، وأين نسبة ذلك من الصحابة فيها كتبوه؟ فاتُبع ذلك، وأثبت رسمًا، ونبَّه العلماء بالرسم إلى مواضعه.

قال: ولا تلتفتن في ذلك إلى ما يزعمه بعض المغفلين من أنّهم كانوا محكمين لصناعة الخط، وأن ما يُتخيّل من مخالفة خطوطهم لأصول الرسم ليس كما يُتخيّل، بل لكل وجه، يقولون في زيادة الألف في {لاأذبحنّه} إنه تنبيهٌ على أن الذبح لم يقع، وفي مثل زيادة الربانية، وأمثال ذلك عبّا لا كمال القدرة الربانية، وأمثال ذلك عبّا لا أصل له إلا التحكم المحض، وما هملهم على ذلك إلا اعتقادهم أن في ذلك تنزيبًا للصحابة عن توهم النقص في قلة إجادة

الخط، وحسبوا أن الخط كمالٌ فنزهوهم عن نقصه، ونسبوا إليهم الكمال بإجادته، وطلبوا تعليل ما خالف الإجادة من رسمه، وليس ذلك بصحيح)(١٠٠).

وقال القاضي أبو بكر: (وأما الكتابة، فلم يفرض الله على الأمة فيها شيئًا، إذ لم يأخذ على كتَّاب القرآن وخطَّاط المصاحف رسمًا بعينه دون غيره، أوجبه عليهم وترك ما عداه، إذ وجوب ذلك لا يُدْرَك إلا بالسمع والتوقيف، وليس في نصوص الكتاب ولا مفهومه أن رسم القرآن وضبطه لا يجوز إلا على وجه مخصوص، وحد محدود لا يجوز تجاوزه، ولا في نص وحد محدود لا يجوز تجاوزه، ولا في نص السنة ما يوجب ذلك ويدل عليه، ولا في إجماع الأمة ما يوجب ذلك، ولا دلت عليه القياسات الشرعية.

بل السنة دلت على جواز رسمه بأي وجه سهُل، لأن رَسُول الله؟ كان يأمر برسمه، ولم يبين لهم وجهًا معينًا، ولا نَهى أحدًا عن كتابته، ولذلك اختلفت خطوط المصاحف، فمنهم من كان يكتب

الكلمة على مخرج اللفظ، ومنهم من كان يزيد وينقص، لعلمه بأن ذلك اصطلاح، وأن الناس لا يخفى عليهم الحال، ولأجل هذا بعينه جاز أن يكتب بالحروف الكوفية والخط الأول، وأن يجعل اللام على صورة الكاف، وأن تعوج الألفات، وأن يكتب على غير هذه الوجوه، وجاز أن يكتب المصحف بالخط والهجاء القديمين، وجاز أن يكتب أن يكتب بالخطوط والهجاء المحدثة، وجاز أن يكتب بين ذلك)(١١).

قال الزركشي بعد ذكر قول أحمد في تحريم مخالفة مصحف عثمان: (وكان هذا في الصدر الأول، والعلم غضَّ حيُّ، وأما الآن، فقد يخشى الإلباس)، ولهذا قال الشيخ عز الدين بن عبد السلام: (لا تجوز كتابة المصحف الآن على الرسوم الأولى باصطلاح الأئمة؛ لئلا يوقع في تغيير الجهال)(١٢).

<sup>(</sup>۱۰) مقدمة ابن خلدون (مقدمة تاريخ بن خلدون) ص813.

<sup>(</sup>۱۱) نكت الانتصار لنقل القرآن ص۱۲۹، وانظر: الإبريز ص۹۹ -۱۰۱، ومناهل العرفان (۱/ ۳۸۰ - ۳۸۱).

<sup>(</sup>١٢) البرهان في علوم القرآن (١/ ٣٧٩)، وإتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربع عشر ص٩.

#### الرأي طبقا لمذهب أهل البيت الله

الوجوب والجواز وغيرهما من الأحكام الشرعية لا يصح إطلاقه إلا بدليل شرعي، والذي ثبت عند فقهاء الأمامية والأصوليين منهم إلى ان ما يصلح لاعتباره مصدراً من مصادر التشريع وأصلاً يركن إليه في مقام الاستنباط لا يتجاوز أربعة:

- ١. الكتاب العزيز.
- السنة الشريفة.
  - ٣. العقل.
  - ٤. الإجماع.

وقد تعرضوا لذلك بشكل مفصل في بحوثهم الأصولية، واستدلوا عليه ومن أراد التفصيل فيمكنه الرجوع إلى تلك البحوث الاستدلالية المفصلة.

#### وجوب متابعة الرسم القرآني

لابد من التهاس دليل على وجوب متابعة الرسم القرآني، وحرمة مخالفته، وما ذكر من الأدلة إنها هو عمل الصحابة أو قولهم، فالدليل يبتني على القول بحجية عمل الصحابة أو قولهم، وهو ليس بحجة عندنا وهم قد اختلفوا فيه كها اشرنا سابقا،

ولم يثبت ان الخط كان خط الصحابة، بل خط الصحابة قد تغير قطعا حيث لم تكن الحروف منقطة آنذاك وبالتالي فخط الصحابة وخط المصحف في عهد النبي قد تغيّر قطعا، فيكون هذا دليلا على عدم توقيفية الخط المذكور.

#### جواز متابعة الرسم القرآني

- الدليل الشرعي غير اللفظي

الدليل الشرعي تارة يكون لفظيا، وأخرى غير لفظي، والدليل الشرعي غير اللفظي هو الموقف الذي يتخذه المعصوم وتكون له دلالة على الحكم الشرعي، ويتمثل هذا الموقف في الفعل تارة، وفي التقرير والسكوت عن تصرف معين تارة أخرى، وحديثنا هنا عن دلالة التقرير والسكوت، لعدم ورود النهى اللفظى قطعا.

#### دلالة السكوت والتقرير:

إن المعصوم إذا واجه سلوكا معينا، فإما أن يبدي موقف الشرع منه، وهذا يعنى وجود الدليل الشرعي اللفظي. وإما أن يسكت، وهذا السكوت يمكن أن يُعدَّ دليلا على الإمضاء(الإمضاء يثبت المشروعية ولا يثبت اللزوم)، ودلالته على



الإمضاء تارة تدعى على أساس عقلي، وأخرى على أساس الظهور الحالي.

أما الأساس العقلي فيمكن توضيحه: إما بملاحظة المعصوم مكلفا، فيقال: إن هذا السلوك لو لم يكن مرضيا لوجب النهي عنه على المعصوم لوجوب النهى عن المنكر، أو لوجوب تعليم الجاهل، فعدم نهيه وسكوته مع عصمته يكشف عقلا عن كون السلوك مرضيا، وهو يتوقف على توافر شروط وجوب النهي عن المنكر او وجوب تعليم الجاهل.

وإما بملاحظة المعصوم شارعا تخ وهادفا، فيقال: إن السلوك الذي يواجهه ع المعصوم لو كان يفوت عليه غرضه بها هو شارع لتعين الوقوف في وجهه، ولما صح السكوت، لأنه نقض للغرض، ونقض الإ الغرض من العاقل الملتفت مستحيل، وهو مع يتوقف على أن يكون السلوك المسكوت عنه مما يهدد بتفويت غرض شرعي فعلي يت بأن يكون مرتبطا بالمجال الشرعي مباشرة، الم كالسلوك القائم على العمل بأخبار الآحاد الثقات في الشرعيات، أو ناشئا من نكتة وه تقتضي بطبعها الامتداد إلى المجال الشرعي إذ

على نحو يتعرض الغرض الشرعي للخطر والتفويت، كما لو كان العمل بأخبار الآحاد قائما في المجالات العرفية، ولكن بنكتة تقتضي بطبعها تطبيق ذلك على الشرعيات أيضا عند الحاجة.

وأما الأساس الاستظهاري فيقوم على دعوى: أن ظاهر حال المعصوم بوصفه المسؤول العام عن تبليغ الشريعة وتقويم الزيغ عند سكوته عن سلوك يواجهه ارتضاء ذلك السلوك، وهذا ظهور حالي، وتكون الدلالة حينئذ استظهارية ولا تخضع لجملة من الشروط التي يتوقف عليها الأساس العقلي.

#### السيرة:

من الواضح أن السكوت إنها يدل على الإمضاء في حالة مواجهة المعصوم لسلوك معين، وهذه المواجهة على نحوين:

أحدهما: مواجهة سلوك فرد خاص يتصرف أمام المعصوم، كأن يمسح أمام المعصوم في وضوئه منكوسا ويسكت عنه. والأخر: مواجهة سلوك اجتماعي وهو ما يسمى بالسيرة العقلائية، كما إذا كان العقلاء بما هم عقلاء يسلكون

خریف (۱۳۵ - ۱۳۵ دی ا

سلوكا معينا في عصر المعصوم، فانه بحكم تواجده بينهم يكون مواجها لسلوكهم العام، ويكون سكوته دليلا على الإمضاء. ومن هنا أمكن الاستدلال بالسيرة العقلائية عن طريق استكشاف الإمضاء من سكوت المعصوم.

والإمضاء المستكشف بالسكوت ينصبُّ على النكتة المركوزة عقلائيا لا على المقدار المارس من السلوك خاصة. وهذا يعني:

أولا: أن الممضى ليس هو العمل الصامت لكي لا يدل على أكثر من الجواز، بل هو النكتة، أي المفهوم العقلائي المرتكز عنه فقد يثبت به حكم تكليفي أو حكم وضعي.

وثانيا: أن الإمضاء لا يختص بالعمل المباشر فيه عقلائيا في عصر المعصوم، ففيها إذا كانت النكتة أوسع من حدود السلوك الفعلي كان الظاهر من حال المعصوم إمضاءها كبرويا وعلى امتدادها.

وفي ضوء ما ذكرناه نعرف أن ما يمكن الاستدلال به على إثبات حكم شرعي هو السيرة المعاصرة للمعصومين، لأنها هي

التي ينعقد لسكوت المعصوم عنها ظهور في الإمضاء دون السيرة المتأخرة (١٣).

## الاستدلال بالتقرير على جواز متابعة الرسم القرآني

وفي ضوء ما تقدم يمكن الاستدلال على الجواز بها يلي:

ان الرسم القرآني كان منتشرا في زمن الأئمة الشارية
 مشتملة عليه، وكانت في أيدي الناس.

لم يصدر من الأئمة الله ما يدل على المنع ولو لم يرتضها المعصوم لنهى عنها لأن ذلك يؤثر في غرض الإمام الله من الحفاظ على الشريعة وعدم دخول ما يخالفها فيها، خصوصا مع توهم نسبتها للنبي الأكرم الله الكن ذلك لم ينعكس على الروايات أصلا.

٣. وهذا يعني عدم الحرمة وجواز العمل
 لان سكوت المعصوم عن ذلك يعني

<sup>(</sup>۱۳) راجع: دروس في علم الأصول، السيد محمد باقر الصدر، ح٢، ص٢٣٣، دار الكتاب اللبناني -بيروت -لبنان، الطبعة الثانية، ١٤٠٦ -١٩٨٦ م. وأيضا أصول الفقه، الشيخ محمد رضا المظفر، ج٣، ص٧٠، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرفة.

عدم حرمة العمل.

ولكن ذلك لا يثبت انها منسوبة للنبي الأكرم الله على الأكرم الله على القران الكريم وجواز تأثيرها سلبا على القران الكريم وجواز كتابة المصحف على الرسم المشهور والمعروف آنذاك.

وموقف الأئمة كان واضحاً في هذا الشأن وهو القراءة كها يقرأ الناس والعمل بها بين دفتي القرآن الكريم والروايات مستفيضة في هذا الشأن وروي عن الإمام على المنهذ (إن القرآن لا يهاج اليوم ولا يُحرك) أي لا يغير (١٤).

ويؤيده ما ورد من الروايات في القراءة والنظر في القرآن، ولو كان مانع من ذلك أو إشكال فيه لأشارت تلك الروايات ومنها:

- الكليني في الكافي: عن يعقوب بن يزيد، رفعه إلى أبي عبدالله الله قال: (من قرأ القرآن في المصحف مُتّع ببصره وخُفّف عن والديه وإن كانا كافرين)(١٥٠).

وعن الحسن بن راشد، عن جدّه، عن أبي عبدالله الله قال: (قراءة القرآن في المصحف تخفّف العذاب عن الوالدين ولو كانا كافرين)(١١).

- وعن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله الله على قال: قلت له: جعلت فداك إنّي أحفظ القرآن على ظهر قلبي، فأقرأه على ظهر قلبي أفضل أو أنظر في المصحف ؟ قال: فقال لي: (بل اقرأه وانظر في المصحف فهو أفضل، أما علمت أنّ النظر في المصحف عمادة)(١٧).

- وفي جامع الأخبار: قال طبير: (القراءة في المصحف أفضل من القراءة ظاهراً)(١٨).

#### استحباب متابعة الرسم القرآني

وهل يمكن الاستدلال على أرجحية

في ثواب الأعمال: بسنده عن أبي عبدالله الله الله الأعمال: ١٢٨/ ١).

(١٦) الكافي ٢: ٣١٦/ ٤، وعنه في الوسائل ٦:٧٧٣٦ / ٢٠٤.

(۱۷)الكافي ۲: ۲۱۳/ ٥، وعنه في الوسائل ٦: ۷۷۳۷/ ۲۰٤

(١٨)جمامع الأخبار: ١١٦/ ٢٠٩، وعنه في البحار ٩٢: ٢٠/ ١٨.

<sup>(</sup>١٤) مستدرك الوسائل، الميرزا النوري ج٤ ص٢٢٦.

<sup>(</sup>١٥) الكافي ٢: ٣١٣/ ١، وعنه في الوسائل ٦: ٧٧٣٤/ ٧٧٣٤ و ٧٧٧٣. ورواه الصدوق

اتباع ذلك؟.

يصعب ذلك، وأقصى ما يمكن الاستدلال عليه مايلي:

دعوى استفادة ذلك من الروايات التي تأمر بقراءة القرآن كما يقرأ الناس (١٩) وهذه الإحالة وان انصبت على القراءة ابتداء، ولكنها بالنهاية تشمل - ولو عرفا الاستفادة من الطرق المتعارفة آنذاك من الكتابة، والتعامل مع المصاحف المتوفرة في وقتها خطية بأجمعها.

وقد يشكل على هذا الاستدلال بأن حقيقة القران هو المقروء، وما عند الناس إما أن يعبر عن تلك الحقيقة أو باعتبار ما يترتب من سلبيات على المخالفة، ولا ينطبق على الكتابة.

وننبه أخيرا على ان الرسم القرآني المختلف لا يؤدي إلى الإخلال بالنص

(۱۹) وردت بتعبيرات مختلفة، ففي بعضها: (اقرأوا كما داقرأوا كما تعلمتم) وفي آخر: (اقرأوا كما تعلمتم) وفي ثالث -حينما ذكر الراوي أنه يسمع حروفا من القرآن ليست على ما يقرأ الناس، قال له الإمام المناخ: (اقرأ كما يقرأ الناس). وسائل الشيعة: ج٤ ص ٨٢١ ب

القرآني الذي هو كلام الله جل وعلا؛ لأن التلفظ إنها يكون طبقا للرسم القرآني لا الإملائي كها انه لا يؤثر على الاستدلال أو التفسير.

#### خلاصة القول

ان الخط القرآني (الرسم القرآني) الموجود في المصاحف المنتشرة بين المسلمين يختلف عن الرسم الإملائي المتعارف.

#### وهناك نوعان من الكتابة:

الكتابة الإملائية (الرسم القياسي):
وهي تصوير وكتابة الكلمة بحروف
هجائها كها تلفظ، مع الأخذ بعين
الاعتبار حالتي الابتداء بها والوقف
عليها.

الكتابة القرآنية (الرسم القرآني): الرسم الذي كُتبت به المصاحف حيث يتم فيها الاقتداء بالرسم الذي كتب به في زمن النبي على وأكثره موافق لقواعد الرسم القياسي إلا أنه خالفه من بعض الوجوه، القياسي إلا أنه خالفه من بعض الوجوه أهمها خمسة: الوجه الأول (الحذف)، الوجه الثاني (الزيادة)، الوجه الثالث (الممز)، الوجه الرابع (البدل)، الوجه الخامس (الفصل والوصل).



وأثارت هذه الظواهر التي جاءت في الرسم القرآني مخالفة لقواعد الرسم الإملائي خلافا بين العلماء على اتجاهين:

الاتجاه الأول: أن رسم المصحف توقيفي لا يجوز تغييره، وتحرم مخالفته

الاتجاه الثاني: أن رسم القرآن ليس توقيفيا، وأنه لا مانع من تغيير الرسم حسبها تقتضيه قواعد الرسم الحديثة، مع الإبقاء على الرسم العثهاني والمحافظة عليه للعلهاء والخاصة، كأثر من الآثار النفيسة التي حافظت عليها الأجيال المتعاقبة.

والرأي طبقا لمذهب أهل البيت اللي جواز متابعة الرسم القرآني، وعدم الدليل على وجوب متابعة الرسم القرآني.

مع العلم بأن الرسم القرآني المختلف لا يؤدي إلى الإخلال بالنص القرآني الذي هو كلام الله جل وعلا؛ لأن التلفظ إنها يكون طبقا للرسم الإملائي كها انه لا يؤثر على الاستدلال أو التفسير

#### مما ألف في الرسم القرآني:-

- المقنع في معرفة رسم مصاحف الأمصار، أبو عمرو الداني (ت 333هـ).

- التنزيل، أبو داود سليهان نجاح (٤٩٦هـ).
- عقيلة أتراب القصائد في أسنى المقاصد، أبو محمد القاسم بن فيرّه الشاطبي (ت٠٩٥ هـ). وهي نظم لكتاب المقنع للداني، ولها شروح كثيرة.
- مورد الظمآن، لمحمد بن إبراهيم الأموي الشهير بالخراز (أوائل القرن الثامن الهجري) وهو نظم مشتمل على جل المسائل المذكورة في الكتب السابقة، وله شروحٌ، منها: دليل الحيران، للشيخ إبراهيم بن أحمد المارغني التونسي (١٣٤٩ هـ).
- الإتقان في علوم القرآن، جلال الدين
   السيوطى (٩١١ هـ).
- الفصل والوصل في القرآن الكريم، منير سلطان، دار المعارف، القاهرة، ١٩٨٣.
- القراءات المتواترة وأثرها في الرسم القرآني والأحكام الشرعية، المؤلف: محمد حبش الناشر: دار الفكر -دمشق، الطبعة: الأولى، ١٤١٩ هـ -١٩٩٩ م. رسم المصحف وضبطه بين التوقيف

والاصطلاحات الحديثة؛ شعبان محمد إسهاعيل، دار السلام للطباعة والنشر والترجمة، ط٢، ٢٠٠١.

- رسم المصحف، دراسة لغوية تاريخية، للدكتور غانم قدوري الحمد.

#### رسائل جامعية

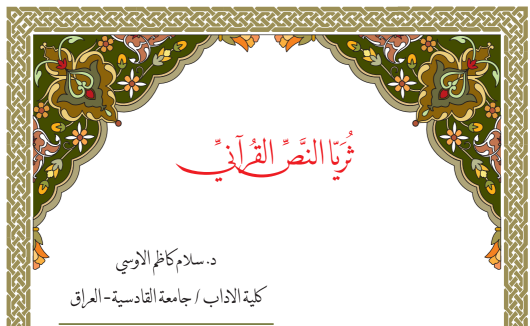
تلخيص المتشابه في الرسم وحماية ما أشكل منه عن بوادر التصحيف، للخطيب –البغدادي الأفغاني، فضل الرحمن عبد العليم، دكتوراه محمد أحمد القاسم، جامعة أم القرى الدعوة

وأصول الدين/ الكتاب والسنة ١٤١٣هـ.

- وجوه من الرسم القرآني وأغراضه في القراءات، محاسنة، فايز عيسى، ماجستير محيي الدين رمضان إربد/ الأردن جامعة اليرموك ١٩٨٧م.
- القراءات والتجويد والرسم والضبط بين القرن العاشر والثالث عشر الهجري، عبدالله، علي العوض، دكتوراه، السودان أم درمان الإسلامية (كلية أصول الدين)١٩٨٩م.









دراسة في بيان بعض مدلولات النص القرآني المحكم والذي يشير بوضوح الى إعجاز بياني فيه فضلاً، عن كل وجود الإعجاز الأخرى.

يبدأ السيد الباحث بتعريف (النص) اولاً بوصفه مفهوماً، بانه (الذكر والاشارة والقطع) ثم يشير الى معنى (ثريا النص) وانه هو (عنوانه) الذي يعني: إضاءة الطريق الذي سيسلكه القراء للإفصاح عن محتواه أو شفراته وما خفي من رموزه ومنحه مجالاً للتأويل.

وينساب الباحث في بحثه ليبين أشكال ((ثريا النص)) أو العنوانات التي تندرج تحتها النصوص القرآنية، وهو في ذلك لا يخرج عن موضوع اسماء السور ويستعرض كل سور القرآن الكريم وكيف ثبتت تسمياتها استناداً الى أدق المصادر بعدها يفرد لسورة (المائدة) المباركة حديثاً خاصاً للتطبيق على ما سبق الحديث عنه من تصورات ليكون اكثر تأكيداً على تأصيل الفكرة.

#### تقديم

القرآن الكريم شجرة لا تنقضي عجائبه وسرُّ إلهيَّ لا تَفْنى ذخائره، وكلَّما ظنَّ قومٌ أنهم وصلوا الغاية فيه ظهر لهم عجزُهم وتقصيرُهم.

وفي هذا البحث كانت فكرة أساء السور القرآنية تلفتُ انتباهي أثناء دراستي للنَّصِّ إلى جوِّ النَّصِّ السّوريّ عموماً، ولمّا راجعت كلمات المفسّرين وجدت أنّهم أغفلوا ذاك البعد، وركزوا على سبب التسمية المتمثل بكلمة من السورة، أو حادثة فيها أو مفهوم تطرقت لذكره أو غير ذلك.

فكان أنْ عملت مقاربةً بين مفهوم «ثريّا النصّ» الذي أسّسه «جاك دريدا» وظاهرة العنونة في سور القرآن، ثمَّ تبعته بتطبيق بنائيً في سورة المائدة.

#### ثُرَيّا النصِّ: -

#### • النَّصِّ: (Textem)

عُرِّفَ النَّص بوصفهِ مفهوماً -بأنَّه مصطَلَحٌ يحلُّ محلَّ (العمل الأزليّ) (۱).

وقد مرَّ هذا المصطلح في مسيرة استقراره بفضاءات معنويّة من معناهُ اللَّغويِّ الأوّل إلى دلالاته الاصطلاحيّة.

فمن المعنى اللغويِّ الأوَّل -الذِّكر والإشارة والقطع -إلى الاستعمالِ الفنِّيِّ في علم الفقه والحديث -الأسناد وثبوت الرواية والابانة الشّرعيّة -الى العتبة الاخيرة في عالم الأدب واللّغة (٢).

ومن هنا فإنَّ ثريًّا النَّصِّ -أي عنوانه- يعني فيها يعنيه إضاءة الطَّريق الذي سيسلكُه القُرّاءُ للإفصاح عن محتواه أو شَفَراته، أو ما خَفِيَ من رموزه، بها يُرادُ له من إشارة المتلقّي ومنحه مجالاً للتأويل (٣).

وقد رأى بعضُ النُّقاد أنَّ «ثريّا النَّصِّ»: «إشكاليَّةٌ في حدّ ذاتها؛ لِما تثيرُه من أسئلة تتجاوزُ حدودَ المألوف لتدخل في حَيِّز الغيبِ والإبهام؛ لِتُشَكِّلَ مع بقيّة الإشكالات لمتلاغزة على طول النَّصِّ الإشكالات لمتلاغزة على طول النَّصِّ

(۲) ینظر: مفهوم النص، وسفر حامد ابو زید،ص: ۳۱ وبعدها.



<sup>(</sup>۱) معجم المصطلحات الادبية المعاصرة، د. سعيد علّوش، ص١٦٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر للمزيد في اثراء الفكرة: ثريا النّص، مدخل لدراسة الفنّ القصصي، محمود عبد الوهاب، الموسوعة الصغيرة.

ناقوساً يدقُّ في إيقاعه»(٤).

وقد باتَ العنوان (ثريّا النَّصِّ) يحتلُّ اهتهاماً لا يقلُّ عن الإبداع ذاته لدى الأدباء والكُتّاب، وذلك ليس جديداً إنَّما بَدَأ مع تتابع موجة الترجمات للأدبِ العالميِّ في السّتينات (من القرن العشرين) خصه صاً (٥).

ولكنّنا نختلفُ مع هذا التوقيت لبروز الاهتهام بالعنوان لدى الأدباء والنُّقّاد العرب؛ ذلك أنّنا نلاحظ ظهورَ العنوان منذ بروز الرُّواد في العراق، وبروز حركة الشِّعر الحديث/ شعر التفعيلة/ الحُرِّ (\*).

وفي وقتنا الرّاهن تزايد الاهتهامُ بشأنِ العنوان، وغدتْ تُطالِعُنا محاولاتُ قارَّةٌ بمتن باختيار العنوان وطبيعة علاقته بمتن النَّصِّ أو بوحداته وعناصره، بها ينبغي أن يَخْتَرِنَ من دَلالاتٍ وإيهاءاتٍ ومرموزاتٍ،

(٤) ينظر: المصدر السابق، ص٥٥.

من شأنها تعميق الموضوع ومنحه أبعاداً متعدِّدةً؛ إذْ لا بدَّ له أنْ يجتذبَ ويَسْتَفْزَ ويستوقفَ القارئ؛ ما دعا الأديبَ إلى الاجتهاد والتَمَهُّلِ طويلاً للعثور على عنوان ذي دلالة، أو مغزى معيَّنٍ لألفات نظر القارئ.

وتبعاً لذلك غدا العنوانُ يأخُذُ موقعاً مركزيّاً في اعتلاء فضاء النّصّ، ويمارسُ حضوراً وهيمنةً في المُنْجز الإبداعيّ.

«وقد وَصَفَه «دريدا» بثريّا النَّصِّ، كها ورد في كتاب القاصِّ «محمود عبد الوهاب» الصادر عن الموسوعة الصغيرة» (١).

هذا وقد أصبحتْ «العَنْونَة» تقنيَّة ذات دور وظيفيٍّ مُتَّسع الأبعاد والدَّلالة؛ إذ ترتبطُ مع بنية النَّصِّ بوشائجَ وعلاقات تُسْهِمُ في نُمُوِّ النسيج الدّراميِّ له، حتى ليبدو الحديث عن النَّصِّ الحديث بمعزل عن عنوانهِ ضرباً من ضروب العَبثِ والنَّقْص. فالعنوان هو العتبةُ الأولى، أو (ثريًا النَّصِّ) المهدة للكشفِ عن عالم النَّصِّ كما يقول دريدا.

وأضحى نَمَطٌ من النّصوص لا يتحقّق

<sup>(</sup>٥) تنظر: مقالة كاظم حسوني: صناعة العنوان، مقال في جريدة الصباح العراقية، الصفحة الثقافية.

<sup>(\*)</sup> ينظر كتاب الشعر الحر في العراق، يوسف الصائغ في التأسيس لهذا المصطلح، كذلك تنظر: رسالة الماجستير للباحث: الزمن في شعر الرواد، كلية التربية ابن رشد، ١٩٩٠.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق، والصفحة.

الدخول إلى عالمِها من دونَ أنْ تتخذَ من العَنْوَنَةِ رمزاً لها.

## أشكالُ "ثريّا النَّصِّ":

ثمَّة عنواناتٍ مفردة وعنواناتٍ مُرَكَّبة، وقد رَصَدَ أحدُ الباحثين تراجعَ العنواناتِ المُفْرَدةِ أمامَ ظاهرةِ العنوانِ المُرَكَّب لدى طوائف من الأُدباء.

"إنَّ من النُّصوصِ ما نُلاحِظُ كثافة عنواناتها؛ بحيثُ يصبحُ العنوانُ عنصراً دالاً من عناصر النَّصِّ، بل يَتَسَرَّبُ إلى مفاصلِ النَّصِّ ويَنْدَمِجُ مَعَه في علاقة بالغَة التَّعقيد؛ وهذا ما دعا "جاك دريدا" فيلسوفَ التفكيكية إلى أنْ يَصِفَهُ بـ "ثُريّا النَّصِّ" التي لا يسمحُ تعدُّدُ أضلاعِها بالعَدِّ والاختزال"(٧).

وظهرَ هذا المصطلحُ عند «بَوْرخيس» بلفظ (بهوم النَّصِّ) الذي إنْ لم نَدْخُلْ مِنْ خلالهِ عالمَ النَّصِّ أصْبَحَتِ المقارَبةُ الاستشرافيَّةُ لَهُ مُعَوَّقَةً.

إِنَّ العنوانَ (ثريّا النَّصِّ) يُطْرَحُ عَبْرَ تَنْظيمٍ سيميائيٍّ يَحْمِلُ من الدَّلالاتِ

(٧) جدلية الخفاء والتجلي في العنوان، ظبية الخميس، ص: ١١.

والعناصرِ المُشِعَّةِ، رؤىً متعدِّدةً ولانهائيَّةً تنتمي إلى (الذاكرةِ الخطابيّةِ) للقارئ/ المُخاطَب.

وينبغي أنْ يكونَ عنوانُ النَّصِّ حاملاً إشاراتٍ من الانتهاءِ النَّصِّيِّ، والوفاضِ صوبَ متن النَّصِّ وبنيتهِ.

### ثُريّا النَّصِّ في القرآن

#### ١. أسماءُ السُّور

جاء القرآنُ الكريمُ على شكلِ سُور، وقد صُدِّرَتْ هذه السُّورُ بأسماء وعنواناتٍ منذ عهد النَّزول الأوَّل.

وذهب معظمُ المفسِّرين إلى أنَّ هذه الأسامي للسُّور وُضِعَتْ منذ عهد نزول الوحي، نعم اختلفوا في واضع هذه التسميات، فمنهم مَن ذهب إلى أنَّ واضعها هو الله سبحانه عن طريق الوحي؛ فكان الوحيُ ينزلُ بالسورة واسمها على الرسول الله ومنهم مَن ذهب إلى أنَّ الواضعَ للمها هو الرَّسول الله للمييز بين السُّور، وفي كلا الحاكين فإنها -أسهاءُ السُّور -توقيفية.

جاء في تفسير «بيان المعاني على حَسَب ترتيب النّزول» ما نصُّه:

﴿ وَقَد أُخِذَ بِعِضُ أَسِهَاءِ السُّورِ مِن



مطالعها [أوّل آية فيها] كالأنفال، والإسراء، وطه، والمؤمنون، والفرقان، والرُّوم، وفاطر، ونون، و قَ، والمُرسَلات وغيرها، وهي تسعُ وسبعون سورةً، والباقي بأسهاء ما ذُكِرَ فيها كالبقرة، فإنها ذُكِرتْ بعد (٦٥ آية)، وآل عمران بعد (٣٦ آية)، والنساء، وكذلك الجاثية والأحقاف والتّغائن وغيرها من المائدة والأحزاب وسَبَأُ وهكذا، وهي خمسٌ وثلاثون سورةً»(١٠).

وقال ابنُ عاشور في تفسيرهِ «التّحرير والتّنوير » ما نصُّه:

«وأمّا أسماءُ السُّورِ فَقَدْ جُعِلَتْ لها منذ عهد نُزول الوَحْي، والمقصودُ من تسميتها تيسيرُ المراجَعةِ والمذاكرة، وقَدْ دلَّ حديثُ ابن عَبَّاسِ أَنَّ النبيَّ عَنَّ كان يقول إذا نَزَلت الآيةُ: «ضُعوها في السُّورةِ التي يُذكرُ فيها كذا»، فسورةُ البقرةِ مثلاً كانت تُلقَّبُ بالسُّورةِ التي تُذكرُ فيها بالسُّورةِ التي تُذكرُ فيها بالسُّورةِ التي تُذكرُ فيها البقرةُ، وفائدةُ بالسُّورةِ التي تُذكرُ فيها البقرةُ، وفائدةُ التَّسميةِ أَنْ تكونَ بها يُميِّز السُّورة عن عيرها»(٩).

وقال كذلك: «وأصلُ أسهاءِ السُّور أَنْ تكونَ بالوصف، كقولهم: السورة التي يُذكرُ فيها كذا، ثمَّ شاعَ فحذفوا الموصولَ وعوَّضوا عنه الإضافة، فقالوا: سورةُ ذكرِ البقرةِ مثلاً، ثمَّ حذفوا المضافَ وأقاموا المضافَ إليه مُقامَه، فقالوا: سورةَ البقرةِ، المضافَ إليه مُقامَه، فقالوا: سورةَ البقرةِ، أو أنَّهم لم يُقدِّروا مضافاً وأضافوا السُّورةَ لل يُذكرُ فيها لأدنى ملابسَة، وَقَدْ ثبتَ في صحيحِ البُخاريِّ قول عائشةَ عن: «لمّا نزَلَتْ الآياتُ من آخِرِ البقرةِ» الحديث، وفيه عن ابن مسعودٍ قال: «قَرَأُ رسول اللهِ النَّجمَ» (١٠٠).

وقد علَّل بعضُهم إيراد اسم السورة بصيغة (التي يذكر فيها كذا) باستهزاء المشركين في مكة بالمسلمين وقالوا: انظروا إلى محمد يصدِّرُ كلامَه بالبقرة والعنكبوت والنَّمْل، فاتَّبع الصّحابةُ هذه الطريقة لاجتنابِ ذلك، ولمَّا هاجروا إلى المدينة زال المانعُ من ذلك فرجعوا إلى التسمية الأساس. ونزل قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكُ

ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾[سورة الحجر: ٩٥].

إلاَّ أنَّه لابدَّ من التحفّظ على هذا

<sup>(</sup>٨) بيان المعاني، عبد القادر عبد الغازي، ج١: ٢٥ - ٢٦.

<sup>(</sup>٩) التحرير والتنوير، الطاهر بن عاشور، ج١: ٩٠ – ٩٢.

<sup>(</sup>١٠) المصدر السابق والصفحات نفسها.

خریف (۱۲۰۱۲م - ۱۳۶۵ه می)

الرَّأي، فقد واجَه القرآنُ الكريمُ النبيَّ الله المشركين بها هو أصغرُ من ذلك وأكبرُ في استهزائهم ولم يتراجَعا عنه، وأوضحُ مثال ذلك على ذلك آيةُ سورة البقرة: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَسْتَحْيَ النَّ يَضْرِبَ مَشَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا لَا يَسْتَحْي الله وقال بعضُ المفسِّرين: أي فوقها في الصِّغر والضَّالة.

وجاءت عندنا بعضُ السُّورِ بأكثرَ من إسم، ويكون اسمَها الأصل توقيفيٌ، والأسماءُ الأُخرُ من وضع الصحابة، وقد أقرَّ النبيُّ عَلَيْهِ بعضَها، قال ابنُ عاشور:

"والظّاهر أنَّ الصحابة سمّوابها حفظوه عن النبيِّ عَيُّ أو أخذوا لها أشهر الأسهاء التي كان النّاس يعرفونها بها ولو كانت غير مأثورة؛ فقد سمّى ابن مسعود القنوت سورة الخلع والخنع كها مرَّ، فتعيَّن أنْ تكون التَّسميةُ من وضعه، وقد اشتهرتْ تسمية بعض السُّور في زمن النبيّ وسَمِعَها وأقرَّها، وذلك يكفي في تصحيح التسمية "(١١).

وأضافَ قائلاً: "واعلَمْ! أنَّ أسهاء السُّور، إمّا أنْ تكونَ بأوصافها مثل: الفاتحة وسورة الحمد، وإمّا أنْ تكونَ

(١١) المصدر السابق والصفحات.

بالإضافة لشيء اختصَّتْ بذكره، نحو: سورة لقهان، وسورة يوسُف وسورة البقرة، وإمّا بالإضافة لما كان ذكرُه فيها أوْفى نحو: سورة هود وسورة إبراهيم، وإمّا بالإضافة لكلهات تقعُ في السُّور نحو سورة براءة وسورة (حم عَسَق)، وسورة حم السّجدة، وسورة فاطر" (١٢).

# زَخْرَفَةُ السُّوَرِ والحروف في القرآن الكريم

مضى بعضُ العَرْضِ للموروثِ التفسيريِّ حولَ أسماء السُّور وعنواناتها، ولعلَّ مُراجَعةً دقيقةً لكُتُبِ التفسيرِ - قديمها وحديثها - تبيِّنُ لنا بوضوحٍ غفلة المفسِّرين عن القيمة الإشاريَّة لعنوانات السُّور، فَمَن أحْسَنَ منهم قال بتوقيفها وكونها من حاقِّ النَّص، لكنّه لم يتفطّنْ إلى البُعد المهيمِن في دلالة العنوان على المفاهيم المُتضَمَّنة في السُّورة، وإنّم اكتفوا بذكر الآية أو الكلمة التي تشيرُ إلى العنوان وتلتقى معه مباشرةً (١٣).

إِنَّ عنوانَ السُّورةِ أو اسمَها حالةٌ

<sup>(</sup>١٢) المصدر السابق والصفحات.

<sup>(</sup>۱۳) ينظر: جامع البيان، الطبري، ج١: ٧٠-٧٢

# أنهاطُ تشكيل العَنْونة في القرآنِ الكريم

يُمْكِنُ رصدُ تشكَّلاتِ ثريّا السُّور القرآنيّةِ وفق التنويع التالي:

أ. السُّور التي سُمِّيتْ قياساً لوُرودِ الكلمةِ الأولى لاسمِها في السُّورة، ومن هذه السُّور: العصر، القارعة، العاديات، الضُّحى، الشَّمس، الفَجْر، عَبسَ، النَّازعات، الحاقة، الرّحمن، النّجم، الطّور، الذّاريات، يس، طه.

ب. السُّورُ التي سمِّيتْ قياساً لكلمة في آخرِ أوّلِ آية من سورِ القرآن الكريم، ومن هذه السُّور: النّاس، الفَلَق، الكافرون، الكوثر، الفيل، قريش، التكاثر، البيّنة، القَدْر، البَلَد، الغاشية، العلى، الطّارق، البُروج، الانشقاق، المُطَفِّفين، الانفطار، التّكوير، القيامة، المُدَّر، المُزَّمَل، الواقعة، القَمَر، المؤمنون.

ج. السُّور التي سُمِّيتْ قياساً لآخِر الآيةِ الثانيةِ في سُور القرآن، ومنها: الحاقة، التُّه م.

د. السُّورُ التي سُمِّيَتْ قياساً لآخِرِ ثالثِ آية في سُور القرآن، ومنها: المعارج، الحاقَّة. من البناء الأشراقيِّ للواقع الَّذي يتخطَّى قاموسَ الكلمة/ العنوان وينفتحُ على أُفُقِ تكوينه عبر سَبْرِ أغوار وعلائق ارتباطه مَعَ الذَّاكرَةِ والمُتخيَّل؛ وإذا كان العنوان كذلك، فإنَّه في القرآن بحق ثريًا للنَّصِّ تتشظّى بظلالها الدَّلاليَّةِ الوارفَةِ على صفحةِ السُّورةِ وزواياها وأسرارها.

يقول الدكتور «أحمد محمد إسماعيل» في كتابه القَيِّم: «أنظمةٌ رياضيّة في برمجة حروف القرآن الكريم» ما نصُّه:

«أمّا في مجال الزخرفة الحرفية وهندستها فإنَّ أسهاء السُّورِ القرآنيّة تَمَّ تحديدُها منذ زمن الرّسول، ويبدو أنَّ أسهاء السُّور كانت في ذلك الوقت، فقد كانت الآياتُ يُحدَّدُ لها موقعُها في السُّورِ وبين الآياتِ مِن قِبَلِ الرَّسول، ذَكَر الآلوسيُّ في تفسيره: ﴿ وَأَتَّقُوا يُومًا تُرْجَعُونَ فِيدِإِلَى فَي السُّورِ وي أنَّ فَو البقرة: ٢٨١]، : روي أنَّ وسولَ الله ﷺ قال: "جاءني جبريلُ فقال: إجعلوها على رأس مُائتين وثهانين آيةً من البقرة"، وهذا ما يؤيدُ ما ذكرناه "(١٤).

<sup>(</sup>١٤) انظمة رياضية في برمجة حروف القرآن، ص: ٥٢.

ه. السُّورُ التي سُمِّيتْ قياساً لآخِرِ كلمة في
 بعض السُّور، ومنها: النَّاس، الماعون.

و. السُّور التي سُمِّيَتْ قياساً لكلمة وسطيّة في أوّل آية من بعض السّور، ومنها: اللّهب، النّصر، الهُمَزَة، الزَلزَلة، الانشراح، الدَّهْر، الجِنّ، نوح، القَلَم، اللُّك، التَّحريم، الطَّلاق، المُنافِقون، الفُتْح، فاطِر، الدُّخان، الإسْراء، الأنفال، النِّساء.

ز. السّور التي سُمِّيتْ قياساً لكلمة وسطيّة في ثاني آية من بعض السُّور، ومنها: النَّبَأ، النِّساء، الحَشْر، مُحَمَّد.

ح. السّورُ التي سُمِّيَتْ قياساً لكلمة وسطيّة في ثالث آية من سُور القرآن الكريم، ومنها: فُصِّلَتْ، النّساء.

ط. سُورٌ سُمِّيَتْ قياساً لورود كلمة وسطيّة لرَّة واحدة في السُّورة، مثل: فاطر، سبأ، الزُّخرُف، الدُّخان، الجاثِيَة، الأحقاف، الحُجْرات، الحَديد، المُمْتَحنَة.

ي. سورٌ سُمِّيَتْ قياساً لورود اسم السّورة مَرَّتَين، مثل: الأعراف، القَصَصْ، العنكبوت، المُجادَلة.

ك. سورٌ سُمِّيَتْ قياساً لوُرُود اسم السُّور

ثلاث مَرَّاتٍ فيها، مثل: الأَحْزاب، الواقعة (١٠٠٠.

### القيمةُ الإشاريَّةُ لثُرَيَّا النَّصِّ القرآنيِّ

يأتي هذا البحثُ لتأسيس مُنطَلَقٍ 
دَلاليًّ لعنوانات السُّور، يخرج بها من قَيْد 
الكلمة أو الآية إلى فضاء النَّصِّ كُلِّه، إنَّ 
أسهاء السُّور القرآنيَّة -في رأينا -ذاتُ قيمة 
إشاريّة قارَّة ومركزيَّة تُوْفضُ باتّجاه متوالية 
نصِّها/ سورتها/ كلِّها لا كلمة الالتقاء 
فحسب، وهذا الأمرُ جارٍ وإنْ بَدَتْ بعضُ 
الأسهاء غيرَ قابلة للتطبيق.

ولمّا كانت بعضُ السّميات ذات بُعدٍ إشاريِّ واضحٍ كسورة القَّمَر وسورة النُّور وسورة النُّور وسورة الشَّمس، وكان بعضٌ منها غيرَ واضحِ ذاك البُعْد بحيث يبدو عسيرَ التطبيق أو غيرَ ممكن، كسورة البقرة وآلِ عمران، والعنكبوت، والمائدة، والتغابن والنَّحل وغيرها، لمّا كان ذلك آثرنا أنْ نُطبِّق هذا التصوُّر على سورة تبدو مِنَ النَّمَطِ الثّاني؛ ليكون آكَدَ في تأصيل الفكرة.



<sup>(</sup>١٥) ينظر المصدر السابق، ص: ٦١، كذلك: المنظار الهندسي للقرآن الكريم، د. خالد فائق مصطفى، ص٣٣.

وارتأينا أنْ تكونَ سورةَ المائدة مثالاً على ذلك.

# القيمةُ الإشاريَّةُ لثُريِّا النَّصِّ في «سورة المائدة مثالاً»

سورةُ المائدةِ مدنيّةٌ، وقد حَوَتْ مئة وعشرين آيةً (١٢٠)، وفيها آخرُ آية نَزَلَتْ من القرآن على الرأي الأصوب، وهي قولهُ تعالى: ﴿ ٱلْمَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ وَينَا ﴾ [سورة المائدة: ٣](١١).

والمناسَبةُ اللهاشِرَةُ للتَسميةِ بالمائدة تكمُنُ في الآيتين (١١٢) و (١١٤)، فقد وَرَدت كلمة المائدةِ باللَّفظ الصَّريح فيهما أي مَرَّتَين فقط.

ففي الآية (١١٢) قال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ يَعِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِّنَ ٱلسَّمَآءِ قَالَ التَّقُوا ٱللَّهَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾.

وقال في الآية (١١٤): ﴿ قَالَ عِيسَى أَبْنُ مُرْيَمَ اللَّهُمَّ رَبِّنا آنَزِلْ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِن السَّمَآءِ

(١٦) ينظر: معجم البيان، الطبرسي، ج٣: ٧١، والكشاف للزنخشري، ج١: ٥٤.

# تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوَلِنَا وَءَاخِرِنَا وَءَايَةً مِنكً وَأَرْزُقَنَا وَأَلَيْهُ مِنكً

ووردت كلمةُ المائدة بصيغة الضَّمير في الآيتَين (١١٣) و (١١٥).

والذي نَرومُ إثباتَه هنا أنّ الاسمَ كان له تواصلٌ ورباطٌ إشاريٌ مع كلِّ مفاصِلِ السُّورة وموضوعاتها.

وقَبْلَ أَنْ ندخُلَ فِي ذلك لابدَّ من تَحديدِ المعاني اللَّغويّة للمائدة.

ففي «لسانِ العَرَبِ» لابنِ منظورِ نَجِدُ ثلاثَ دَلالاتٍ تَجمعُ استعالاتٍ مادّة مائدة، وهي عنده مُشْتَقَةٌ من (مَأد)، وتلك الدَّلالاتُ الثَّلاث هي: الامتلاء، الرِّيُّ، الطَمَأنينة والرّاحة.



## موضوعاتُ سورةِ المائــِدة:

يُمكِنُ أَنْ نُجْمِلَ موضوعاتِ السُّورةِ الكليَّة كالآتي:

- الحثُّ على الإيفاء بالعُقُود.
- تحليل صُنُوفٍ من الأطعمة.
- تحريم صُنُوفٍ من اللَّحوم والأطعمة.
  - التذكير بنِعَم اللهِ على العِباد.
- تذكير أهل الكتاب -لاسيّما بني إسرائيل -بنعمة الله عليهم، وتوبيخهُم على كُفْرها والجحود بها.
- إبطال أفكار منحرفة، ﴿ يَدُ ٱللَّهِ مَغَلُولَةً ﴾.
- القَصَصَ، (هابيل وقابيل ابنا آدم، إنزال المائدة).

وقد جاء الحثُّ على الإيفاء بالعقود في الآية الأولى ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوَا أَوَفُواْ 
بِٱلْعُقُودِ ﴾.

ثمَّ أردفه بتذكير بنعمة هي تحليل البهائم التي كانوا يحرَّمونها على أنفُسِهِم، ولا يخفى ما فيه من صِلَة معنى النَّعمَة والتفضُّل التي سبق وأنْ ذكرْنا أنها من معانى المائدة اللَّغويّة.

ثمَّ يأتي سياق التَّحليل والتَّحريم وتعظيم الشَّعائر ومخاطَبَة المؤمنين بالوفاء بالمواثيق

والاستقامة من آية (٢) إلى آية (١١).

ثمَّ أتتْ الخطابات مع أهل الكتاب (بني إسرائيل، النصارى) من آية (١٢) إلى آية (٢٦)، وهي مشحونةٌ بسَرْدِ النِّعَمِ والتذكير بها وأداء شُكرها وحقها.

وجاءت قصَّةُ ابنيْ آدَمَ (هابيل وقابيل) من الآية (۲۷) إلى الآية (۳۱)، وكانت مَدخَلاً إلى تَذْكير بني إسرائيل بسُنَّة قد كتبها اللهُ عليهم ونبذوها، وهي تحريمُ القتل والفساد في الأرض والحسد، آية (۳۲ – ۳٤).

وجاءت الآية (٣٨) في عقوبة السَّرقة وهي راجعةُ كذلك إلى شكلٍ من كُفْرِ النِّعمة.

ثمَّ التذكير بأنَّ لله ملكُ السموات والأرض، فهو المُنْعِم بالطيّبات، آية (٤٠).

ثمَّ رصد ظاهرة أكل السُّحت (٤٢)، ثم الآيات من (٤٣) إلى (٥٣) متعلَّقةٌ بأهلِ الكتاب ونقضهم عهودَهم. ومن الآية (٤٥) إلى (٥٨) تعاليمُ ومخاطباتُ للمؤمنين وتحذيرهم من ولاء أهل الكتاب.

ثمَّ الآيات (٥٩) إلى (٦٦) عرضٌ للعقائد والأفكار الفاسدةِ عند أهل



السّورةِ ومفاصلها.

وإذا كان ثُريّا نصِّ سورة المائدة يتشظّى - كها رأينا - في متنها وجميع موضوعاتها فإنَّ اتساع بَساتينه الدّلاليَّة يَسِّقُ في مَداراتِ لفظ (المائدة)، إذْ تُشَكِّلُ هذه المداراتُ النسيجَ الضوئيَّ لَمْن المعنى، مُسْتَشْرِفَةً تجسيدَ مَقولةِ (ثُريّا النَّصِّ) أو العنوانِ بامتياز وتَفَرُّدِ.

#### مصادر البحث

- ۱- أنظمة رياضية في برمجة حروف القرآن،
   دار الهلال، مصر، ط۱، ۲۰۰۱م.
- ٢- بيان المعاني، عبد القادر عبد الغازي،قم، ط٢١، ١٩٩٨م.
- ۳- التحرير والتنوير، الطاهر بن عاشور،
   بيروت، دار الفكر، ط۲، ۲۰۰۲م.
- ٤- ثريّا النصّ، مدخل لدراسة الفنّ
   القصصي، محمود عبد الوهاب،
   الموسوعة الصغيرة، بغداد، ٢٠٠٥.
- ٥ جامع البيان الطبريّ، قم، دار المناهج
   للطباعة، ١٩٨٩.
- ٦- جدلية الخفاء والتجلّي في العنوان، ظبية الخميس، الكويت، دار الكرامة،
   ٢٠٠٣.

الكتاب، وجاءت الآية (٦٣) بمظهر حارً من تلك العقائد، وهو قول اليهود: ﴿ يَدُ اللّهِ مَغْلُولَةٌ ۚ غُلَتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ كِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَآءُ.. ﴾، فنحن نرى أنَّ هؤلاء يقولون إنَّ الله سبحانه عاجزٌ عن العَطاء والرَّزق والإفاضة، فكان الرَّدُ: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ بالرِّزق والخير والعَطاء.

ثمَّ الآيات من (٦٦) إلى (٨٩) تخاطبُ أهلَ الكتاب.

ومن (٩٠) إلى (١٠٩) خطابٌ للمؤمنين بتعاليم تتعلّق بالحجِّ والصَّيدِ والطَّعام والأيْهان والهداية.

ثُمَّ من (١١٠) إلى (١٢٠) خَتَمَ الله تعالى السورةَ بعشرِ آياتٍ تتعلَّقُ بأهل الكتاب (المسيحُ منهم).

حتى جاءت الآية (١١٢) فذكرت لفظ المائدة نصّاً ثم الآية (١١٤)، وذكر الراغبُ الأصفهانيُّ في المُفْرَدات أنَّ المقصودَ من طلبهِم للمائدة ليس الطعامَ والشّراب كما هو الظّاهر، بل طلبوا العلمَ وقيل اليقينَ والأيمانَ.

وهكذا نرى أنَّ عنوانَ السورةِ (المائدة) كان قارًاً بدلالاتهِ اللغويّةِ مع جميعٍ مشاهدِ

م العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۲۰۶۳هـ)

مطبعة القاهرة، ١٤١٣هـ.

۱۳ - معجم المصطلحات الادبية المعاصرة، د. سعيد علّوش، دار البيضاء، المغرب، ط١، (د. ت).

۱۶ - مفهوم النّصّ، د. نصر حامد أبو زيد، بيروت، دار الفكر، ط۲، ۱۹۹۶.

10- المنظار الهندسي للقرآن الكريم، دار د. خالد فائق مصطفى، عمّان، دار الميسرة، ٢٠٠١م.

17 - موت النصّ، د. محمد أبو الفضل بدران (حوليات الآداب والعلوم)، الكويت، ٢٠٠٧.

٧- السيميائيات الواصفة وجبر العلامات،
 د. أحمد يوسف، ط١، بغداد، (د. ت).

٨ - صناعة العنوان، مقال في جريدة الصباح، كاظم حسوني".

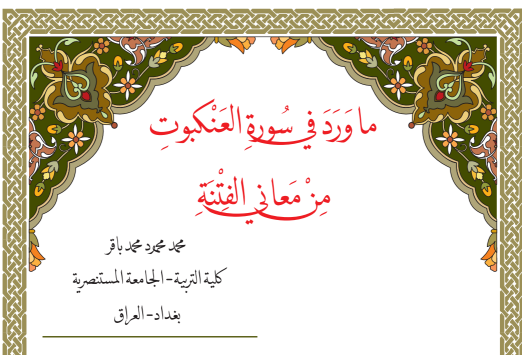
٩- علم لغة النصّ، أ. د. سعيد حسن بحيري، مؤسسة المختار للطباعة والنشر، ط١،٤٠٠٤.

۱۰-الکشّاف، الزمخشري، دار الکتب، بىروت،ط٤، ۲۰۰۰.

۱۱ - ما بعد الحداثة، د. علي العلي، بيروت، دار الفكر، ۱۹۹۸.

١٢- مجمع البيان، الطبرسي، القاهرة،







يقرر السيد الباحث أن الفتنة حكمة ربانية وضعها الله -سبحانه-في هذه الحياة الدنيا لمقتضيات عد له وذلك بأن يعرّض عباده للفتن ليميز الخبيث من الطيب.

ثم يفرد الباحث سورة العنكبوت وما عرض الله سبحانه فيها من صنوف الفتنة والتي وردت بمعانيها المتنوعة في القرآن الكريم ومنها: الشرك والكفر. والصد عن السبيل. و الابتلاء والاختبار، والجنون. والعذاب. والقتل والأسر. واشتباه الحق بالباطل وغير ذلك.

ثم يخص الباحث حديثا عن المواضع التي عرضت فيها سورة العنكبوت انواع الفتنة وخصوصاً في القصص التي عرضت لها السورة المباركة. كقصة سيدنا ابراهيم ولوط وهود وصالح وشعيب. ثم تاتي الخاتمة ملخصة ما وصل اليه الباحث من نتائج.

#### التمهيد

## تعريف الفتنة أولاً: الفتنة في اللغة.

يرى الأزهري أن معنى الفتنة في كلام العرب هو (الابتلاء، والامتحان وأصلها مأخو ذ من قو لك: فتنتُ الفضة والذهب، أذبتها بالنار ليتميز الردى من الجيد، ومن هذا قول الله عز وجل: ﴿ يَوْمَ هُمَّ عَلَى ا ٱلنَّارِ يُفْنَنُونَ ﴾ [سورة الذاريات: ١٣] أي يحرقون بالنار وقولهم فتنتْ فلانةً فلاناً قال: بعضهم أمالتهم عن القصد، والفتينة معناها في كلامهم المميلة عن حق والقضاء قال تعالى: ﴿ وَإِن كَادُواْ لِيَفْتِنُونَكَ ﴾ [سورة الأسراء: ٧٣](١) أي يميلونك.

إما ابن فارس في معجمه فعنده: (الفاء والتاء والنون أصل صحيح يدل على الابتلاء والاختبار)(١) فهذا هو الأصل في معنى الفتنة في اللغة.

ويسمى الصائغ الفتان وكذا

#### المقدمة

سورة العنكبوت من السور المميزة لأن فيها محور اساسي تدور عليه جميع الآيات من أول آية إلى آخر آية فيها وهو محور الافتتان والامتحان والاختبار بكل شيء الدين المال بر الوالدين القوة حب الدنيا السلطان التجبر العلم حيث إنها بدأت بقوله تعالى: ﴿ الْمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَكُوا اللَّهُ أَن يُتُرَكُوا اللَّهُ اللَّهُ أَن يُتُرَكُوا ا أَن يَقُولُواْ ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ (أَنَّ وَلَقَدُ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَاذِبِينَ ﴾ [سورة العنكبوت: ۱ -۳] باستفهام استنکاری یعنی هل يظن الناس أنهم بمجرد قولهم لا إله إلا الله يكونون بمنأى عن الفتن، ومن ثم تنتهى السورة بآية تدل على أن الفتنة سهلة يستطيع كل إنسان ان يتغلب عليها إذا جاهد نفسه وتوجه إلى الله تعالى بقلب سليم خالي من الامراض قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَهُمْ شُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٦٩].

<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة: ج١٤/ ٢١١. وينظر لسان العرب: ج١٦/ ٣١٧.

<sup>(</sup>٢) مقاييس اللغة: ج٤/ ٤٧٢. وينظر مختار الصحاح: ٢٠٥.

الشيطان (٣) وفي الحديث ((المؤمن أخو المؤمن يسعهم الماء والشجر ويتعاونان على الفتان) (٤) والفتان الشيطانُ الذي يَفْتِنُ الناس بخداعه وغروره وتَزْيينه المعاصي فإذا نهى الرجلُ أخاه عن ذلك فقد أعانه على الشيطان.

(والفتنةُ بالكسرِ الخبرةُ، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّاجَعَلْنَهَافِتْنَةً لِلظّلِمِينَ ﴾ [سورة الصافات: ٣٣] أي خبْرةً وقوله عز وجل: ﴿ أَوَلا يَرَوْنَ أَنَّهُمْ يُفْتَنُونَ فِي كُلِ عَامِ مَّرَةً أَوْ مَرَّيَّيْنِ ﴾ [سورة التوبة: عامِ مَّرّةً أَوْ مَرّيّيْنِ ﴾ [سورة التوبة: ١٢٢] قيل معناهُ يختبرون بالدعاء إلى الجهاد وقيل بإنزال العذاب والمكروه (كالمفتون) صيغ المصدر على لفظ المفعول كالمعقول والمجلود) (٥).

#### ثانياً: الفتنة في الاصطلاح.

الفتنة (ما يتبين به حال الإنسان من خير أو شر يقال فتنت الذهب بالنار إذا

أحرقته بها لتعلم أنه خالص أو مشوب ومنه الفتان وهو الحجر الذي يجرب به الذهب والفضة)(١).

أما الزمخشري فقد عرفها بقوله: (الفتنة الامتحان بشدائد التكليف من مفارقة الأوطان ومجاهدة الأعداء، وسائر الطاعات الشاقة، وهجر الشهوات والملاذ، وبالفقر والقحط، وأنواع المصائب في الأنفس والأموال، وبمصابرة الكفار على أذاهم وكيدهم وضرارهم)(٧).

وَلاَ يَخْرُجُ اللَّعْنَى الاِصْطِلاَحِيُّ عَنِ الْعَنَى اللَّعْنَى اللَّعْنَى اللَّعْنَى الفتنة الْقَنْق اللَّعْنَى اللَّعْنَى اللَّعْنَى، إذن هي حالة متقاربة من حيث المعنى، إذن هي حالة تعتري الشخص نتيجة موقف معين تجعله يفقد تفكيره، ويترك ما عليه من مبدأ اما خوفاً، أو حباً، أو إكراهاً، وأعظم الفتن ما تكون في الدين والأخطر أن يموت وهو مفتون.

ومما تقدم من حيث اللغة والاصطلاح تبين ان للفتنة معاني متعددة كلها تشير إلى

الموسوعة الفقهية الكويتية: ج٣٢/ ١٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر مختار الصحاح: ج١/ ٢٠٥. وينظر تاج العروس: ج٥٥/ ٤٩١-٤٩١.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود: ج٣/ ١٧٧. وينظر سنن البيهقي الكبرى: ج٦/ ١٥٠. وينظر أسد الغابة: ج٧/ ٢٦٥.

<sup>(</sup>٥) تاج العروس: ج٥٦/ ٤٨٩.

 <sup>(</sup>٦) لتعريفات: ٢١٢. ينظر الكليات: ج١/ ٢٩٢.
 (٧) الفائق في غريب الحديث: ج٣/ ١٩٦. و ينظر

# ه العدد الخامس عشر خريف (۲۰۱۳م-۲۰۲۲هـ) المحمد الخامس عشر خريف (۲۰۱۳م-۲۰۲۲هـ)

# الابتلاء والامتحان والاختبار. المطلب الأول معاني الفتنة في القرآن الكريم

إن أساليب القرآن الكريم متنوعة في اختيار المعاني والألفاظ، وأنها مختلفة من حيث المعنى لكل مفردة من مفردات الآيات التي تقع فيها. ومن هذه الألفاظ (الفتنة) فقد جاءت بدلالات و معاني متعددة، منها بمعنى الابتلاء والاختبار والفساد والقتل و التعذيب والعذاب. قال تعالى: ﴿ أَوَلا يَرُونَ أَنَّهُمُ يُفْتَنُونَ فِي التوبة: ١٢٦] و ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْنَنُونَ ﴾ [سورة التوبة: ١٢٦] و ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْنَنُونَ ﴾ [سورة الذاريات: ١٣] و ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّما المَولة عَظِيمٌ وَأَوْلَلْكُمُ فِتَ نَدُّ وَأَنْ ٱللّهَ عِندَهُ وَالْمَالَ اللّهَ عِندَهُ وَاللّهُ اللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ اللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَندَهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

والفتنة إذا وقعت من قبل الله سبحانه وتعالى على الناس تكون بمعنى الابتلاء والامتحان، ليميز الله تعالى الخبيث من الطيب. أما إذا وقعت بين إنسان وإنسان آخر فتكون بمعنى صدهم عن سبيل الله على ما هو الحال مع المسلمين الأوائل أمثال على ما مو وبلال وبلال مع مشركي

قريش، وقصة أصحاب الأخدود الذين أحرقوا وهم أحياء، ما كان ذنبهم ألا إنهم آمنوا بالله العزيز الحكيم رباً وبأنبيائه وكتبه ورسالاته، فكان عقابهم الإحراق بالنار، لهذا كانت الدنيا في الماضي والحاضر دار بلاء واختبار.

من ذلك تبين إن معاني الفتنة في القرآن الكريم متنوعة ومختلفة وقد جاءت بمعاني: أو لاً: الشرك أو الكفر.

قال تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةُ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةُ وَيَكُونَ البقرة: ١٩٣] قال بن عباس: الفتنة (هناك الشرك وما تبعه من أذى المؤمنين)(٨).

ويرى الرازي في تفسيره أن المراد من معنى الفتنة في هذا الآية هو (الشرك أو الكفر قالوا: كانت فتنتهم أنهم كانوا يضربون ويؤذون أصحاب النبي النبي مكة حتى ذهبوا إلى الحبشة ثم واظبوا على ذلك الإيذاء حتى ذهبوا إلى المدينة وكان غرضهم من إثارة تلك الفتنة أن يتركوا

<sup>(</sup>۸) تفسير القرطبي: ج٢/ ٣٥٤. وينظر محرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: ج١/ ٢٦٣. وينظر المدر المنثور: ج١/ ٤٩٥. وينظر روح المعاني: ج٢/ ٧٦.

دينهم ويرجعوا كفاراً فأنزل الله تعالى هذه الآية والمعنى قاتلوهم حتى تظهروا عليهم فلا يفتنوكم عن دينكم فلا تقعوا في الشرك)(٩).

ثانياً: الصدعن السبيل والاضلال. قال تعالى: ﴿ وَاحْدَرُهُمْ أَن يَفْتِنُولَكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ الله إليّك ﴾ [سورة المائدة: ٤٩] قال الطبرسي: معناه (احذرهم أن يضلوك ويصدوك عن ذلك إلى ما يهوون من الأحكام بأن يطمعوك منهم في الإجابة إلى الإسلام، ..وفي هذه الآية دلالة على وجوب مجانبة أهل البدع والضلال وذوي الأهواء وترك مخالطتهم) (١٠) وقال النسفي: في مدارك التنزيل (واحذرهم أن يفتنوك أي يصرفوك وهو مفعول له أي يفتنوك أن يفتنوك) يصدوك ويردوك وهذا ما عليه أغلب المفسرين (١٢).

(٩) التفسير الكبير: ج٥/ ١١٣.

وكذلك في قولة تعالى: ﴿ وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ فِتَ نَتَهُ وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ فِتَ نَتَهُ وَمَن يُرِدِ ٱللَّهِ شَيْعًا ﴾ [سورة المائدة: ٤١] نجد أنها تشير إلى المعنى نفسه وهو ضلاله (١٣).

ثالثاً: الابتلاء والاختبار.

قال تعالى: ﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُّواً وَامَنَ وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٢] ﴿ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ أي (لا يمتحنون في دعواهم بها يظهرها ويثبتها أي اظنوا أنفسهم متروكين بلا فتنة وامتحان بمجرد أن يقولوا آمنا بالله يعني أن الله يمتحنهم بمشاق التكاليف كالمهاجرة وللجاهدة ورفض الشهوات ووظائف الطاعات وأنواع المصائب في الأنفس والأموال ليتميز المخلص من المنافق والراسخ في الدين من المضطرب فيه ولينالوا بالصبر عليه عوالي الدرجات فإن عبرد الإيهان وإن كان عن خلوص لا يقتضي غير الخلاص من الخلود في العذاب)(١٤).

<sup>(</sup>١٠) مجمع البيان في تفسير القرآن: ج٣/ ٢٨٩.

<sup>(</sup>۱۱) مدارك التنزيل وحقائق التأويل: ج١/ ٢٨٦. وينظر تنوير المقباس من تفسير ابن عباس: ٩٥.

<sup>(</sup>۱۲) ينظر تفسير القرطبي: ج٦/ ٢١٣. وينظر تفسير أبي السعود: ج٣/ ٤٦.

<sup>(</sup>۱۳) ينظر تفسير الميزان: ج٥/ ٣٢٩. وينظر الأمثل في تفسير كتاب الله المبارك: ج٤/ ٨. وينظر تفسير المبيضاوي: ج٢/ ٣٢٤.

<sup>(</sup>۱٤) تفسیر روح البیان: ج٦/ ٤٤٤. وینظر مجمع البیان: ج٨/ ٦.

العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م - ۱٤٣٤هـ) العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م المحمد)

والمراد بالفتنة في هذا المورد (الامتحان بشدائد التكليف من مفارقة الأوطان وكل ما يحب ويستلذ) (١٥) أن الابتلاء والاختبار هو من سنن الله تعالى في خلقه على ما جرى مع الأمم السابقة من امتحانهم بالشدائد والمشقات وضروب الاختبارات حيث لا يعد الإيهان الشفهي نهاية الأمر في مسألة الإيهان بالله تعالى ولكن يلزم منه الكثير ليثبت صدق هذا الإيهان، لكي يصل إلى حقيقة هذا الإنسان وليميز الخبيث من الطيب.

رابعاً: الجنون.

قال تعالى: ﴿ بِأَيتِكُمُ ٱلْمَفْتُونُ ﴾ [سورة القلم: ٦].

قال الشيرازي: (أي من منكم هو المجنون، والمفتون اسم مفعول من (الفتنة) بمعنى الابتلاء، وورد هنا بقصد الابتلاء بالجنون)(١٦) (وأطلق على المجنون لأنه فتن أي محن بالجنون وقيل لأن العرب

(١٥) غرائب القرآن ورغائب الفرقان: ج٥/ ٣٦٩. وينظر نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: ج٥/ ٥٣٥.

(۱٦) الأمثل في تفسير كتاب الله المبارك: ج١٨/ ٢٦٠. ٣٨٢. وينظر تفسير الميزان: ج ١٩/ ٣٦٠.

يزعمون أن الجنون من تخييل الجن وهم الفتان للفتاك منهم)(۱۷).

وخلاصة القول عند الطباطبائي لمعنى (المفتون) هو. (تقريع على محصل ما تقدم أي فإذا لم تكن مجنوناً بل متلبساً بالنبوة ومتخلقاً بالخلق ولك عظيم الأجر من ربك فسيظهر أمر دعوتك وينكشف على الأبصار والبصائر من المفتون بالجنون أنت أو المكذبون الرامون لك بالجنون)(١٨). إذن معنى المفتون في هذه الآية عند جمهور المفسرين هو الجنون.

خامساً: العذاب.

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ مَا فَتِنُواْ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَا فَتِنُواْ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَا فَتِنُواْ ثُمَّ جَنهَدُواْ وَصَبَرُوّاْ إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [سورة النحل: بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [سورة النحل: النحل فَتُنُوا) هنا بمعنى العذاب أي عذبوا على الارتداد وأصل الفتن إدخال الذهب النار لتظهر جودته من رداءته ثم الذهب النار لتظهر جودته من رداءته ثم

<sup>(</sup>۱۷) روح المعاني: ج۲۹/ ۲۵.

<sup>(</sup>۱۸) تفسیر المیزان: ج۱۹/ ۳۲۰. وینظر فتح القدیر: ج۰/ ۲۲۷. وینظر زاد المسیر: ج۸/ ۳۲۹.

تجوز به عن البلاء وتعذيب الإنسان (۱۹). قال الزمخشري: (بالعذاب والإكراه على الكفر) (۲۰).

وفي رواية عن عمرو بن مروان قال: سمعت أبا عبد الله الله قال: قال رسول الله قلية: (رفع عن أمتي أربعة خصال: ما أخطئوا وما نسوا وما أكرهوا عليه وما لم يطيقوا وذلك في كتاب الله: ﴿ إِلَّا مَنْ أَكُورُهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَعِنَ ۗ إَلَا مَنْ النحل: ١٠٦](٢٠) أذن كلمة تعذيب

(۱۹) ينظر روح المعاني: ج١٥/ ٢٣٩. وينظر الدر تفسير القرطبي: ج١٥/ ١٩٢. وينظر الدر المنثور: ج٥/ ١٧١. وينظر غرائب القرآن ورغائب الفرقان: ج٤/ ٣١١. وينظر زهرة التفاسير: م٦ ج١/ ٢٨١.

تعني أن يقوم إنسان بتعذيب إنسان آخر بطريقتين أما نفسية أو بدنية من قبل طرف ذو سلطان مسيطر قادر على هؤلاء الضعفاء، وهو ما حدث مع المسلمين في بدء الدعوة الإسلامية، وقد جاءت بمعني الفتنة أي العذاب.

# سادساً: القتل والأسر. قال تعالى: ﴿ إِنْ خِفْئُمُ أَن يَفْلِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفُرُوٓا ۚ إِنَّ ٱلْكَفِرِينَ كَانُوا لَكُوْ عَدُوًا مُبِينًا ﴾ [سورة النساء: ١٠١]

والمرادمن قوله (يفتنكم) القتال بالحمل عليكم وأنتم في الصلاة (۲۳). (والفتنة وإن كانت ذات معان كثيرة مختلفة لكن المعهود من إطلاقها في القرآن في خصوص الكفار والمشركين التعذيب من قتل أو ضرب ونحوهما، وقرائن الكلام أيضاً تؤيد ذلك فالمعنى: إن خفتم أن يعذبوكم بالحملة والقتال)(۲۶). والقتل هنا للمسلمين أي

<sup>(</sup>۲۰) تفسير الكشاف: ج٢/ ٥٩٥. وينظر صفوة التفاسير ج٢/ ١١٩. وينظر المقابس من تفسير ابن عباس: ج١/ ٢٣١.

<sup>(</sup>۲۱) ينظر تفسير الميزان: ج۱۲/ ٣٣١.

<sup>(</sup>۲۲) بحار الأنوار: ج۷۲/ ۲۰۸. وينظر تفسير العياشي: ج۲/ ۲۸٤.

<sup>(</sup>٣٣) ينظر تنوير المقباس من تفسير ابن عباس: ج١/ ٧٨. وينظر المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: ج٢/ ١٠٤. وينظر الكشاف: ج١/ ٥٩٢.

<sup>(</sup>۲٤) تفسير الميزان: ج٥/ ٦١. وينظر تفسير الأمثل: ج٣/ ٢٧٩.

العدد الخامس عشر خريف (۲۰۱۳م - ۱۶۳۶هـ) العدد الخامس عشر خريف (۲۰۱۳م - ۱۶۳۶هـ)

ذلك أوعى لأقاربه الكفار إلى الإسلام وترك الشرك)(٢١).

نرى الفتنة هنا بمعني اشتباه الحق بالباطل أي ضعف الإيمان وظهور الكفر وهذا ما عليه أغلب المفسرين(٢٧).

ثامناً: الإحراق بالنار والتعذيب.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلنِّينَ فَنَوُا ٱلمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة البروج: ١٠] يشير القرآن الكريم في هذه السورة إلى عظم جريمة أصحاب الأخدود التي ارتكبت ضد المؤمنين بحرقهم وهم أحياء. وإلى ما ينتظر المجرمين من عذاب ساوي شديد وهو الإحراق بالنار في الأخرة. قال القرطبي: (أي حرقوهم بالنار والعرب تقول فتن فلان الدرهم والدينار إذا أدخله الكور لينظر جودته، .. وورق فتين أي فضة محترقة ويقال: للحرة فتين أي كأنها أحرقت حجارتها بالنار وذلك لسوادها) (٢٨).

(٢٦) زاد المسير: ج٣/ ٣٨٦.

إنزال الأذى بالمؤمنين من قبل الكافرين. سابعاً: اشتباه الحق بالباطل.

قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ اللَّهِ بَعْضُ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُنُ فِتُنَةٌ فِ الْمَوْرة الأنفال: الْأَرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيرٌ ﴾ [سورة الأنفال: ٧٣]. أن الله سبحانه وتعالى يريد لنا أن نتعلم أننا إن لم نعش كمسلمين متحدين بعضنا مع بعض في جماعة متكافلة وفيها إيهان، فسوف تكون هناك فتنة شديدة وهذه الفتنة هي اشتباه الحق بالباطل، أي يختلط فيه الكفر بالإيهان.

قال الشيرازي: (تنبه الآية المسلمين وتحذرهم من مخالفة هذه التعاليم، فتقول: ﴿ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتَنَةٌ ﴾ وأي فتنة وفساد أكبر من تهميش انتصاركم، وسريان وسائس الأعداء في مجتمعكم، وتخطيطهم للمدم دينكم دين الحق والعدل)(٢٠٠) أي أنه (إذا لم يتول المؤمن أخيه المؤمن تولياً حقاً ويتبرأ من الكافر جداً أدى ذلك إلى الضلال والفساد في الدين فإذا هجر المسلم أقاربه الكفار ونصر المسلمين كان

<sup>(</sup>۲۷) ينظر تفسير أبي السعود: ج٤/ ٣٨. وينظر روح تفسير البيضاوي: ج٣/ ١٢٤. وينظر روح المعاني: ج١/ ٣٨.

<sup>(</sup>۲۸) تفسير القرطبي: ج۱۹/ ۲۹۵. وينظر تفسير الميزان: ج۲۰/ ۲۰۳. وينظر

<sup>(</sup>۲۰) تفسير الأمثل: ج٥/ ٢٤٦. وينظر روح المعاني: ج٠١/ ٣٨.

الفساد والمفسدين الذين يفتنون الناس

يقول الرازي: (متى أوقعوا تلك

المتشابهات في الدين صار بعضهم مخالفاً

للبعض في الدين وذلك يفضي إلى التقاتل

والهرج والمرج فذلك هو الفتنة... وأن

الفتنة في الدين هو الضلال عنه ومعلوم

أنه لا فتنة ولا فساد أعظم من الفتنة في

الدين والفساد فيه)(٢٠٠) ويريدون بذلك

(اتباع المتشابه أي إضلال الناس في آيات

الله سبحانه، وأمر آخر هو أعظم من ذلك،

وهو الحصول والوقوف على تأويل القرآن

ومأخذ أحكام الحلال والحرام حتى

يستغنوا عن اتباع محكمات الدين فيستنسخ

بذلك دين الله من أصله) (٢١) فيصور الله

سبحانه وتعالى هؤلاء الفاسدين الذين في

قلوبهم مرض تصويراً دقيقاً إذ يتبعون ما

تشابه منه لكي يشككوا بالقرآن بأي وسيلة

وهو أعظم أنواع الفساد في الأرض.

ويضلونهم عن دينهم.

ولقد ورد في الآية لونان من العذاب الإلهي (عذاب جهنم) و(عذاب الحريق) للإشارة إلى أن لعذاب جهنم ألوان عديدة، منها (عذاب النار) وتعيين (عذاب الحريق) للإشارة أيضاً إلى أن الذين فتنوا المؤمنين والمؤمنات وأحرقوهم بالنار،

تاسعاً: الإفساد.

قال تعالى: ﴿ هُو ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ عَلَيْكَ [سورة ال عمران: ٧].

أن هذا النوع من الفتنة هو أخطر أنواع الفتن إذ إنه يحتاج إلى تيقظ من قبل أفراد الأمة الإسلامية لأن فيه تحريفاً لآيات القرآن الكريم ومنها المتشابهة، والتي تنشر فساد العقول إذما فسرت تفسيراً صحيحاً لأن فيها هلاك أمم وموت الشعوب وفناء أقوام، لهذا حذرنا القرآن الكريم من هذا

(٣٠) تفسير الكبير: ج٧/ ١٥٢. وينظر تفسير الكشاف: ج١/ ٣٦٦.

سوف يجازون بذات أساليبهم)(٢٩).

ٱلْكِئْكِ مِنْهُ ءَايَكُ مُحْكَمَكُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِئْكِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَكُّ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَنْغُ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَكِهُ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْـنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلهِۦ ﴾

<sup>(</sup>٣١) تفسير الميزان: ج٣/ ٢٣. وينظر مجمع البيان: ج٢/ ١٩٥. وينظر روح المعاني: ج٣/ ٨٣.

الكشاف: ج٤/ ٧٣٣. وينظر التسهيل لعلوم التنزيل: ج٤/ ١٩٠. (٢٩) تفسير الأمثل: ج٠٢/ ٧١.

العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳ - ۱۳۲۵ هـ)

عاشراً: اختلاف الناس وعدم اجتماع قلوبهم.
قال تعالى: ﴿ وَلاَ وَضَعُواْ خِلْلَكُمُ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلاَ وَضَعُواْ خِلْلَكُمُ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلاَ وَضَعُواْ خِلْلَكُمُ الْفِلْنَةَ ﴾ [سورة التوبه: ٤٧]. فالمراد بالفتنة هنا: كل ما يؤدي إلى ضعف فالمراد بالفتنة هنا: كل ما يؤدي إلى ضعف المسلمين في دينهم أو في دنياهم واختلاف أمرهم وعدم اجتماعهم لوجود النميمة بينهم من قبل الفاسدين.

قال الرازي: (واعلم أن حاصل الكلام هو أنهم لو خرجوا فيهم ما زادوهم إلا خبالاً والخبال هو الإفساد الذي يوجب اختلاف الرأي وهو من أعظم الأمور التي يجب الاحتراز عنها في الحرب لأن عند حصول الاختلاف في الرأي يحصل الانهزام والانكسار على أسهل الوجوه ثم بين تعالى أنهم لا يقتصرون على ذلك بل يمشون بين الأكابر بقوله: ﴿ وَلاَ وَضَعُواْ خِلناكُمْ يَبغُونَكُمُ المِنْوَلَةُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ ا

وأن الآية في الحقيقة تعطي درساً للمسلمين و للمؤمنين كافة أن لا يكترثوا بكثرة المقاتلين أو قلتهم وكميتهم وعددهم، بل عليهم أن يفكروا في اختيار المخلصين المؤمنين وإن كان عددهم قليلاً، من أجل الوصول إلى النصر و الابتعاد عن التشويش والتحريض من قبل المنافقين، فهذا درس لسلمي الماضي والحاضر والمستقبل (٣٣).

ان مثل هذه الفتن قد وقعت للأمم السابقة وكذلك الحاضرة، ولكن لم يتعظ منها المجتمع الإنساني الحاضر ولم يأخذ منها الموعظة والدروس. لهذا نجد المسلمين في جميع بقاع الارض يتقاتلون فيها بينهم من أجل نصرة مذهب على الأخر، ونسوا انهم مسلمون يؤمنون بإله واحد ونبي واحد والسبب في هذه الفتنة يعود إلى عدم اجتهاع قلوبهم وعدم معرفة عدوهم الحقيقي.

## المطلب الثاني

## التعريف بسورة العنكبوت

سورة العنكبوت سميت بذلك لاشتهالها على كلمة (الْعَنْكَبُوتِ) وقد (٣٣) ينظر تفسير الأمثل: ج٦/ ٥١. وينظر تفسير الميزان: ج٩/ ٢٦٨.

تكررت مرتين في السورة نفسها قال تعالى: ﴿ مَثَلُ النَّبِي النِّحَدُواْ مِن دُونِ تعالى: ﴿ مَثَلُ النَّبِي النَّحَدُواْ مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيكَاءً كَمَثُلِ الْعَنكَبُوتِ لَبَيْتُ النَّهِ الْوَلِيكَاءُ كَمَثُلِ الْعُنكَبُوتِ لَبَيْتُ الْعَنكَبُوتِ لَبَيْتُ الْعَنكَبُوتِ لَبَيْتُ الْعَنكَبُوتِ لَبَيْتُ الْعَنكَبُوتِ لَيَّا أَوْلِي اللهِ الْعَنكَبُوتِ فَيها السورة العنكبوت: ٤١] (١٣) وقيل في سبب السمية لأن الله ضرب العنكبوت فيها التسمية لأن الله ضرب العنكبوت فيها مثلا للأصنام المنحوتة، والآلهة المزعومة مثلا للأصنام المنحوتة، والآلهة المزعومة أوليكاءً كَمَثُلِ الْعَنكَبُوتِ ﴾ [سورة أوليكاءً كَمَثُلِ الْعَنكَبُوتِ ﴾ [سورة العنكبوت: ٤١] العنكبوت أللهِ العنكبوت.

ضرب الله تعالى لنا هذا المثل ليدلنا على أن مثلها تتشابك وتتعدد خيوط العنكبوت التي ينسجها كذلك هي الفتن في هذه الحياة متعددة ومتشابكة لكن إذا استعان العبد بالله فإن هذه الفتن كلها تصبح واهية كبيت العنكبوت تماماً. وأن مثل هذه السورة قد اختصها الله تعالى بموضوع واحد وهو الفتنة حيث ضرب لنا الأمثلة

(٣٤) ينظر بصائر ذوى التميز في لطائف الكتاب العزيز: ٢٥٢.

الكثيرة لتوضيح مراده من الفتن، قال تعالى: ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُّواْ أَن يَقُولُواْ وَالْمَدُ فَتَنَّا الَّذِينَ وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ۞ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلْيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ اللَّذِينَ اللهِ [سورة العنكبوت: ٢ -٣].

أسباب نزول آيات سورة العنكبوت. كان نزول آيات القرآن الكريم وسوره على نوعين عند علماء التفسير. ما كان ابتداءً دون واقعة وقعت اقتضى نزول الوحي. والثاني ما نزل عقب واقعة أو سؤال(٢٦).

ومن خلال تتبع الآيات في سورة العنكبوت وجدنا أن فيها آيات كان لها نزول خاص بها وهي من النوع الثاني ما نزل عقب واقعة أو حدث أستدعى نزول الآية، وهي على ما يأتي: -

أولاً: قال تعالى: ﴿ الْمَ اللَّ أَحْسِبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُواً أَن يَقُولُواً ءَامَنَا وَهُمْ لَا النَّاسُ أَن يُتْرَكُواً أَن يَقُولُواً ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ [سورة العنكبوت ٢-] يقول مكارم الشيرازي: هذه الآيات تعرض الامتحان لعامة الناس دون استثناء ليفتضح

<sup>(</sup>٣٥) ينظر صفوة التفاسير: ج٢/ ٣٣١. وينظر الأمثل: ج٢١/ ٢٤١. وينظر تفسير حدائق الروح والريحان: ج٢١/ ٣٣١.

<sup>(</sup>٣٦) ينظر الإتقان في علوم القرآن: ج١/ ٨٧. وينظر موجز علوم القرآن: ١٢٩ -١٣٠.

المبطلون والكاذبون... فكيف يمكن أن يصدق الإنسان بهذا الامتحان العظيم (الفتنة) وهو لم يهيئ نفسه له!؟ ولم يكن من أهل التقوى والورع!(٣٧).

فهذه الابتلاءات كالامتحان الذي نُجريه للتلاميذ لنعرف مقدرة كل منهم، فالفتنة ما كانت إلا لنعرف الصادق من إيانه والكاذب فيها، الصادق سيصبر ويتحمل، والكاذب سينكر ويتردد.

أما عن سبب النزول (حدثنا بشر، قال: ثنا يزيد، قال: ثنا سعيد، عن مطر، عن الشعبيّ، قال: إنها نزلت، يعني ﴿ الْمَ الْ الشعبيّ، قال: إنها نزلت، يعني ﴿ الْمَ الْ الشَّعبِ النّاسُ أَن يُمْرَكُوا ﴾ الآيتين في أناس كانوا بمكة أقرّوا بالإسلام، فكتب إليهم أصحاب محمد نبيّ الله على من المدينة: إنه لا يقبل منكم إقرار بالإسلام حتى تهاجروا، فخرجوا عامدين إلى المدينة، فاتبعهم المشركون، فردّوهم، فنزلت فيهم هذه الآية، فكتبوا إليهم: إنه قد نزلت فيكم آية كذا وكذا، فقالوا: نخرج، فإن البعنا أحد قاتلناه، قال: فخرجوا فاتبعهم المشركون فقاتلوهم، فمنهم من قتل، المشركون فقاتلوهم، فمنهم من قتل،

ومنهم من نجا، فأنزل الله فيهم ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِنْ بَعْدِ مِا فَيْتَنُواْ ثُمَّ جَنهَدُواْ وَصَبَرُواْ إِنَ مَا فَيْتِنُواْ ثُمَّ جَنهَدُواْ وَصَبَرُواْ إِنَ مَا فَيْتِنُواْ ثُمَّ جَنهَدُواْ وَصَبَرُواْ إِنَ مَا فَيْتَنُواْ ثُمَّ جَنهَدُواْ وَصَبَرُواْ إِنَ رَبِيعَ مُن بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [سورة النحل: ١١٠](٣٨).

(ذكر الحسن بن محمد بن الصباح ثنا حجاج عن ابن جريج قال: سمعت عبد الله بن عبيد بن عمير يقول: نزلت في عهار بن ياسر إذ كان يعذب في الله فأنزل الله تعالى ﴿ وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ (٣٩). وعلى الرغم من أن هذه الآيات كان لها سبب نزول خاص بها ألا أنها عامة للجميع في كل زمان ومكان لأنها من سنن الله تعالى لاختبار الإنسان في هذ الكون.

## الأغراض العامة لسورة العنكبوت ومقاصدها.

قبل التحدث عن غرض السورة،

(٣٨) جامع البيان في تأويل القرآن: ج١٩/ ٩. وينظر الهداية إلى بلوغ النهاية: م٩/ ٥٩٩٧. وينظر الأمثل: ج١٢/ ٢٤٣.

(٣٩) تفسير ابن أبي حاتم: ج٩/ ٣٠٣٢. وينظر لباب النقول في أسباب النزول: ١٦٦. وينظر المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: ج٤/ ٣٠٥. وينظر روح المعاني: ج٠٢/ ١٣٥.

ينبغي لنا أن نبين الظروف التي نزلت فيها، لأن معرفتنا بذلك تفتح لنا الباب الواسع أمام معرفة أغراض السورة ومقاصدها التي من أجلها نزلت.

فبعد الإعداد العظيم الذي قام به النبي محمد الإعداد العظيم الذي قام به النبي محمد التربية أصحابه، وبناء الجماعة المسلمة المنظمة الأولى على أسس عقائدي، وخلقية رفيعة المستوى، حان موعد الامتحان الحقيقي للمسلمين الأوائل وهو الاختبار (الفتنة) لكي يتميزوا عن غيرهم ويصلون إلى غاية الإيهان وحقيقة ذات الله سيحانه وتعالى.

ومن المعلوم أن السور المكية نزلت والمسلمون في مكة قلة مستضعفة لا تستطيع الدفاع عن نفسها، على أن أهل مكة من قساة الأكباد ومن على قلوبهم أقفالها لم يعبأوا به أول أمره وظنوا أن حديثه لن يزيد على حديث الرهبان والحكهاء، وأن الناس عائدون لامحالة إلى دين آبائهم وأجدادهم، ناسين أن الإيهان الصادق لا يغلبه غالب، وأن الحق قد كتب له الفوز أبداً(٠٤).

لهذا أتت جماعة من كفار قريش إلى من آمن من عشائرهم، فعذبوهم وسجنوهم، وأرادوا أن يفتنوهم عن دينهم، فلم يستطيعوا بهذا العمل ردهم عن إيهانهم. لأن الإيهان أمانة الله في عن إيهانهم، لا يحملها إلا من هم لها أهل وفيهم على حملها قدرة. وأن آيات سورة العنكبوت كلها تتحدث عن سنة الابتلاء والفتنة وجهاد النفس وقصص الأمم الغابرة وما وقع فيها من امتحانات لهذه الأمم. وأن جميع آياتها محكمة لا يوجد فيها من المتشابه. فجاءت هذه السورة بأغراض مهمة، يمكن أن نعد منها:

أولاً: فالقسم الأول من السورة (يتحدث عن مسألة ((الامتحان)) وموضوع ((المنافقين))، وهذان الأمران متلازمان لا يقبلان الانفكاك!! لأن معرفة المنافقين غير ممكنة إلا في طوفان الامتحان)(١٤). إلا أن ذلك لم يكن منحصراً بمؤمني مكة، بل هي سنة إلهية فهم فيها شركاء، وأن الامتحانات الإلهية كانت

<sup>(</sup>٤٠) ينظر حياة محمد: ١٤١.

<sup>(</sup>٤١) تفسير الأمثل: ج١٢/ ٢٤١. وينظر صفوة التفاسير: ج٢/ ٣٣١.

تأتيهم بصور مختلفة فكان المحور الأساسي الذي تدور عليه هذه السورة هو الفتنة.

ثانياً: الأمر بالإحسان إلى الوالدين وبرهما مع عدم طاعتهما في الإشراك بالله تعالى، كما تقدم في شرح أسباب النزول لهذه الآية (٢٤١).

ثالثاً: (حال الكافرين الذين يضلون غيرهم، ويقولون للمؤمنين: نحن نحمل خطایاکم إن کنتم ضالین)(۲۶).

والمؤمنين قلة، عن طريق بيان جوانب من حياة الأنبياء العظام السابقين، أمثال نوح وإبراهيم ولوط وشعيب الملا وعواقبهم! إذ واجهوا أعداءً ألداء أمثال نمرود وطواغيت المال البخلاء. وقد بين هذا القسم من السورة كيفية المواجهة، وعدتها، وعاقبتها للمؤمنين لتطمئن قلوبهم، ولتكون هذه الآيات إنذاراً للمشركين وعبدة الأوثان، الذين لهم

قلوب كالحجارة أو أشد قسوة، والظالمين الذين عاصروا النبي ﷺ)(١٤).

خامساً: حجاج أهل الكتاب، والنهي عن جدلهم بالفظاظة والغلظة. وأثبات النبوة، وبيان صدق معجزة الرسول محمد ﷺ. وكذلك أمر المؤمنين بالفرار بدينهم، من أرض يخافون فيها الفتنة (١٤٥).

سادساً: ومن الأغراض التي إشارت إليها سورة العنكبوت. عجز الأصنام المصنوعة التي تعبد من دون الله، وعبادها الذين مثلهم كمثل العنكبوت، وبيان عظمة القرآن، وكما تتعرض لسلسلة من المسائل التربوية أمثال الصلاة والعمل الصالح، وأسلوب مناقشة المخالفين وما إلى ذلك(٢١).

سابعاً: العاقبة الحسني للذين يعملون الصالحات، وامتنانه على قريش بسكناهم

<sup>(</sup>٤٤) تفسير الأمثل: ج١٦/ ٢٤١. وينظر تفسير المراغي: ج ۲۱/ ۲۵.

<sup>(</sup>٤٥) ينظر تفسير حدائق الروح والريحان: ج٢٢/ ٧١. وينظر بصائر ذوي التميز في لطائف الكتاب العزيز: ٢٥٢.

<sup>(</sup>٤٦) ينظر تفسير الأمثل: ج١٢/ ٢٤٢. وينظر تفسير المراغى: ج٢١/ ٢٥.

<sup>(</sup>٤٢) ينظر تفسير المراغي: ج٢١/ ٢٥. وينظر تفسير حدائق الروح والريحان: ج٢٢/ ٧١.

<sup>(</sup>٤٣) تفسير حدائق الروح والريحان: ج٢٢/ ٧١. وينظر تفسير المراغى: ج٧١/ ٢٥.

البیت الحرام، ثم كفرانهم بهذه النعمة، بإشراكهم به سواه (۱۲).

هذه أهم أغراض سورة العنكبوت والتي ركزت على الهدف الأساسي والمحرك الرئيس ألا وهو، محور الابتلاء و الامتحان وبيان فتنة المؤمنين وعظمة الأنبياء للأمم السابقة وما وقع لهم من فتن، وكذلك بيان موقف الرسول محمد من مشركي قريش.

### المطلب الثالث

## الفتنة في قصص سورة العنكبوت

القصة في القرآن الكريم عمل فني مستقل في موضوعه وطريقة عرضه وإدارة حوادثه، وقد ذكرت القصة في القرآن لتحقيق أغراض دينية بحتة ومنها؛ إثبات وحدانية الله وتوحيد الأديان في أساسها والإنذار والتبشير ومظاهر القدرة الإلهية وعاقبة الخير والشر وبيان أن الله ينصر أنبياءه في النهاية ويهلك المكذبين، وذلك تثبيتاً للنبي محمد الهي في سورة العنكبوت

(٤٧) ينظر بصائر ذوي التميز في لطائف الكتاب العزيز: ٢٥٢. وينظر تفسير الأمثل: ج١٢/ ٢٤٢.

يذكر الله تعالى مجموعة من قصص الأنبياء في سورة واحدة، الغرض منها بيان عظمة الاختبار والامتحان من قبل الله تعالى كها صورتها هذه السورة وأنه يستطيع أن يفتن من يشاء من عباده حتى لو كانوا أنبياء لكي يجعلها سنة في هذه الأرض ليميز الصادقين من الكاذبين، وان للمكذبين النهاية الواحدة وهي النار (٨٤).

# أولاً: الفتنة بطول المكث وطول عمر الأعداء.

يخبر تعالى عن حكمه وحكمته في عقوبة الأمم المكذبة، وأن الله أرسل عبده ورسوله نوحاً الله إلى قومه، يدعوهم إلى التوحيد وإفراد الله بالعبادة، والنهي عن عبادة الأصنام، قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ الْأَسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلّا خَرْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمْ طُلِمُونَ الله فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمْ طُلِمُونَ الله فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمْ طُلِمُونَ الله فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمْ الطُّوفَاتُ وَهُمْ الطُّوفَاتِ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُولُولُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَ

(٤٨) ينظر التصوير الفني في القرآن: ١٤٣ - ١٥١.

م العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۱۵۳۶هـ) العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۱۵۳۶هـ)

حينها يكون وحيداً في قومه يدعوهم إلى الخير والنهى عن عبادة الاصنام قال تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلًا وَنَهَارًا ١٠٠٠ فَلَمْ يَزِدُهُمْ دُعَآءِى إِلَّا فِرَارًا ﴾ [سورة نوح: ٥ -٦] ولكن هذا الإنسان لربم يصاب بفتنة وهو يدعو طوال هذه المدة الطويلة أَلْفَ سَنَة إلّا خُسينَ عاماً والأعداء يصدون عنه ويتمتعون بطول مكثهم في الحياة الدنيا وكذلك بالمال والأولاد، هذه المدة تدعو إلى الشك والريبة في نفس الإنسان لكن نوحاً الله (لم يزدد لهم إلّا نصحا، وفي الله إلا صبرا. ولقد عرّفه الله أنه لن يؤمن منهم إلا القليل اليسير الذين كانوا قد آمنوا، وأمره باتخاذ السفينة، وأغرق الكفار ولم يغادر منهم أحدا، وصدق وعده، ونصر عبده.. فلا تبديل لسنّته في نصرة دينه)(٤٩). إذ أنه لم يقل: (تسعمائة وخمسين سنة لأنه، لو قيل ذلك، لجاز أن يتوهم إطلاق هذا العدد على أكثره، وهذا التوهم زائل

(٤٩) لطائف الإشارات: ج٣/ ٩١. وينظر البحر المديد في تفسير القرآن المجيد: ج٤/ ٢٩١.

هنا، وكأنه قيل: تسعائة وخمسين كاملة

وافية العدد. مع أن ما ذكره الحق أسلس

وأعذب لفظاً، ولأن القصة سيقت ذكر ما ابتلى به نوح للله من أمته، وما كابده من طول المصابرة تسليةً لنبينا - (عليه الصلاة والسلام) فكان ذكر الألف أفخم وأوصل إلى الغرض. وَجِيء، أولاً: بالسّنة ثم بالعام لأن تكرار لفظ واحد في كلام واحد حقيق بالاجتناب في البلاغة)(٥٠٠).

فبعد هذه الفتنة التي مربها نوح الملكة الخروج منها؟ يكون عن طريق الصبر وتحمل المشاق ومن ثم انتظار أمر الله تعالى ﴿ فَأَنِعَنْنَهُ وَأَصْحَبُ السَّفِينَةِ وَجَعَلْنَهُ اللهِ اللهُ تعالى عَلَيْنَهُ وَأَصْحَبُ السَّفِينَةِ وَجَعَلْنَهُ وَاللَّهِ وَاللَّذِينَ وَكَذَلك ﴿ وَاللَّذِينَ اللّهُ لَمَعَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَهُمْ شُبُلُنَا وَإِنَّ اللّهُ لَمَعَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ شُبُلُناً وَإِنَّ اللّهُ لَمَعَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الل

ثانياً: الفتنة بسوء الجزاء والطغيان والضلال.

قال تعالى: ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَاتَّقُوهُ ۚ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن

<sup>(</sup>٥٠) البحر المديد في تفسير القرآن المجيد: ج٤/ ٢٩١. وينظر لطائف الإشارات: ج٣/ ٩١. وينظر التفسير الوسيط للقرآن الكريم: ج١١/ ٢١.

كُنتُمْ تَعَلَمُونَ اللهِ إِنَّمَا تَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ أَوْثَنانًا وَتَعَلَّقُونَ إِفْكًا إِنَّ اللّهِ اللهِ الللهِ اللهِ الله

بعد أن أكمل سبحانه وتعالى الحديث عن قصة نوح ﷺ وما حل به من اختبار وامتحان، جاءت الآيات لتضرب لنا المثل الثاني من الانبياء وما صاحبه من امتحان مع قومه وهو إبراهيم الخليل الله، فقد حاول هدايتهم ما استطاع وجادلهم بالحجة والمنطق ﴿ فَمَا كَانَ جُوَابَ قَوْمِهِ ٤ إِلَّا أَن قَالُواْ اقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ ﴾ [سورة العنكبوت: ٢٤] فدعاهم دعوة بسيطة واضحة لا تعقيد فيها ولا غموض وهي مرتبة في عرضها ترتيباً دقيقا إذ بدأ ببيان حقيقة الدعوة التي يدعوهم إليها قال: ﴿ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَانَّقُوهُ ﴾ ثم ثني بتحبيب هذه الحقيقة إليهم، وما تتضمنه من الخير لهم ﴿ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعُلَمُونَ ﴾ (٥١).

(٥١) وينظر في ظلال القرآن: ج٥/ ٢٧٢٨.

ولكن هؤلاء القوم لم يعوا حقيقة هذه الدعوة بل سولت لهم أنفسهم فكانوا من الطاغين وتركوا عبادة الواحد الأحد إلى عبادة الأصنام برغم ما أعطاهم من أدلة وبراهين مادية ومعنوية قال تعالى: ﴿ أُولُمُ رَوْاْ كَيْفَ يُبْدِئُ ٱللَّهُ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ اللَّهِ قُلْ سِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ ٱللَّهُ يُنشِئُ ٱلنَّشَأَةَ ٱلْآخِرَةَ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ ﴿ أَنَّ يُعَذِّبُ مَن يَشَآءُ وَنَرْحَمُ مَن يَشَآءُ وَ إِلَيْهِ تُقْلَبُونَ اللهُ وَمَا أَنتُد بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِيَّ وَلَا نَصِيرٍ ١٠٠٠ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَلِقَابِدِ أَوْلَيَبِكَ يَبِسُوا مِن رَّحْمَتِي وَأُولَتِيكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [سورة العنكبوت: ١٩ -٢٣].

فبعد (أن أقام لهم الحجج والبراهين على الوحدانية وإرسال الرسل والحشر والجزاء أردف هذا ببيان أنهم جحدوا وعاندوا ودفعوا الحق بالباطل بعد أن ألزمهم الحجة، ولم يجدوا للدفاع سبيلا، وحينئذ عدلوا إلى استعال القوة كما هو دأب المغلوب على أمره، فقالوا لقومهم

﴿ قَالُواْ أَبْنُواْ لَهُ بُلِّيَنَّا فَأَلْقُوهُ فِي ٱلْجَحِيمِ ﴾ [سورة الصافات: ۹۷](۲۰).

فبعد كل هذه المجادلات والمعاناة الحقيقية من قبل إبراهيم الله فقد كان تحت ضغط الأعداء وإيذائهم، وكيف صبر وكانت عاقبة صبره النصر! ليكون هذا الكلام تسلية لقلوب أصحاب النبي محمد على الذين كانوا تحت وطأة التعذيب الشديد من قبل الأعداء. فلم يتأثر بهذه الفتنة التي يلقيها المشركون ﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٢]<sup>(٥٣)</sup>.

ومعنى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيْكَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٢٤] أي إن هنالك علامات ثلاث للناس هي (الآية الأولى هي تلك النجاة من النار. والآية الثانية هي عجز الطغيان عن إيذاء رجل واحد يريد الله له النجاة. والآية الثالثة هي أن الخارقة لا تهدى القلوب الجاحدة. ذلك لمن يريد أن يتدبر تاريخ

الدعوات، وتصريف القلوب، وعوامل الهدى والضلال)(١٥).

فبعد هذه المعاناة والامتحان والافتتان كيف يكون الخروج من هذه الفتنة؟ عند سيدنا إبراهيم الخليل (عليه الصلاة والسلام) يكون الخروج عن طريق قوله تعالى: ﴿ فَأَنْجَـٰنُهُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلنَّارِّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَينَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٢٤] وقوله: ﴿ وَءَاتَيْنَكُ أَجْرَهُۥ فِي ٱلدُّنْيَكُّ وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٢٧] وقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْ دِيَنَّهُمْ شُبُلُنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٦٩].

ثالثاً: فتنة الانحراف الجنسي المناقض للفطرة والإعلان مها.

فبعد أن بين الله سبحانه وتعالى قصة إبراهيم الخليل الله وماحل بها من امتحان واختبار له ولقومه، أراد الله سبحانه وتعالى أن يضرب لنا مثلا آخر مع قوم لوط، فكانت فتنتهم من الفتن العظيمة والتي يرفضها الدين والعقل بل حتى الحيوان والجماد، هي الافتتان بشهوة الرجال دون

<sup>(</sup>٥٢) تفسير المراغى: ٢٠/ ١٢٩. وينظر البحر المديد: ج٤/ ٢٩٦.

<sup>(</sup>٥٣) ينظر الامثل في تفسير كتاب الله المُنزَل: ج١١/ ٣٥٣.

<sup>(</sup>٥٤) في ظلال القرآن: ج٥/ ٢٧٣١.

النساء، إذا ما علمنا أن لوط الله كان ابن اخت إبر اهيم الله ، فإبر اهيم خاله وهو قول ابن عباس وابن زيدون والضحاك وجميع المفسرين (٥٥).

وهو (أول من آمن به حين رأى النار لم تحرقه. وَقالَ إبراهيم: ﴿ إِنِّ مُهَاجِرٌ إِلَىٰ مُهَاجِرٌ إِلَىٰ مُهَاجِرٌ إِلَىٰ مُهَاجِرٌ إِلَىٰ مُهاجِرٌ إِلَىٰ مُهاجِرٌ إِلَىٰ مُهاجِرٌ إِلَىٰ مُهاجِرٌ إِلَىٰ مُهاجِرة، وهو الشام، فخرج من «كوثى»، وهي من سواد الكوفة، إلى حرّان، ثم منها إلى فلسطين، وهي من برية الشام، ونزل لوط بسدوم، ومِنْ ثُمَّ قالوا: لكل نبي هجرة، ولإبراهيم هجرتان. لكل نبي هجرته، لوط وسارة زوجته. وكان معه، في هجرته، لوط وسارة زوجته. لوط، فأول من هاجر من الأنبياء إبراهيم ولوط، فأول من هاجر من الأنبياء إبراهيم ولوط)(٥١).

ثم حدث (أن فشا في القوم شذوذ عجيب، يذكر القرآن أنه يقع لأول مرة في تاريخ البشرية. ذلك هو الميل الجنسي

المنحرف إلى الذكور بدلا من الإناث اللاتي خلقهن الله للرجال، لتتكون من الجنسين وحدات طبيعية منتجة تكفل امتداد الحياة بالنسل وفق الفطرة المطردة في جميع الأحياء. إذ خلقها الله أزواجا: ذكرانا وإناثا. فلم يقع الشذوذ والانحراف إلى الجنس الماثل قبل قوم لوط) (٧٠).

قال تعالى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ وَالْحَكُمُ لَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمُ لِنَا أَتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمُ لِهِمَا مِنْ أَحَدِ مِّن ٱلْعَلَمِينَ ﴿ الْعَلَمِينَ الْعَلَيْلِيلَ وَتَقَطّعُونَ ٱلسَّكِيلَ وَتَقَطّعُونَ ٱلسَّكِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ ٱلْمُنْكِرُ فَمَاكَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَن قَالُواْ ٱلْتَيْنَا بِعَذَابِ مَوْلَبَ اللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِاقِينَ ﴿ اللَّهُ قَالَكُ وَلَا اللَّهُ إِن الصَّلِقِينَ اللَّهُ قَالَمُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ اللَّهُ إِن الْمُنْ فِي اللَّهُ وَمِن الفواحش كلام لوط لِيلِي نجد إن الفساد قد استشرى لفواحش في قومه بكل أنواعه وهو من الفواحش في قومه بكل أنواعه وهو من الفواحش الشاذة القذرة "الشّذوذ الجنسي".

ومعنى الفاحشة (من فحش الفحش والفحش والفحشاء والفاحشة القبيح

<sup>(</sup>٥٥) ينظر التبيان في تفسير القرآن: ج٨/ ١٩٢. وينظر البحر المديد: ج٤/ ٢٩٧.

<sup>(</sup>٥٦) البحر المديد في تفسير القرآن المجيد: ج٤/ ٢٩٧. وينظر التبيان في تفسير القرآن: ج٨/ ١٩٢.

<sup>(</sup>٥٧) في ظلال القرآن: ج٥/ ٢٧٣٣. وينظر فتح القدير: ج٤/ ٢٣٢.

إن لوط الله وقع في افتتان واختبار

عظيم مع قومة بل حتى مع زوجته التي

أخبر القرآن عنها قال تعالى: ﴿ إِلَّا ٱمْرَأْتُهُ

كَانَتُ مِنَ ٱلْغَابِرِينَ أَلْعَابَ أَن وَلَمَّا أَن

جَاءَتُ رُسُلُنَا لُوطًا سِيءَ بِهِمْ وَضَافَ

بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالُواْ لَا تَخَفُ وَلَا تَحُزَنُّ إِنَّا

مُنَجُّوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا ٱمْرَأْتَكَ كَانَتْ مِن

ٱلْفَابِرِينَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٣٢ - ٣٣]

باعتبار أن زوجة لوط هي التي أخبرت عن

الضيوف "الملائكة" فكانت من المشمولين

فكان العذاب قد وقع بهم لأنهم

افتتنوا وتركوا ما أباح الله لهم وأخذوا

بالعذاب لهذه القرية وهي سدوم.

من القول والفعل وجمعها الفواحش)(٥٨) (وكل أمر لم يوافق الحق فهو فاحشة)(٥٩) (وَالْفَاحِشَةُ: الْخَصْلَةُ الْتُنَاهِيَةُ فِي الْقُبْح، وَجُمْلَةُ مَا سَبَقَكُمْ بها مِنْ أَحَدٍ مِنَ الْعَالَمِينَ مُقَرِّرَةٌ لِكَمَال قُبْح هَذِهِ الْخَصْلَةِ، وَأَنَّهُمْ مُنْفَردُونَ بِذَلِكَ، لَمْ يَسْبِقْهُمْ إِلَى عَمَلِهَا أَحَدُ مِنَ النَّاسِ عَلَى اخْتِلَافِ أَجْنَاسِهِمْ)(١٠٠).

فكان لقوم لوط اعمال وقبائح كثيرة قد ذكرتها الآيات المتقدمة بحيث لم يسبقهم بها أحد واخصها ﴿ أَيِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ نادِيكُمُ ٱلْمُنكِرِ ﴾ ومن هذه الأعمال اللواطة وقطع الطريق أي يقطعون سبيل الولد بإتيان الذكران في الادبار وكانوا يضرطون في مجالسهم وقيل كانوا يناقرون بين الديكة، ويناطحون بين الكباش وقيل كانوا يلعبون بالنرد والشطرنج(٢١).

بحبال الشيطان مبتعدين عن كل عمل صالح، أخذين بحب الدنيا بل وصلوا إلى تمنى ان يأتيهم العذاب من قبل الله تعالى مستهزئين بلوط الله فإذا بلوط يدعوهم إلى ترك ذلك العمل القبيح فكان جوابهم وجواب لوط هو قوله تعالى ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَن قَالُواْ ٱثْتِنَا بِعَذَابِ ٱللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ اللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ اللَّهِ قَالَ

رَبِّ ٱنصُرْنِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾

فاستجاب الله تعالى دعوة لوط وأتاهم

ٱلرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ ٱلسَّكِيلَ وَتَأْتُونَ فِي

(٥٨) لسان العرب: ج٦/ ٣٢٥. وينظر الأفعال:

<sup>(</sup>٥٩) معجم العين: ج٣/ ٩٦. وينظر تهذيب اللغة: ج٤/ ١١١.

<sup>(</sup>٦٠) فتح القدير: ج٤/ ٢٣٢.

<sup>(</sup>٦١) ينظر التبيان في تفسير القرآن: ج٨/ ١٩٣. وينظر فتح القدير: ج٤/ ٢٣٢. وينظر في ظلال القرآن: ج٥/ ٢٧٣٣. وينظر تفسير جامع لأحكام القرآن: ج١٣/ ٣٤١.

بعذاب أليم وجعلهم آية لكل من يمر بهم قال تعالى إنّا مُنزِلُون عَلَى أَهْلِ هَنذِهِ الْقَرْكِةِ رِجُزًا مِّن السَّمَآءِ بِمَا كَانُوا يَقْسُقُون ﴾ [سورة العنكبوت: ٣٤].

وعما تقدم نجد ان الامتحان والاختبار مستمر، فكيف يكون المخرج منه؟ بأن يعلم الإنسان أنها فتنة، وإن الدنيا هي دار افتتان لكل من فيها ليختبر العبد هل يصبر أم لا يصبر، هل يتحمل ويسير على ما أراد الله جل وعلا أم يتبع نفسه هواها ويطلق عنان الشهوات والملذات على ما يريد، فأوقع الله جل وعلى العقوبة فيمن لم ينتهوا عن نهيه. قال تعالى: ﴿ وَٱلّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا كُنَهُدِينَهُمُ شُبُلنَا وَإِنّ الله لَمَعَ ٱلمُحْسِنِينَ ﴾ لنهرة العنكبوت: ٦٩].

رابعاً: فتنة الكفر بالله ورسوله و نقص الميزان و المكيال.

قال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمُ اللَّهُ وَارْجُوا اللَّهُ وَارْجُوا اللَّهُ وَارْجُوا اللَّهُ وَارْجُوا اللَّهُ وَالْرَجُوا اللَّهُ مَا الْاَحْنِ مُفْسِدِينَ الْمُؤْمِ الْخَدْرُقِ مُفْسِدِينَ الْمُؤْمِ الْمُخَدَدُ اللَّهُمُ الرَّجْفَدُ اللَّهُ مُالرَّجْفَدُ فَأَخَذَتُهُمُ الرَّجْفَدُ اللَّهُ الرَّجْفَدُ فَأَضَبَحُوا فِ دَارِهِمْ جَنْمِينَ ﴾ [سورة فأصبحوا في دارهِمْ جَنْمِينَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٣٦ -٣٧].

ثم يأتي الكلام عن قصة شعيب الله وما حل بقومه من افتتان جديد لم تذكره الآيات السابقة وهو نقص الميزان والمكيال والكفر بالله تعالى وبرسوله والسبب يعود إلى أن (أهل مدين أصحاب تجارات يشترون الحنطة والشعير وغير ذلك من الحبوب ويخزنونها عندهم ويتربصون بها الغلاء فهم أول المحتكرين وكان لهم مكيالان مكيال واف لأجل الشراء ومكيال ناقص لأجل البيع وميزانان كذلك فكانوا على ذلك مدة وشعيب لا يعاشرهم ولا يدخلهم وكان له غنم ورثها عن أبيه يأكل من لبنها حلالا طيباً)(١٢).

إن الامتحان والافتتان قد جاءهم من قبل الله تعالى فقد أعطاهم نعمة التجارة وكانوا من الأغنياء وافضل عليهم من بركات السهاء من مال وبنين ليرى ماذا يصنعون بهذه البركات، هل يصرفونها بعمل الخير ورضوان الله تعالى أم ماذا!.

فكان عملهم أنهم كفروا بالله تعالى ورسوله ولم يكفهم هذا بل حتى أنهم أفسدوا في الأرض بعمل جديد لم تألفه

(٦٢) بدائع الزهور في وقائع الدهور: ١٢٣.

البشرية من قبل وهو نقص الميزان والمكيال، وجحدوا بنعمة الله تعالى.

ان الامتحان والاختبار الجديد قد وقع بمدين وأهل مدين (قوم شعيب هذا على أنها اسم البلدة وقيل مدين اسم القبيلة وأصحاب الأيكة وغيرهم وقيل هم بعضهم ومنهم وذلك أن معصيتهم في أمر الموازين والمكاييل كانت واحدة)(١٣٠)، إذ ما عرفنا أن شعيب الله ارسل مرتين إلى مدين واصحاب الأيكة (١٤).

وقوله: ﴿ وَلَا تَعْثَوْا فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ (نهاهم عن العبث في الأرض بالفساد وهي السعى فيها والبغي على أهلها وذلك أنهم كانوا ينقصون المكيال والميزان ويقطعون الطريق على الناس هذا مع كفرهم بالله ورسوله فأهلكهم الله برجفة عظيمة زلزلت عليهم بلادهم وصيحة أخرجت القلوب من حناجرها)(١٥٠).

إلا أنّ تلك الجماعة قوم شعيب الليم بدلا من أن تصغى لمواعظه ونصائحه بآذان القلوب، خالفته ولم تصغ إليه «فكذبوه». (وكان هذا التكذيب سبباً في أن تصيبهم زلزلة شديدة ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دَارِهِمُ جَنْمِينَ ﴾ أي مكبين على وجوههم ميتين. و «الجاثم» مشتق من «جثم» على زنة «سهم» ومعناه الجلوس على الركبة والتوقف في مكان ما . . ولا يبعد أن يكونوا نائمين عند وقوع هذه الزلزلة الشديدة... فهذا التعبير إشارة إلى أنّهم عند وقوع هذه الحادثة نهضوا وجثوا على الركب، إلا أنّ الحادثة لم تمهلهم حيث انهارت الجدران عليهم ونزلت عليهم الصاعقة التي تزامنت معها فهاتوا)(٢٦).

فبعد هذا الأمتحان والافتتان من قبل الله تعالى لقوم شعيب الله كيف يكون الخروج منه؟ يكون عن طريق الرجوع إلى الله تعالى والاستغفار والعمل الصالح باعتبار أن الدنيا دار بلاء وامتحان قال

<sup>(</sup>٦٦) الامثل في تفسير كتابِ الله المُنزَل: ج١٢/ . ٣٨٨

<sup>(</sup>٦٣) محرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: ج٤/ ٣١٦. وينظر روح المعاني: ج٠٢/ ١٥٧.

<sup>(</sup>٦٤) وينظر تفسير ابن ابي حاتم: ج٩/ ٥٩٩.

<sup>(</sup>٦٥) تفسير ابن كثير: ج٣/ ٤١٣. وينظر روح المعانى: ج٠٢/ ١٥٧. وينظر في ظلال القرآن: م٥/ ٢٧٣٤.

تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَكِكَن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [سورة كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٤٠] وقال: ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا اللّهِ يَن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ اللّهُ اللّهِ اللّهِ يَن صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَ اللّهُ اللّهِ يَن صَدَقُواْ وَلِيَعْلَمَنَ اللّهُ لَكَ اللّهُ لِينَ صَدَقُواْ وَلِيعْلَمَنَ اللّهُ لَكَ اللّهُ لِينَ جَهَدُواْ فِينا لَنَكَدِينَ هُم سُبُلِنا وَإِنّ اللّهُ لَمَع اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ لَمَع اللّهُ والقوة خامساً: الفتنة في التكبر والعلو والقوة والسل الناقة وقتلها.

قال تعالى: ﴿ وَعَادًا وَثَمُودًا وَقَدُ وَقَدَ قَالَ تعالى: ﴿ وَعَادًا وَثَمُودًا وَقَدُ وَقَدَ تَبَيِّنَ لَكُمُ الشَّيْطِانُ أَعْمَالُهُمْ فَصَدَّهُمْ وَرَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطِانُ أَعْمَالُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ ﴾ [سورة عن السّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٣٨].

ذكر الله تعالى وبصورة موجزة قصة عاد وثمود وما حصل بهم من أنكار الرسل والأنبياء، إذ إنه أرسل هود الله إلى عاد، وصالح الله إلى ثمود.

إن هذه الآيات لم تفصح بشكل واضح عن نوع الفتنة التي حلت بهم ولكن هنالك آيات في سور أخر قد صرحت عن نوع الامتحان والاختبار الذي وقع فيه قوم عاد وثمود قال تعالى:

إن الذي أتى بعد نوح من الانبياء هو هود بن عبد الله برص من أولاد سام وكان من قبيلة يقال لها عاد وكانوا من عرب يسكنون الأحقاف وهي جبال من رمل وكانت باليمن بين عمان وحضر موت بالقرب من البحر المالح، وكانوا قوماً جبارين يعبدون الأوثان من دون الله، فبعث الله اليهم هوداً وكان لهود من العمر أربعون سنة فنزل إليه جبرائيل وقال: إن الله قد بعثك إلى قوم عاد فأنذرهم وأعلمهم أني قد أمهلتهم دهرأ طويلاً وأعطيتهم من القوة مالم أعطه لأحد من قبلهم وجعلتهم ملوكاً على أسرة من الذهب وجعلتهم من أطول الناس أعماراً فامض اليهم وادعهم إلى التوحيد ليرجعوا

عن عبادة الأوثان(٢٧).

إما عن قوم ثمود فقد أرسل اللهتعالى-اليهم النبي صالح الله، قال
السدى: ثمود اسم بئر كانت بين أرض
الحجاز والشام، قال ابن اسحاق: لما
أهلك قوم عاد بالريح عمرت ثمود من
بعدهم بلادهم واتخذوا من الجبال بيوتاً
بعوفة بالنحت وجعلوا على تلك البيوت
أبواباً من خشب مصفحة بالحديد، وقد
أوسع الله لقوم ثمود بكثرة المال فلما
تعالى وعبدوا الأصنام فبعث الله إليهم
صالحاً(١٠).

وعَن عَمْرو بن خَارِجَة عَن رَسُول الله عَلَيْ قَالَ: (كَانَت ثَمُود قوم صَالح اعمرهم الله في الدُّنْيَا فَأَطَال أعمارهم حَتَّى جعل أحدهم يَبْنِي الْمسكن من المدر فينهدم وَالرجل مِنْهُم حَيِّ فَلَمَّا رَأُوْا ذَلِك التَّذُوا من الْجِبَال بُيُوتًا فنحتوها وجابوها وخرقوها وكَانُوا في سَعَة من مَعَايشهم مُ

(٦٧) ينظر بدائع الزهور في وقائع الدهور: ٧٤. (٦٨) ينظر نفس المصدر السابق: ٧٨. وينظر الدر المنثور: ج٣/ ٤٨٥.

فَقَالُوا: يَا صَالَح ادْع لنا رَبك يخرج لنا الله و فَدَعَا صَالَح ربه فَأَخْرج لَهُم النَّاقة فَكَانَ شربهَا يَوْمًا وشربهم يَوْمًا مَعْلُوما فَإِذا كَانَ يَوْم شربها خلوا عَنْهَا وَعَن المَاء وحلبوها لَبَنًا ملأوا كل اناء ووعاء وسقاء حَتَّى إذا كَانَ يَوْم شربهم مشرفهم صرفوها عَن المَاء فوعاء وسقاء مَثْهُ شَيْئا فملأوا كلَّ اناء ووعاء وسقاء، منْهُ شَيْئا فملأوا كلَّ اناء ووعاء وسقاء، فأوحى الله إلى صالح: إن قَوْمك سيعقرون فأوحى الله إلى صالح: إن قَوْمك سيعقرون ناقتك فقالَ: فَمُ فَقَالُواً: مَا كُنَّا لنفعل فَقَالَ فيكُم مَوْلُود يعقرها قَالُوا: فَمَا عَلامَة ذَلِك فَيُكُم مَوْلُود يعقرها قَالُوا: فَمَا عَلامَة ذَلِك غَلام أشقر أَزْرَق أصهب أَحْمَر)(١٩).

إذن كان هلاك عاد وثمود بسبب كفرهم وعنادهم (والحال أنه قد تبين لكم -يا أهل مكة -وظهر لكم بعض مساكنهم، وأنتم تمرون عليهم في رحلتي الشتاء والصيف. فقوله: ﴿ وَقَد تَبَيّرَ لَكُمْ مِن مُسَلَحِنِهِمْ ﴾ المقصود منه غرس العبرة والعظة في نفوس مشركي مكة، عن طريق المشاهدة لآثار المهلكين،

(٦٩) الدر المنثور: ج٣/ ٤٨٩.



فإن مما يحمل العقلاء على الاعتبار، مشاهدة آثار التمزيق والتدمير، بعد القوة والتمكين)(٧٠).

لكن هؤلاء الأقوام لم يرضوا بهذا الامتحان أو الافتتان ولم يصبروا على ما جاء به الله سبحانه وتعالى بعد أن أعطاهم ومهد لهم في هذه الدنيا من العلم والأموال بل حتى المعجزات التي أرسلها لهم كانت تدر عليهم بالبركات والرزق الوفير، نحو ناقة صالح هذه الناقة التي كانت تزودهم بكثير من الخيرات من غير أن يجهدوا أنفسهم في رعايتها بل هي مسخرة من قبل الله تعالى لينظر ويبصر ماذا بعد هذا الامتحان هل يصدقون ويحمدون الله تعالى ويأمنون بأنبيائه أم هو العكس من ذلك الوقوع في حبال الشيطان فيظهر عندهم التكبر والطغيان وصدهم عن سبيل الله تعالى على الرغم من انهم كانوا ﴿ مُسْتَبْصِرِينَ ﴾.

أي هل كانوا يجهلون؟ لا، بل كانوا من اصحاب البصيرة، (أي: معدودين

بين الناس من البصراء العقلاء)(۱۷) و (مُسْتَبْصِرِينَ من الاستبصار، بمعنى التمكن من تعقل الأمور، وإدراك خيرها من شرها، وحقها من باطلها)(۲۲)، وهذا نوع من الافتتان قد يمر به الإنسان، بل كانوا يعرفون الحق جيداً من قبل، وكانت ضائرهم حية ولديهم العقل الكافي.

ولكن زين لهم الشيطان أعمالهم فصدهم عن السبيل، والحالة أنهم كانوا مستبصرين على بصيرة، وهذه فتنة عظيمة وامتحان كبير؛ أن يكون المرء على علم ودراية ويترك هذا العلم الموروث عن الله جل جلاله، ويسعى إلى حزب الشيطان وملذات الدنيا. فكيف بعد هذا الافتتان والامتحان العسير من خروج. يكون والامتحان العسير من خروج. يكون الخروج من هذه الفتنة، عن طريق الرجوع إلى الله تعالى واسقاط الحجة عليهم بأرسال الرسل مبشرين ومنذرين قال تعالى في ألسَّمنون ومنذرين قال تعالى في ألسَّمنون وألنَّن و

<sup>(</sup>٧٠) الوسيط للقرآن الكريم: ج١١/ ٣٧.

<sup>(</sup>۷۱) السراج المنير في الإعانة على معرفة بعض معاني كلام ربنا الحكيم الخبير: ج٣/ ١٤١. (۷۲) تفسير الوسيط للقرآن الكريم: ج١١/ ٨٣.

العدد الخامس عشر خريف (٢٠١٣م-٤٣٤هـ) (هم العدد الخامس عشر خريف (٢٠١٣م-٤٣٤هـ)

اَمنُواْ بِالْبَطِلِ وَكَفَرُواْ بِاللّهِ أُولَتِهِكَ
هُمُ الْخَسِرُونَ ﴾ [سورة العنكبوت:
٥٦] وقوله ﴿ وَالّذِينَ اَمنُواْ وَعَمِلُواْ
الصّلِحَتِ لَنُبُوتِنَهُم مِّنَ الْجُنّةِ غُرُفَا تَعَرِى مِن
عَنْهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها فَعْمَ أَجْرُ الْعَلِمِلِينَ
عَنْهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها فِعْمَ أَجْرُ الْعَلِمِلِينَ
عَنْهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها فِعْمَ الْجَرُ الْعَلِمِلِينَ السَّورة العنكبوت: ٥٨ -٥٩]. وقوله ﴿ وَمَا هَلَاهِ الْمَعْوَدُ اللّهُ اللّهَ وَلَهِ اللّهَ وَلَهِ اللّهَ وَلَهِ اللّهَ اللّه وَلَهِ اللّه وَلَهِ اللّه الله وَلَهِ اللّه وَلَهُ وَلَهِ اللّه وَلَهُ وَلَهِ اللّه وَلَهُ وَلَهِ اللّهُ وَلَهِ اللّهُ وَلَهِ اللّه وَلَهُ وَلَهِ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهِ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهِ اللّهُ وَاللّهِ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

سادساً: فتنة الطغيان بالمال واشتداد الحكم والتمرد على حكم الله.

بعد ان أتم الله سبحانه وتعالى قصة عاد وثمود وما حدث فيها من امتحانات وابتلاءات على اقوام وأنبياء هذه الأمم، يعود ويذكرنا بأسهاء ثلاثة من الجبابرة الذين كان كل واحد منهم بارزاً للقدرة السيطانية ﴿ وَقَنْرُونَ وَفِرْعَوْنَ السيطانية ﴿ وَقَنْرُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامَنَ مُ وَلَقَدُ جَآءَهُم مُوسَى بِالْبِيَنْتِ وَهَامَنَ وَلَقَدُ جَآءَهُم مُوسَى بِالْبِيَنْتِ فَاسْتَ بِرُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا

سَبِقِينَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٣٩].

(فقارون كان مظهر الثروة المقرونة بالغرور وعبادة «الذات» والأنانية والغفلة، وفرعون كان مظهر القدرة الإستكبارية المقرونة بالشيطنة، وأمّا هامان، فهو مثل لن يعين الظالمين المستكبرين، ثمّ يضيف القرآن (ولقد جاءهم موسى بالبينات) والدلائل (فاستكبرا في الأرض) فاعتمد قارون على ثروته وخزائنه وعلمه، واعتمد فرعون وهامان على جيشها وعلى القدرة العسكرية، وعلى قوة إعلامهم وتضليلهم لطبقات الناس المغفّلين الجهلة) (۲۷).

فمعنى (استكبر: يعني افتعل الكِبْر، فلم يقُلْ تكبّر، إنها استكبر كأنه في ذاته ما كان ينبغي له أنْ يستكبر؛ لأن الذي يتكبّر يتكبّر بشيء ذاتي فيه، إنها بشيء موهوب؟ لأنه قد يسلب منه، فكيف يتكبّر به؟.

لهذا جاء امر الله تعالى بعد أن فتنهم واختبرهم ومهد لهم في هذه الدنيا من اموال وسلطة (فأمر الله الأرض التي هي مهد الاطمئنان والدعة بابتلاع قارون. وأمر الماء الذي هو مصدر الحياة بابتلاع (٧٣) تفسير الأمثل: ج١٢/ ٣٨٩.

فرعون وهامان. وعبأ جنود السهاوات والأرض لإهلاكهم جميعاً، بل ما كان مصدر حياتهم أمر الله أن يكون هو نفسه سبباً لفنائهم. فكلمة «سابقين» تعني من يتقدم ويكون أمام الآخرين، فمفهوم قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانُواْ سَبِقِينَ ﴾ أي إنّهم لم يستطيعوا أن يهربوا من سلطان الله برغم ما كان عندهم من إمكانات، بل أهلكهم الله في اللحظة التي أراد، وأرسلهم إلى ديار الفناء والذلة والخزى)(نه).

فكان هؤلاء الثلاثة قد استكبروا عن الإقرار بالصانع والخالق لكل شيء وعبادته في الأرض، وهذا يدل على قلة عقولهم، لأن كل من في الأرض يشعر بالضعف والاحتياج إلى واجد الحياة، وأما من في سهاء فأنهم يشعرون بالقوة، لأنهم لا يستكبرون عن عبادة الله تعالى. ان نظرية سقوط الحضارات تبرز واضحة في هذه السورة، والسبب هو الطغيان والتكبر والابتعاد عن الخالق ونكران الجميل، هذه الأسباب وغيرها تؤدي إلى الانحلال ومن ثم السقوط في الهاوية.

(٧٤) تفسير الأمثل: ج١٢/ ٣٩٠.

لذلك كان سقوطهم في فتنة الاختبار والامتحان وخسرانهم الأخرة من جنس عملهم وهو التكبر والطغيان على الله أولاً والناس ثانياً، لأنهم طلبوا أن يكونوا أكبر من كل كبير ودليل ذلك أفعالهم التي إشارت إلى عملهم، بعد أن قدم موسى النصح والتذكير والإرشاد لهم، فكان جوابهم الصد عن موسى كما فعل جبابرة الأمم السابقة فما كان جواب قول الله تعالى: ﴿ فَكُلَّا أَخَذْنَا بِذَنِّهِ عَالَى: فَمِنْهُم مِّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مِّنْ أَخَذَتْهُ ٱلصَّبْحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ خَسَفْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ وَمِنْهُم مَّنْ أَغْرَقْنَأَ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوّا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٤٠] أي كانوا بأعمالهم الظالمة قد ظلموا انفسهم.

فكيف يكون الخروج من هذا الافتتان؟ يكون عن طريق قوله تعالى: ﴿ قُلَ كَفَنَ بِاللّهِ بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ شَهِيدًا لَّ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَالْذِينَ مَا فِي السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَالْذِينَ عَامَنُوا بِاللّهِ أُولَتِيكَ عَامَنُوا بِاللّهِ أُولَتِيكَ عَامَنُوا بِاللّهِ أُولَتِيكَ هُمُ الْخَلِيمُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: هُمُ الْخَلِيمُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: هُمُ الْخَلِيمُونَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٥٢] وقوله: ﴿ وَمَنَ أَظَلَمُ مِمَّنِ الْفَتَرَىٰ عَلَى

اما خوفاً أو حباً أو اكراهاً.

ثانياً: وجدت ان لفظ الفتنة قد تكررت في القرآن الكريم بمعاني ودلالات متعددة منها (الشرك أو الكفر، الصد عن السبيل، الابتلاء والاختبار، الجنون، العذاب، القتل والأسر، اشتباه الحق بالباطل، الإحراق بالنار والتعذيب، الإفساد، اختلاف الناس وعدم اجتماع قلوبهم) حيث أنها تجاوزت العشرة معاني، ولكن لم نذكر منها إلا عشرة أنواع وذلك لان المعاني والدلالات المتبقية كلها تدور حول ما ذكرناه من أنواع الفتنة

ثالثاً: الفتنة وان كانت ذات معان كثيرة مختلفة، لكن المعهود من أطلاقها في القرآن في خصوص الكفار والمشركين، التعذيب من ضرب أو قتل ونحوها.

رابعاً: أن الفتنة أذا وقعت من قبل الله سبحانه وتعالى على الناس تكون بمعنى الابتلاء والامتحان، ليميز الخبيث من الطيب، وهذا هو المعيار الحقيقي. إما أذا وقعت بين إنسان وإنسان آخر فتكون بمعنى صدهم عن سبيل الله كما هو الحال مع المسلمين الأوائل وما حدث معهم. ٱللَّهِ كَذَّبُ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُۥ ۚ ٱللَّهِ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْكَنفِرِينَ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ شُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة العنكبوت: ٦٨ - ٦٩]. إن الذهب عندما يستخرج من باطن

الأرض يكون فيه كثير من الشوائب فعند إذ يضعونه في فرن درجة حرارته تصل إلى - ٠ ٠ ٠ ٥ ألف درجة -عندما يتعرض إلى تلك الفتنة يبقى الذهب الخالص والشوائب تنفصل، إذن الفتنة هي كذلك من رضي بها وتصبر بقى ذهباً خالصاً ومن لم يرض فهو من تلك الشوائب.

### الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، فقد تم هذا البحث بعون من الله وتوفيقه. وأود أن أجمل أهم النتائج التي توصلت إليها فيها يأتى:

أولاً: من خلال متابعتي لتعريف الفتنة من حيث اللغة والاصطلاح وجدنا أنها متشابهة المعانى وكلها تدور حول الابتلاء والامتحان والاختبار. أو هي حالة تعتري الشخص نتيجة موقف معين تجعله يفقد ادراكه ويترك ما عليه من مبدأ

خامساً: إن في سورة العنكبوت ربطاً متواصلاً للماضي والحاضر والمستقبل لتاريخ هذه الأمة. من حيث اعمال الإنسان وعلاقتها باختبار والامتحان من قبل الله تعالى.

سادساً: تؤكد السورة في أغراضها، على مبدأ مهم من مبادي الإسلام وهو عدم التكبر والطغيان وحب الذات. لأنها من صفات الذين فتنوا في الحياة الدنيا وخسر واالأخرة.

سابعاً: من الأغراض العامة لسورة العنكبوت مسألة (الامتحان) وموضوع (المنافقين)، وهذان الأمران متلازمان لا يقبلان الانفكاك!! لأن معرفة المنافقين غير محكنة إلا في طوفان الامتحان. إلا أن ذلك لم يكن منحصراً بمؤمني مكة، بل هي سنة الإلهية تجري على كل مؤمن في هذه الحياة الدنيا. وأن الامتحانات الإلهية كانت تأتيهم بصور مختلفة فكان المحور الأساسي الذي تدور عليه هذه السورة هو الفتنة.

ثامناً: ذكر الله سبحانه وتعالى في هذه السورة قصص للأنبياء مع أقوامهم وكلها تشير إلى موضوع الفتنة والامتحان وما

حل بهم من معاناة واختبارات، وقد ذكر الله كيف ينجو المرء من هذه الفتن لأن حقيقة هذا العالم عبارة عن ابتلاء وفتنه وهي مرتبطة مع بداية السورة وخاتمتها. لهذا بينا لكل واحده من هذه الفتن كيفية الخروج منها وتحقيق النصر الذي يريده الله تعالى لعبادة الصالحين.

تاسعاً: إن هناك سنناً إلهية في نظرية سقوط الحضارات تبرز واضحة في سورة العنكبوت مع القواعد الكلية لنظم المجتمعات، وتتمثل في فتنة الطغيان بالمال واشتداد الحكم والتمرد على حكم الله تعالى.

# أهم المصادر والمراجع

القرآن الكريم.

- الاتقان في علوم القرآن، تأليف: جلال الدين عبد الرحمن السيوطي، دار النشر: دار الفكر -لبنان -١٤١٦هـ- النشر: دار الفكر البنان -١٤١٦هـ- ١٩٩٦م، الطبعة: الأولى، تحقيق: سعيد المندوب.
- ۲. ارشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، لأبي السعود. المؤلف: أبو السعود العهادى محمد بن محمد بن

مصطفى (المتوفى: ٩٨٢هـ) الناشر: دار إحياء التراث العربي -بيروت.

٣. أسباب النزول، المؤلف: أبو الحسن على بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي، النيسابوري، الشافعي (المتوفي: ۶۶۸ هـ) تحقیق: عصام بن عبد المحسن الحميدان. توزيع دار الباز للنشر الفكر -بيروت. والتوزيع عباس أحمد الباز مكة المكرمة ١٣٨٨هـ-١٩٦٨م الناشر مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع.

٤. أصول الكافي، الشيخ محمد بن يعقوب الكلينيّ. دار الكتب الإسلاميّة، ط٣. ٥. الامثل في تفسير كتاب الله المُنزَل. المؤلف: الشّيخ نَاصر مَكارم القاهرة الطبعة: ١٤١٩ هـ.

> ٦. أنوار التنزيل وأسرار التأويل، المؤلف: ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي (المتوفى: ٦٨٥هـ) المحقق: محمد عبد الرحمن المرعشلي الناشر: دار إحياء التراث العربي -بيروت الطبعة: الأولى –١٤١٨ هـ.

> > ٧. بحار الأنوار، لمحمّد باقر المجلسي،

المتوفى ١١١١ه...، ط٢، المكتبة الإسلاميّة، طهران، ١٣٦٢ هـ.

٨. بحر العلوم. المؤلف: أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي (المتوفى: ٣٧٣هـ) تحقيق: د. محمود مطرجی دار النشر: دار

٩. البحر المديد في تفسير القرآن المجيد: المؤلف: أبو العباس أحمد بن محمد بن المهدي بن عجيبة الحسنى الأنجري الفاسى الصوفي (المتوفي: ١٢٢٤هـ) المحقق: أحمد عبد الله القرشي رسلان الناشر: الدكتور حسن عباس زكي-

الشيرازي، قم الحوزة العلمية ١٤٠٤. ١٠. البرهان في علوم القرآن، تأليف: محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشي أبو عبد الله، المتوفى ٧٩٤ هـ، دار النشر: دار المعرفة-بروت-١٣٩١، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم.

١١. بصائر ذوى التمييز في لطائف الكتاب العزيز. المؤلف: مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادي (المتوفى: ٨١٧هـ) المحقق:

الإسلامية، طهران.

17. تفسير القرآن العظيم (ابن كثير) المؤلف: أبو الفداء إساعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي (المتوفى: ٤٧٧هـ) المحقق: عمد حسين شمس الدين الناشر: دار الكتب العلمية، منشورات عمد علي بيضون-بيروت الطبعة: الأولى-١٤١٩هـ.

10. تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم المؤلف: أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتم (المتوفى: ٣٢٧هـ) المحقق: أسعد محمد الطيب الناشر: مكتبة نزار مصطفى البازالملكة العربية السعودية الطبعة: الثالثة – ١٤١٩هـ.

11. تفسير القرآن، للسمعاني. المؤلف: أبو المظفر، منصور بن محمد بن عبد الجبار ابن أحمد المروزى السمعاني التميمي الحنفي ثم الشافعي (المتوفى: ١٨هـ) المحقق: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم الناشر: دار

محمد علي النجار الناشر: المجلس الأعلى للشئون الإسلامية - لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة.

11. تاج العروس من جواهر القاموس، تأليف: محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، المتوفي ١٢٠٥هـ، دار النشر: دار الهداية، تحقيق: مجموعة من المحققين.

17. التبيان في تفسير القرآن، أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي، تحقيق: أحمد حبيب القصير، مطبعة العلمية النجف الأشرف، ١٩٥٧م.

18. التسهيل لعلوم التنزيل، المؤلف: أبو القاسم، محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الله، ابن جزي الكلبي الغرناطي (المتوفى: ٧٤١هـ) المحقق: الدكتور عبد الله الخالدي الناشر: شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم -بيروت الطبعة: الأولى -١٤١٦ هـ.

10. تفسير العياشي، لأبي نصر محمد بن مسعود بن عياش السمرقندي، المتوفي ٣٢٠ هـ، تحقيق السيد هاشم الرسولي المحلاتي، المكتبة العلمية

العدد الخامس عشر خريف (۲۰۱۳م - ۱۶۳۶هـ) العدد الخامس عشر خريف (۲۰۱۳م - ۱۶۳۶هـ)

دار الفكر -بيروت -٥٠٤٠.

٢٤. الجامع لأحكام القرآن، تأليف: أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، المتوفي ٣٨٠هـ، دار النشر: دار الشعب –القاهرة.

۲۰. الدر المنثور، تأليف: عبد الرحمن بن الكهال جلال الدين السيوطي ت.
 ۹۱۱هـ، دار النشر: دار الفكربيروت - ۱۹۹۳.

77. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، تأليف: العلامة أبي الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي البغدادي، دار النشر: دار إحياء التراث العربي -بيروت.

77. زاد المسير في علم التفسير، المؤلف: جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (المتوفى: ٩٥هـــ) المحقق: عبد الرزاق المهدي، الناشر دار الكتاب العربي. بيروت ط١ -١٤٢٢ هـ.

۲۸. زهرة التفاسير، المؤلف: محمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد المعروف بأى زهرة (المتوفى: ١٣٩٤هـ) دار

الوطن، الرياض-الطبعة: الأولى، 181٨هـ-١٩٩٧م.

19. تفسير المراغي: المؤلف: أحمد بن مصطفى المراغي (المتوفى: ١٣٧١هـ) الناشر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده بمصر الطبعة: الأولى، ١٣٦٥هـ - ١٩٤٦م.

٢٠. تفسير الميزان، للعلامة السيد محمد
 حسين الطباطبائي، ط١، منشورات
 جماعة المدرسين في الحوزة العلمية
 فى قم.

۲۱. تلخيص التمهيد، تأليف: محمد هادي معرفة، ط۷، مؤسسة النشر الإسلامي، ۱٤۲۸هـ.

۲۲. تنویر المقباس من تفسیر ابن عباس،
ینسب: لعبد الله بن عباس الله
(المتوفی: ۲۸هـ) جمعه: مجد الدین أبو
طاهر محمد بن یعقوب الفیروزآبادی
(المتوفی: ۸۱۷هـ) الناشر: دار الکتب
العلمیة -لبنان.

۲۳. جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تأليف: محمد بن جرير بن يزيد بن خالد الطبرى أبو جعفر، دار النشر:

النشر: دار الفكر العربي.

79. السراج المنير في الإعانة على معرفة بعض معاني كلام ربنا الحكيم الخبير. المؤلف: شمس الدين، محمد بن أحمد الخطيب الشربيني الشافعي (المتوفى: 9۷۷هـ) الناشر: مطبعة بولاق (الأميرية) -القاهرة. عام النشر: 1۲۸٥هـ.

.٣٠. صفوة التفاسير. المؤلف: محمد علي الصابوني. الناشر: دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع -القاهرة الطبعة: الأولى، ١٤١٧ هـ -١٩٩٧ م. ٣٠. غرائب القرآن ورغائب الفرقان، المؤلف: نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمي النيسابوري. دار الكتب العلمية -بيروت/ لبنان - الكتب العلمية -بيروت/ لبنان - يقيق: الشيخ زكريا عميران.

٣٢. فتح القدير الجامع بين فني الرواية ٣٠ والدراية من علم التفسير، تأليف: محمد بن علي بن محمد الشوكاني، المتوفي ١٢٥٠هـ، دار النشر: دار الفكر -بروت.

٣٣. في ظلال القرآن: المؤلف: سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي (المتوفى: م١٣٨٥هـ) الناشر: دار الشروق- بيروت -القاهرة الطبعة: السابعة عشر -١٤١٢هـ.

الأقاويل في وجوه التأويل، تأليف: الأقاويل في وجوه التأويل، تأليف: أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، المتوفي ٥٣٨هـ، دار الخوارزمي، المتوفي ١٠٤١ العربي النشر: دار إحياء المتراث العربي بيروت، تحقيق: عبد الرزاق المهدي. ١٨٥هـ الكشف والبيان عن تفسير القرآن. المؤلف: أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي، أبو إسحاق (المتوفى: الثعلبي، أبو إسحاق (المتوفى: عاشور الناشر: دار إحياء التراث عاشور الناشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت -لبنان الطبعة: الأولى العربي، بيروت -لبنان الطبعة: الأولى عرب م.

٣٦. مجمع البيان في تفسير القرآن، تأليف: أبي علي الفضل بن الحسن الطبرسي، المتوفى ٤٨ ه.، دار المرتضى – بيروت، ط١.

٣٧. محرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز،

أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي، دار الكتب العلمية-لبنان-١٤١٣هـ، الطبعة: الاولى، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد. ٣٨. مـدارك التنزيل وحقائق التأويل. للنسفى، المؤلف: أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود حافظ الدين النسفى (المتوفى: ٧١٠هـ) تحقيق: يوسف على بديوي الناشر: دار الكلم الطيب، بسروت الطبعة: الأولى،

٣٩. مسند الإمام أحمد بن حنبل، المؤلف: أحمد بن حنبل. المحقق: شعيب الأرنؤوط وآخرون الناشر: مؤسسة الرسالة الطبعة: الثانية ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م.

١٤١٩ هـ -١٩٩٨ م.

٠٤. معالم التنزيل في تفسير القرآن. تفسير البغوي. المؤلف: أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي الشافعي (المتوفي: ١٠٥هـ) المحقق: عبد الرزاق المهدى الناشر: دار إحياء التراث العربي -بيروت الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ.

٤١. معاني القرآن، المؤلف: أبو جعفر النحاس أحمد بن محمد (المتوفى: ٣٣٨هـ) المحقق: محمد على الصابوني الناشر: جامعة أم القرى-مكة المرمة الطبعة: الأولى، ١٤٠٩.

٤٢. مفاتيح الغيب ، المؤلف: الإمام العالم العلامة والحبر البحر الفهامة فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعي دار النشر: دار الكتب العلمية -ببروت-١٤٢١هـ-٠٠٠٠م الطبعة: الأولى.

٤٣. مناهل العرفان في علوم القرآن، تأليف: محمد عبد العظيم الزرقاني، دار النشر: دار الفكر -لبنان-١٤١٦هـ - ١٩٩٦م، الطبعة: الأولى. ٤٤. الموسوعة القرآنية خصائص السور. المؤلف: جعفر شرف الدين. المحقق: عبد العزيز بن عثمان التويجزي. الناشر: دار التقريب بين المذاهب الإسلامية -بسروت الطبعة: الأولى-١٤٢٠ هـ.

٥٤. نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، المؤلف: إبراهيم بن عمر

العدد الخامس عشر خريف (٢١٠٧م-١٤٣٤ هـ) في

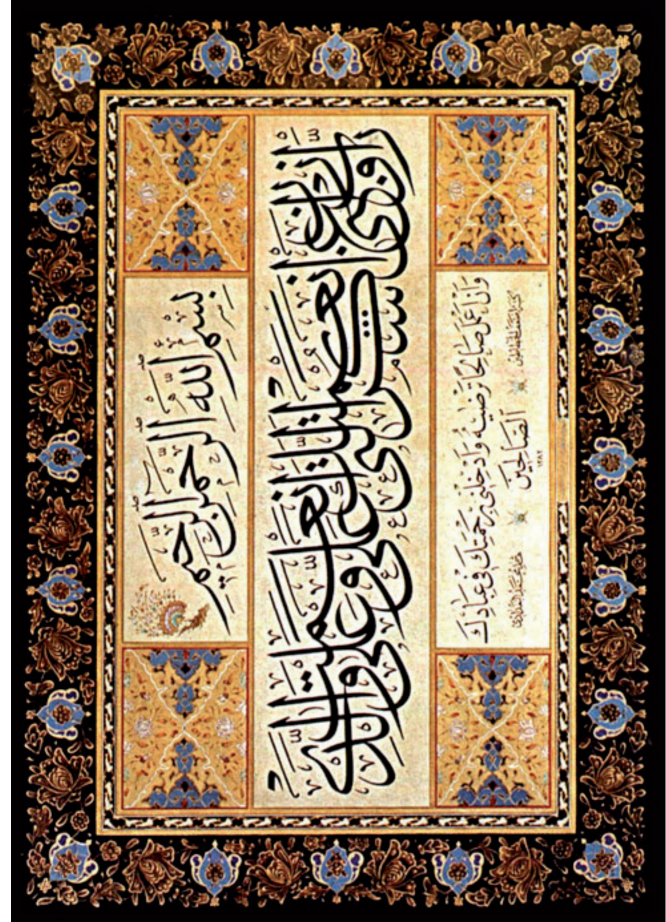
بن حسن الرباط بن علي بن أبي بكر البقاعي (المتوفى: ٨٨٥هـ) دار النشر: دار الكتب العلمية -بيروت- ١٤١٥ تحقيق: عبد الرزاق غالب المهدي.

القرآن وتفسيره، وأحكامه، المؤلف: القرآن وتفسيره، وأحكامه، المؤلف: أبو محمد مكي بن أبي طالب حموس بن محمد بن مختار القيسي القيرواني ثم الأندلسي القرطبي المالكي (المتوفى: المحقق: أ. د: الشاهد البوشيخي الناشر: مجموعة بحوث الكتاب والسنة حكلية الشريعة

والدراسات الإسلامية -جامعة الشارقة الطبعة: الأولى، ١٤٢٩هـ- ٢٠٠٨م.

المؤلف: أبو الحسن علي بن أحمد بن المؤلف: أبو الحسن علي بن أحمد بن محمد بن علي الواحدي، النيسابوري، الشافعي (المتوفى: ٢٦٨هـ) تحقيق وتعليق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معوض، واخرون قدمه وقرظه: الأستاذ الدكتور عبد الحي الفرماوي: دار الكتب العلمية، بيروت -لبنان الطبعة: الأولى، ١٤١٥هـ -١٩٩٤م.











### ١. بحوث تمهيدية:

### ١/ ١) توطئة:

في كلّ مكان وزمان تختلف الحاجات تبعاً باختلاف الظروف، ولكن هذا التبدُّل والتغيُّر في الظروف المستتبع لتغيُّر الحاجيات لا يعني بالضرورة أنَّ نصوص الوحي الأعم من القرآن الصامت بين الدفتين والقرآن الناطق الموجود في كلّ زمان لا تستجيب للعناصر الثابتة في ذلك المتغيّر الظرفي، وإلّا لاحتجنا إِلَى تجدُّد الوحي والكتاب تبعاً لتغيُّر الظروف، وهذا يتنافى مع ختم النُّبوّة وإكمال الدين والشريعة.

بل إِنَّ الإسلام الحقيقي المتمثّل بالاعتقاد الحقّ بفكرة الإمامة المنصوصة يحلّ إشكالية وجود المتغيّر، ويعتبر عدم خلوّ الأرض من الحجّة -المستفاد من نصوص كثيرة منها: «لَا تَخْلُو الْأَرْضُ مِنْ قَائِم لللهِ بِحُجَّةٍ إِمَّا ظَاهِراً مَشْهُوراً وَإِمَّا خَائِفاً مَغْمُوراً لِئَلَّا تَبْطُلُ حُجَجُ الله وَبَيِّنَاتُهُ»(۱) - وتنصيب الحجّة الأصيل للحجة البديل في فترة المغمورية

<sup>(</sup>١) الشرّيف الرضي، محمد بن حسين الموسوي، نهج البلاغة: ٤٣٤، تصحيح: عزيز الله عطاردي، نشر: مؤسسة نهج البلاغة، الطبعة الأُولى ١٤١٤هـ، قم.

في الحوادث الواقعة، يعتبر ذلك أمثل حلٍّ لهذه الإشكالية.

ومن هنا كانت النُّصوص المعصومة من الكتاب والسنّة بحاجة إِلَى استنطاق لاستخراج تلك العناصر الثابتة، التي هي في عين ثباتها ليّنة قابلة للانطباق على كلّ الوقائع مهما تغيّرت ظروفها وأشكالها وأشخاصها والعناصر الدخيلة في تشخُّصها، من دون أنْ يكون لها دخلٌ في موضوعيتها للحكم الشرعي.

ولكن-وللأسف الشديد -نجد في هذا الأمر تفاوتاً بين الخلف والسلف من علماء الأُمّة الاسلامية!!.

فالسلف كان ينطلق من النّص ليستنبط النّظرية، ويكون بذلك سبّاقاً من كلّ النّظم الوضعية والفكر المستقلّ عن الدين، وليكون بعد ذلك المنطلق الَّذِي يسير على أساسه المثقّف غير المتديّن في شتّى أنواع العلوم والمعارف.

وتاريخ أُمّتنا المجيد يشهد بهذا الأمر بوضوح؛ فنظريات الفيزياء والكيمياء والحساب والهندسة وغيرها، فضلاً عن المعارف التي بات يعتمد عليها ما يُصطلح عليه بالعلوم الإنسانية -والتي نمت في جامعة المدينة المنوّرة بزعامة الصادِقَيْن من آل محمد صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين -استقى منها الغرب في نهضته الفكرية والعلمية بعد أن تحرّر من براثن الكنيسة المتحجّرة.

## بينها الخلف تراه متردداً بين منهجين:

المنهج الأوّل: يتمثّل بحالة الانبهار بها توصّل إليه العلم الحديث من نظريات وحقائق في شتّى ميادين العلم والمعرفة، من دون أنْ يُعير أيّ أهمّية لتراثنا الثّري، بل أصبح يرى أنَّ الدين المتمثّل بنصوصه المعصومة ليس إِلَّا مجموعة من التعاليم والنصائح والإرشادات التي تصبّ في طريق الهداية في مجال العبادة الفردية بين الإنسان وربّه.

المنهج الثاني: ويتمثّل بحالة التبعية، بمعنى أنَّه يؤمن بأنّ تراثنا الديني بنصوصه المعصومة لها قدرة على تقنين قواعد ومعطيات ونظريات وحقائق في شتى ميادين الحياة والمعرفة. لكنّه لا ينطلق منها، ليستنطقها ويستخرج تلك القواعد والحقائق والنظريات،



بل ينطلق مِّنا توصّل إليه العلم الحديث؛ ليحاول أنْ يطبّقه على آيةٍ هنا، وحديثٍ هناك.

وكلا المنهجين يتمتعان بعناصر السلبية فيها، وإنْ كان الثاني أحسن حالاً من الأوّل؛ فإنّ المنهج الأوّل يورث لنا جيلاً يرى أَنَّ نصوص الدين لا تتهاشى مع حاجات المجتمع في شتى الميادين، وينجرف في انبهاره مع التطوّر العلمي عند الغرب بها فيه من الغثّ والسمين، وشيئاً فشيئاً يبتعد شبابنا ـ المنتمين إلى هذا المنهج ـ عن دينهم وتعاليم قادتهم، وليس فقط يخسرون ما في تلك التعاليم من قيم معنوية، بل يتربّون على قيم في قبالها تحكمها المادة والأنانية والمصلحة الشخصية والربح والخسارة بمقياس الدنيا.

والمنهج الثاني وإنْ لم يكن بتلك الحدّة من الخطورة، إلا أنّه من جهة أُخرى كثيراً ما يؤدّي إلى الخطأ في استنطاق النُّصوص؛ لأنّ ذهنية المستنطق تكون متأثّرة بالنظرية العلمية، وهذا يشكّل له خلفية بنائية تمنعه من رؤية خلاف النظرية التي يبحث عن مطابقها في النُّصوص، وتجعله يجيّر النّص المعصوم ليكون خادماً لتلك النظرية، فبدلاً من أنْ يكون مع الدليل يميل معه حيثها مال، يصبح أسيراً للنظرية التي يريد إسقاطها على النصّ المعصوم، ولا يخفى ما في ذلك من المفاسد.

والمنهج الصحيح والخالي عن المحذور يكون ـ خصوصاً فيها بات يُعرف بالعلوم الإنسانية من قبيل قواعد علم الاجتهاع والنفس والقانون والإدارة والتخطيط والسياسة و... بالالتزام بأحد الأُمور التالية:

- أنْ نتخذ الخارج بمثابة (إشكالية ما) ننطلق من خلالها للبحث عن الحلول على ضوء النّصّ المعصوم.
- أنْ ننظر إِلَى القوانين والقواعد التي توصلت إليها الدراسات الأكاديمية الحديثة على أساس أنها فرضيات محتملة للصدق والكذب، ويكون المقياس في ترجيح أحد المحتملين هو العرض على النّص المعصوم، ولو في بعده الإمضائي لا التأسيسي.
- ٣. أنْ نستفيد من الدراسات الحديثة بمقدار إيجاد الدافع والذهنية المناسبة والمجرّدة لفهم النُّصوص على أساس خبرة المتخصّص غير المنجرف والمنبهر بتخصُّصه.



وهذا المقال محاولة متواضعة لتطبيق المنهج الصحيح بأُموره الثلاثة على قاعدة من قواعد التخطيط الاستراتيجي في مجال التخطيط والإدارة.

#### ١/ ٢) المفردات المفتاحية للبحث:

كما يوضح العنوان؛ فإنَّ المفردات المفتاحية والمفصلية في هذا البحث هي التالية:

(التخطيط -الاستراتيجية -التحليل -طريقة سوات).

وباعتبار أنَّ البحث الرئيس في هذا المقال يرتبط باستنطاق النُّصوص المعصومة في الكتاب والسنّة لاستخراج قواعد التحليل على طريقة سوات، فلا نرى داعياً لتخصيص شطر كبير من المقالة للبحث عن الكليات والمفاهيم بشكل مستقلً ومنفصل، بل سوف تتضح لنا هذه المفردات المفصلية من خلال تناولنا لصلب الموضوع الَّذِي يفي بالجواب عن الإشكالية المفترضة.

### ١/ ٣) إشكالية البحث وأسئلته:

بطبيعة الحال يستفاد من العنوان أنَّ الإشكالية الرئيسة في هذا المقال هي: كيف ندلّل على قاعدة من قواعد التخطيط الاستراتيجي (التحليل على طريقة سوات) على ضوء القرآن والسنة؟.

ولمّا كانت طبيعة البحث العلمي تقتضي التفريع إِلَى ما يرتبط بالمبادئ التصوُّرية للبحث وإلى ما يرتبط بالمبادئ التصديقية انحلّ السؤال الأساس إِلَى الأسئلة الفرعية التالية والتي تمثّل المحاور العامّة للبحث:

- ١. ما المقصود من التخطيط الاستراتيجي؟.
- ٢. ما المراد من التحليل على طريقة سوات؟.
- ٣. كيف يدلّ القرآن الكريم على هذه الطريق؟.
  - ٤. كيف تدلّ السُّنة الشريفة عليها؟.

### ١/٤) تحليل المصادر:

لم أحاول في هذا المقال حشد التوثيقات من المصادر المتنوّعة خصوصاً في التعريفات



المرتبطة بالتخطيط والاستراتيجية والتحليل على طريقة سوات، ما دام الغرض من هذا المقال ـ بحسب الإشكالية المتقدّمة ـ لا يرتبط بالبحث المفهومي إلّا من خلال ما يقع المفهوم في إطار توضيح أسبقية النّص المعصوم للقاعدة الاستراتيجية المشار إليها.

وعليه فيمكن تحليل المصادر المعتمد عليها في هذا المقال إلى ثلاثة أصناف:

- ١. المصادر اللغوية؛ لأنطلق من خلالها إلى تطوّر المعنى الاصطلاحي.
- ٢. المصادر المرتبطة بالمعنى الاصطلاحي، واقتصرت في هذا النَّوع على مواقع البحث الإلكتروني المعتبرة.
- ٣. مصادر النّص المعصوم من القرآن الكريم والمجاميع الحديثية التي نحلّل النّص الوارد فيها والمرتبط بقاعدة التخطيط الاستراتيجي.

### ٢. مفهوم التخطيط:

نطلّ إطلالة مختصرة على تعريف بعض مفردات البحث المفتاحية، ونفتتح الكلام حول مفردة التخطيط.

#### ٢/ ١ التخطيط لغة:

وهي من الخطّ، قال ابن فارس: «الخاء والطاء أصلٌ واحد؛ وهو أثرٌ يمتدُّ امتداداً. فمن ذلك الخطّ الذي يخطّه الكاتب»(٢).

وتستعمل كلمة التخطيط بمعنى النقش؛ حيث ذكر أئمّة اللُّغة في مقام شرحهم للنمش ما لفظه: «النون والميم والشين أصلٌ يدلُّ على تخطيط في شيء»(٣).

ومن هذا الباب يطلق الخطُّ على الطريق(٤)، وسيأتي أنَّ المعنى الاصطلاحي المختار هو الذي يتناسب مع هذا الإطلاق اللغوي.



<sup>(</sup>٢) ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللَّغة ٢: ١٥٤، تحقيق وضبط: عبد السَّلام مُحُمَّد هارون، نشر: مكتب الإعلام الإسلامي، ١٤٠٤، قم.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ٥: ٤٨١.

<sup>(</sup>٤) انظر: لسان العرب، مادة: (خطط).

### ٢/ ٢ التخطيط اصطلاحاً:

الظاهر أنَّ التخطيط في الاصطلاح الإداري وعلوم البرمجة يُطلق على البرمجة ووضح التدابير على وفق الأهداف المنظورة.

وقد ورد في كتب الإدارة والتخطيط تعاريف كثيرة ومتنوعة لهذه الكلمة، كلُّها في الواقع ترجع إلَى ما ذكرناه، والشامل لوجود أهداف ما عند المخطِّط، يريد من خلال آلية وتدابير واضحة أنْ يتوصّل إليها. وإليك بعض النهاذج لتعريفات تصبّ في هذا الإطار:

### ٢/ ٢/ ١ التخطيط عند منظمة اليونسكو:

عرّفت اليونسكو التخطيط بأنّه: «وسيلة تتيح لنا وضع مخطّط منهجي لأوجه النشاط الَّذي ينبغي الاضطلاع بها بغية تحقيق الأهداف التربوية في حدود إمكانات وتطلُّعات بلد ما في سبيله نحو التنمية المستمرّة»(٥).

فالأهداف التي هي علَّة غائية للتخطيط مرعيةٌ في هذا التعريف، إلَّا أنَّه لا يخلو من مؤ اخذات:

منها: جعل التخطيط وسيلة تتيح لنا وضع مخطّط، وهذا مرجعه إلَى قولنا: التخطيط يتيح لنا وضع مخطِّط، مع أنَّ التخطيط بمعناه المصدري هو وضع المخطط عينه، وليس شيئاً يتيح لنا وضع المخطط.

و منها: أنَّ الأهداف فيه خُصِّصت بالتربوية.

ومنها: أنَّه مختصٌّ بالتخطيط في إطار الدولة، مع أنَّه أعمّ من ذلك.

والملاحظتان الأخبرتان يمكن غضّ النظر عنهما؛ نظراً لكون طبيعة عمل اليونسكو تقضتي التخصيص بالتربوية في إطار الدولة والبلد.

### ٢/ ٢/ ٢ التخطيط عند الزهراني:

ذكر الزهراني أنَّ التخطيط عبارة عن: «عمليات تحليلية تشمل تقدير المستقبل المنشود،

<sup>(5)</sup> انظر التالي: http://knol.google.com/k///D8//B9//D8//A8//D8//AF، للكاتب عبد الله الزقيلي.

وتحديد الأهداف المرغوبة والمناسبة لمحتوى وبيئة ذلك المستقبل، وتطوير عدد من البدائل الكفيلة بتحقيق تلك الأهداف، والاختيار من بين هذه البدائل ما هو أفضلها»(١).

فالتخطيط عند الزهراني عملية تحليلية تأخذ بعين الاعتبار: المستقبل، ورسم الأهداف، وذكر البدائل الكفيلة بتحقيق تلك الأهداف، والاختيار من بينها.

فالأهداف وإنْ ذكرت في كلا التعريفين، إِلَّا أَنَّهَا على الأوّل جعلت علّة غائية للتعريف، وعلى الثاني كان رسم الأهداف داخلاً في حقيقة التعريف، ولعلّ مرجع ذلك إِلَى اختلافٍ مبنائيّ بينها.

### / ۲/ ۳ التخطيط عند (Mary Niles):

ولعلّ أبسط تعريف ينسجم مع الانصراف الذهني للكملة بجذرها اللغوي هو ما ذكرته (Mary Niles) من كونه: «العملية الواعية التي يتمّ بموجبها اختيار أفضل طريق أو مسار؛ للتصرُّف بها يكفل تحقيق هدف معيّن»(٧).

فالتخطيط باعتبار كونه يصدر من فاعل مختار قد رسم أهدافه مسبقاً - لا أنَّ رسم الأهداف داخلٌ في عملية التخطيط - يعتبر عملية واعية، وفي هذه العملية الواعية يتم وضع اليات وتدابير توصل إلى الأهداف المعينة.

### ٣. مفهوم الاستراتيجية:

لا يخفى أنَّ هذه الكلمة دخيلة إِلَى اللَّغة العربية؛ ولذا كان المناسب أنْ نتعرّض لمعناها الأصلى في اللغة التي استعملت هذه الكلمة فيها.

### ٣/ ١ الاستراتيجية في أصلها اللُّغوي:

اشتقّت هذه الكلمة (Strategic) من الكلمة اليونانية (Strategos)، وهي تعني عندهم: فنّ القيادة أو فنّ الجنرال، وعلى هذا النحو فهي ترتبط بالمهام العسكرية، وعلى



<sup>(</sup>٦) راجع: المصدر نفسه. كما يراجع في هذه التعاريف وغيرها، د. عادل السَّيِّد جندي، الإدارة والتخطيط التعليمي الاستراتيجي رؤية معاصرة: ١٣١، الطبعة الأُولى ١٤٢٣هـ. ق.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه.

هذا الأساس عُرّفت على حسب قاموس (١٨٨٨) (Webster)s، المّما: «علم تخطيط العمليات العسكرية وتوجيهها»(١٨).

والحاصل: أنَّها بمعناها اللُّغوي اليوناني، استعملت الكلمة في آلية استخدام الجيوش في المعركة.

## ٣/ ٢ تطوّر المفهوم اللُّغوي وصولاً إِلَى المفهوم الاصطلاحي:

تعدّدت استخدامات هذه الكلمة حتى أنّها شملت العديد من العلوم والميادين، ولم يعد استخدامها قاصراً على الحالات العسكرية، بل نجده قد امتدّ اليوم إلى جميع العلوم الإنسانية (كعلم السياسة، والاقتصاد، والاجتهاع، والإدارة، والتربية والتعليم..).

وكأكثر المفاهيم الجدلية وقع الخلاف الشديد في تحديد المعنى الاصطلاحي لهذه الكلمة، وعلى الرغم من ذلك نجد أنَّ المبدأ لأغلب التعاريف لم يتباين مع المعنى اللغوي للكلمة، وإنّا الاختلاف في ميدان الاستفادة منه، ففي زمن اليونان كان مجاله الحالات العسكرية وميادين الحرب، وفي زماننا تشعّب بتشعُّب العلوم الإنسانية.

وكيف كان، فقد عرّف شاندلر (Chandler ، ١٩٨٨) الاستراتيجية قائلاً: «تحديد المنظمة لأهدافها وغاياتها على المدى البعيد، وتخصيص الموارد لتحديد هذه الأهداف والغايات».

وفي هذا السياق يقول ثومبسون واستركلاند (Thompson & Strickland): أنَّ الإدارة الاستراتيجية تعني: «وضع الخطط المستقبلية للمنظمة، وتحديد غاياتها على المدى البعيد، واختيار النمط الملائم من أجل تنفيذ الاستراتيجية»(٩).

ومِمّا لا يخفى أنَّ هذين التعريفين كان انطلاقة أصحابها ترتكز على الفكر الإداري وإدارة الأعمال؛ لذا أخذا في التعريف كون الكلام عن التخطيط للمنظمة.



<sup>(</sup>٨) المفاهيم الأساسية للإدارة الاسترتيجية (Basic Concepts In Strategic Management)، بحثٌ صادرٌ عن المركز التخصصي للدراسات، مركز الدراسات الاسترتيجية، ص: ٣.

<sup>(</sup>٩) المصدر نفسه.

### ٤. التخطيط الاستراتيجي في كلمة أخيرة:

ظهر التخطيط الاستراتيجي كأحدث صورة من صور التخطيط في المنظهات. وأدّى هذا النوع من التخطيط إلى تغيير الكيفية التي تخطّط بها المنظهات لوضع الاستراتيجيات الخاصة بها وتنفيذها، وأصبحت الإدارة الاستراتيجية أداة أساسية للمنظهات لكي تتعلم وتتطور إذا أرادت صياغة حالة من التميّز والاستجابة بطريقة فعالة للتغيرات العالمية الآخذة في التسارع والازدياد. ويتمّ استخدام تعبير (الإدارة الإستراتيجية) للتعبير عن ذات المفهوم الذي يعكسه التخطيط الاستراتيجي. وعلى الرغم من سبق منظهات القطاع الخاص للاضطلاع بهذا النوع من التخطيط، إلا أنَّ التجربة تكشف أهمية وفعالية هذا النوع من التخطيط للمنظهات العامة كذلك. وتشجع الإدارة الاستراتيجية على أنْ يتمّ العمل في المنظهات في ظلّ مفاهيم اللامركزية والتفويض، وذلك في الإطار الاستراتيجي للتوجيه الطويل الأجل (۱۰).

هذا، وقد سطع نجم التخطيط الاستراتيجي في السبعينات والثمانينات وبداية التسعينات من القرن المنصرم إلى أنْ وجّه (هنري منتزبرغ) هجوماً شديداً عليه في عام ١٩٩٤م، من خلال كتابه الشهير (صعود وسقوط التخطيط الاستراتيجي)، وقد دافع العلماء في قباله دفاعاً مقبولاً أدّى إلى تطوّر حركة التفكير الاستراتيجي والإقبال على الاستفادة منه في شتى الميادين.

وتتلخّص حركة التخطيط الاستراتيجي بالشكل التالي:

أين نحن؟ ← أين نريد الوصول؟ ← كيف نصل إِلَى ما نريد؟

٥) التخطيط الاستراتيجي على طريقة (Swot Analysis):

ذكر علماء إدارة التخطيط الاستراتيجي طرقاً وأدوات للتخطيط تختلف فيها بينها في



in Public and Nonprofit Jack Koteen، Strategic Management :انظر في ذلك (۱۰) Publishing Organizations، 2nd edition. Westport، CT، USA: Greenwood .Group، Inc.، 1997. P: 20

كيفيّة إيصالها إلى الأهداف من جهة، وفي القيمة الحاصلة منها من جهة أُخرى، وكان من أشهر هذه الأدوات وألصقها بالطبع البشري طريقة تحليل نقاط القوّة والضعف والفرص والتهديدات، والتي تُعرف باسم التحليل على طريقة سوات (Swot Analysis)، وسوف أقوم بشرح مبسّط لها أسلّط من خلاله الضوء على مرتكزاتها الأساسية من دون التعرُّض لكيفية تحصيل النسب وحساباتها، فنقول وعلى الله الاتكال:

إِنَّ كلِّ مُخطِّطٍ على هذه الطريقة يلقي نظرتين: نظرةٌ إِلَى داخله وكينونته وذاته، ونظرةٌ إِلَى البيئة المحيطة به.

وفي النظرة الأُولى يقسم ما يراه إِلَى نقاطِ قوّةٍ ونقاط ضعف، وفي النظرة الثانية يقسمها إِلَى فرص وتهديدات.

و (Swot) هذه الكلمة المتقدّمة تعتبر اختصاراً للعوامل الأربعة الداخلية والخارجية، فالحرف الأول اختصار لكلمة (Strength) أي: القوة، والثاني اختصار لكلمة (Weakness) أي: الضعف، والثالث اختصار لكلمة (Threats) أي: الفرص، والرابع اختصار لكلمة (Threats) أي: التهديدات.

والتحليل على هذه الطريقة يعني: أنْ يدرس العامل قبل شروعه في العمل نقاط القوّة الموجودة لديه، ويقايسها مع نقاط الضعف. ثمّ يلتفت إلى المحيط الَّذِي يعيش فيه؛ ليرى الفرص التي يكون استغلاله لها موجباً للنجاح في العمل، والتهديدات التي تقف عائقاً أمام الوصول إلى الهدف. ثمّ يقايس بينها، فإذا كانت الكفّة الراجحة في جانب الضعف والتهديدات، فلا بدّ له من أنْ يغيّر موقعيته، أو ينتظر تغيّر الشرائط والظروف، وهكذا...

فإذا أخذنا بعين الاعتبار شركة من الشركات المالية، وأردنا أنْ نخطّط لها على طريقة (Swot Analysis)، فنقاط القوّة والضعف - ببساطة - هي العوامل الداخلية التي تقع في نطاق سيطرة الشركة، فالأوّل منها ما يؤثّر إيجاباً في وصول الشركة إلى أهدافها، من قبيل السيولة المطلوبة المتوفرة، أو وجود العمالة ذات الخبرة والكفاءة. والثاني منها يؤثّر سلباً في نشاط الشركة وحركتها تجاه تحقيق أهدافها، من قبيل بطء عمليات التوزيع، أو ضعف



العلامة التجارية وما شابه ذلك.

أمّا بالنسبة للفرص والتهديدات، فهي العوامل الخارجية، والتي ليس للشركة تأثيرٌ عليها، والتي يمكن أنْ تستغلّ لصالح الشركة فتصبح فرصةً، أو تستخدم ضدّها فتصبح تهديداً.

فالأوّل، مثل وجود الدعم الحكومي، أو سهولة إيجاد التقنية.

والثاني، كالمنافسة القويّة، أو المؤشرات الاقتصادية السلبية.

ولا تنحصر هذه الطريقة من التحليل في الشركات التجارية، بل هي سارية المفعول في كلّ عمل هادف - ولو بأدنى درجاته - يقوم به الإنسان ولو على مستواه الفردي. فلو فرضنا أنَّ شخصاً يُريد أن يتحرّك من مدينة إلى أخرى، فسوف يطالعنا في العوامل الداخلية نقاط قوّة، من قبيل وسيلة النقل القوية التي يمتلك، وقدرته الممتازة على قيادتها، ونقاط ضعف، من قبيل ضعف نظره والحال أنَّ قيادته سوف تكون في الليل.

كما أنَّه تطالعنا عوامل خارجية تشكّل فرصاً من قبيل عدم الازدحام على الطريق، وتهديدات من قبيل تواجد شرطة المرور على الطريق بكثافة، والحال أنَّه يحتاج إِلَى سرعة غير مجازة للوصول إلى هدفه.

### ٦. دلالة القرآن على طريقة (Swot Analysis):

لًا كان السُّؤال الفرعي المرتبط بهذا المقطع من المقال، يرجع إِلَى كيفية دلالة القرآن الكريم على التحليل على طريقة (swot)، فكان لا بدّ لنا أوّلاً من بيان كيفية دلالة القرآن بشكل عام -على نظريات وقواعد مع عدم كونه كتاباً أُنزل لأجل ذلك، وثانياً في استعراض تلك الآيات المدّعى دلالتها، وثالثاً في كيفية دلالتها، فكان البحث كالتالي:

### ٦/ ١ كيفية دلالة القرآن على القواعد والنظريات الحديثة على وجه العموم:

عندما ندّعي دلالة القرآن الكريم على قاعدة أو نظريّة حديثة، لا نعني من ذلك أنَّه يدلّ عليها بجميع تفصيلاتها وخصائصها وشرائطها؛ لأنّ القرآن الكريم ليس كتاباً أُنزل ابتداء لتقنين قواعد وإبداع نظريات، بل هو كتاب هداية، ومشعل نور، وطريق تعقّل، كما يعبّر هو عن نفسه في أكثر من موضع:



- ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَارَبُّ فِيهِ هُدًى لِلشَّقِينَ ﴾ [سورة البقرة: ٢].

- ﴿ رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَاينتِ ٱللَّهِ مُبَيِّنَتِ لِيُخْرِجَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى النُّورَ ﴾ [سورة الطلاق: ١١].

- ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرُءَ الْعَرَبِيَّ الَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [سورة يوسف: ٢].

- ﴿ كِتَنَبُّ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِكُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَنَتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِ مَ إِلَى صِرَطِ الْمَرْيِنِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ [سورة إبراهيم: ١].

ولكنّه في الوقت نفسه، استفاد في طريق الوصول إلى الهداية من آلياتٍ لم تكن معروفة في زمانه، وأشار إلى نظريات بمقدار ما تصبُّ إشارته هذه في إيجاد الوعي في الإنسان في أثناء تكامله المعنوى.

### ٦/ ٢ استعراض الآيات الدالة:

من خلال جولةٍ لم تكن مقصودة على آيات القرآن الكريم، انقدح أنَّ هناك آياتٍ كثيرةً تدلَّ على قاعدة التحليل على طريقة (swot)، نقتصر في هذه العجالة على ذكر أربعة منها:

٢/ ٢/ ١ الآية الأُولى:

ما ورد في سورة البقرة من قوله: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَا عَلَى الْكَثِيرَةُ إِلَا عَلَى الْكَثِيرَةُ إِلَا عَلَى الْكَثِيرَةُ إِلَا عَلَى الْكَثِيرَةُ إِلَا عَلَى اللهِ [٥٤].

### ٦/ ٢/ ٢ الآية الثانية:

ما ورد أيضاً في السورة ذاتها: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةِ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّدِينَ ﴾ [١٥٣].

### ٦/ ٢/ ٣ الآية الثالثة:

ما ورد في سورة الأعراف: ﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِٱسْتَعِينُواْ بِٱللَّهِ وَٱصْبِرُوٓاً إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاءَهُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ وَٱلْعَلِقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [١٢٨].

### ٦/ ٢/ ٣ الآية الرّابعة:

ما ورد في سورة هود: ﴿ قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ ءَاوِيٓ إِلَىٰ رُكْنِ شَكِيدٍ ﴾ [٨٠].



ج کی العدد الخامس عشر خریف (۲۰۱۳م-۱۳۲۶ه) م

هذا، وبعد التأمُّل والتدقيق في كيفية دلالة هذه الآيات الأربع على طريقة Swot هذا، وبعد التأمُّل والتدقيق في كيفية دلالة هذه الأربع على طريقة بأنحاء Analysis، سيصبح بالإمكان التعرُّف على آياتٌ أخرى تدلُّ على هذه الطريقة بأنحاء متفاوتة من الدلالة.

### ٦/ ٣ التطبيق التفصيلي للآيات على القاعدة:

كما أشرتُ آنفاً: لا نعني من دلالة الآية على نظريّة حديثة في أيّ باب من أبواب المعرفة سواء في ذلك النظريات التي تبني على الحدس كما هو الحال في العلوم التجريبية، أم التي تبني على الفكر والعقل كما في الماورائيات، أم تبتني على كليهما كما هو الحال في الكثير من العلوم الإنسانية وغيرها -أنَّ الآية تشير إلى تمام تلك النظرية بجميع تفصيلاتها وشرائطها ومعطياتها وآثارها، بل إنَّما تشير إليها على نحو الإجمال، وعلى هذا المرتكز سيتمّ دراسة هذه الآيات الأربع تباعاً.

### ٦/ ٣/ ١ التطبيق التفصيلي للآية الأُولى:

تطبيق قوله تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴾ [سورة البقرة: ٤٥]، على التحليل على طريقة (سوات) بحاجةٍ إِلَى التدليل على:

### ٦/ ٣/ ١/ ١ بيان نظرها إِلَى أصل التخطيط الاستراتيجي:

وذلك لكون التحليل على الطريقة المذكورة يعتبر ـ كما تقدّم ـ شعبة من شعب التخطيط الاستراتيجي، وهو أمرٌ واضح من الآية الشريفة؛ لأنّها لمّا كانت تبتدأ بالأمر بالاستعانة، والحديث عن الاستعانة يعنى وجود أركان ثلاثة:

الأوّل: المستعين، وهو مستفادٌ من الأمر؛ حيث إِنَّ الأمر بالاستعانة يقتضي وجود مستعين.

الثاني: وسيلة الاستعانة وأداتها، وهو ما يدلُّ عليه تعدية الفعل بالباء.

الثالث: الهدف الَّذِي يُراد الوصول إليه؛ ضرورة أنَّ الاستعانة لمَّا كانت من الأمور الاختيارية اقتضت وجود علَّة غائية لها.

عموماً: الاستعانة تعني وجود هدفٍ يسعى المستعين لتحقيقه من خلال اتّباع خطّةٍ ما.



لداخامس عشر خریف (۲۰۱۴-۲۰۲۸هـ) ایک دریف (۲۰۱۴ م-۲۰۱۲هـ)

وهذا هو عين التخطيط الاستراتيجي؛ لأنّ التخطيط الاستراتيجي -كما عرفت من تعاريفه -يهتمّ بالإجابة عن موقعية الفرد أو المؤسسة؟ وأين يريد أنْ يصبح؟ وكيف يريد أنْ يحصل ذلك؟.

### ٦/ ٣/ ١/ ٢ بيان نظرها إلى التحليل على طريقة (swot):

أمرت الآية المباركة بالاستعانة بأمرين: الصبّر والصلاة. والأوّل منهما يمثّل نظرة المستعين إلى داخله، والثاني يمثّل نظرته إلى ما يحيط به.

أمّا الأوّل؛ فباعتبار أنَّ الصبر يشكّل عاملُ قوّة في داخل نفس المستعين؛ حيث إِنَّ الصبر ـ كما نصّ عليه أئمّة اللَّغة ـ عبارة عن حبس النفس عن الجزع (١١١)، والجزع يؤدّي إِلَى خروج الإنسان عن سيطرته على نفسه، ولا يخفى أنَّ الإنسان الجزوع لا يستطيع أنْ يصل إلى مبتغاه ويحقّق ما يهدف إليه. وعليه فالصبر يُعطي للإنسان قوّة داخلية يقدر من خلالها على التحمُّل والمواجهة.

وأمّا الثاني؛ فباعتبار أنّ العامل والمستعين والمخطّط إذا نظر إِلَى ما هو خارجٌ عنه يرى أنّه بحاجة إِلَى الاستعانة بقوى خارجية يشكّل الاستعانة بها فرصةً توصله إِلَى مبتغاه وأهدافه، وهذا أمر عقلائيٌّ؛ ولذا نجد أنّ العرب قديهاً كانت القبائل الصغيرة عندهم تنضم إِلَى قبائل كبيرة تقدّم لها الحهاية وتدافع عنها، وهذا الأمر ما زال مستمراً في عصرنا الحاضر حتى على مستوى الدول، فالدول الضعيفة والتي تواجه التهديدات من دول أخرى تُجري تحالفات مع دول عظمى تدافع عنها وتنهض بها.

ومَنْ أعظم من الله قدرةً وعظمةً، ولكن ـ كما هو الحال عند العقلاء في أنَّهم بحاجة إلى تترُّب منه تزلُّفٍ إلى القوى العظمى لتضع المستعين تحت جناحها ـ عظمة الله يحتاج نيلها إلى تقرُّب منه من خلال الطاعة والعبادة، التي من أبر ز مظاهرها الصَّلاة.

ففي الآية إشارة إلى أبرز نقاط القوّة والفرص، بحيث إذا توفّرت عند العامل والمخطّط

<sup>(</sup>١١) انظر: الجوهري، إسهاعيل بن حمّاد: الصِّحاح ٢: ٧٠٦، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، الطبعة الرابعة ١٤٠٧هـ، نشر: دار العلم للملايين، بيروت.

فإنّه لا تؤثّر نقاط الضعف والتهديدات أمام الوصول إلى أهدافه.

غير أنَّ هذه الاستعانة بتحصيل نقطة القوّة (الصبر) والفرصة (كون الله مع العامل يسدّده ويعينه) ليست بالأمر السهل، بل هي ثقيلةٌ لا ينهض بعبئها إلَّا الخاشعون.

فبالصبر يتغلّب الساعي نحو الهدف على الأهواء الشخصية والميول النفسية التي تعتبر من نقاط الضعف الداخلية.

وبالصلاة يتصل الإنسان بعلام الغيوب، ويرتبط بالقدرة المطلقة، فيصبح صلباً أمام التحديات والتهديدات التي تواجهه.

ومن لطائف هذه الطريقة القرآنية المتكاملة، والتي لم تكن منظورة عند المكتشف له (Swot Analysis)، أنَّ الملاحظ في الطريقة القرآنية هو اتّحاد العامل الخارجي (الفرصة) مع الهدف في سيره التكاملي، وفي الوقت نفسه يتأثّر الداخل والكينونة بالعامل الخارجي (الفرصة)؛ وليس ذلك إلَّا لما عرفت من كون (الفرصة) المشار إليها في الآية القرآنية هي الارتباط بالقوى المطلقة، أعني: عظيم العظاء وجبّار السياء والأرض، ومن المعلوم أنَّ هذا الارتباط في حدّ ذاته يعتبر هدفاً، بل هو أكمل الأهداف على الإطلاق، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلإِنسَنُ إِنّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلْقِيهِ ﴾ [سورة الانشقاق: ٦]، وقال أيضاً: ﴿ وَالَّذِينَ كَفُرُواْ أَعْمَالُهُمُ مُسَرِيعُ الْمِسَابِ ﴾ [سورة النور: ٣٩]. والإنسان في كينونته وجبلّته الذاتية فقرٌ محضٌ يسعى دائماً للإلتجاء إِلَى الغنّي المطلق، قال تعالى: ﴿ يَالَيُهُمُ اللّهُ عَنْ الْحَمْدِ ﴾ .

كما أنَّ هذا الارتباط ينعكس إيجاباً على العامل الداخلي، فيرفع من رصيد نقاط القوّة على حساب نقاط الضعف؛ لأنَّ مَنْ يرتبط بالله ﴿ فَهُوَ حَسَبُهُ وَ ﴾ [سورة الطلاق: ٣].

وهذا بخلاف الطريقة الوضعية لـ (Swot Analysis)؛ حيث يختلف الهدف عن العامل الخارجي، ويكون العامل الخارجي مستقلاً عن نقاط الضعف والقوّة كما في الأمثلة المشار إليها في صدر البحث.



ويؤيّد الحصيلة المتقدّمة ما ورد في بعض الأخبار، ففي الصحيح عَنْ أَبِي بَصِير عَنْ أَبِي عَبْدِ الله اللهِ الله اللهِ ، قَالَ: «كَانَ عَلِيُّ اللَّهِ إِذَا هَالَهُ شَيْءٌ فَزِعَ إِلَى الصَّلَاةِ ثُمَّ تَلَا هَذِهِ الْآيةَ: وَاسْتَعِينُوا بالصَّبْر وَالصَّلْاةِ»(١٢)؛ فإنَّ ترك كلّ شيء عندما يهمُّه أمر، والاستعانة بالصلاة التي تقرّب من الله تعالى من جهة، وتعطى الطمأنينة للعبد؛ ليمدُّه ذلك بالقدرة على التحمُّل والصبر، دليلُ واضحٌ على ما ذكرته من التداخل بين الهدف والعاملين الداخلي والخارجي.

كما أنَّ ما ذكره علماء التفسير يؤيّد الاستنتاج الّذي أسلفته، قال العلامة الطباطبائي على الله المالي «الاستعانة -وهي طلب العون -إنها يتمّ فيها لا يقوى الإنسان عليه وحده من المههات والنوازل، وإذ لا معين في الحقيقة إلا الله سبحانه فالعون على المهات مقاومة الإنسان لها بالثبات والاستقامة والاتصال به تعالى بالانصر اف إليه، والإقبال عليه بنفسه، وهذا هو الصبر والصلاة، وهما أحسن سبب على ذلك، فالصبر يصغّر كلّ عظيمة نازلة، وبالإقبال على الله والالتجاء إليه تستيقظ روح الإيهان، وتتنبه أنَّ الإنسان متَّك على ركن لا ينهدم، وسبب لا ينفصم» (١٣).

### ٦/ ٣/ ٢ التطبيق التفصيلي للآية الثانية:

وتطبيق الطريقة المشار إليها على قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةَ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ [سورة البقرة: ١٥٣]، يشبه إلى حدِّ بعيد ما تقدّم في الآية الأولى، فلا حاجة إلى التّكرار، فهي تؤكّد على الاستعانة بالصلاة لـ «أَنَّ الصلاة صلة ولقاء بين العبد والرب. صلة يستمدّ منها القلب قوّة، وتحسّ فيها الروح صلة، وتجد فيها النفس زاداً أنفس من أعراض الحياة الدنيا.. ولقد كان رسول الله عليه إذا حزنه أمر فزع إلى الصلاة، وهو الوثيق الصلة بربّه الموصول الروح بالوحي والإلهام.. وما يزال هذا الينبوع الدافق في

<sup>(</sup>١٢) الكُلَيْني، مُحُمَّد بن يعقوب، الكافي ٣: ٤٨٠، كتاب الصَّلاة، باب: صلاة من خاف مكر وهاً، الحديث: (١)، تصحيح وتعليق على أكبر غفاري، الطَّبعة الثَّالثة ١٣٦٧ ش، دار الكتب الإسلاميَّة، طهران.

<sup>(</sup>١٣) الطباطبائي، مُحمَّد حسين، الميزان في تفسير القرآن ١: ١٥٢، منشورات جماعة المدرّسين في الحوزة العلمية، قم.

متناول كلّ مؤمن يريد زاداً للطريق، وريّا في الهجير، ومدداً حين ينقطع المدد، ورصيداً حين ينفد الرصيد..»(١٤).

كما أنَّها تؤكّد على الاستعانة بالصبر مرّةً من خلال الأمر بالاستعانة به، وأخرى من خلال قوله: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ مَعَ ٱلصّبِرِينَ ﴾، هذه الزيادة التي توكّد الاستنتاج المتقدّم؛ حيث إِنَّ الله على المنتفادة من خلال الذيل المذكور تدلّل على ما تقدّم من التناغم بين العامل الداخلي والعامل الخارجي؛ وذلك لأنّها ليست معيّة رقابة وإحاطة وقيمومة - كها هو الحال في قوله تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا ثَمُتُمُ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [سورة الحديد: ٤]، بل هي معيّة نصرة وعون؛ كيف والصبر مفتاح الفرج!!.

وعموماً: يتكرر ذكر الصبر في القرآن كثيراً... ذلك أنَّ الله سبحانه يعلم ضخامة الجهد الذي تقتضيه الاستقامة على الطريق بين شتى النوازع والدوافع، والذي يقتضيه القيام على دعوة الله في الأرض بين شتى الصراعات والعقبات، والذي يتطلب أن تبقى النفس مشدودة الأعصاب، مجنّدة القوى، يقظة للمداخل والمخارج...

ولا بدّ من الصبر في هذا كله.. لا بدّ من الصبر على الطاعات، والصبر عن المعاصي، والصبر على جهاد المشاقين لله، والصبر على الكيد بشتى صنوفه، والصبر على بطء النصر، والصبر على بعد الشقة، والصبر على انتفاش الباطل، والصبر على قلّة الناصر، والصبر على طول الطريق الشائك، والصبر على التواء النفوس، وضلال القلوب، وثقلة العناد، ومضاضة الإعراض...

وحين يطول الأمد، ويشق الجهد، قد يضعف الصبر، أو ينفد، إذا لم يكن هناك زاد ومدد. ومن ثمّ يقرن الصلاة إلى الصبر، فهي المعين الذي لا ينضب، والزاد الذي لا ينفد. المعين الذي يجدّد الطاقة، والزاد الذي يزوّد القلب فيمتدّ حبل الصبر ولا ينقطع. ثمّ يضيف إلى الصبر، الرضا والبشاشة، والطمأنينة، والثقة، واليقين.



العون حين يتجاوز الجهد قواه المحدودة. حينها تواجهه قوى الشر الباطنة والظاهرة. حينها يثقل عليه جهد الاستقامة على الطريق بين دفع الشهوات وإغراء المطامع، وحينها تثقل عليه مجاهدة الطغيان والفساد وهي عنيفة. حينها يطول به الطريق وتبعد به الشقة في عمره المحدود، ثم ينظر فإذا هو لم يبلغ شيئاً وقد أوشك المغيب، ولم ينل شيئا وشمس العمر تميل للغروب. حينها يجد الشر نافشاً والخير ضاوياً، ولا شعاع في الأفق ولا مَعْلَم في الطريق...

هنا تبدو قيمة الصلاة... إنّها الصلة المباشرة بين الإنسان الفاني والقوة الباقية. إنّها الموعد المختار لالتقاء القطرة المنعزلة بالنبع الذي لا يغيض. إنّها مفتاح الكنز الذي يغني ويقني ويفيض. إنّها الانطلاقة من حدود الواقع الأرضي الصغير إلى مجال الواقع الكوني الكبير.

إنّها الروح والندى والظلال في الهاجرة، إنّها اللمسة الحانية للقلب المتعب المكدود... ومن هنا كان رسول الله علي إذا كان في الشدة قال: «أرحنا بها يا بلال».. ويكثر من الصلاة إذا حَزبه أمرٌ ليكثر من اللقاء بالله.

إِنَّ هذا المنهج الإسلامي منهج عبادة... والعبادة فيه ذات أسرار... ومن أسرارها أنها زاد الطريق، وأنها مدد الروح، وأنها جلاء القلب، وأنّه حيثها كان تكليف كانت العبادة هي مفتاح القلب لتذوق هذا التكليف في حلاوة وبشاشة ويسر.. إِنَّ الله سبحانه حينها انتدب محمداً الله للدور الكبير الشاق الثقيل، قال له: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُزَّمِلُ اللَّهُ وَالْتَعَلِيلا اللهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ

ومن ثمّ يوجه الله المؤمنين هنا - وهم على أبواب المشقات العظام - إلى الصبر و إلى الصلاة. ثمّ يجيء التعقيب بعد هذا التوجيه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ (١٠)...



<sup>(</sup>١٥) راجع المصدر السابق ١: ١٤١.

### ٦/ ٣/ ٣ التطبيق التفصيلي للآية الثالثة:

حيث نلاحظ في قوله تعالى: ﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ اسْتَعِيثُواْ بِاللّهِ وَاصْرُواً إِنَّ الْأَرْضَ اللّهِ يُورِثُهُ مَن يَسَلّهُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَقِبَةُ لِلْمُتَقِيبَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٢٨]، أنَّ الهدف الاستراتيجي لبني إسرائيل كان الانتصار على فرعون والتخلُّص من عذابه لهم ولمن يلوذ بهم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِرْعُونَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَابِهَةً مِنْهُمْ يُلودَ بَهم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِرْعُونَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَابِهَةً مِنْهُمْ يُلِيتُ أَبْنَاءً هُمْ وَيَسْتَعْي فَيْكُمْ الْإِنْ وَعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ شُوهُ الْعَلَائِينَ ﴾ [سورة القصص: ٤]، وقال أيضاً: ﴿ وَإِنْ مَعْوَى اللّهُ عَلَيمُ مَن عَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ شُوهُ الْعَلَائِيدِيدَ يَحُونَ أَبْنَاءً كُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءً كُمْ وَيُسْتَحْيُونَ نِسَاءً كُمْ وَيُسْتَحْيُونَ نِسَاءً كُمْ اللهُ وَإِنْ مُنْ وَلِلْكُمْ بَلا اللهُ وَالعقلائي، من كون الانضمام إلى قوى عظمى المناسبة مع ما ذكرته من كون الاستعانة بالصلاة بالاستعانة بيدات الله تعالى، وهذا يتناسب تمام بالقوّة المناسبة مع ما ذكرته من كون الاستعانة بالصلاة ليست إلَّا لأجل تقوية علاقة المستعين بعالم والانضواء تحت بناحها والانضواء تحت بما والذي يُعطي هذا الرضا هو التقرُّب بها ترغب به القوى المشار بمناه والتي شيء أعظم من الصلاة المشتملة على الخضوع والركوع والسجود والتذلل، والتي شيء أعظم من الصلاة المشتملة على الخضوع والركوع والسجود والتذلل، والتي مُثل أوضح مظهر من مظاهر الشكر والامتنان من العبد تجاه مولاه.

وما ترتيب وراثة الأرض وحسن العاقبة على الاستعانة بالله تعالى وبالصبر إِلَّا تأكيداً لما تقدّم من تكامل الهدف الاستراتيجي الَّذي يُريده الله تعالى لعباده.

والحاصل: أنَّ الهدف الاستراتيجي لأصحاب الدعوة إِلَى ربَّ العالمين وراثة الأرض من قِبَل الَّذِين يطبّقون تعاليم الله، والحتم لهم بحسن العاقبة في جنان الله، وفي سيرهم إِلَى تحقيق هذا الهدف ليس لهم إِلَّا ملاذٌ واحدٌ، وهو الملاذ الحصين الأمين، وليس لهم إِلَّا ملاذٌ واحدٌ هو القويّ المتين. وعليهم أن يصبروا حتى يأذن الولي بالنصرة في الوقت الذي يقدّره بحكمته وعلمه.

وألا يعجلوا، فهم لا يطّلعون الغيب، ولا يعلمون الخير...



وإنّ الأرض لله، وما فرعون وقومه إلا نزلاء فيها، والله يورثها من يشاء من عباده وفق سنته وحكمته، فلا ينظر الداعون إلى ربّ العالمين، إلى شيء من ظواهر الأمور التي تخيّل للناظرين أنّ الطاغوت مكينٌ في الأرض غير مزحزح عنها؛ لأنّ صاحب الأرض ومالكها هو الذي يقرّر متى يطردهم منها! وإنّ العاقبة للمتقين طال الزمن أم قصر... فلا يخالج قلوب الداعين إلى ربّ العالمين قلق على المصير...

### ٦/ ٣/ ٤ التطبيق التفصيلي للآية الرّابعة:

قوله تبارك وتعالى في سورة هود: ﴿ قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُونَّهُ أَوْ عَالِى رُكُنِ شَكِيدٍ ﴾ [١٨]، يشير إلى تلك القاعدة العقلائية المسيّاة (Swot Analysis)؛ حيث إنَّ نبيّ الله لوطاً للله واجهته مشكلة عندما جاءته رسل الله بهيئة ضيوف صباح الوجه، ﴿ وَجَآءُهُ، فَوْمُهُ، يُهْرَعُونَ وَاجهته مشكلة عندما جاءته رسل الله بهيئة ضيوف صباح الوجه، ﴿ وَجَآءُهُ، فَوْمُهُ، يُهُرَعُونَ إِلْكَيْهِ وَمِن فَتُلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيّاتِ ﴾، فأراد لوط أنْ يصرفهم عن ضيوفه فعرض عليهم طريق الحلال قائلاً: ﴿ يَفَوْمِ هَتُولُآهِ بَنَاتِي هُنَ أَطْهَرُ لَكُمْ قَاتَقُواْ ٱللهَ وَلا تُخْرُونِ فِي ضَيْغِيّ طريق الحلال قائلاً: ﴿ يَفَوْمِ هَتُولُآهِ بَنَاتِي هُنَ أَطْهَرُ لَكُمْ قَاتَقُواْ ٱللهَ وَلا تُخْرُونِ فِي ضَيْغِيّ الله الله العزة بالإثم: ﴿ قَالُواْ لَقَدُ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقِّ وَإِنّكَ لَنَعَكُمُ مَا نُرِيدُ ﴾، حينئذ ذكر نبيّ الله أنّه لن ينتصر عليهم؛ لأنّه لا يملك مقوّمات النّصر، وهي:

- القوّة الذاتية.
- اللَّجوء إِلَى ركنٍ شديد.

والأوّل يعدُّ نقطة قوّة، والثاني فرصة، ومن خلال تغلَّبهما على نقاط الضعف والتهديدات يصل العامل والمخطّط إلى دفع ما ألمّ به.

وقد يسجّل اعتراضاً على ذلك بأنّه قد ورد في غير واحد من الأخبار ما يدلّل على ملامة نبيّ الله لوط الله على قوله: ﴿ لَوَ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوّةً أَوْءَ اوِي ٓ إِلَى رُكُنِ شَكِيدٍ ﴾، فلا يكون تخطيطه على أساس (Swot Analysis) ممضى من قبل الباري عزّ وجلّ، وعليه فلا نستطيع أنْ ننسب إلى القرآن الكريم هذه الطريقة من التخطيط؛ لما ثبت في علم الأصول أنّ كلّ فعل يقوم به الفرد أو المجتمع لا بدّ إذا أردنا أنْ نكسبه المشروعية من إحراز إمضاء الشارع له



ورضاه به، وهذا لا يكون محرزاً في صورة كون الفعل ملاماً فاعله عليه، بل نقول بإحراز عدمه.

ففي المحاسن، قَالَ أَبُو جَعْفَر ﴿ ﴿ وَحِمَ الله لُوطاً لَمْ يَدْرِ مَنْ مَعَهُ فِي الْحُجْرَةِ وَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّهُ مَنْصُورٌ حِينَ يَقُولُ (لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ آوِي إِلَىٰ رُكْنٍ شَدِيدٍ) أَيُّ رُكْنٍ أَشَدُّ مِنْ جَبْرَئِيلَ مَعَهُ فِي الْخُجْرَةِ »(١٦).

وقد روى الكليني هما يُشبه ذلك، وننقل تمام الرواية لتسليطها الضوء على تمام هذه الحادثة:



<sup>(</sup>١٦) البرقي، أحمد بن محمد بن خالد، المحاسن ١: ١١١، نشر: دار الكتب الإسلامية، الطبعة الثانية ١٣٧١هـ، قم المقدسة.

بيضٌ وَعَمَائِمُ بيضٌ فَقَالَ لَهُمُ الْمُنْزِلَ فَقَالُوا نَعَمْ فَتَقَدَّمَهُمْ وَمَشَوْا خَلْفَهُ فَنَدَمَ عَلَى عَرْضه الْمُنْزِلَ عَلَيْهِمْ فَقَالَ أَيَّ شَيْءٍ صَنَعْتُ آتي بهمْ قَوْمِي وَأَنَا أَعْرِفُهُمْ فَالْتَفَتَ إِلَيْهِمْ فَقَالَ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ شرَاراً مِنْ خَلْقِ الله قَالَ فَقَالَ جَبْرَئيلُ لَا نُعَجِّلُ عَلَيْهِمْ حَتَّى يَشْهَدَ عَلَيْهِمْ ثَلَاثَ مَرَّات فَقَالَ جَبْرَئِيلُ هَذِهِ وَاحِدَةٌ ثُمَّ مَشَى سَاعَةً ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَيْهِمْ فَقَالَ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ شرَاراً مِنْ خَلْق الله فَقَالَ جَبْرَئيلُ هَذه ثنْتَان ثُمَّ مَشَى فَلَمَّا بَلَغَ بَابَ الْمُدينَة الْتَفَتَ إِلَيْهِمْ فَقَالَ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ شرَاراً مِنْ خَلْقِ الله فَقَالَ جَبْرَئيلُ اللهِ هَذه الثَّالثَةُ ثُمَّ دَخَلَ وَدَخَلُوا مَعَهُ حَتَّى دَخَلَ مَنْزِلَهُ فَلَمَّا رَأَتُهُمُ امْرَأْتُهُ رَأَتْ هَيْئَةً حَسَنَةً فَصَعِدَتْ فَوْقَ السَّطْحِ وَصَفَّقَتْ فَلَمْ يَسْمَعُوا فَدَخَّنَتْ فَلَمَّا رَأَوُا الدُّخَانَ أَقْبَلُوا إِلَى الْبَابِ يُهْرَعُونَ حَتَّى جَاءُوا إِلَى الْبَابِ فَنَزَلَتْ إِلَيْهِمْ فَقَالَتْ عِنْدَهُ قَوْمٌ مَا رَأَيْتُ قَوْماً قَطُّ أَحْسَنَ هَيْئَةً مِنْهُمْ فَجَاءُوا إِلَى الْبَابِ لِيَدْخُلُوا فَلَمَّا رَآهُمْ لُوطٌ قَامَ إِلَيْهِمْ فَقَالَ لُّهُمْ يَا قَوْم فَاتَّقُوا الله وَلا تُخْزُون فِي ضَيْفي أَلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَشيدٌ وَقَالَ هُؤُلاء بَناتي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَدَعَاهُمْ إِلَى الْحَلَال فَقَالَ مَا لَنَا فِي بَناتِكَ مِنْ حَقٍّ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُريدُ فَقَالَ لَهُمْ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ آوي إلىٰ رُكْن شَدِيدٍ فَقَالَ جَبْرَئِيلُ لَوْ يَعْلَمُ أَيُّ قُوَّةٍ لَهُ قَالَ فَكَاثَرُوهُ حَتَّى دَخَلُوا الْبَيْتَ فَصَاحَ بِهِ جَبْرَئِيلُ فَقَالَ يَا لُوطُ دَعْهُمْ يَدْخُلُوا فَلَمَّا دَخَلُوا أَهْوَى جَبْرَئِيلُ اللَّيْ بإصْبَعه نَحْوَهُمْ فَذَهَبَتْ أَعْيُنْهُمْ.. »(١٧).

وهذا الاعتراض يمكن دفعه بالتأمُّل اليسير؛ إذ أنَّ الملامة لو سُلَّمت، فهي ليست على اعتماد لوطِ النبي الله في دفعه لما ألمّ به على نقطة القوّة الداخلية والفرصة الخارجية المشار إليهما، بل على ما اعتقده من عدم وجود ركن شديد (الفرصة)؛ لعدم علمه بأنّ أحد الضيوف-أصحاب الهيئة الحسنة -فيهم جبرائيل الأمين الله. ولأجل ذلك عندما ضاق بلوط الله الأمر؛ لعدم وجود من يلجأ إليه، أتاه جواب الملائكة بوجود مَنْ يلتجئ إليه: ﴿ قَالُواْ يَلُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُوٓا إِلَيْكَ ۚ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلَّيْلِ وَلَا يَلْنَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُ إِلَّا ٱمْرَأَنَكَ ۖ إِنَّهُ مُصِيبُهَامَا أَصَابَهُمْ ۚ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصُّبَحُ أَلَيْسَ ٱلصُّبُحُ بِقَرِيبٍ ﴾ [سورة هود: ٨١].

وعلى هذا الأساس نعتقد بوجود إمضاء ضمنيٌّ لهذه الطريقة؛ لوضوح أنَّه إذا كان المقام

<sup>(</sup>١٧) الكافي ٥: ٥٤٦، مرجعٌ سابق.

العدد الخامس عشر خريف (١٢٠ ١٦ - ١٣٤٤ هـ) في حل

يتضمّن قاعدة مع تطبيقٍ لها في مورد، وجاء الاعتراض من قبل الجهة المعتبرة على التطبيق على المورد، فيد للورد، فيدلّ ذلك على أنَّ أصل القاعدة مقبولة، وإنّا الكلام في التطبيق، وما نحن فيه من هذا القبيل؛ فإنّ تلك الأخبار المشار إليها لا تلوم لوطاً على تقدير قبول ذلك على أصل القاعدة، وإنّا تلومه على اعتقاده بعدم وجود مَنْ يلجأ إليه.

### ٧. دلالة السنّة الشريفة على طريقة(Swot Analysis):

بعد أن اتضحت أصل الطريقة المذكورة، وصارت دلالة القرآن عليها واضحة لا أرى حاجة إِلَى تكثير الشواهد الحديثية عليها؛ وإنّها أتعرّض لخبر واحدٍ، لكن أبحثه بشيءٍ من التفصيل، وذلك في ضمن العناوين التالية:

### ٧/ ١ الخبر الشاهد على الطريقة:

ورد في الكافي الشريف عَنْ طَلْحَةَ بْنِ زَيْد، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله الصادق ﴿ يَقُولُ: «الْعَامِلُ عَلَى غَيْرِ الطَّرِيقِ لَا يَزِيدُهُ سُرْعَةُ السَّيْرِ إِلَّا بُعْداً » (١٨).

### ٧/ ٢ الشرح الإجمالي للخبر:

هذا، ولا يُراد من العامل في هذا الخبر عاملٌ خاصٌ، بل مطلق العامل الصادق على كلّ من يقوم بفعل من الأفعال مهما عَظُم أو صَغُر..

فالطالب على مقاعد دراسته عاملٌ، والأستاذ على منبر تدريسه عاملٌ، والمزارع الكادّ في حقله عاملٌ، والسياسيُّ القائم على خدمة مجتمعه عاملٌ، والمرابط في متراسه يذبُّ عن حياض الإسلام والمسلمين عاملٌ، كما أنَّ العابد والسالك في درجات القرب إِلَى الله تعالى عاملٌ..

عموماً: ما مِنْ فعلٍ من الأفعال التي تصدر من الإنسان، إِلَّا ويصدق عن طريقه على فاعله أنَّه عاملٌ...

والخبر المتقدّم يصنّف العامل إِلَى صنفين:

<sup>(</sup>١٨) الكُلَيْني، مُحَمَّد بن يعقوب، الكافي ١: ٤٣، كتاب فضل العلم، باب: من عمل بغير علم، الحديث: (١)، تصحيح وتعليق على أكبر غفاري، الطَّبعة الثَّالثة ١٣٦٧ ش، دار الكتب الإسلاميَّة، طهران.

- عاملٌ على غير بصيرةٍ..
- وعاملُ على بصيرة...

ويتميّز الصِّنف الأوّل بالضلال والابتعاد عن جادة الصّواب من جهةٍ، وعدم وصوله إلى مبتغاه من جهة أُخرى.

وكثيراً ما يحاول هذا الصِّنف ـ إذا التفت إلى عدم تسلُّحه بسلاح البصيرة المناسب مع العمل الَّذِي يقوم به ـ أنْ يجبر ضعفه هذا عن طريق الإسراع في العمل؛ ظناً منه أنَّه بإسراعه يجبر ضعف سلاحه ويصل إلى مبتغاه، ولكن هيهات!! فإنَّ سرعة السير لن تزيده إلَّا بعداً.

وما أجمل التشبيه الوارد في الخبر! حيث شبّه هذا العامل المتجرّد عن البصيرة، والمسرع في سيره، بالسائر على غير الطريق، ووجه الشبه والاشتراك بينها أنَّ السرعة في كلا الحالتين لن تزيد العامل إلَّا بعداً عن المبتغى والهدف والمقصد.

وأمّا الصِّنف الثاني، المتسلّح بسلاح البصيرة، فإنّه يكفيه للوصول إِلَى مقصده ومبتغاه أنْ يعمل على وفق بصيرته، وهي قد تقتضي التأنّي في السّير تارةً والإسراع تارةً أُخرى.

### ٧/ ٣ أدوات البصيرة في العمل:

الكلام هنا عن البصيرة العامّة التي يحتاج إليها كلّ عامل مهم كان عمله، ولا نتكلّم عن الخصوصية الناشئة من خصوصية في كلّ عمل.

وعليه، فالبصير هنا: هو ذلك العامل الَّذي يتميّز بثلاث خصال رئيسية:

الأُولى: العلم والمعرفة ووضوح الرُّؤية، ولا بدّ أنْ يكون ذلك على مستويات مختلفة: العلم بالهدف.

- ١. العلم بالطريق الموصل إليه.
- ٢. العلم بنقاط الضعف والقوّة الموجودة عند العامل.
- ٣. العلم بالفُرص الخارجية التي تساعده على الوصول إلى هدفه.
  - ٤. العلم بالتهديدات التي تمنعه عن البلوغ إِلَى مقصده.

الثانية: أنْ يكون لديه الأدوات اللازمة للعمل. فالمزارع الَّذي درس فنّ الزراعة



وأتقنه، ومن خلال ذلك تعرّف على نقاط الضعف والقوّة التي لديه، وصار خبيراً بالفرص الموجودة في الأرض والمناخ، ولم يغفل عن التهديدات الخارجية، لن يستطيع أنْ ينتج ثمرةً واحدةً إذا لم يكن لديه أرضٌ ومحراثٌ وبذرٌ وغير ذلك من الأدوات اللازمة.

الثالثة: الخبرة في التطبيق، فالفقيه الذي اجتهد في أحكام الأموات من التغسيل والتكفين والدفن وغيرها، إذا لم يكن قد رأى ميّتاً في حياته، ولم يهارس تغسيله ودفنه، لو أعطي له السدر والكافور والماء، والقطع الثلاث للتكفين، وغيرها من أدوات تجهيز الميّت ودفنه، فإنّه سوف لن ينجح كنجاح ذلك العاميّ الَّذِي حفظ الأحكام الَّذِي اجتهد فيها ذلك العالم نفسه، وكان خبيراً ممارساً في تطبيقها.

كما أنَّ الاجتهاد نظرياً في أحكام الذباحة، مع توفّر الشاة والسكين لديه، لن يكفي ذلك ليكون قصّاباً ناجحاً.

ومن جميع ما تقدّم يتضّح لنا أنَّ صادق آل محمد صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، يدعو من خلال الحديث المتقدّم إلى التسلُّح قبل العمل بالعلم بكلّ ما نحتاج إليه في أعمالنا، سواء على مستوى النظرية أم على المستوى العملي.

### ٧/ ٤ كيفية انطباق الحديث على طريقة (Swot Analysis):

اتضح لنا في صدر المقال أنَّ الطريقة المذكورة تعتمد على وجود هدفٍ على السائر نحوه أنْ يختار في الطريق إليه ما تغلب فيه نقاط القوّة على نقاط الضعف، والفرص على التهديدات، وهذا يُلْزِمه بدراسة تحليلية لتحديد نقاط القوّة والضعف والفرص والتهديدات، ثمّ المقايسة بينها. وحينئذ يختار الطريق الَّذِي تغلب فيها عوامل القوّة الداخلية على عوامل الضعف، وتفوق فيه الفرص على التهديدات.

وفي الخبر هناك عاملٌ يسير على طريق للوصول إلى نقطة ما، ودلّ الخبر بوضوح على احتياج العامل إلى بصيرة، ولا يكفيه للوصول إلى النُّقطة المنظورة أنْ يُسرع في سيره؛ لأنّ الإسراع من دون بصيرة قد تبعده عن هذه الَّذِي يريد أنْ يصل إليه.

وقد عرفنا آنفاً ـ في أدوات البصيرة ـ أنَّ العامل البصير يتميّز بخصال ثلاث، أوضحتُ



فيها بما لا مزيد عليه أنَّ من ضمنها أنْ يتعرّف السائر على قدراته في المجالات المختلفة، مع قراءة واضحة للمحيط، وهذه الإشارة هنا كافية بلا حاجة إلى الإعادة والإطالة.

#### ٨. الخاتمة:

بعد هذه الجولة المطوّلة نسبياً أعرّج على ذكر أهمّ النُّقاط التي وقعت في إطار النتيجة، مع ذكر لأهمّ النتائج التي تمّ التوصُّل إليها؛ وذلك كالتالي:

أُوَّلاً: إِنَّ نصوص الوحي (الأعم من القرآن الصامت والناطق) تستجيب للحاجيات المختلفة في التغيُّرات الظرفية المكانية والزمانية.

ثانياً: ولكن هذه الاستجابة بحاجة إِلَى تحليل واستنطاق لاستخراج العناصر الثابتة التي بوجودها السِّعيّ قابلة للانطباق على المتغيّرات.

ثالثاً: اختلف السلف والخلف في كيفية استنطاق النّص المعصوم، بين الانطلاق من النّص لاستخراج النظريات والقواعد كما عليه السلف، وبين الانبهار بالعلوم الأكاديمية وعدم المبالاة بالنّص الشرعي، وبين الانطلاق من النّظرية والقاعدة لمحاولة إسقاط النّص عليها كما عليه الخلف.

رابعاً: والمنهجان الأخيران يتمتّعان بعناصر السلبية، وإنْ كان الأخير أحسن حالاً من سابقه، ولكن لا حزازة في السّير على طريقة السلف، وإنْ كان المنطلق لها هو إثبات تفوّق الإسلام بعد الالتفات إلى ما توصّل إليه العلم الحديث، وليس ذلك إسقاطاً على النّصّ الشرعى.

خامساً: هناك تناغمٌ وانسجامٌ بين المعنى اللَّغوي لكلمة (التخطيط) والمعنى الاصطلاحي؛ فإنّ الجذر الاشتقاقي للكلمة يطلق على الطريق، والمعنى الاصطلاحي يدلّ على أنَّ التخطيط عبارة عن الاختيار الواعي للطريق الَّذي يوصلنا إلى هدف معيّن.

سادساً: الاستراتيجية في أصلها اللّغوي مأخوذة من الكلمة اليونانية (Strategos)، وهي تعني عندهم: فنّ القيادة أو فنّ الجنرال.

سابعاً: تتلخّص حركة التخطيط الاستراتيجي في اصطلاحها الإداري بالشكل التالي:



أين نحن؟ أين نريد الوصول؟ كيف نصل إِلَى ما نريد؟

ثامناً: المقصود من التحليل على طريقة سوات (Swot Analysis)، أنْ يدرس المخطّط نقاط القوّة والضعف كعوامل داخلية، والفرص والتهديدات كعوامل ترتبط بالمحيط، ويختار الطريق الَّذِي تغلب فيه نقاط القوّة على الضعف والفرص على التهديدات.

تاسعاً: معنى دلالة القرآن الكريم على قاعدة من القواعد لا يعني أنْ يدلَّ عليها بجميع تفصيلاتها، بل يكفي للقول بدلالته عليها أنْ يشير إلَى عمدة أركانها؛ وليس ذلك إلَّا لكون القرآن الكريم كتاب هداية لا يلتفت إلَى النظريات والقواعد إلَّا بمقدار ما تقع في طريق التكامل المعنوى للبشرية.

عاشراً: هناك جملة من الآيات تدلّ على التحليل على طريقة سوات، بل وتمتاز عنها أنّه في الطريقة القرآنية يتكامل فيها العامل الداخلي مع العامل الخارجي، بل إنّ الهدف الاستراتيجي النّهائي ينسجم ويتكامل مع العاملين، وعلى ضوء ذلك نفهم ما ورد في بعض النّصوص من كون الله تعالى هو الدليل إلى ذاته، ومن أنّ الفرار منه يكون إليه، وما شاكل..

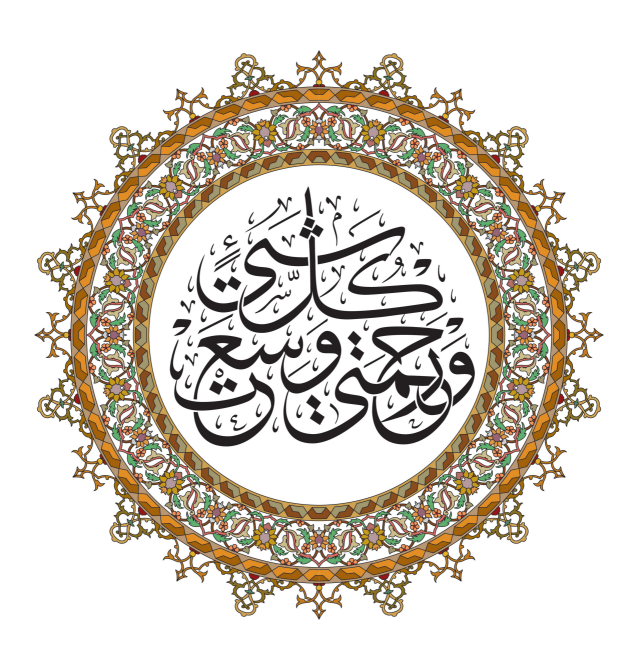
حادي عشر: إِنَّ تمنّي لوط اللهِ أَنْ يكون له قوّة وركن شديد يلتجئ إليه تطبيق للتحليل على طريقة سوات، وكون فعله خلاف الأولى لا ينافي إمضاء كبرى الطريقة المذكورة كما تقدّم شرح ذلك مفصّلاً.

ثاني عشر: السنّة تدلُّ على الطريقة المذكورة عن طريق التركيز على البصيرة في أبعادها المختلفة.

والحمد لله أوّلاً وآخراً..









سماحة السيداحمد الحسيني الاشكوري قم المقدسة- ايران الاسلامية

### السبعية من القرآن والحديث بالأعداد السبعة التي هي آخر الأعداد التي جرى ذكرها في الكتاب».

تفسير آيات وشرح أحاديث ذكر فيها • طبع في مجموعة «آفاق نور» ج ٢،

### شرح قرآن (أردو)

تأليف: السيد منتخب حسين للشيخ الصدوق، ومجموع ما تناوله المؤلف توضيح ميسًر للايات المكية مفيد للعامة.

• طبع كراتشي سنة ١٩٩٢ م. أوله: «الحمد لله رب العالمين.. شرح وتفسير آية الوصية (عربي)

# تأليف: ؟

عدد «سبع» أو أشير فيها إلى هذا العدد بتحقيق حسين درايتي. من دون التصريح به، أكثرها مختارة من كتاب «مجمع البيان» للطبرسي و «الخصال» بالتفسير والشرح خمس وستين آية ورواية. تم تأليفه في شهر شعبان سنة ٩٦٨.

أما بعد فهذه رسالة وجيزة فيها يتعلق تأليف: ميرزا عبدالرسول بن حسن

الأنصاري (١٣٩٩)

تفسير آية التبليغ (يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك).

• طبع لاهور سنة ١٣٧٤.

### غدیر در قرآن (فارسی)

تأليف: الشيخ على أكبر التلافي

ضمن تفسير آية النور والتأكيد على بيان فيه تفسير أربع آيات تتعلق بقصة الغدير التي تمّ فيها النص على إمامة واشتداد النور في الانسان والبُعد أمير المؤمنين على الله فيذكر المؤلف الآية ويستدل بسبب نزولها، وبآخر الكتاب

عشرة أسئلة وجواباتها التمرينية.

• طبع طهران سنة ١٣٨١ ش.

غدیر در قرآن (فارسی)

تأليف: الشيخ محسن القراءتي

الكاشاني

فيه البحث عن آية التبليغ وآية إكمال

الدين.

• طبع طهران سنة ١٣٨٦ ش. الغدير في القرآن (عربي) تأليف: إبراهيم خازم العاملي

سبعة فصول، ستة منها في آية التبليغ

وفي الأخير جملة من أحاديث الفضائل.

الحائري الإحقاقي.

شعله نور جمال (فارسي) تأليف: محمود خيراللهي

أكثر الإهتمام في هذه الرسالة ببيان معنى النور وموارد استعماله في القرآن الكريم والأحاديث الشريفة، فيتحدث جملة (نور على نور) عن البُعد التشكيكي الشهو دي فيه.

طبع في مجموعة «آفاق نور» ج ١٤.

صالحين (أردو)

تأليف: النواب محمدعلي خان اللكهنوي.

ترجمة وتوضيح الآيات التي يرد فيها لفظ «الصالحين».

طبع لكهنو.

صر اط مستقيم (أردو)

تأليف: مولانا خادم حسين خان تفسير آية (وإن من شيعته لإبراهيم).

• طبع گوجره.

عيد غدير (أردو)

تأليف: خواجه محمد لطيف • طبع بيروت سنة ١٤٢٢.



### كشف حقيقت (أر دو)

تأليف: خواجه غلام حسين (١٣٥٦) جواب على من تصور الجسمية في الله تعالى مستدلا بآية (يوم يكشف عن ساق ويدعون إلى السجود).

طبع لاهور.

### للغدير آيتان (عربي)

تأليف: حبيب مشكسار الشيرازي فيه البحث عن آيتين: آية التبليغ ويتبعها شعر في الغدير، آية الإكمال ويتبعها تو ضيحات نافعة.

• طبع شیراز سنة ۱٤٠٥.

مصباح مشكاة الأنوار (فارسي)

تأليف: أدهم بن غازي بيك الخلخالي (1.01)

تفسير عرفاني صوفي بنثر أدبي وشعر فارسى من المؤلف، ألفه على أثر مطالعته لكتاب «مشكاة الأنوار» لأبي حامد الغزالي وغيره من كتبه، فرأى فيها نفائس من البيانات خافية على من لا يعرف اللغة العربية، فعنّ له أن يترجمها مع التلخيص وإضافة ما يلزم إضافته من الفوائد، فكانت هذه الرسالة في ثلاثة فصول بعد

مقدمة طويلة ومناجاة منظومة، وهي بعد الاختصار والتعريب:

الفصل الأول: في أن النور الحقيقي هو الله تعالى.

الفصل الثاني: في معنى المثال والمشكاة والمصابيح...

الفصل الثالث: في معنى الحجب الألهة.

أوله: «سپاس با اساس بي ابتداء وستایش بی قیاس بی انتها از ازل تا ابد خداوند را كه اول وآخر».

• طبع في مجموعة «آفاق نور» ج ١٤، بتحقيق الشيخ عبدالله النوراني.

### المعارف الجلية (عربي)

تنظيم: السيد عبدالرضا الشهرستاني مجموعة تفاسير آيات بقلم كتاب عراقيين نشرت في نشرة «أجوبة المسائل الدينية » الكربلائية، وهي من ضمن تنظيم مقالات النشرة تنظيماً موضوعياً.

• طبع طهران سنة ۱۹۷۲ م. معالم الإيمان في تفسير القرآن (عربي) تأليف: الأستاذ صالح الطائي وصفه المؤلف بأنه أحسن تفسير

• الكتاب في دور التأليف.

#### ميزان الحق

تأليف: السيد محمد سبطين السرسوي (1771)

تفسير آية (ولقد أرسلنا رسلنا وأنزلنا معهم الكتاب)، جعله المؤلف مقدمة لكتابه «حقيقت اسلام».

• طبع لاهور.

### نگین قرآن (فارسی)

تأليف: محمود خيراللهي

يدعى المؤلف أنه بصدد كشف الأسرار عن تفسير آية النور، على ما جاء في الأحاديث الشريفة والمتون الاسلامية وأقوال بعض المفسرين، فنجد بعد المقدمة عناوین: نکات تفسیری، نکات تفسیری در برخي روايات، نتيجه.

• طبع في مجموعة «آفاق نور» ج ١٤. ورْسِزْ آوْ غدير (انجليزي)

ترجمة: بدر شاهين

الأصل العربي «آيات الغدير» للشيخ على الكوراني.

• طبع قم سنة ١٣٨٢ ش.

للقرآن الكريم في تأريخ الإسلام يفيض من معنى الآية المعنونة. الله عز وجل. الجزء الخامس والأربعون فيه عشرون قانونآ. سورة آل عمران ٩٤ -٩٧.

• طبع بيروت سنة ١٤٢٦.

#### مفيد المستبصر

تأليف: ميرزا رضا على

تفسير قوله تعالى (محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار).

طبع لكهنو.

### من هدى الكتاب والعترة (عربي)

تأليف: السيد على بن محمد الحسيني

الصدر

عناوين من الآداب الاسلامية والعقائد والمعارف الدينية، تُذيَّل كل آية بها ورد فی تفسیرها وکشف معانیها من أحاديث أهل البيت ﷺ، وربع تُستتبع بها يستفيده السيد المؤلف من مجموع ما ورد في الأحاديث. للكتاب مقدمة في مباحث قرآنية تفيد الباحثين حول الآيات الكريمة، وعناوينه مأخوذة من معاني الآيات الكريمة مرتبة على ترتيب السور، وفي هامش أكثر العناوين يُشار إلى الآيات المشابهة في سور أخرى إكمالا لما بصدده من



(0)

### (أهل البيت في القرآن) آيات جلي في شأن مولانا على (أردو)

تأليف: آغا عبدعلي بن بنده على بيك قزلباش الدهلوي

فيه نحو أربعائة آية نازلة أو مؤلة بشأن الامام على بن أبي طالب اللله.

• طبع دهلي سنة ١٣٣٠.

#### آيات الفضائل (عربي)

تألف: ؟

فيه تأويل جملة من الآيات الكريمة وذكر المصاديق المشار إليها فيها على ما جاء في أحاديث أهل البيت اللله ، فتذكر آية ثم يؤتي بها جاء فيها من الروايات مع ذكر المصدر المنقول عنه، مرتبة على ترتيب السور من سورة الفاتحة إلى سورة الإخلاص.

أوله: «وقد ورد عن ابن عباس هِيشُنه قال قال لى أمير المؤمنين الله قال نزل القرآن أرباعآ».

 نسخة خط المؤلف في مكتبة الامام الخوئي بالنجف.

آيات الغدير (عربي)

تأليف: السيد على بن نورالدين الميلاني

تحقيق حول الآيات النازلة في قضية غدير خم، وبيان شأن نزولها ودلالتها على النص على إمامة الإمام أميرالمؤمنين اللله، على ضوء ما جاء في نصوص أهل السنة والبحث عنها سندآ ودلالةً، والآيات هي:

- ١. آية التبليغ.
- ٢. آية إكمال الدين.
- ٣. آية سأل سائل.
- طبع قم سنة ١٤٢٩.

### آیات نازله درباره حضرت زهرا (فارسی)

تأليف: محمد الروحاني العلي آبادي تفسير وتأويل الآيات المؤلة بالسيدة فاطمة الزهراء الله على ما أثر عن الرسولﷺ.

#### آية التطهير (عربي)

تأليف: السيد علي بن نورالدين الميلاني

بحث حول الآية الكريمة وحصر نزولها في الخمسة الطاهرة لا في زوجات الرسول على كما يدعيه جملة من المفسرين، مستندآ في ذلك على ماروي في كتب أهل

آیت تطهیر مین أهل بیت که درخشان چهره (أردو)

ترجمة: محمدتقى النقوي

الأصل الفارسي «چهره درخشان اهل بيت» للشيخ شهاب الدين الإشراقي.

طبع لاهور سنة ١٤١٤.

إذهاب الرجس عن حظيرة القدس (عربي)

تأليف: ملا عبدالكريم بن محمدطاهر القمى (ق ١٢)

تفسير لآية التطهير وإسناد للرسالة التي كتبها بهاءالدين الفاضل الهندي حول الآية «تطهير التطهير عن أوهام أشباه الحمير»، فيه محاولة لردّ الشبه التي أوردها البعض على الفاضل، وتتقدمه مقدمة فيها ذكر فلسفة تفسير الآية بالشكل المكتوب الذي ظن بعض الباحثين أنه تفسير بالرأي وليس كذلك. كتبه المؤلف بطلب الحاج محمد زمان التاجر.

أوله: «نحمدك يا من جعل نبيه مفطورا على الطهارة وصيره ذا آل ليس لمن يقتفي آثارهم إلا النضارة ولمن

السنة الموثوق بها وبعض المناقشة فيها قالوه، وهو في أربعة فصول هي:

الفصل الأول: في تعيين النبي قولا و فعلا.

الفصل الثاني: في سقوط القولين الآخرين.

الفصل الثالث: في دلالة الآية على العصمة.

الفصل الرابع: في تناقضات العلماء تجاه الآبة.

• طبع قم سنة ١٤٣١.

### آیت تطهیر (فارسی)

ترجمة: السيد محمد حسين النواب الأصل العربي «آية التطهير» للشيخ محمد مهدي الآصفي، وهو في فصلين.

• طبع قم سنة ١٣٨٥ ش، في سلسلة «در آيينه وحي» -٦.

آیت تطهیر اور اهل بیت رسول (أردو)

تأليف: محمد سلطان نظامي ردّ على كتاب «آيات بينات» للسيد محمدمهدي على خان.

• طبع الهند سنة ١٩٨١ م.

اعتصم بذيل كرامتهم أنطق حبيبه وصفيه بالبشارة».

 طبع في مجموعة «آفاق نور» ج ٦، بتحقيق السيد موسى الصدر.

### إذهاب الرجس عن حظيرة القدس (فارسی)

ترجمة: ملا عبدالكريم بن محمدطاهر الفصل الثاني: وجوب المودة. القمى (ق ١٢)

> الأصل العربي للقمى نفسه، والترجمة حرفية فيها بعض الإضافات اليسيرة عن الأصل، وأدرجت ضمنها ترجمة رسالة الفاضل الهندي أيضاً.

> > أوله: «آب حياتي كه احياي دل مردگان بادیه جهالت وتنزیه مراتع حمیر أوهام از كدورت ضلالت».

• طبع في مجموعة «آفاق نور» ج ٦، بتحقيق السيد موسى الصدر.

### أجر الرسالة المحمدية (عربي)

تأليف: السيد عبدالمجيد بن جعفر مبردامادي

تطرق المؤلف ضمن تفسير آية المودة إلى ذكر كثير من فضائل أهل البيت الله وخصائصهم، معتمداً على الآيات القرآنية

والاحاديث المروية من طريق الفريقين أهل السنة والشيعة كي تكون حجةً على الخصم ومدعاةً لحب النبي والعترة الطاهرة الله وهو في خمسة فصول بهذه العناوين:

الفصل الأول: تضحيات الرسول وإنجازاته.

الفصل الثالث: مقتضيات المحبة.

الفصل الرابع: معطيات حب أهل البيت ليلظ.

الفصل الخامس: مراتب الحب.

• طبع بيروت سنة ١٤٣٢ في «موسوعة الرسول المصطفى» (٢٩).

### الف. لام. ميم (أردو)

تأليف: النواب على رضا خان قزلباش فيه إثبات أن (الم) يُراد بها آل محمد على الله

• طبع لاهور.

## اولین میراث مکتوب درباره قرآن (فارسی)

تأليف: الشيخ محمد باقر بن إسماعيل الأنصاري

ثلاثة وخمسون مقطعاً ورد في كتاب سليم بن قيس الهلالي إستشهد فيها

أهل البيت في تفسير الثعلبي (عربي) تأليف: عادل الكعبي

اهل بیت کی قرآن وافی (أردو)

تأليف: السيد اظهار حسين

ردّ على أحد علماء أهل السنة.

بررسی آیات نازله در شأن حضرت فاطمه (فارسي)

تأليف: زهراء شاه حسيني

رسالة جامعية كتبت سنة ١٣٧٩ ش، وهي على ضوء ما جاء في أحاديث الشيعة. بررسی تطبیقی خطبه حضرت زهرا با قرآن مجيد (فارسي)

تأليف: مطهرة اميني

مقارنة خطبة السيدة الزهراء في مسجد الرسول على مع الآيات القرآنية، وهي رسالة جامعية كتبت سنة ١٣٨٠ ش.

بهارستان وحي (فارسي)

تأليف: السيد حسين النبوي القمي فيه إشارة إلى بعض ما ورد في الآيات الكريمة من خصائص النبي والوصي اللها

بالآيات القرآنية الكريمة، وهي مقاطع- • طبع قم سنة ١٣٨٤ ش. يعتبرها المؤلف الأول من نوعها –تدل على إمامة أميرالمؤمنين على للله انتخبت بنصوصها وشرح ما كان يحتاج إلى الشرح والتوضيح في الهوامش.

• طبع قم سنة ١٣٨٩ ش.

اهل بيت (أردو)

تأليف: السيد مقبول أحمد بن غضنفر • طبع كهجوا -الهند. على الدهلوي (١٣٤٠)

> تعيين مصداق «أهل البيت» الوارد في بعض الآيات.

> > • طبع كهجوا -الهند.

أهل بیت آیه تطهیر کی روشنی مین (أردو)

ترجمة: مولانا روشن على النجفي السلطانبوري

الأصل العربي للشيخ محمد مهدي الآصفي.

• طبع كراتشي سنة ١٤١٣.

اهل بیت در قرآن (فارسی)

تأليف: مرضيه خزعلي

تحقيق للدفاع عن الصديقة الزهراء الله على ضوء ما جاء في الآيات الكريمة.



### تحقيق عن ذي القربي في آية الخمس (عربي)

تأليف: أحمد الفاطمي الأحمدآبادي

• طبع مشهد سنة ١٣٥١ ش.

ترجمة: ميرزا حسن بن موسى الإحقاقي الحائري (١٤٢١)

الأصل العربي تأليف جد المترجم ميرزا محمد باقر الأسكوئي الحائري، وهو في تفسير آية التطهير.

### تفسير آية التطهير (عربي)

تأليف: الشيخ لطف الله بن محمدجواد الصافي

• طبع قم سنة ١٤٠٣.

تفسير آية المباهلة (عربي)

تأليف: السيد علي بن نورالدين الميلاني

في دلالة الآية الكريمة على الإمامة والولاية بعد النبي الله على ضوء ما جاء في أحاديث أهل السنة ومصادرهم الموثوقة والمناقشات العلمية معهم، في فصول هي: الفصل الأول: في نزول الآية في أهل البيت.

التي يراها المؤلف من جذبات الوحي الالهي، وذكر خطبة النبي الغديرية والخطبة الشقشقية بنصهما مع ترجمتهما إلى الفارسية، وتذكر بمناسبة ذكر الفضائل بعض المنظومات الفارسية من نظم ترجمة الرسالة التطهيرية (فارسي) المؤلف. بآخر الكتاب نص ما ورد من البشارة بنبوة خاتم الأنبياء في انجيل يوحنا بالحروف اللاتينية وترجمتها إلى الفارسية. تم تأليفه في شهر شعبان سنة ١٣٨٢.

> • طبع طهران بخط المؤلف النستعليق الممتاز. الجزء الأول.

## تجلی قرآن وسنت در گفتار حضرت زهرا (فارسي)

تأليف: محسن سر شار

رسالة جامعية كتبت سنة ١٣٨٥ ش، وهي تتصدي لتبيين المظاهر القرآنية في خطبة الزهراء ١٠ بعدوفاة أبيها الرسول ﷺ.

### التحفة الفاطمية (فارسي)

تأليف: الشيخ عبدالحسين بن محمدعلى خوشنويس الأصبهاني

عشرة مجالس تُفسَّر فيها عشر آيات نزلت أو أوّلت بشأن الزهراء ١٠٠٠ تتخللها ذكر جملة من الفضائل والمناقب والمصائب.

الفصل الثاني: في محاولات يائسة وأكاذيب مدهشة.

الفصل الثالث: في دلالة الآية على الإمامة.

الفصل الرابع: فيدفع شبهات المخالفين.

• طبع قم سنة ١٤٢٩.

### تفسير آية المودة (عربي)

تأليف: السيد علي بن نورالدين الميلاني

فيه اهتمام بإثبات دلالة الآية الكريمة على إمامة أهل البيت الله وولايتهم العامة بعد الرسول على مستندآ فيه إلى ما جاء في صحاح أهل السنة ومسانيدهم وسائر مؤلفاتهم المعروفة، وهو في خمسة فصول

الفصل الأول: في تعيين النبي المراد من «القربي».

الفصل الثاني: في تصحيح أسانيد الأخبار المنقولة.

الفصل الثالث: في دفع شبهات المخالفين.

الفصل الرابع: في الأخبار والأفعال.

الفصل الخامس: في دلالة الآية على الولاية والامامة.

• طبع قم سنة ١٤٢٧.

### تفسير آية الولاية (عربي)

تأليف: السيد علي بن نورالدين الميلاني

في شأن نزول الآية وبيان وجه دلالتها على إمامة الإمام أميرالمؤمنين الليه، ودفع مناقشات بعض المفسرين والمحدثين من علماء أهل السنة في دلالتها على ضوء الأدلة النقلية والكلامية، وهو في ثلاثة فصول هي:

الفصل الأول: في رواة خبر نزولها في على الليلا.

الفصل الثاني: في دلالة الآية على الإمامة.

الفصل الثالث: في دفع شبهات المخالفين.

### جایگاه حضرت فاطمة در قرآن وروایات (فارسی)

تأليف: وحيد رحيمي رسالة جامعية كتبت سنة ١٣٨٣ ش.



### حضرت زهراء در آیینه قرآن وروایات (فارسي)

تأليف: ناصر الرستمي اللاهيجاني سرد للايات المفسَّرة والمؤلة بالسيدة شريعت زاده الخراساني فاطمة الزهراء إلى وبذيلها الأحاديث والروايات المفسرة لها.

• طبع قم سنة ١٣٨٨ ش.

## حضرت فاطمه الگوی جاودان زن (فارسی)

تألیف: معصو مه ملک خو اه رسالة جامعية كتبت سنة ١٣٨٧ ش. حضر ت فاطمه در آیینه قر آن واحادیث (فارسی)

تأليف: علىرضا مهر گان المسعو دي

• طبع قم سنة ١٣٧٨ ش.

#### حقائق القرآن (أردو)

تأليف: السيد ظفر حسن الأمروهوي (151.)

وخلاله ذكر مائتي خصيصة من خصائص أميرالمؤمنين على ﷺ، مع شواهد حديثية من مصادر أهل السنة.

• طبع كراتشي.

### الحكومة العالمية للامام المهدي في الكتاب والسنة (عربي)

تأليف: الشيخ محمود بن محمدعلي

جمع للايات الواردة في الحجة المنتظر طلي وأصحابه وكيفية حكومته بعد ظهوره، الآيات صريحة أو فيها إشارات تأويلية، والأحاديث مختارة مما هو المأثور من كل إمام من الأئمة الاثنى عشر الله خمسة أحاديث. الكتاب في أربعة أبواب كما يلي:

الباب الأول: في بعض خصائص المهدي.

الباب الثاني: في الآيات النازلة أو المفسرة أو المؤلة به.

الباب الثالث: في أحاديث الرسول و عترته فيه.

الباب الرابع: في ذكر مجموعة من الأحاديث والروايات.

• طبع قم سنة ١٣٨٣ ش. الطبعة الثانية. خزينة الفضائل (أردو)

تأليف: السيد محمد الدهلوي المهندس يشتمل على مائتي آية وعشرة أحاديث فضائلية ومائة معجزة من معاجز

الرسول ﷺ. تم تأليفه سنة ١٣٥٩ الموافقة لاسم الكتاب التأريخي «وهل فضيلت».

طبع دهلی سنة ۱۹۶۱ م.

### خصائص الرسول في القرآن (عربي)

تأليف: السيد محمدعلى بن مرتضى الموحد الأبطحي (١٤٢٣)

#### خلافت قرآني

تأليف: السيد على الحائري (١٣٤٠) إثبات خلافة الامام علي للله على ضوء الآيات القرآنية.

• طبع لاهور.

#### خلافت مقربين

تأليف: ؟

في إثبات الخلافة بلا فصل لعلى لللله من خلال ما دلت عليه جملة من الآيات الكريمة.

• طبع لاهور.

#### خو ن ثقلین

تأليف: السيد اظهار حسنين

طبع کهجوا.

### در آسهان دریا (فارسی)

تأليف: مهدى شمس الدين تطبيق خطبة الزهراء اللي خطبتها

في مسجد الرسول الله مع آيات من القرآن الكريم.

> • طبع قم سنة ١٣٩١ ش. درد سینه (أردو)

تأليف: مقرب على خان الجكرانوي (1780)

حول استشهاد الامام الحسين الليا، مستنبط من عشر آيات قرآنية.

سجایای اخلاقی حضرت فاطمه از دیدگاه آیات وروایت (فارسی)

تأليف: مهدي الصانعي

رسالة جامعية كتبت سنة ١٣٨٢ ش.

سیای حضرت زهرا در قرآن (فارسی)

ترجمة: طه الطرزي

الأصل العربي «فاطمة الزهراء في القرآن» تأليف السيد صادق الشيرازي.

• طبع قم.

### سیای قرآنی امام علی در پرتو زیارت غدير (فارسي)

تأليف: محمدعلي الترابي

استخرج المؤلف تسع وسبعين صفة من صفات على القرآنية المذكورة في الزيارة الغديرية الكبيرة، فتذكر الآية



المربوطة بكل صفة وتشرح.

شخصیت حضرت زهرا از دیدگاه قرآن وحديث (فارسي)

تألیف: زهراء یو رکاوه

رسالة جامعية قدمت إلى جامعة مراغة في سنة ١٣٨٦ ش.

شخصیت حضرت زهرا در قرآن (فارسی)

تأليف: محمد يعقوب البشوي رسالة جامعية كتبت سنة ١٣٨٤ ش، وهي تتحدث عن موقع الزهراء القرآني على ضوء ما جاء في الأحاديث المروية في مصادر أهل السنة.

شخصيت عبادى أخلاقي حضرت زهرا (فارسي)

تألیف: مهناز درویشی

رسالة جامعية كتبت سنة ١٣٨٦ ش، تتحدث عن عبادة الزهراء الله وأخلاقها كما جاءت في الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة.

> علم حضرت زهرا از دیدگاه قرآن وحديث (فارسي)

تأليف: زهراء الطهرانية

رسالة جامعية كتبت في سنة ١٣٧٥ ش.

على في القرآن (أردو)

تأليف: مراد على

فيه الآيات النازلة في علي الله على ما جاء في مصادر أهل السنة.

طبع لكهنو سنة ١٩٨٩ م.

على في القرآن

تأليف: ؟

 طبع جهنگ سنة ۱۹۸۹ م. عيد مباهلة (أردو)

تأليف: السيد على الحائري (١٣٥٩) مأخوذ من كتابه «موعظه مباهلة».

• طبع لاهور سنة ١٩٦٦م. فاطمه از نظر هزار آیه قرآن (فارسی) تأليف: على الفلسفي لطفي زاده

جمع المؤلف ألف آية على ترتيب حروف أوائلها نزلت أو أوّلت بالزهراء١١)، وهي مترجمة إلى الفارسية ومذيلة كل واحدة منها بها ورد فيها من الأحاديث من طريق الشيعة أو أهل السنة.

غدير در قرآن (فارسي)

تأليف: الشيخ محمدباقر بن إسماعيل الأنصاري

جمع المؤلف في هذا الكتاب ما يرتبط بواقعة الغدير ونصب على الله للامامة، وهي الآيات النازلة في الغدير بصراحة أو ما يتصل بهذه الحادثة أشارةً على ما جاء في الأحاديث والروايات، وفي الكتاب تفسيرها وتأويلها بشيء من التفصيل وإلماع إلى الأحداث التأريخية منذ رحلة النبي الله الله الله المنورة حتى العودة إليها وبيان ما حدث بعد الواقعة، وهو في ثلاثة أجزاء: نزول آيات قرآن در غدیر، تفسیر آیات قرآن در غدیر، مراحل حضور قرآن در غدير.

 طبع قم سنة ١٣٨٧. في ثلاثة أجزاء. فاطمه در قرآن (فارسي) تأليف: ربابة كريمي

رسالة جامعية كتبت في سنة ١٣٧٥ ش، تبحث عن موقع الزهراء الله ومقامها وعصمتها على ضوء ما جاء في الآيات والروايات، في ثلاثة أقسام مختصرها:

العصمة وعصمة الزهراء إلى العصمة الناس العصمة وعصمة الناس العصمة العصمة العصمة الناس العصمة العسل العسل

٢. ولايتها التكوينية.

٣. فضائلها ووجوب مودتها.

## فاطمه زهراء از نظر آیات قرآن (فارسی)

تأليف: الشيخ محمد الواصف ثلاثون آية مفسرة ومؤولة بالسيدة الزهر اء ﷺ.

• طبع قم سنة ١٣٦٦ ش، الطبعة الثانية.

### فاطمه زهرا در آیات وروایات (فارسی) تألیف: عطیه صادق کو هستانی

• طبع قم سنة ١٣٨٨ ش.

### فاطمه زهرا در آیات وروایات (فارسی)

تأليف: غلامرضا دوستي رسالة جامعية كتبت سنة ١٣٧٦ ش.

### فصّ حكمة عصمتية في كلمة فاطمية (عربي)

تأليف: الشيخ حسن حسن زاده الآملي

بحوث عرفانية عن: الزوجية في كل شيء، الانسان الكامل ذكرا أو أنثى، تطبيق آية (يخرج منهم اللؤلؤ والمرجان) بالحسنين الله العصمة وأن الزهراء الله المراء الله معصومة، عترتها المعصومون، الزوجان المعصومان على والزهراء ١١٤ الزهراء ليلة



القدر ومعرفتها معرفة تلك الليلة، بعض فضائلها.

### فضائل آيات (أردو)

تأليف: السيد محمد تقى بن محمد إبراهيم النقوي اللكهنوي (١٣٤١) جمع وتفسير وتأويل الآيات الواردة في فضائل أهل البيت، في أربع مجلدات. فضایل حضرت زهرا از دیدگاه آیات وروایات (فارسی)

تألیف: نازاره کو هی رسالة جامعية كتبت سنة ١٣٨٤ ش. فضائل حضرت فاطمه وذريهاش از دیدگاه قرآن وعترت (فارسی) تأليف: زهراء منتظر القائم

رسالة جامعية كتبت سنة ١٣٨٣ ش. فضائل فاطمه از دیدگاه آیات وروایات (فارسي)

تأليف: اكرم ياسيني رسالة جامعية كتبت في سنة ١٣٧٤ ش. فضايل واخلاقيات حضرت زهرا از دیدگاه قرآن واحادیث (فارسی) تألیف: زهراء واحدی رسالة جامعية كتبت في سنة ١٣٨٥ ش.

فضل جلي (رد نصاري) (أردو) تأليف: السيد أحمد بن محمدإبراهيم (1777)

البادري اسئيفن قال للسيد على غضنفر بن على أكبر أنه ليس في القرآن الكريم آية تدل على فضل الرسول محمد بن عبدالله على وسيدنا عيسى المسيح الملي فكتب مؤلفنا هذه الرسالة جوابآ وردّا عليه.

طبع لاهور.

قرآن اور اهل بيت (أردو)

تأليف: السيد حسن العبقاتي

ملخص قسم «حديث الثقلين» من موسوعة «عبقات الأنوار» للسيد مير حامد حسين اللكهنوي.

• طبع.

قرآن اور اهل بیت (أردو) تأليف: السيد ذوالفقار على زيدي

قرآن اور اهل بیت (أردو) تأليف: مو لانا شاد الگيلاني بعض مناقب أهل البيت اللهار إليها في الآيات القرآنية.

طبع لاهور.

تجويز إقامة عزاء الامام الحسين الليا على ضوء ما جاء في الآيات القرآنية.

طبع لكهنو.

### قرآن نامه غدير (فارسي)

تأليف: الشيخ محمدباقر بن إسهاعيل الأنصاري

دراسة تحليلية عن المؤمنين بالغدير ونصب الامام على الله للامامة وأعداء هذا الحدث العقائدي، على ضوء ما جاء في القرآن الكريم تفسيراً وتأويلا وما أثر في أحاديث أهل البيت الله ، وهي في الحقيقة تثبيت للنص على الامامة كما يعتقده الشيعة

الامامية، في سبعة فصول هي:

۱. روز زیبای غدیریان در قرآن.

۲. روز تلخ دشمنان غدیر در قرآن.

۳. امامان نورانی غدیر در قرآن.

٤. بشارتهای لطیف غدیریان در قرآن.

٥. وظایف شیرین غدیریان در قرآن.

٦. تهدید شدید به دشمنان غدیر در قرآن.

٧. عاقبت شوم مخالفان غدير در قرآن.

• طبع قم سنة ١٣٨٧ ش.

القرآن والعترة الطاهرة (عربي)

تأليف: السيد محمدعلي بن مرتضي

قرآن اور رسول کی عظمت (أردو) تأليف: أبوجعفر محمد أحسن في عظمة القرآن والرسول الكريم ﷺ.

• طبع لاهور.

### قرآن اور علي ﷺ (أردو)

تأليف: مولانا محمدنقي السهارنبوري فيه ربط أميرالمؤمنين للله مع القرآن المجيد وذكر ما ورد من الآيات في فضائله.

### قرآن حکیم وآخری پیامبر (أردو)

ترجمة: السيد ذي شأن حيدر الجوادي (121)

الأصل الفارسي «قرآن وآخرين پيامبر» للشيخ ناصر مكارم الشيرازي.

• طبع لكهنو سنة ١٩٧٦م.

### قرآن مین ذکر حسین (أردو)

تأليف: السيد غضنفر حسين البخاري ذكر بعض مناقب الإمام الحسين الله على ما جاء في الآيات القرآنية الكريمة.

طبع كراتشي.

### قرآن وعزاداري (أردو)

تأليف: السيد محمدعلي بن أسدعلي جرار البلرامبوري



الموحد الأبطحي (١٤٢٣)

القرآن وفاطمة (عربي)

تأليف: الشيخ طالب الخزاعي

• طبع بيروت سنة ١٤٢٨، بتقديم الشيخ نجم الدين الطبسي.

المجموعة الشريفة (عربي)

تأليف: السيد محمدحسين الطالقاني فيها ثمانون آية من القرآن الكريم في

صفات النبي عَيْلًا ودعاء القدم.

• طبع النجف.

محمد کہا صوّرہ القرآن (عربی) تأليف: نعمة بن هادي الساعدي معارج العرفان في فضائل أمناء الرحمن (أر دو)

تأليف: السيد مرتضى حسين زيدي في إثبات نورانية الرسول والوصى الله كما جاء في الآيات القرآنية الكريمة.

• طبع دهلي سنة ١٣٥٠.

معارج الفرقان في عصمة أبي طالب عمران من آيات القرآن (أردو)

الأنصاري السهارنبوري (۱۳۹۹)

مقام حضرت زهرا در قرآن (فارسي) تأليف: زهرا محمد حسيني رسالة جامعية كتبت سنة ١٣٨٠ ش. مقام ومنزلت حضرت زهرا در قرآن

وحديث (فارسي)

تأليف: طاهره شخص نيائي رسالة جامعية قدمت إلى جامعة مشهد.

> مقامات فاطمة الزهراء في الكتاب والسنة (عربي)

> > تأليف: الشيخ محمد السند

في الآيات الواردة في فضائل السيدة الزهراء ١٤ المستقيمة مذا الصدد أو مؤلة

• طبع قم سنة ١٤٣١، بتحقيق السيد محمدعلي الحلو.

مهرورزی به اهل بیت (فارسی)

ترجمة: هيئت تحريرية مركز حقايق اسلامي الأصل العربي «تفسير آية المودة » للسيد على الحسيني الميلاني.

تأليف: الخواجة محمد لطيف • طبع قم سنة ١٣٨٩ ش.

نگاهي به آيه ولايت (فارسي)

ترجمة: هيئت تحريريه مركز حقايق

اسلامي الأصل العربي «تفسير آية الولاية» للسيد على الحسيني الميلاني. • طبع قم سنة ١٣٨٦ ش.

### واقعه قرآني غدير (فارسي)

تأليف: الشيخ محمدباقر بن إسهاعيل الأنصاري

سرد المؤلف قصة رحلة النبي الكريم ﷺ إلى الحج وعودته إلى المدينة وما رافقها من الأحداث الغديرية الدالة الشواهد القرآنية الصريحة أو المشار إليها لتثبيت موضع الإمامة على ما يذهب إليه الشيعة الإمامية (ثلاثمائة آية) في إثني عشر فصلا عناوینها: غدیر در مدینة، در مراسم حج، پس از مراسم حج، از مکه تا غدير خم، در خطابه بلند غدیر، پس از خطابه غدیر، در مراسم سه روزه غدیر، در ساعات پایانی غدیر، از غدیر خم تا مدینه، در بازگشت از غدیر خم، در مدینه، در آخر عمر ييامبر الميلات.

 طبع قم سنة ۱۳۸۹ ش، الطبعة الثالثة. ولاية أهل البيت في القرآن والسنة (عربي)

تأليف: حسينة بنت حسن الدريب اثنان وعشرون دليلا أكثرها من الكتاب الكريم وبعضها من السنة الطاهرة، فيها إثبات الإمامة الخاصة لأئمة الحق الإثنى عشر المنصوص على إمامتهم وضرورة الولاء لهم، وهي بمجموعها ردود على من أعرض عنهم وتولى غيرهم، والشواهد التفسيرية والحديثية مستقاة من كتب أهل السنة المعتنى بها عندهم لتكون حجة على المخالفين.

الأدلة هي: حديث الدار وآية الإنذار، آية الولاية، الأمر الالهي بتبليغ الولاية، آية إكمال الدين، حديث السفينة، الأمر بالكون مع أهل البيت، «على خير البشر» بالنص القرآني، آية الذكر، حديث المنزلة، حديث النجوم، حديث علي مع الحق، آية المباهلة، آية التطهير، أجر الرسالة مودة القربي، آية الشراء، سورة الدهر، حديث الطير، حديث مدينة العلم، وجوب طاعة أولى الأمر، المؤاخاة، أقوال الرسول على في الغزوات والحروب لعلى الله مديث الثقلن.

• طبع قم سنة ١٤٣٠.



**(**V)

### (فضائل القرآن) أحاديث قرآن (أردو)

تأليف: السيد ذوالفقار علي زيدي جمع المؤلف ما ورد في فضل القرآن الكريم من الأحاديث المروية عن أهل البيت الله ، ذكر نصوصها العربية وترجمها إلى الأردوية والفارسية والإنجليزية.

طبع كراتشي سنة ١٩٩٢ م.

 تحفة المؤمنين (أردو)

تأليف: السيد عاشق حسين النقوي في فضل بعض السور القرآنية وجملة من الأدعية والوظائف.

• طبع جهنک ـ باکستان.

سخني درباره قرآن (فارسي)

تأليف: السيد هاشم الرسولي المحلاتي في فضل القرآن المجيد وفضل متعلمه وقارئه وأثره في نشر الدين الاسلامي، أكثره ترجمة أحاديث مروية عن أهل البيت اللها، في أربعة فصول كما يلي:

۱. درباره فضیلت قرآن.

٢. ثواب تعليم وتعلم قرآن.

٣. آداب تعليم قرآن.

(7)

### (القرآن والوحي) إنزال القرآن وتنزيله (عربي)

تأليف: السيد محمدعلي بن مرتضى الموحد الأبطحي (١٤٢٣)

### در ساحل وحي (فارسي)

تأليف: محمدمهدي علي مرادي

ردّ شبهات أثيرت على الوحي من بعض المستشرقين، فبدأ المؤلف رسالته بتعريف الوحي، ثم تناول الشبهات وتصدى للجواب عليها، ثم إرشادات حول الدعوة إلى معارف القرآن الكريم، في ثلاثة أقسام هي:

بخش اول: كليات، تعريف وحى. بخش دوم: شبهه هائى درباره وحى. بخش سوم: همراه با برنامه سازان.

• طبع طهران سنة ١٣٨٥.

#### معجزه فرقان (أردو)

تأليف: السيد الفت حسين بن هدايت على الشكاربوري (١٣٥٠)

فيه البحث عن الوحي وكيفية نزول القرآن الكريم.

• طبع دهلي سنة ١٨٧٠ م.

• طبع قم سنة ١٩٧٧ م.

#### فضائل القرآن (أردو)

تأليف: محمدعلى بن أبي طالب الحزين اللاهيجي (١١٨٠)

الفرقان في فضائل سور القرآن (عربي)

تأليف: حسن بن عبدالحسين الصالحي

• طبع بيروت سنة ٢٠٠١م.

(خواص القرآن)

انوار معظم (حرز المؤمنين) (أردو)

تأليف: وزير الدين حسين بن نثار على في خواص السور وآداب تلاوتها وأدعية الختم، مع أعمال ساعات الأيام.

طبع لاهور سنة ١٣١٣.

خواص القرآن وفضائل سوره (عربي) تأليف: محمد دانشيار التستري

• طبع بيروت سنة ٢٠٠٣م. الدر النظيم في خواص القرآن الكريم (عربي)

تأليف: محسن جمال الدين

فيه ذكر آيات لفك السحر والشفاء من العلل وقضاء الحوائج وإنقاذ المظلومين. ٤. نقش قرآن در پيشرفت سريع اسلام.

• طبع طهران سنة ١٣٧٦ ش.

#### سوره يس (أردو)

تأليف: السيد فرمان على چندن پتى (1778)

ترجمة سورة يس وفضل تلاوتها.

• طبع كراتشي.

فضائل سور القرآن الكريم (عربي) تأليف: الشيخ حسين بن هادي

القرشي

### فضائل سورة القدر (عربي)

تأليف: الشيخ حسين بن هادي القرشي أحاديث مروية عن أهل البيت ﴿ فِي فضل سورة القدر وخواصها، ثم تفسير البسملة والسورة. تسبقها مقاطع بعنوان المدخل في: إعجاز القرآن، فضل القراءة وآدابها، التوسل بالقرآن، فوائد الآيات، فضل حامل القرآن، أدعية التلاوة والختم.

• طبع بيروت سنة ٢٠١٢م.

#### فضائل القرآن

تأليف: محمد صالح الصالحي الهشترودي



• طبع كراتشي سنة ١٤٠١.

(9)

### (أدعية القرآن) أوراد القرآن

جمع: السيد محمد هارون الزنگي بوری (۱۳۳۹)

• طبع دهلي سنة ١٩٤٧ م.

### دافع الهموم

تأليف: السيد مظفر على بن خورشيدعلي الجائسي (١٣٥٤)

ثلاثة أبواب فيها: الختوم المتعلقة بالآيات والسور القرآنية، الختوم المتعلقة فضائل واثرات آيات قرآن تأليف: بالكلمات القرآنية والأدعية المأثورة عن الأئمة الطاهرين الله ، ختوم متعلقة بصلوات الحاجات.

#### الدعاء في القرآن (عربي)

تأليف: السيد محمدعلي بن مرتضي الموحد الأبطحي (١٤٢٣)

### ياسين ريحانه قرآن (فارسي)

تأليف: محسن الآشتياني

في فضائل قراءة سورة يس (ريحانة القرآن) وأثر المداومة على قراءتها، كها وردت في جملة من الأحاديث وبعضها لم طبع بیروت سنة ۱٤۱۹.

### رموز قرآن (أردو)

تأليف: السيد إمجاد حسنين بن جواد حسنين الأمروهوي

في خواص السور والآيات.

• طبع.

### علاج به قرآن (أردو)

تأليف: السيد ممتاز أحمد النقوى الأمر وهو ي

في خواص بعض الآيات الكريمة والعلاج بها.

• طبع لكهنو سنة ١٣٧٨.

السيد محمد مرتضي بن حسن علي الجونفوري (۱۳۳۷)

#### فو ائد القرآن (أردو)

تأليف: محمد تقى بن حسن علي الجو نفو ري

فيه خواص الآيات الكريمة.

• طبع.

#### وظايف القرآن (أردو)

تأليف: أنصارحسين الواسطي فيه ذكر فضائل وخو اص السور القر آنية.

ترجمة: السيد أنوار أحمد البلكرامي الأصل الفارسي تأليف الدكتور

محمود راميار.

• طبع لاهور.

### تاريخ القرآن (أردو)

تأليف: بركت حسين خان الكهجوي يتحدث المؤلف عن: القرآن الكريم، حياة الرسول على، فضل القرآن، إعجاز القرآن، مفسري القرآن.

• طبع كهجوا.

### دروس حول نزول القرآن (عربي)

التبريزي

بحوث حول نزول القرآن الدفعي أوالتدريجي مع مناقشة آراء بعض المفسرين

الفصل الأول: في كيفية النزول التدريجي والدفعي.

الفصل الثاني: في أول ما نزل من القرآن.

• طبع قم سنة ١٤١٣.

لمحات من تاريخ القرآن (عربي) تأليف: محمدعلى اشيقر تستند إلى مصدر خاص، في ثلاثة فصول: فصل اول: فضايل سوره يس. فصل دوم: شرايط ختم يس. فصل سوم: سوره يس وختم آن.

طبع قم مكررآ.

### (تاريخ القرآن)

آیین قرآئت وکتابت قرآن کریم در سیره نبوی (فارسی)

تأليف: محسن الرجبي

أكثر الاهتمام في هذا الكتاب حول نزول الآيات وجمع القرآن وكتابته في تأليف: الشيخ يدالله الدوزدوزاني العصر النبوي، وفيه كثير من المناقشات حول الآراء المطروحة بهذا الصدد إستنادآ إلى آيات القرآن نفسه والمصادر الحديثية والأدبية والتأريخية، وهو في ثلاثة أقسام حول الموضوع، وهي في فصلين: ذات فصول هي:

بخش اول: نزول قرآن.

بخش دوم: بنیانگذاری قرائت قرآن. بخش سوم: آیین کتابت قرآن در سېره نبوي.

> • طبع قم سنة ١٣٨٩ ش. تاريخ قرآن (أردو)



 طبع بغداد وبیروت مکررآ. متى جمع القرآن (عربي)

تأليف: السيد محمد بن المهدى الشيرازي (١٤٢٢)

• طبع بيروت سنة ١٤١٩.

مستشر قان وتاریخ گذاری قرآن (فارسی)

تأليف: الدكتور محمد جواد اسكندرلو فيه نقد آراء بعض المستشرقين في ترتيب نزول السور والآيات القرآنية • طبع النجف سنة ١٩٧٥ م، بتحقيق والتحقيق في أدلتهم المقامة للترتيب الذي يعرضونه وردّ الشبه التي أوردوها في موضوع الوحي ونسبة ما أوحي إلى الله تعالى، وهو في خمسة فصول كما يلي:

فصل اول: كليات.

فصل دوم: آشنائی با تاریخ گذاری اسلامي.

فصل سوم: زندگی نامه خاور شناسان. فصل چهارم: تاریخگذاری قرآن از نظر قرآن.

> فصل پنجم: نتايج وپيشنهادها. الكتاب رسالة دكتوراه لمؤلفه.

• طبع قم سنة ١٣٨٧ ش، الطبعة الثانية.

مقالات في تاريخ القرآن (عربي) تأليف: الشيخ عبدالكريم بن عبدالرحيم الزنجاني (١٣٦٠)

• طبع دمشق سنة ١٤٢٢.

(11)

(رسم القرآن)

البيان المفيد في رسم القرآن المجيد (عربي) تأليف: أحمد بن عزة البغدادي

عبدالرحيم محمدعلي.

(11)

(أسباب النزول) أسباب نزول آيات در شأن حضرت زهرا (فارسى)

تألیف: اکر م کبیری رسالة جامعية كتبت سنة ١٣٨٣ ش.

• طبع. أسباب النزول في ضوء روايات أهل

البيت (عربي)

تأليف: مجيد بن جواد الرفيعي

• طبع قم سنة ١٤٢١.

أسباب النزول القرآني (عربي) تأليف: حسن بن محسن حيدر

(17)

#### (إعجاز القرآن)

الآيات العلمية في القرآن الكريم (عربي)

تأليف: على بن محمدعلى دخيّل

إعجاز الحقائق العلمية في القرآن الكريم

(عربي)

تأليف: عبدالوهاب الحكيم

• طبع بيروت سنة ٢٠٠٣م.

اعجاز قرآن (أردو)

تأليف: السيد صولت حسين البخاري (1779)

بحث في الإعجاز القرآني من مختلف الجوانب.

• طبع بنارس -الهند سنة ١٣٨٣.

#### إعجاز القرآن (أردو)

تأليف: السيد صولت حسين النقوى البنارسي

فيه اهتمام بخواص السور وإثبات الإعجاز من طريقها.

• طبع بنارس سنة ١٣٧٣.

بحوث تاريخية عن أسباب النزول • طبع قم سنة ١٤٢٧. وأهمية هذا الفن في علم التفسير ومدى اهتمام الرسول والأئمة الله وشيعتهم به، معتمدآ في البحث والتحليل على مختلف المصادر الشيعية والسنية. فصوله: البذور الأولى، بين التنكر وبوادر التأسيس، شيوع الأسباب، استقلال علم أسباب النزول، الدراسات • طبع بيروت سنة ٢٠٠٣م. الحديثة، تحقيق دائرة أسباب النزول.

• طبع قم سنة ١٤٢٧.

### نزول سورة هل أتى في أهل بيت المصطفى (عربي)

تأليف: السيد علي بن نورالدين الميلاني

ذكر المؤلف في هذه الرسالة سبب نزول آي من سورة الدهر النازلة في الخمسة الطاهرين من أهل البيت كها رواه أهل السنة في كتبهم الحديثية والتفسيرية والمناقشة في تشكيك بعض أعلامهم، في فصلين:

الفصل الأول: في سند حديث سبب النزول.

الفصل الثاني: في دلالة الآيات الكريمة.

### إعجاز قرآن (أردو)

تأليف: محمد عزيز الحسن البدايوني فيه إثبات الإعجاز القرآني من طريق إثبات العدل الألهي.

طبع كراتشي.

#### إعجاز قرآن (أردو)

تأليف: السيد مسرور حسين الأمر وهوي

في حقيقة الإعجاز والمعجزة وإعجاز دور الصوت في إعجاز القرآن (عربي) القرآن الكريم على ضوء ما جاء فيه من تأليف: حازم بن سليمان مرزة الحلي المعارف.

• طبع لكهنو سنة ١٩٣٠م.

#### اعجاز قرآن (أردو)

تأليف: السيد نصير حسين النقوى (1511)

يتحدث المؤلف في فصول هذا الكتاب عن: القرآن الكريم معجزة، إعجازه من منظار الأحكام، إعجازه في جوانبه التأريخية.

> • طبع لاهور سنة ١٩٨٥ م. اعجاز قرآن ياك (أردو)

> > تألیف: میرزا محمدمهدی

طبع كراتشي.

### اهداف واعجاز قرآن (فارسي)

ترجمة: محمدحسن التوكل

بررسی معجزات علمی قرآن (فارسی)

تألیف: علی رضوی پور

دراسة للمعجزات العلمية في القرآن الكريم ومدى انسجامها مع معطيات العلم الحديث حتى عام ٢٠٠٨ م.

طبع قم.

• طبع بغداد سنة ١٤١٠.

#### فلسفه معجزه (أردو)

ترجمة: ايم اى الأنصاري

ترجمة قسم الإعجاز القرآني من كتاب «البيان» للسيد أبوالقاسم الخوئي، وجعله المترجم في عناوين: فضيلت قرآن وعظمت آن، اعجاز قرآن، قرآن وموضوعاتی مربوط بآن، شبهات درباره اعجاز قرآن، اعتراضات به قرآن ومعجزات.

• طبع كراتشي سنة ١٤٠٣.

### قرآن معجزه جاوید اسلام (فارسی)

تأليف: احسان بن احمد الزاهري

خمسون فصلا قصيرة كتبت ميسرة

### نفحات من الإعجاز الطبي في القرآن (عربي)

تأليف: جليل بن علي لفتة

• طبع طهران سنة ١٩٩٠م. وجوه إعجاز قرآن (أردو)

تأليف: السيد على حسن

• طبع لكهنو سنة ١٨٨٧ م.

 $(1\xi)$ 

(متشابهات القرآن) الآيات المحكمات في دفع الشبهات (عربي)

تأليف: السيد محمد حسين بن محمد على الشهرستاني (١٣١٥)

• طبع النجف سنة ١٣٨٧.

تفسير المشكلات من الآيات

تألیف: میرزا حسن بن موسی الإحقاقي الحائري (١٤٢١)

• المتشابه من القرآن (عربي) تأليف: محمد على بن عيسى الحلى (17A0)

طبع بيروت سنة ١٣٨٥.

تفيد العامة، تتحدث عن القرآن المعجزة الخالدة وبعض خصائصه وما يتعلق به من المعارف التي لابدّ منها في معرفته، على ضوء ما جاء في الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة.

• طبع قم سنة ١٣٨٠ ش.

### كشف الحجاب عن بعض وجوه إعجاز القرآن (عربي)

تأليف: مصطفى الخوئي المرتضوي

• طبع مشهد سنة ١٣٦٦.

### معجزات جديد (إعجاز علمي قرآن کریم) (فارسی)

تأليف: السيد سجاد العلوى، على شيخ زاده

• طبع قم سنة ١٣٨٥ ش.

ملامح الإعجاز في القرآن العظيم (عربي) تأليف: الدكتور محمدحسين بن على الصغير

• طبع بغداد سنة ١٤١٠. الميزان في الإعجاز العددي للقرآن

(عربي)

تأليف: السيد أيمن الموسوى العاملي

• طبع بيروت سنة ١٤٢١.

تأليف: حسن بن توفيق النجفي (1494)

لغات القرآن (أردو)

تأليف: إعجاز حسين بن جعفر حسن البدايوني (۱۳۵۰)

(1V)

(القرآن وعلوم الأدب) أثر القرآن في الأدب العربي في القرن الأول الهجري (عربي)

تأليف: الدكتورة ابتسام بنت مرهون الصفار

• طبع بغداد سنة ۱۹۷۶ م.

أدب القرآن وبدائعه (عربي)

تأليف: السيد محمد على بن مرتضى الموحد الأبطحي (١٤٢٣)

الأسلوب البياني في تفسير سورة يس (عربي)

تأليف: الدكتور فاضل بن محمدحسين المعموري ر سالة دكتوراه.

(10)

(اعراب القرآن)

ملحة الإعراب في نخبة من سور الكتاب • طبع سنة ١٩٨٩ م. (عربي)

> تأليف: الشيخ محمدجعفر بن محمدإبراهيم الكرباسي النجفي

> > • طبع مطبعة الآداب ـ النجف.

(غريب القرآن)

تفسير القرآن (أردو)

تأليف: وزير على (ق ١٣)

معجم للغات القرآن الكريم مترجمة إلى الأردوية، تم تأليفه في سنة ١٢٥٠.

• مكتبة الآصفية رقم ٣٣٠، كتب سنة .1777

جامع لغات القرآن (عربي)

تأليف: الشيخ حسن بن غلام رضا الجعفري

استخرج اللغات من «مجمع البيان» و «الميزان»، مع المراجعة إلى بعض الكتب اللغوية.

زينة المصطلحات الاقتصادية في القرآن الكريم والأحاديث الشريفة (عربي)

### أسلوبية الإلتفات (عربي)

تأليف: نوفل بن يونس بن سالم الحمداني

محاولة تأصيلية وتطبيقية في قصار السور القرآنية نموذجآ.

### الألفاظ الواردة مرة واحدة في القرآن الكريم (عربي)

تأليف: الدكتور شكيب بن غازي البصري الحلفي

رسالة دكتوراه من كلية الآداب ـ جامعة الكو فة.

### الأوزان والهيئات والحروف في القرآن (عربي)

تأليف: السيد محمدعلي بن مرتضي الموحد الأبطحي (١٤٢٣)

### البحث الدلالي في تفسير الميزان (عربي)

تأليف: مشكور بن كاظم العوّادي دراسة في تحليل النص القرآني.

طبع بیروت سنة ۱٤۲٤.

## تأثیر قرآن در پیدایش علوم ادبی (فارسي)

تأليف: الشيخ عبدالله الموحدي محب تسعة فصول تبحث عن أثر القرآن

الكريم في ظهور العلوم الأدبية العربية وتدوينها ونشرها، فيذكر المؤلف في كل علم الآيات المؤثرة ويطبقها مع الشواهد المتأثرة مع الاستفادة من مختلف مصادر التأريخ والأدب. العلوم المدروسة في الكتاب: اللغة، الصرف، الإشتقاق، النحو، العروض، القافية، البلاغة، الخط، التجويد.

• طبع قم سنة ١٣٨٩ ش.

### التوجيه النحوى في كتاب متشابه القرآن (عربي)

تأليف: ايهان بن مسلم بن عباس الجابري

رسالة ما جستير من كلية الآداب ـ جامعة الكو فة.

### حکمت وهنر نهایشی در قصه یوسف (فارسي)

تأليف: محمدعلي الخبري

دراسة للملامح الفنية والجمالية لقصة يوسف في القرآن الكريم، فيدرس المؤلف أنواع الاتجاهات الفنية ويتطرق إلى أنواع الجماليات ويحلل العناصر الاستعراضية في قصة يوسف الله وحبكها.

طبع طهران.



• طبع بيروت سنة ١٩٨٠م. لفظ شيعه كاقرآني مفهوم (أردو) تأليف: السيد محمدجعفر زيدي (15..)

المفهوم من لفظ «الشيعة» المستعمل في

• طبع لاهور سنة ١٩٧٤م.

محددات التأثير بين الكلام الالهي والكلام البشري (عربي)

تأليف: فيصل العوامي

طبع بیروت سنة ۱٤۲٤.

ترتيب: مجمع البحوث الاسلامية

• طبع مشهد سنة ١٤١٩.

كاظم الموسوى. الجزء الأول والثاني. نظرية الجري والإنطباق في تفسير الميزان (عربي)

تأليف: على بن خضر بن محمد الشكري

رسالة ماجستير من كلية الفقه-جامعة الكو فة.

واژهشناسی در قرآن (فارسی) تأليف: عليرضا صدرالديني شرح وتوضيح جملة من اللغات

## دلالة الألفاظ في القرآن الكريم بين التراث والتحديث (عربي)

تأليف: الدكتور محمدحسين بن على الصغير

### زبان قرآن (أردو)

ترجمة: كرار حسين بن مزمل حسين بعض الآيات الكريمة. الأظهري المباركبوري (١٣٨٥)

> فيه قواعد من علم التصريف مع الأمثلة القرآنية.

> > • طبع.

شرح شواهد مجمع البيان (عربي)

تأليف: ميرزا محمدحسين بن طاهر المعجم في فقه اللغة وسر بلاغته (عربي) القز ويني

> • طبع طهران سنة، تصحيح وتعليق ظاهرة الحذف في القرآن الكريم (عربي)

> تأليف: السيد محمدرضا بن عبدالله الشخص

### اللامات (عربي)

تأليف: الشيخ عبدالهادي الفضلي دراسة نحوية شاملة في ضوء القراءات القرآنية.

والمصطلحات القرآنية الهامة المعروفة عند العامة بغبر معناها الأصلية التي تعرف من اللغة والحديث والاستعمال العربي. الكتاب في سبعة محاور هي: معاني الكلمات الدقيقة، معانيها في عصر النزول، • طبع بيروت ٢٠٠٥م. معرفة المصطلحات، الألفاظ المتداولة قرآن كي يرنور مثالين (أردو) في القرآن واللغة الفارسية، المشتركات تأليف: سعيده جعفرعلي اللفظية، الكلمات المترادفة ظاهر آ، البحث في الحقيقة والمجاز.

• طبع طهران سنة ١٣٦٩ ش.

 $(\Lambda\Lambda)$ 

(الناسخ والمنسوخ) البداء والنسخ (عربي)

تأليف: مصطفى قصير العاملي دراسة عن حقيقتهم وموقف الشيعة

• طبع بیروت سنة ۲۰۰۱م.

منها.

الناسخ والمنسوخ في القرآن

تأليف: أبو الفضل بن حسين مير محمدي الزرندي

• طبع قم سنة ١٤١٠ ط ٢.

(14)

(أمثال القرآن)

أمثال القرآن (عربي) ترجمة: تحسين البدري الأصل الفارسي تأليف ناصر مكارم الشيرازي.

في أمثال القرآن الكريم.

**(۲.)** 

(علوم القرآن) أضواء في علوم القرآن (عربي) تأليف: محمدهادي المنصور

• طبع بغداد سنة ۱۹۷۷ م.

أنو ار الإيقان

تأليف: أبيالفارق محمد عسكرى الواسطى الأمروهوي (١٣٨١)

خمسة أبواب من الأبحاث القرآنية تبحث عن: المحكمات، المتشامات، احساس الغيب، النور وبيت النور، المكر ومكرالله تعالى.

• طبع لاهور.

برایم از قرآن بگو (فارسی)



جمع: الشيخ غلام رضا الحيدري الأبهري مائة وأربعة عشر جوابآ على أربعين رسالة حول مسائل قرآنية، كتبت ميسَّرة على مستوى ثقافة الشباب متوسطى التعرف على القرآن (عربي) الثقافة، وهي الرسائل الواردة على «مركز ترجمة: السيد محمد جواد المهرى فرهنگ ومعارف قرآن » في قم، وروعي في الأجوبة أن تكون شاملة ترفع الإبهام من مختلف الجوانب.

> • طبع قم سنة ١٣٨٥ ش، الطبعة الثانية.

### تاريخ قرآن (أردو)

تأليف: بركت حسين خان

فيه أبحاث عن: القرآن وبركة الرسول، فضل القرآن، إعجاز القرآن، مفسر و القرآن، القرآن بعد الرسول ﷺ.

• طبع كهجوا -الهند.

#### تعارف وحقايق (أردو)

تأليف: الدكتور محاور حسين الحسيني بأول الكتاب مقدمة في توضيح القرآن الكريم، ثم أربع لمعات فيها الحديث عن: عقيدة أهل الاسلام في الله تعالى، عقيدتهم في النبوة، الأحاديث الموضوعة، الله يهدي ولايضل، توضيح الصلاة، تفسير سورة

عبس، مفهوم التقدير في القرآن، هل المعراج جسماني أو روحاني.

طبع کراتشی.

الأصل الفارسي للشيخ مرتضي المطهري.

• طبع طهران سنة ١٤٠٢.

### الصر اط المستقيم (أردو)

تأليف: السيد حسن نواب الرضوي جمع أربعة وسبعين عنواناً من الآيات الكريمة ثم ترجمتها وتفسيرها.

• طبع راولپندی -باکستان سنة ۱۹۲۸م. علوم قرآن (أردو)

تأليف: السيد محمد هارون الزنگي بوری (۱۳۳۹)

تسعة وأربعون بابآ فيها بحوث قرآنية عقائدية وأدبية وطبيعية وغرها.

• طبع دهلی سنة ۱۳۳۱.

### علوم القرآن عند العلامة الطباطبائي (عربي)

تأليف: ليث بن عباس بن جاسم الكرعاوي

دراسة موضوعية تاريخية.

• طبع سنة ٢٠١١م.

#### قرآن فهمي (أردو)

تأليف: السيد فقرر حسين البخاري بحوث في فهم القرآن الكريم.

طبع لاهور.

### قرآن کریم از منظر اهل بیت (فارسی)

تأليف: مرتضى ترابى أحاديث منقولة عن أهل البيت الله دالة على الروابط الوثيقة بينهم وبين القرآن الكريم واهتمامهم بشأنه ونشر معارفه، وكيف كانوا يستفيدون ويفيدون من آياته في مختلف المسائل العقائدية والأخلاقية والفقهية وغيرها، فتذكر الأحاديث المستشهد ما بنصوصها وتترجم إلى الفارسية، وهو في جزئين كل منهما ذو فصول:

المجلد الأول فيه عشرة فصول:

۱. عظمت وفضيلت قرآن از ديدگاه اهل بيت.

- ٢. جامعيت وجهان شمولي قرآن.
  - ٣. أسهاء وصفات قرآن.
  - ٤. فضيلت قرائت قرآن كريم.
    - ٥. آموزش قرآن كريم.

٦. وظایف مؤمنین در برابر مصحف.

٧. آداب تلاوت قرآن كريم.

٨. رابطه اهل بيت با قرآن كريم.

٩. انس پيامبر واهل بيت با قرآن.

١٠. استناد اهل بيت به قرآن كريم. المجلد الثاني فيه ستة فصول:

۱. اهل بیت و پیریزی علوم قرآن.

٢. اهل بيت وتفسير قرآن كريم.

۳. روشهای تفسیری اهل بیت.

٤. اهل بيت ونزول وجمع قرآن كريم.

٥. مصونیت قرآن از تحریف.

٦. اعجاز قرآن كريم.

• طبع قم سنة ١٤٣١.

#### مبانى تفسير قرآن (فارسى)

تأليف: السيد رضا بن جواد المؤدب اثنا عشر فصلا في أصول تحرير التفسير والأوليات التي يجب توفرها عند المفسر وبعض كليات تتعلق بعلوم القرآن وخصائصه، وفي آخر كل فصل تمارين تتعلق بموضوعه وذكر مصادر لمن أراد التوسع في البحث. عناوين الفصول:

فصل اول: تعاريف.

فصل دوم: انواع واقسام مباني.

الموحد الأبطحي (١٤٢٣)

### معرفة القرآن (عربي)

ترجمة: جعفر بن صادق الخليلي الأصل الفارسي للشيخ مرتضي المطهري.

• طبع طهران سنة ١٤٠٢.

مقدمه تفسير قرآن (أردو)

تأليف: السيد أولاد حيدر البلجرامي (1771)

في الأصول المتبعة في تفسير القرآن.

مقدمه تفسير قرآن (أردو)

تأليف: السيد على نقى بن أبيالحسن النقوي اللكهنوي (١٤٠٨)

• طبع لكهنو سنة ١٩٧٦م.

نجوم العرفان في علوم القرآن (عربي)

تأليف: السيد محمدعلي بن مرتضي الموحد الأبطحي (١٤٢٣)

نشانی از قرآن (فارسی)

تأليف: الدكتور مجيد المعارف

مختصر جدا مفيد للناشئة في معرفة: تسمية القرآن، الأهداف من نز وله، تدوينه،

فصل سوم: قدسي بودن قرآن كريم. فصل چهارم: نص وقرائت واحد غير تام في التأليف. قرآن.

> فصل پنجم: امكان و جواز تفسير. فصل ششم: حجيت ظهور قرآن. فصل هفتم: بررسى نياز مخاطبان قرآن به تفسس.

> > فصل هشتم: ساختار چند معنائی قر آن.

> > > فصل نهم: زبان قرآن.

فصل دهم: منابع تفسير.

فصل يازدهم: انسجام وپيوستگي • طبع لکهنو. آىات.

فصل دوازدهم: جامعيت قرآن.

طبع قم سنة ۱۳۸۸ ش.

مدخل التفسير (أردو)

ترجمة: السيد محمدتقى النقوى فيه البحث عن: حقيقة المعجزة، أصول التفسير، عدم تحريف القرآن الكريم، نقد بعض الأحاديث، جمع القرآن.

طبع لاهور سنة ١٤١٤.

معجم علوم القرآن (عربي)

تأليف: السيد محمدعلي بن مرتضي

أجزاؤه وتقسيهاته، معرفة مصطلحاته.

• طبع طهران سنة ١٣٧٦ ش. نصوص في علوم القرآن (عربي)

تأليف: السيد على الموسوى الدارابي

• طبع مشهد سنة ١٤٢٢.

نگاهی به علوم قرآنی (فارسی)

تأليف: الشيخ محمدباقر بن عبدالعظيم الملكي الميانجي (١٤١٩)

عشرة فصول في البحث عن بعض ما يخص علوم القرآن الكريم، جمعها مترجمها على نقى خدايار من مقدمة «مناهج البيان» أو من بعض كتابات الميانجي التفسيرية أو الكلامية أو ما استفيد منه مشافهة. عناوين الفصول: فضيلت قرآن، حجيت ظواهر قرآن، انزال وتنزيل، محكم ومتشابه، تفسیر وروش صحیح آن، تفسیر به رأی، تأويل، نسخ، بداء، اعجاز وتحدى قرآن.

• طبع قم سنة ١٣٨٩ ش.

(11)

(عقائد القرآن)

آفرینش ورستاخیز (فارسی)

ترجمة: جليل دوستخواه

بحوث معمقة حول المبدأ والمعاد

وكيفية الخلقة بدءآ وختما كما يُرى في آيات القرآن الكريم والانسجام الكامل بينها. الرسالة جامعية في عشرة فصول كتبت لنيل الدكتوراه قدمها الدكتور «شينيا ماكينو» إلى جامعة توكيو.

> • طبع طهران سنة ١٣٦٣ ش. آیات اُخری (أردو)

تأليف: الراجه محمد اعظم عليخان اللكهنوي

ردّ على كتاب «آيات بينات» للسيد محمد مهدي على خان.

• طبع لكهنو سنة ١٣١٠.

ابعاد جهان بینی توحیدی قرآن (فارسی) تأليف: نبي صادقي

ملخص محاضرات عقائدية ألقاها المؤلف في شهر رمضان المبارك في قم وكلية العلوم بجامعة طهران، عن سعة النظرة التوحيدية العالمية في الكتاب الالهي وشمولها والرابط بين أبعادها، فتبحث عن: الربوبية وموقف الانسان منها، ثم بعث الانبياء وموضوع الامامة والمعاد، ثم العدل من الجانب التكويني والتشريعي.

• طبع قم سنة ١٤٠٠.



# (فارسی)

تأليف: الشيخ مرتضي بن عبدالكريم الحائري اليزدي (١٤٠٦)

سبعة وعشرون برهانآ ودليلا عقليآ مزيجة من المبادئ الفلسفية والكلامية وما يُشار إليه في الآيات القرآنية الكريمة، حول التوحيد والنبوة والإمامة وما يتصل • طبع لاهور. *بها من الأبحاث العقائدية. وذلك للتدليل* على توافق العقل والمعطيات القرآنية وخاصةً في موضوع المعجزة والإخبار الغيبي وأمثالهما.

> طبع قم سنة ۱۳۸۱ ش، في مجموعة «آفاق نور» ج ١.

#### اکمال دین در غدیر (فارسی)

تأليف: السيد محمد اليثربي الكاشاني بحث عن إكمال الدين في الغدير من الجانب التفسيري والحديثي والتأريخي، في مقدمة و فصلين.

• طبع قم سنة ١٣٧٨ ش.

#### إمامة القرآن

تألیف: محمد هارون الزنگی بوری (1779)

اصول اعتقادات (البراهين الاعتقادية) إثبات الخلافة والإمامة من خلال ما جاء في الآيات الكريمة، فيذكر المؤلف اختلاف الفرق الإسلامية في ضرورة وجود الامام، ثم يتحدث في الشروط والأوصاف التي يجب أن تتوفر في الامام ومعنى الخليفة وعدد الخلفاء على ضوء ما جاء في الآيات.

#### أنو ار القرآن (أردو)

تأليف: الدكتو ر نو رحسين صابر رد على ما أصدرته «جمعية صديقي مهنک فی سنة ۱۹۲۶ م، منشورا تتهم الشيعة بعدم الإيمان بالقرآن، فتصدى مؤلفنا للرّد عليها مذا الكتاب.

• طبع لاهور.

### بحث غدير خم از نظر قرآن شريف (فارسي)

تأليف: عبدالكريم النيّري يذكر المؤلف أولا واقعة الغدير باختصار، ثم يبحث في ثلاث آيات تخص الغدير مع الاهتهام بدفع ما استشكلوا عليها.

• طبع قم سنة ١٣٥٣ ش.

### بحثى از قرآن (فارسي)

تأليف: السيد عبدالكريم الموسوي الأردبيلي

بحث عن الدين وحقيقته وموقعه في المنظور القرآني بعد بيان معنى الإعجاز، في عناوين هي: قرآن يا آفتابي كه غروب ندارد، دین از نظر قرآن، پیدایش دین، دین وفطرت، هدف دین، دین در تاریخ بشر، طوفان نوح.

• طبع قم سنة ١٣٦١ ش.

### بررسى تحليلي اختلاف كلامي مفسران (فارسی)

تأليف: الدكتور بهانعلى المنگابادي رسالة دكتوراه قدمت في سنة ١٣٧٤ش، وهي دراسة تحليلية عن اختلاف المفسرين في بعض المسائل الكلامية.

### برزخ از دیدگاه قرآن وروایات (فارسی) تأليف: بخشايش احمدزاده

رسالة جامعية كتبت في سنة ١٣٧٥ ش.

### برزخ در قرآن وروایات (فارسی)

تأليف: محمد تقى چهانچى رسالة جامعية كتبت في سنة ١٣٧٥ ش.

### بر كرانه غدير (فارسي)

تأليف: محسن السبزواري الكتاب بعد مقدمة في البحث عن موقع الولاية الخاصة في القرآن وما يتعلق بآية الغدير، في ثلاثة فصول:

الفصل الأول: في كيفية نزول الآية. الفصل الثاني: في توضيح المفردات. الفصل الثالث: في تعيين موضوع التبليغ في الآية.

• طبع طهران سنة ١٤٢٣.

#### بينات الرسل (عربي)

تأليف: الشيخ أبوالقاسم بن رضا تجري الگلستاني

بحث عن الرسالة والرسل في القرآن الكريم.

#### تبصرة السائل

تأليف: ؟

ذكر بعض أعلام أهل السنة أن الطريق إلى إثبات خلافة أمرالمؤمنين على الله من الآيات، ينحصر في إثبات أن لفظة «الخلافة» فيها تدل على الاستخلاف، فتصدى مؤلف هذه الرسالة للجواب على هذه الشبهة. ردّ على رسالة «النجم» التي ألفها عبدالشكور اللكهنوي.

توحيد الرحمن في آيات القرآن (عربي)

تأليف: محسن بن حسن

• طبع النجف سنة ١٩٨٠ م.

التوحيد في القرآن (عربي)

ترجمة: جعفر بن صادق الخليلي الأصل الفارسي للسيد محمد البهشتي.

• طبع طهران سنة ١٣٦٥ ش.

توحيد القرآن (أردو)

تأليف: السيد محمد هارون الزنكي

الجنة في الكتاب والسنة (عربي)

تأليف: الشيخ حسين بن عبدالسيد النصّار

الكتاب في جزئين: الأول في خدمات الجنة وشؤونها، الثاني في أحوال أهل الجنة.

دين فطرت (أردو)

تأليف: ميرزا فتح باب حسين بحوث قرآنية مختلفة عن: خلقة بني آدم، المعاشرة الإنسانية، الهداية الالهية، هداية الأنبياء والمرسلين، وجود البارى

• طبع كهجوا -الهند.

تجسم اعمال (فارسي)

تأليف: محمدعلي التجري

رسالة جامعية كتبت في سنة ١٣٧١ ش.

تجلي امامت در آيه ولايت (فارسي)

تأليف: محمدرضا الكريمي

• طبع قم سنة ١٣٨٩ ش. ترجمه وتفسير قرآن مجيد (أردو)

تأليف: السيد محمد صادق

بحوث عقائدية على ضوء الآيات القرآنية تبحث عن: وجود الاله تعالى، التوحيد، الصفات الثبوتية، القدرة، علم بورى (١٣٣٩) الغيب، الامامة منصب الهي، عصمة نبي • طبع لاهور. الاسلام، عصمة الأئمة، إمامة على الله وخلافته، فضيلة الامام الحسين الله الراماء

• طبع لكهنو.

تقديس القرآن عن شبهات أهل الطغيان (أردو)

تأليف: الخواجه غلام الحسنين الياني پتي

• طبع لاهور.

تنبيه الناصبين

تأليف: اعجاز حسن الصديقي (170.)

تنظيم، نور هداية القرآن الحكيم، مؤاخذة يخالف ما عليه معتقد المسلمين. أعمال الإنسان.

> • طبع كراتشي. الرجعة بين العقل والقرآن (عربي)

ترجمة: عبدالكريم بن محمود الأصل الفارسي للشيخ حسن الطارمي.

• طبع طهران سنة ١٤٠٧.

الرجعة في القرآن (عربي)

تأليف: السيد محمدعلي بن مرتضي الموحد الأبطحي (١٤٢٣)

رحلة الإنسان من عالم الذر حتى حياة البرزخ (عربي)

تأليف: الدكتور محمدحسين بن على • طبع قم سنة ١٣٩٠ ش. الصغير

• طبع.

رد البرزخ المشهور من كلام رب غفور آبادي (أردو)

> تأليف: السيد تصدق حسين الشاهبوري

يحاول المؤلف إثبات أن ليس لنا دليل من الكتاب والسنة على عذاب القبر

تعالى، عبادة الإله، حقوق الناس، نصاب وسؤال المنكر والنكير، وهذا موضوع

رشق النبال على أصحاب الضلال

تأليف: ناصر حسين بن مظهر حسين الجونفوري (۱۳۱۳)

شهادت قرآنی علی کذب کرشن ما دیانی (أر دو)

تأليف: محمد عبدالله بن إرشادعلي اللاهوري

> رد على كتاب «خلافت راشده» تأليف عبدالكريم السيالكوتي.

 طبع لاهور سنة ١٩٢٤ م. شیعه در قرآن (فارسی) تأليف: أمير الظهيري

ضياء الغدير (أردو)

تأليف: السيد وصى محمد الفيض

في إثبات إمامة أميرالمؤمنين على الليا بآية التبليغ وقصة الغدير.

> طبع مكررآ. الغدير. امامت وولايت در قرآن (فارسی)



تأليف: عباس الأهرى

• طبع قم.

غدير در آيينه قرآن وروايات (فارسي) تأليف: مجيد المعارف

تصدى المؤلف باختصار لبيان واقعة الغدير وخطبة الرسول ﷺ فيها وأثرها في تفاسير الشيعة وأهل السنة، وبالأخير تفسير آيات تخص الدعوة إلى الاسلام.

طبع طهران مكررآ.

فيصله قرآني بجواب فتح الرحماني (أردو)

تأليف: الدكتور حسين صابر السيالوي (١٣٦٥)

ردّ على كتاب «فتح الرحمان» الذي ألفه نور محمد لإثبات خلافة الخلفاء من الآيات القرآنية.

• طبع لاهور سنة ١٣٣١.

قرآني نظريه خلافت (أردو)

تأليف: مو لانا ناصر حسين الفيض آبادي

في إثبات الخلافة من الآيات القر آنية.

طبع سيالكوت -الهند.

القرآن والخلافة والنبوة والإمامة (عربي)

تأليف: السيد محمدعلي بن مرتضي الموحد الأبطحي (١٤٢٣)

#### كتاب مبين (أردو)

تأليف: السيد بركت على شاه گو شەنشىن

جمع للايات الواردة في: الإيهان، النصيحة، الجهاد، الشك في النبوة، فدك، الخلافة...

• طبع لاهور سنة ١٩٣٥م.

المسيح والاسلام (عربي)

تأليف: السيد باسم الهاشمي

مقارنات بين ما جاء في القرآن الكريم والانجيل في العقائد والتكاليف والشؤون الأخلاقية وما أشبهها، لإثبات أن الأنبياء على لهم هدف واحد في الدعوة وإن اختلفوا في الشكليات بمناسبة بيئاتهم والأقوام الذين أرسلوا إليهم، وهي محاولة للإندراج تحت لواء التقريب بين أصحاب الديانات السماوية ولا سيما بين المسلمين والمسيحيين منهم. فتذكر بعد كل عنوان الآيات المناسبة له بعنوان «الاسلام» ثم ما في الانجيل بعنوان «المسيح »، وفي بعض المواضع تعاليق تقتضي الضرورة إدراجها.

\* طبع بيروت سنة ١٤٣٠.

### مع الدكتور السالوس في آية التطهير (عربي)

تأليف: السيد علي بن نورالدين الميلاني

ردّ على رسالة الدكتور على أحمد السالوس الذي كتب عن آية التطهير مستوى ثقافة العامة. وخصها بزوجات النبي ﷺ وتجنب الحقيقة فيها، فيتناول السيد الموضوع على ضوء الكتاب والسنة وآراء أئمة الحديث والتفسير والجرح والتعديل، يذكر مقطعآ مقطعاً من كلام السالوس ويردّ عليه بها يلزم.

• طبع قم سنة ١٤٢٩.

معارف القرآن (أردو)

تأليف: مرزا أحمد (١٣٩٠)

فيه البحث عن: النبوة، ختم النبوة، الولاية، العصمة على ضوء ما جاء في الآيات الكريمة.

طبع لاهور سنة ١٩٥٦ م.

مناظره های قرآن (فارسی)

تأليف: على طاهرپور السفيدكوهي مجموعة من الاحتجاجات والمناظرات

الواردة في الآيات الكريمة التي أجريت مع الكفار وأصحاب الأهواء، تطرق المؤلف إلى الدروس العقائدية والأخلاقية التي يمكن أن يُستفاد من هذه الحوارات. تذكر الآية أو الآيات المتصدية للمناظرة وتترجم إلى الفارسية ثم تشرح وتفسر على

• طبع قم سنة ١٣٨٦ ش، الجزء الأول. الولاية (ولايت از ديدگاه قرآن) (فارسي)

تأليف: ميرزا عبدالرسول بن حسن الحائري الإحقاقي

فيه بحث عن الولاية من وحي القرآن الكريم، مفصل في جزئين.

طبع تبریز مکررآ.

(77)

(فقه القرآن)

آيات الأحكام (عربي)

تأليف: محمد هارون الزنگي بوري

آيات القدس في إثبات الخمس (فارسي)

تأليف: السيد رجب على خان أرسطو جاه

• طبع بنجاب سنة ١٢٧٥.



• طبع قم سنة ١٣٧٥ ش، الطبعة الثانية.

#### الافطار (أردو)

تأليف: السيد اختر حسين النقوى تحقيق في لفظة «الليل» من قوله تعالى (ثم أتموا الصيام إلى الليل)[سورة البقرة: ١٨٧] وتحديدها لمن أراد الإفطار.

طبع كهجوا ـ الهند.

أوقات الصلوات كمابيّن الآيات

تأليف: السيد تصدق حسين الشاهبوري

فيه مسائل فقهية مستندة إلى بعض الآيات القرآنية يخالف المؤلف فيها المشهور.

تفسير صلاة وسطى (أردو)

تأليف: السيد تصدق حسين الشاهبوري

فيه ضمناً نفى الجبر عن الانسان.

### آيات وروايات قرض الحسنة (فارسي) منهم في قسم خاص.

تأليف: عباس الرضائي

• طبع طهران سنة ١٩٧٧م.

### أحكام الآيات (عربي)

تأليف: السيد محمدعلي بن مرتضى الموحد الأبطحي (١٤٢٣)

### أحكام العفو العام والعفو الخاص في القرآن الكريم (عربي)

تأليف: كريم بن متعب بن ياسين الخفاجي

### أحكام الرمضان كها بيّن الفرقان

تأليف: السيد تصدق حسين الشاهبوري

فيه أحكام الأكل والشرب والجماع في حال الصوم على ضوء ما جاء في الآيات القرآنية الكريمة.

• طبع الهند.

### استفتاءات قرآنی (فارسی)

جمع: الشيخ غلام رضا النيشابوري أربعائة وخمسون إستفتاء وأجوبتها حول أحكام تتعلق بالقرآن الكريم، قدمت إلى تسعة من المراجع فأجابوا عليها بأجوبة فتوائية، جمع ما يتعلق بكل واحد

