

بسم الله الرحمن الرحيم

Republic Of Iraq Ministry Of Higher Education & Scientific Research Research and Development



### جمهورية العراق وزارة التعليم العالى والبحث العلمى دائرة البحث والتطوير

No:

Date:

العدد: ب الحت ب العدد التاريخ: - ١٠١١ / ٢٠

ديوان الوقف الشيعي / الامانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة

م/ مجلة المصباح

تحبة طبية...

اشارة الى كتابكم المرقم ١٤٩٩٦ في ٢٠١٣/٩/٢٩ والحاقا بكتابنا المرقم ب ت ٨٠٣٣/٤ في ٢٠١٣/٦/٦ بالإمكان اعتماد "مجلة المصباح" الصادرة عنكم لأغراض الترقية العلمية • ....مع وافر التقدير

أ. م.د. محمد عبد عطية السراج المدير العام لدائرة البحث والتطوير 7.17/1./7

نسخة منه إلى / - دائرة البحث والتطوير/ الشؤون العلمية. - الصادرة.

انس/٦/سا

Website:www.rddiraq.com

mail: gd\_office@rddiraq.com\_.scientificdep@rddiraq.com

الهاتف / ۲۰۱۹ د ۲۱۹۲



# 82 2 2 1 6 7 S

مَ الدُّ عِلْمِيَةَ فَصَلِيَةً مُحَكَمَةً مُحَادُّ عِلْمِيَةً فَحَكَمةً مُعَنَى بالدِراساتِ وَالأَبْحَاثِ القرآنيةِ

تَصَدُرُعَنَ الأمانة الغامة للعَتَبة الحُسَيْنيَة المقدَّسة

العدد الثالث والعشرون – خريف (٢.١٥م – ١٤٣٦هـ) السنة السادسة

### المشرف العام سِبُاحَتُالشَّنِجِ عِبْلُلْمِلْكِ عِبْلُلْمِلْكِ الْحَرْبِلَاكُوبِلَائِ

الأمين العام للعتبة الحسينية المقدسة

رئيس التحرير

عِيْنَ عَلَيْ هَالَهِ

مديرالتحرير والعلاقات العامة د. جِنِيْلُ فِجِيلُونِ فِي



أ.د. على رحيم هادي الحلو

أ.د. زهيرغازي زاهد

أ.م.د. على عباس الاعرجي

أ.د. صالح مهدي عباس

أ.د. على محسر مال الله

أ.د.عارعبودي نصار

أ.م.د. عبد الجواد البيضاني

### الهيأة الاستشارية

أ.د. عبد الجبارنا جي

بيت الحكمة - بغداد

أ.د. محد على آذرشب

جامعة طهران-ايران\_

أ.د. محدكريم ابراهيم

جامعة بابل - العراق

أ.د. عبد النبي اصطيف

جامعة دمشق - سورية

أ.د. عبود جودي الحلي

جامعة كربلاء-العراق

أ.د. احمد مطلوب

رئيس المجمع العلمي العراقي

أ.د. حازم سليان الحلي

جامعة بابل-العراق

أ.د. على ابوالخير

مجمع البحوث الاسلامية- جمهورية مصرالعربية

أ.د. عبد الاميركاظم زاهد

جامعة الكوفة - العراق

أ.د. محد جواد الطريحي

جامعة بغداد-العراق

## 82 6 7 S

مِجَلَةُ عِلْمِيَّة فَصْلِيَّةُ مُحَكَّمةُ تُعْنَى بالدِراساتِ وَالأَبْحَاثِ القرآنيةِ العدد الثالث والعشرون - السنة السادسة

الترقيم الدولي:

ISSN: 2226-5228

رقم الايداع في دار الكتب والوثائق

Y.1. /1212

العنوان الموقعي

مجلة المصباح -شارع السدرة

كربلاء المقدسة-جمهورية العراق

الاتصالات

مدير التحرير والعلاقات العامة

. ٧٧ . ٣٢٨٥ . ٧٨

ادارة المحلة

..978 47 41..00

. . 978 47 41 . . 77

داخلی: ۲۱ ٥

الوحدة الادارية

ابراهيم مجيد حمود

الوحدة الحسابية

رضا جواد الحائري

التنسيق والمتابعة والتوزيع

على افضيلة الشمري (العراق)

هـ/٠٣١٧٤٠١٨٧٠

معتمد الترجمة الانكليزية

سعد شريف طاهر

التنضيد العربي والمراسلة

غاضر عبد الامير الطريحي

الاخراج والتصميم

قاسم سالمرمجد

almissbah@imamhussain.org : البريد الإلكتروني: www.almissbah.imamhussain.org



| » كلمة الافتتاح/ رئيس التحرير                                                     |   |
|-----------------------------------------------------------------------------------|---|
| » سر اهتمام المستشرقين الواسع بعملية جمع القرآن(ج٢)/ أ.د. عبد الجبار ناجي ١٥      |   |
| » التوجيه الدلالي لبعض آيات الحدود/ د. عادل عباس النصراوي ٣٧                      |   |
| » مباحث في سر الدعوة القرآنية/ د. عبد علي سفيح ٩٩                                 |   |
| » في الكلام عن الاستعادة/ سماحة العلامة المرحوم الشيخ محمد هادي معرفة ٩٧          |   |
| » الوحي في (المثنوي المعنوي) (اداة معرفية) في ضوء القرآن/ محمد فراس الحلباوي ١١١  |   |
| » أدب الحوار القرآني/ أ.د. حازم سليمان الحلي                                      |   |
| » ظاهرة الحمل على المعنى في كتاب معاني القرآن للفراء/ أ.م.د. رافد مطشر سعيدان ١٥١ |   |
| » صفات الله –تعالى –في المتشابهات من الآيات/ د. كبرى روشنفكر ١٧٥                  |   |
| » الهوية الحقيقية للشمس في القرآن/ السيد عبد الامير المؤمن                        |   |
| » النص القرآني —دراسة في ضوء المنهج الشمولي/ م.د. عباس صادق عبد الصاحب ٢٢٩        |   |
| » البنية التصويرية في قصص سورة الكهف/ أ.د. سلام كاظم الآوسي                       |   |
| » معايير القراءة الصحيحة عند الطبري وموقفه منها/ محمد جواد كاظم ٢٦٧               |   |
| » دور التسامح في ترسيخ الوحدة الاجتماعية/ د. عبد الزهرة جاسم الخفاجي ٢٩٥          |   |
| » قراءة في معايير الخطأ والصواب في قراءات القرآن/ أ.م.د. صلاح كاظم داوود ٣١٩      |   |
| » معاني تسمية العرش والايام الستة للخلق في القرآن/ محسن وهيب عبد ٣٣٥              |   |
| » لغة العين في القرآن الكريم/ د. شكيب غازي الحلفي                                 |   |
| » نافذة المصباح                                                                   | > |

### ضوابط النشر

- أن يكون البحث منسجماً مع اختصاص المجلة وتوجهها في نشر الابحاث التي تتعلق بالقرآن الكريم حصرياً.
- ٢. أن لايكون البحث منشوراً في مجلة داخل العراق وخارجه، أو مستلاً من كتاب أو رسالة جامعية أو محملاً على الشبكة العنكبوتية على أن يلتزم الباحث بذلك بتعهد خطى.
- ٣. أن لايكون البحث نمطياً أو مما أشبع موضوعه بحثاً، أو سردياً أو إحصائيا أو إجرائيا
   مما لا يتمثل فيه جهد الباحث الفكرى.
- ٤. يرسل البحث محملاً على CD أو فلاش او بوساطة البريد الالكتروني للمجلة مع احتفاظ الباحث بنسخة الأصل عنده. ولاتستوفي المجلة أية مبالغ نقدية عن نشر الابحاث المطلوبة للتحكيم والترقية.
- تقوم المجلة باشعار الباحث بوصول البحث، ثم تشعره بقبول النشر في حال موافقة هيئة التحرير على ذلك وعندها يكون البحث ملكا للمجلة لايجوز تقديمه للنشر في مجلة أخرى.
- ٦. ترتيب الابحاث في المجلة يخضع لسياق فني صرف ولا علاقة لأهميته أو لمكانة الباحث بذلك.
- ٧. يهمل كل بحث لا يحمل المعلومات المطلوبة عن الباحث (اسمه -درجته العلمية -مكان عمله -عنوانه الكامل ورقم هاتفه أو عنوان بريده الالكتروني).
  - ٨. يستحسن للباحث الإشهار بنشاطه العلمي والثقافي في سطور قليلة.
- علوم التحرير بحق حذف أو تعديل ما لايتماشى وسياسة المجلة في نشر علوم القرآن الكريم حصرياً أو ماخرج منها عن منهج البحث العلمي أوالموضوعي أو مامس جوهر العقائد الاسلامية ورموزها الفكرية والدينية.

### كلمة الافتتاح

بقلم رئيس التحرير

### بِنْ لِللهُ ٱلرَّمْزِ ٱلرَّحْبُ

بحمدِ اللهِ -سبحانه -وعونِ منه، ها هو ذا العددُ الثالثُ من السنةِ السادسةِ، يصدرُ مكللاً بما استقْراًته عقولُ باحثينَ متخصصينَ بمجال القرآن الكريم وعلومِه، في وقت نستعد فيه لإصدار ملف مقتضب حولَ موقفِ القرآنِ منْ اهلِ بيتِ النبوةِ وموقفِهِم اللهِ منه، في مباحثَ انتَقَتْها المجلةُ انتقاءاً دقيقاً بعيداً عن الغلوِّ و الإيغالِ في بسط الحديث اعتماداً على كل ما رُوي عنهم او أُثِرَ من سعةِ اطلاعِهِم غيرِ المحدودِ على كتاب الله العزيز.

ان مَثَلَ القرآنِ الكريمِ كَمَثَلِ نَبْعِ اقترحهُ اللهُ -سبحانه -يتصل باغوارٍ لا يمكن لبشر، مهما بلغت امكاناتُهُ العلميةُ والعقليةُ، أن يتقصَّى أبعادَها بعقله. والعجيبُ في الأَمر، أنَّ أوَّليَّات البحثِ القرآنيِّ، لا تختلف في سياقها وطريقةِ عرضِها، عن أُخرياتهِ، وفي كل الميادينِ التي خاضها علماءُ البحث القرآني. مَثَلُهُ في ذلك كَمَثَلِ المغترفِ من ماءِ البحرِ، لافرق بين أنْ يغترفَ من الساحلِ الشرقيِّ أو مِنْ أعلاهُ أو مِنْ أسفلِهِ. فالكلُ ماءٌ متجانسٌ في تركيبهِ.

لذلك فإن أبحاث ابي عبيدة (مَعْمَر بن المثنى) المتوفى ٢١٠هـ، لاتختلف في ميزاتها عن أبحاثِ السيدِ (محمد حسين الطباطبائي المتوفى ٢٤٠١هـ) مع اختلافٍ في أسلوب العرضِ.

وثَمةً أمرٌ آخرُ، يتجلى في إمكانِ القرآنِ الكريمِ مِنْ أن يكونَ حجةً دامغةً في كل مَحاجَّةٍ، ومَثَلاً على كل تمثيل، ومصداقاً لكل موقف، وإجابةً لكل دعوةٍ، بما اودع الله سبحانه —فيه من سر، تهافَت العلماءُ على اكتناهِهِ بما آتاهم الله مِن قوةٍ. وما أجمل ما وصفه به أميرُ المؤمنين عليُّ ابن ابي طالبِ للله حين قال: ((كتابُ ربِّكمْ، مبيّناً معرالهُ وحرامَهُ، وفضائلَهُ وفرائضَهُ، وناسِخَهُ ومنسوخَهُ، ورُخَصَهُ وعزائمَهُ، وخاصَّهُ وعامَّهُ، وَعِبَرَهُ وأمثالَهُ، ومرسَلَهُ ومحدودَهُ، ومحكَمهُ ومتشابِههُ، مفسِّراً مُجملَهُ ومبيّناً غوامِضَهُ)). أو قوله لله ولاتُكشَفُ الظُلُماتُ إلا به)).

من أجل كل ذلك، حَدَبَ التبشيريُّون من المستشرقينَ اليهودِ و النصارى وَمَنْ آزرهم من رجال التبشير الكَنَسي على دراسته دراسة عميقة ولكنْ بمنظارِ ملونٍ تعوِزُه الشفافية ، ووجدوا في اختلاف رواةِ تاريخه لبعض المسائل المتعلقة بتدوينه أو جمعه في مصحف، و ما أرْجَفَ به أولئك الرواة المنتفعون من حكام بني أمية وجواسيسُ اليهودِ الذين اخترقوا حصن المسلمين لينخَروا بنيانَهُ من الداخل،



\_\_ <u>لمتبا</u>لى ...............رئيس التحرير

أقول: لقد اتخذ اولئك المتصدُّون لتدوين تاريخ القرآن من هؤلاء سنداً اعتمدوه لخلط الاوراق، وتعكير الماء ليسهل عليهم اصطيادُ المعجبين بهم وبمنهجيتهم من الشباب المسلم أو الذي ينظر الى القرآن نظرة فيها كثير من الحيرة في سر إعجازه وخلوده عبر هذه الأجيالِ العابرة لمختلف التياراتِ الفكريةِ والعَقَديّةِ والكلاميةِ، وقد نوهنا بذلك في كثير من المواضع التى اقتضت التنويه.

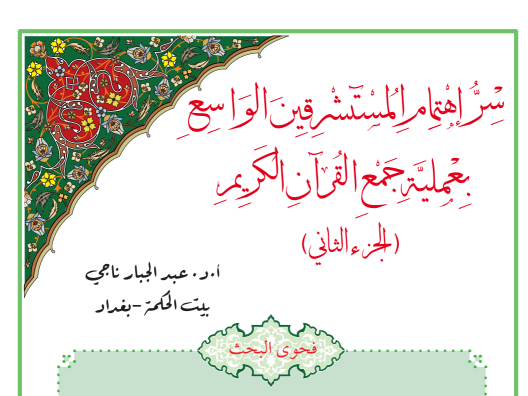
اننا ماضون في طريق القرآن، لا تحدُّنا حدودٌ ولا تُـمَوْضِعُنا مواضعٌ ما دمنا على الحق حتى يحكم الله لنا وهو خير الحاكمين، فالقرآن سبيلنا اليوم نصل به الى ما نريد من خير الدنيا والاخرة ونحن نعيش ثورة إصلاح ومكافحة فسادٍ استشرى في هذا البلدِ الأمين بحكم مخالفة القرآن الكريم الذي اعتدوا على قِيَمِهِ و أحكامه حين حرَّم الفسادَ في الارض وإهلاكَ الحرثِ والنسل والتولِّي بغير الحق، والذي جسده أبو الأحرار وسيد الشهداء الحسينُ بن على اللِّي بوصف العصابةِ التي ثار بوجهها والتي وصفها بـ (مُطْفئي السُّنن ومحرِّفي الكَلِم ونَبَذَةِ الكتاب ونَفْتَةِ الشيطان وشُذَّاذِ الأحزاب، وهو ما يومئ الى أن الثورة لا تكون الا لمواجهة مَنْ هذه صفاتُهُ من حُكَّام لبسوا عباءة الدين ونصبوا شِراكَهم باسمِهِ أملاً في أن يخدعوا الناسَ عن دينهم الذي هو بَراءٌ منهم حتى جاء الحق وزهق الباطل ان الباطل كان زهوقاً...











عرف عن الاستاذ الدكتور عبد الجبار ناجي اطلاعه الواسع على النشاط الاستشراقي حتى عُدَّ حجة في ذلك. وقد نشرت (المصباح) له ابحاثاً قيمة بهذا الشأن، وها هو ذا اليوم يخوض بحثا يخص الشأن نفسه، يكشف فيه سر اهتمام المستشرقين، وجلهم من اليهود، بمسألة جمع القرآن وتدوينه في عصر الرسول وعصور الخلفاء من بعده. وتتجلى قيمة البحث في تمكن الاستاذ الباحث من معرفة أساليب اولئك المستشرقين في طرح موضوع اختلف عليه المسلمون انفسهم أيا اختلاف ونظراً لطول البحث وأهمية نشره كاملاً قامت (المصباح) بتجزئته على أعداد متلاحقة وهنا نحن اولاءِ ننشر الجزء الثاني منه.

### ٤. الوجه الرابع:-

عندما عجزت أقلام المستشرقين من الجيل الأول عن تحقيق مرماهم في التشكيك بقدسية القرآن الكريم وألوهيته وإنه من نسج وخيال رسول الله –كما تخيل كيتاني المستشرق الإيطالي مؤلف كتاب حوليات الإسلام؛ والمبشر الفرنسي هنري لامانس في كتابه عن محمد -، اتجهوا وجهة أخرى فيلولوجية أيضا أو فيها يتعلق الأمر بالبنية اللغوية للقرآن بالتركيز على المعجم اللغوى وعلى التعبيرات الأجنبية والمصطلحات غير المتداولة في عربية عرب قبل الإسلام. وحقيقة الأمر فإنهم ها هنا توزعوا على اتجاهات متنوعة؛ وعلى سبيل المثال لا الحصر توجّهوا الى:-

١. الدراسات اللغوية وفقه اللغة ومن بين أهم هؤلاء المستشرقين المستشرق الألماني غونثر لولنغ Gunther Luling المتوفى في فارنا في عام ١٩٢٨م وهو لاهوتي بروتستانتي ومتخصّص في فقه اللغة؛ حصل على الدكتوراه في العربيات والإسلاميات.

وهو يعد أحد المستشرقين الألمان الروّاد في دراسة الإسلام في مرحلته المبكرة وفي دراسة القرآن الكريم، وعمل في الشرق فتولى مدير مركز غوثا في مدينة حلب. حاول في دراسته باللغة الألمانية الموسومة (بشأن القرآن وصلة الترانيم Uber den Ur -Qura'n: المسيحية Ansatze zur Reonstruktion Vorislamischer Christlich Strophenlieder im Qura'n) ۱۹۷٤ :Ied. Erlangen ترجم الى اللغة الإنجليزية ونشر في كتاب (تحد للإسلام من أجل الإصلاح: إعادة ما تمّ اكتشافه وإعادة بناء موثوقة لما خفى من تراتيل مسيحية في فترة قبل الإسلام في القرآن اعتمادا على إعادة تفسير للإسلام المبكر Challenge to Islam for Reformation: Rediscovery The and reliable Reconstruction of a comprehensive pre -Islamic Christian Hymnal hidden in the Koran under earliest

المسيحية في فترة ما قبل الإسلام موجودة في القرآن في التفسيرات والشروح لحقبة الإسلام المبكر وبأنه من الميسور إعادة مبانيها بصورة موثوقة. ولذلك أطلق المستشرق لولنغ عنوان كتابه Ur المستشرق لولنغ عنوان كتابه الأصلية التي نعتمدها في القول بأن النصّ القرآني الخالي قد أقتبس منها. فهذه الأراء التي قمت بترجمتها عن هدف المستشرق في أن أصل القرآن إنها هو هذه التراتيل المسيحية التي كانت متداولة عند العرب قبل الإسلام (۱). وهو رأى لا

(۱) ينظر عن غنتر لولنغ International Journal of Middle East Studies. Vol. 13, No. 4. (Nov., 1981), pp. 519 -521. Gunter Luling Die Wiederentdeckung des Propheten Muhammad. Eine Kritik am "christlichen" Abendland (Erlangen: Verlagsbuchhandlung Hannelore From .Lüling. 1981). Pp. 42 Wikipedia, the free encyclopedia ;idem Uber den Ur-Qur'an: Ansatze zur Rekon-Vorislamischer struktion Christliicher Strph enlieder im Quran. (1st ed. Erlangen 1972)

.Islamic Reinterpretations وهدف المستشرق الوحيد أولا لهذا الكتاب هو التصدى والاختلاف مع مذهب العصمة للوجود الكلي المسيحي للعالم وذلك عن طريق زعمه أن القرآن يعلمنا (الأور Ur) المسيحي الحقيقي لكيفية فهم المسيح لللله. ولكن المستشرق خلال تحريه عن هذه الفكرة اندفع بشكل غير مباشر الى مكتشفات أخرى مهمة جدا. فقد وجد بأن نفرا من المختصين بالإسلام من المستشرقين الألمان قد ناقشوا بالفعل مثل هذه النظرية ألا وهي أن القرآن يحتوي على مقطوعات شعرية إستروفية Strophic شاملة باللغة العربية العامية والدارجة. وقد أبعدت مثل هذه الدراسات عندما نشرت ولم تثر أي اهتمام في النقد النصّى للعقيدة. وقد حقّق المستشرق نجاحا في تنمية وتطوير هذه الدراسات المنسية من قبل أولئك المستشرقين الألمان في العقد الأول من القرن العشرين لتكون بالفعل إنجازا. ومن ثمّ تأسيس الدليل على أن التراتيل

يعدو أكثر من تكرار ما سبق أن زعمه المشركون بقولهم الذي يردده القرآن الكريم «بأن النبي ما هو إلّا شاعر أو مجنون، أو كاهن؟؟؟». وإلَّا كيف نوفق في تطبيق مخرجات المستشرق لولنغ بأن كتاب الله عبارة عن مقطوعات شعرية مسيحية!. وللإمام على الله قول بليغ للردّ على هذه الأوهام والتخرصات. فورد في تفسير أبي عبد الله النعماني وهو من كبار أصحاب أهل البيت ومن كبار مصنفيهم، يرجع تاريخ حياته الى أوائل القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي) فيقول «سأل أمير المؤمنين شيعته عن مقاصد القرآن الكريم فقال: «إن الله تبارك وتعالى أنزل القرآن على سبعة أقسام كلّ منها شاف كاف وهي: أمر

Pp. 5 -9; Gabriel Said Reynold "Introduction: Qur'anic Studies and its Controversies" in The Our'an in its Historical Context. Ed. By Gabriel Said Reynold , 1st. (Oxford, 2007) Pp. 9 -12.; Harald , Motzki , "Alternative Accounts.." Op. .Cit. Pp. 64 -66

وزجر وترغيب وترهيب وجدل ومثل وقصص وفي القرآن ناسخ ومنسوخ ومحكم ومتشابه وخاص وعام ومقدم ومؤخر وعزائم ورخص وحلال وحرام وفرائض وأحكام ومنقطع ومعطوف ومنقطع وغير معطوف وحرف مكان حرف»(٢). فهل في هذا الوصف البليغ والشامل والمخصوص في الوقت نفسه من يوافق على ما أورده المستشرق على أن مقاصد القرآن الكريم مؤلفة من ترانيم وتراتيل شعرية مسيحية!. وما أفصح عنه اليعقوبي في تاريخه إذ يذكر هذه الرواية عن رأي الإمام على الله في أقسام القرآن الكريم فقال ما نصه «وقال بعضهم إن عليا قال:- نزل القرآن على أربعة أرباع ربع فينا وربع في عدونا وربع أمثال وربع محكم ومتشابه» (اليعقوبي (٢ص٩٣)<sup>٣)</sup>.

- (٢) النعمان: أبو عبد الله محمد الكاتب النعماني المعروف بابن زينب: تفسير النعماني ص٥.
- (٣) اليعقوبي: تاريخ اليعقوبي (طبعة، دار الفكر، بيروت ١٣٧٥ هجري/ ١٩٥٦م، جزء ۲ ص ۹۳.



فأين يا ترى القسم الخاص بالتراتيل يذهب المستشرق لولنغ Luling الى أن القرآن الكريم يتضمن اربع طبقات أو مستويات نصيّة مختلفة Textual Stratas. فالطبقة الأولى، وهي المقصود بها النصّ الأصلي، هو عبارة عن مقطوعات شعرية أو تراتيل وترنيات إستروفية Strophic Hymnal، صاغتها وألفتها الجماعات المسيحية في مكة. وهذه المجموعة المسيحية تتألف من كلّ من المؤمنين الذين يعتقدون بالثالوث المسيحي Tinitarian ومن غيرهم ممّن ليسوا على هذا المذهب الثالوثي. وأتباع المذهب الثالوثي كانوا من أنصار المذهب النيقوى أي الذين ينتسبون الى المجمع المسكوني الذي انعقد في نيقية في آسيا الصغرى عام ٣٢٥م. وهو المذهب التابع الى الإمبراطورية البيزنطينية؛ في الوقت الذي يؤيد فيه الآخرون التعاليم القديمة الحقيقية للمسيح نفسه. وهي أنه كان ملكا عن المعاني الحقيقية وعندها (من الملائكة) سماويا إلآهيا angle متجسداً بهيأة مجلس كنسى مهمته

تحطيم ودحر الهرطقات ودحر اليهودية

والأناشيد المسيحية في القرآن الكريم بحسب تعريف مقاصد القرآن للإمام علىّ إن وجدت، لكان الإمام ربها قد لُّح في قوله البليغ هذا الي وجودها الي جانب قسم الأمثال مثلا!. وأشار الى كونها تشكّل قسما من القرآن الكريم أيضا!.

والأدهى والأمر إن مثل تكهنات هذا المستشرق قوله الجازم والقطعي إن ثلث القرآن الكريم ما هو إلَّا مقاطع من هذه الترنيجات أو التراتيل المسيحية الشائعة والسائدة عند عرب الجاهلية قد دخلت في طبقة النصّ العربي من قبل راوية ومزوّر أو عبر تلاعب من هذا الراوية أو ذاك في فترة متأخرة. وعلى أية حال، كما يزعم المستشرق بأنه خلال هذه العملية من التنقيح والتجديد rework للنص العربي للقرآن مع ما يقابله بالسريانية، فبامكان المرء أن سيكشف عن الأصل الحقيقي للقرآن نفسه.

وفى ختام نظريته الفيلولوجية يصل المستشرق لولنغ الى نتيجة نهائية nut shell مفادها إن القرآن الكريم إن هو إلّا نتاج تنقيحات وتعديلات نصيّة لتلك المقاطع الشعرية والتراتيل المسيحية في فترة متأخرة من عصر النبي<sup>(ه)</sup>.

ثمّ يأتي عالم فيلولوجي آخر بعد المستشرق لولنغ Luling ليفترض نظرية لغوية أخرى في تفس النصّ القرآني؛ وتستند نظريته على تأثير اللغة الآرامية -السريانية. إنه العالم كرستوفر لكسمبيرغ Christopher Luxemberg عالم اللغات السامية القديمة، له مؤلفات كثرة ولكن نجمه العلمي قد سطع في سنوات ما بعد سنة ٢٠٠٠م بعد صدور كتابه الأول الموسوم (القراءة السريانية -الآرامية للقرآن: مساهمة في ترجمة لغة القرآن.

The Syro -Aramaic Reading of the Koran: Contribution to Decoding of the Language

.Luling (Op. Cit (o)

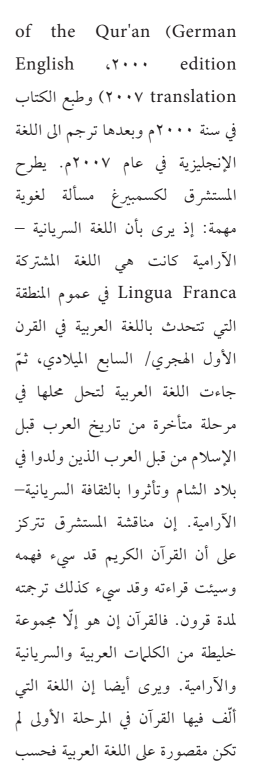
التوحيدية الموجودة آنذاك في المنطقة. أمّا الطبقة الثانية Hymnals فتتألف من مقاطع مأخوذة من تلك التراتيل والترنيمات، تلك التي حُقّقت وأُلفت بصيغة إسلامية في زمن محمد. والطبقة الثالثة (التي يطلق عليها Stratum Sections تتضمن تلك المقطوعات الشعرية التي قد صنفت في عهد محمد، وهي ذات معني إسلامي حصرا. وأمّا الطبقة أو المرتبة الرابعة وهي الطبقة الأكثر حداثة فهى عبارة Altered Sections عن تلك المقاطع الشعرية التي غيّرها وبدّها المسلمون المحمديون في فترة متأخرة خلال فترة النسخ أو التدوين العربي، وهي العملية التي مرّ فيها النصّ القرآني من مرحلة الخط الناقص defective أو المشوّه الى الخط التام والكامل plena الأورثوغرافي(<sup>٤)</sup>.

See S. Z. Chowdhury, "Issues in (٤) the studies of the Qur'an: The Ur-Qur'an of Luling; Donner، F. M. "The Qur'an in Recent Scholarship "in The Qur'an in its Historical Context (Op. .Cit.) Pp. 38 -39

كالذي زعمه مفسرو القرآن الأوائل، لكن الأصح من ذلك إن جذورها تتصل باللهجة المحلية السريانية - الآرامية Syro -Aramic لقبيلة قريش المكية في القرن الأول الهجري/ السابع الميلادي، وهي القبيلة التي ارتباطا وثيقا بتأسيس وبداية الدين الإسلامي(۱).
وقد استند في آرائه هذه الى نسخ قديمة من القرآن لم يعرض شيئا عن

وقد استند في ارائه هده الى نسخ قديمة من القرآن لم يعرض شيئا عن طبيعتها ومحتوياتها وعرض صورة لورقة من أوراقها، تلك التي خدمت هدفه من أن أجزاء من كتاب الله قد اقتبست من النصوص التي سبق وجودها عند المسيحيين الآراميين والتي قد سيء تفسيرها من قبل العلماء المسلمين المتأخرين. على أية حال فالمستشرق لم يدلل على رأيه باستشهادات من تلك

Harald Motzki; Alternative (٦)
Accounts on the Qurq'n's formation "in the Cambridge
Companion to the Qura'n ced. By Jane Danner Mcauliffected. (Cambridge University
.Pressc 2006) Pp. 65-67



التراتيل والترنيهات التي تأثرت بها الآيات القرآنية، وليس هناك من بيّنة على مدى هذا التأثير أإنه ترادف في الشكل أم في المضمون أم في في كلمات أجنبية سريانية وغير سريانية تردّد ذكرها في آي القرآن الكريم. آخذين بنظر الاعتبار أن القرآن نزل بلغة عربية مفهومة وواضحة ومتداولة في مكة أو في الجزيرة العربية برمتها.

ولا بدّ لنا من أن نذكر في هذا الميدان اللغوى البروفسور يهودا دى نوفو Yehuda de Novo المتوفى عام ١٩٩٢م. إنه عالم آثار معروف في الشرق الأوسط كان يعيش في إسرائيل؛ فهو يعتمد على مصادر أساسية أخرى في الوصول الى أهدافه. فركّز على النميّات Numasmtic وعلى النقوش وعلى بقايا الآثار التي وجدت في صحراء النجف في الأردن(\*). فأسس على هذه

(\*) ليس المقصود بالنجف هنا النجف العراقية وانها هي صحراء في الاردن تلفظ بالڤاء الأعجمية (Negev)، وتعرف اليوم بـ(صحراء النقب).

المصادر الأثرية لأجل بناء التاريخ الإسلامي المبكر للبنية اللغوية للقرآن بناءا جديدا عن ما هو مألوف. فقد اكتشف نقوشا في صحراء النجف في إسرائيل، ونشر حوالي أربعمائة نقش منها في (نقوش عربية قديمةمن النجف Ancient Arabic Inscription from Negev.. وقد قاده هذا الكشف.

وقاد عالم أثرى آخر هو جوديث كورين Judith Koren الى محاولة لإعادة دراسة أصول الإسلام والتاريخ الإسلامي المبكر. فحققا عملا to Crossroads) مشتركا عنوانه the of Origins The :Islam Arab the and Religion Arab (V)(State) عرضا نظریتها بشأن أصول وتطور الدولة الإسلامية والدين الإسلامي. ويهودا نوفو De Novo كما هو الحالة بالنسبة الى غيره من

See De Novo "Towards a Pre (V) -History of Islam "in Jerusalem Studies in Arabic and Is-.lam (17. 1994) Pp. 125 –126

المستشرقين، في نظرتهم تجاه الأحاديث النقوش الإسلامية الي ترجع الى القرن والمرويات التاريخية إذ هما يتجاهلان الثاني بعد الهجرة" ويؤكد نوفو على أن ويتغاضيان عن المرويات التاريخية الاعتراف بالقرآن canonize بأنه التي تعرف بالسلاسل السندية في بناء الكتاب الرسمي المتداول إنّا جاءت الرواية في أحداث التاريخ الإسلامي. في فترة متأخرة أي في فترة ما بعد وجود فهو –أي نوفو –يعتقد أن الوثنية في الواقع ونفذت الى المعجم الديني الإسلامي الحجاز في العصر الجاهلي هي في الواقع وللمستشرق De Novo عدّة بحوث حقيقة موضوعية أو مشروع خلفي ودراسات في هذا الميدان من بينها.

Crossroads to Islam .\
the origins of the Arab
religion and the Arab
state, Yehuda D. Nevo and
Judith Koren, Prometheus
Books, Amherst, NY,

Ancient Arabic inscriptions . Υ from the Negev, edited by Yehuda D. Nevo, Zemira Cohen, Dalia Heftman,

The :Islam to Crossroads (A)
Religion Arab the of Origins
State Arab the and

حقيقة موضوعية أو مشروع خلفي Back Project للوثنية في النجف في الأردن. وحاول إعادة مباني ولادة الإسلام مستعملا الحفريات الأثرية وعلم النميّات والنقوش الموجودة على الصخور. وأظهرت دراساته التي انسجمت وتوازت مع البحوث الأثرية تلك التي لم تظهر أي أثر يدل على وجود الجاليات أو المستعمرات اليهودية في خيبر وأجزاء أخرى من الجزيرة العربية كالذى يعتقد فعلا بوجودها في دراساتنا لتاريخ المدينة المنورة. وخلاصة دراساته عن القرآن الكريم قوله الآتي "في الحقيقة أن القرآن يحتوى على الكثير جدا من الكلمات والعبارات أو الشعارات الموجودة على

النجف).

re -examination of the Negev runoff cultivation systems in the Byzantine and early Arab periods. Yehuda D. Nevo, IPS, ..(Negev، Israel، (1991 الأمطار في صحراء النجف خلال الفترة البيزنطية والتاريخ الإسلامي المكر.

ئ. "The Origins of the Muslim Descriptions of the Jahili Journal of Near Eastern Studies، 1990، no 1. (أصول النقوش الإسلامية في الحرم المكي مشتركة من بينها: -زمن الجاهلية).

ومن المستشرقين الذين نفوا

IPS، Negev، Israel، (1993)... القدسية الساوية عن القرآن الكريم (النقوش العربية القديمة من صحراء وادعوا عكس ذلك، وأثاروا الشكّ في وجوده زمن رسول الله على مايكل Pagans and herders a . ۳ کوك Cook وذلك لعدم توافر أدلة مادية كالآثار، وخرج بنتيجة مفادها إن أقرب تاريخ الى وجود نسخة قرآنية ترجع الى القرن السابع الهجري/ الرابع عشر الميلادي. والمستشرق الذي مال الى هذا التفسير المتطرف هو مايكل کوك Michael Cook اليهودي (الوثنيون والرعاة: - إعادة دراسة البريطاني + الأمريكي المولود عام في أنظمة الزراعة القائمة على ١٩٤٠م، والمستشرقة زميلته باتريشيا كرونه Patricia Crone المولودة عام ١٩٤٥م. كان مايكل كوك قد درس في مدرسة الدراسات الشرقية والإفريقية في جامعة لندن تحت اشراف B. Lewis البروفسور برنارد لويس Meccan Sanctuary" in أمريكا الى جامعة برنستون. له مؤلفات كثيرة من بحوث وكتب مشتركة وغير

Hagarism: The Making of the Islamic World 1977، with

• Patricia Crone.

A Brief History of the • .Human Race, 2005

• (تاريخ مختصر عن الجنس البشري).

وأسهم البروفسور كوك مع Forbidding Wrong in البروفسورة الدانمركية باتريشيا كرونه فى تأليف كتاب عنوانه (الهاجرية the making of the Islamic World Hagarism: لهاجرية:- صنع أو بناء العالم الإسلامي) وهو الكتاب الذي عرضا فيه نظريتهم بشأن القرآن الكريم. والبروفسورة كرونه (مولودة عام ١٩٤٥ في الدانهارك) مستشرقة tory)، 2003. النهي عن المنكر وعالمة ومؤرخة في حقل التاريخ للإسلام المبكر. وهي تعمل منذ ١٩٩٧ في مركز الدراسات العليا في برنستون في أمريكا -نيوجرسي. ومتخصّصة في الدراسات الإسلامية (القرآن الكريم). وقد عالجت القرآن ككتاب مقدس • Studies in the Origins of كما أن هناك تواريخ للكتب السماوية Early Islamic Culture and الأخرى للتوراة والإنجيل. وهي مهتمة بمؤلفات التفسير الإسلامي.

-Muhammad (Past Mas والرواية الإسلامية). .ters), 1983

> The Koran: A Very Short .Introduction, 2000

Commanding Right and • Islamic Thought, 2001 (Winner of the) (الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في الفكر الإسلامي).

Forbidding Wrong in • Islam: An Introduction (Themes in Islamic His-في الإسلام.

Early Muslim Dogma: A • Source -Critical Study. .2003

عقيدة أو تعاليم المسلمين الأولى.

.Tradition, 2004



الإسلام (بمعنى الدين الإسلامي) ما

هو إلَّا تمرد قبلي ضدَّ الإمبراطوريتين

الفارسية والبيزنطينية (والواقع

فإنهما في هذا الرأي ربها نقلا أو وافقا

البروفسور آرنولد توينبي في كتابه

القيّم Study of History دراسة

التاريخ) فهما مكرّران لمثل هذا الرأي.

وإن له جذوراً عميقة بالديانة اليهودية

وظهور الإسلامthe Rise of .IslamMeccan Trade and في كتاب (الهاجرية) استعرض المستشرقان نظرية تركّز على تحليل جديد (بحسب اعتقادهما) للتاريخ الإسلامي وذلك بدراسة الروايات المعاصرة فقط تلك التي تناولت ظهور الإسلام. وهما يعتقدان أن الإسلام كما صوّره المعاصرون، أي المصادر غير الإسلامية المعاصرة للإسلام، المكتوبة بالآرامية والإغريقية والأرمينية والسريانية المعاصرة للحقبة الإسلامية المبكرة، تقدّم معلومات مفصلة عن ظهور الإسلام. لهذا فهما يعتقدان إن

وقد كتبت كتابا عن (التجارة المكية (ويلحظ ها هنا النزعة اليهودية في موقفهها؛ فالبروفسور كوك يهودي صهيوني، وهو في دراساته عن الإسلام يركّز الضوء على الأثر اليهودي على الإسلام، وهذا الرأى خير تعبير عن غلوِّهما ونظرتهما الدينية الواحدية. لذلك لا يمكننا الأخذ برأيهما!). وفيها يتعلق الأمر بالقرآن الكريم فإنها يريان بأن القرآن يفتقر الى هيكلية وبنية موضوعية وشمولية lacking in overall structure وهو أمر ملفت -حسب رأيها -كذلك فإنّه في كثير من الأحوال غامض في عرضه ويبدو عليه عدم الوضوح في لغته ومحتواه، ويتميز بطابع التكرار في مقاطع كثيرة وآيات كثيرة، وإنّه تعوزه الجدّة والأصالة والروتينية أو تعوزه الحماسة perfunctory لاسيما في مسألة الربط بين المعلومات وانفصال بعضها عن البعض الآخر. وفي المجال اللغوي، فهم يريان، أنه يحتوي على الكثير من الكلمات والعبارات العبرية وذلك مرّده الى تأثره بتأثير يهودي

[طبعا هذه المزاعم بحاجة الى مناقشة نظير وصف محمد الأدعاء المشركين على أنهم يهاثلون (زراع الزيتون)، وهذا إنّم يدل على أن الحادثة كان لها علاقة بمنطقة ما من منطقة البحر المتوسط (وهو مجرد احتمال، فإن كان رسول الله ﷺ لم يسافر برحلة تجارية أو لنقل مع رحلة تجارية مكّية الي بلاد الشام -الى بصرى مثلا-فيقتضي تاريخية لمجرد اختيار عنوان انطلاقا من من المستشرقة أن تلغى من ذهنها نظرية بحيرا الراهب الذي يدعى المستشرقون أن تأثيره كان بالغ التأثير دليل آخر على سوء فهمه، فكيف يكون على النبي-، فإن كان كذلك فينبغي لها أن لا تعترف بسورة (لإيلاف قريش... ورحلة الشتاء والصيف)، وعليها أن تلغى من الأذهان موقع مكة الإستراتيجي في عالم التجارة القديمة، وأن تلغى مفردة حملة إليوس غاليوس والحملات اليونانية والرومانية ضدّ اليمن عبر مكّة والجزيرة العربية، وينبغى لها أن تلغى فقرة الحملة البرتغالية على مكة!!!. وللمستشرقة مؤلفات كثيرة عن مختلف الميادين من

التاريخ الإسلامي.

وسأقف عليها في بحث مستقل. إنها أفكار خالية من التحليل ومن البيّنة والأدلة، وتتصف بالإعمام، وبإمكان الفرد أن يطلق مثيلاتها على التوراة والإنجيل والزبور وأي حدث أو تطور تاریخی وعلی سبیل المثال لا الحصر علی كتابها الذي أختير عنوانه بسذاجة مبدأ خالف تعرف لا غير!. وإن كتاب كوك الصادر عام ٢٠٠٠م عن القرآن العنوان: القرآن يتبعه: مقدمة مختصرة The Koran: A Very جدا Short Introduction فمثل هذا التعبير لا يمكن أن يقرن بمؤرخ!.

وفى كتاب البروفسورة باتريشيا (التجارة المكّية وظهور الإسلام) المطبوع في ١٩٨٧م تبين أن أهمية التجارة المكّية في حقبة قبل الإسلام أمر مبالغ فيه كثيرا، وهي ترى أيضا بأن محمد لم يسافر أبدا اكثر من رحلته في أطراف الحجاز والدليل القرآن

#### ٥. الوجه الخامس:-

كان كلّ من مايكل كوك وزميلته باتریشیا کرونه، وهما تلمیذان فی التوجه للمستشرق المعروف بآرائه عن جمع القرآن الكريم جون ونزبروغ (أو ونزبرو) John Wansbrough المتوفى عام ٢٠٠٢م. يمثلون البقية الباقية من المستشرقين المحدثين الذين وقفوا موقفا رافضا للمرويات التاريخية عن جمع القرآن الكريم في جميع مراحله التي اعتدنا عليها حتى وقتنا الراهن –مع إنه اعتقاد خاطئ ولا مبرر له – الاعتقاد بصحة تلك الروايات حول عدم وجود القرآن زمن رسول الله بل عدم وجوده بهيأة كاملة في تلك الفترة. ولكنهم ليسوا هم آخر المستشرقين الذين يؤكدون ضرورة الالتفات الى المصادر الأخرى المدونة باللغات الأجنبية التي كانت معاصرة للغة العربية في القرن الأول الهجري/ السابع الميلادي. وكما شخّصها المستشرقون السابقون أي المصادر الآرامية والأرمنية والسريانية والحبشية والإغريقية، ولعلنا نضيف

اليها الفارسية البهلوية والهندية والبوذية والهندوسية، وما هو أكثر أهمية تلك المسجلة على النقوش في الآثار والنقوش والنقود. كلّ ذلك صحيح وحالة صحية كما عالجتُها في بعض من دراساتي وعرضت فيها بالفعل نقاطا جديدة لم تعرف من خلال اعتمادنا على المرويات المتعارف عليها في مصادرنا السنيّة فقط. في هذا المجال ينبغى أن ننوِّه بأولئك المستشرقين بإنهم جميعا، سواء عن قصد، وهو الأكثر صوابا، أو عن حسن نوايا فقد ألحوا على لزومية الرجوع والاستناد الى المصادر باللغات المعاصرة للغة العربية في القرن الأول الهجري، لكنهم تجاهلوا الرجوع الى المؤلفات الشيعية سواء كان ذلك في الروايات المتعلقة بجمع القرآن الكريم في حقبة الرسالة المحمدية أم الروايات التاريخية في المؤلفات الشيعية وفي التفاسير الشيعية، وهذه الروايات جميعا قد وردت بحسب السلسلة الذهبية التي ترجع أساسا الى الإمام على بن أبي طالب الله وانتهاءا بالحلقة السندية المباشرة حلقة

مقارنتها مع مدى مطابقتها للعقل. كذلك الحال بالنسبة الى المستشرق الألماني للخر جوزيف شاخت J. Schacht الآخر جوزيف شاخت Goldzeher. فإغناص جولدتسيهر قد انتقدوا الأحاديث والمرويات التاريخية في مؤلفات الصحاح والتاريخ لكونها يغلب عليها التزوير والتلفيق والخيال واللامبالاة، وكثير منها لا يعد له قيمة وفائدة لاسيها تلك المتعلقة بالأزمنة التي تشير اليها(٩). المسألة (أي جمع القرآن) في بحثه الذي نشره في مجلة العالم الإسلامي The Muslim بعنوان (عثمان

نفسه الى توجيه النقد اليها معرضا عن

Harald Motzki; Alternative (4)
Accounts on the Qurq'n's
formation "in the Cambridge
Companion to the Qura'n ,
ed. By Jane Danner Mcauliffe,
1ed. (Cambridge University
.Press, 2006) Pp. 65-67

وجمعه للقرآن)(١٠٠). فإنه بيّن زيف وعدم

Leone Caetani; "Uthman and (1.) the Recension of the Koran" in
The Muslim World (5, 1915)
.Pp. 180 –190

رسول الله على . فهذه السلسلة السندية الموثوقة ستوفر للباحث العربي والمسلم والمستشرق على حدّ سواء معلومات جيدة عن حياة رسول الله وعن شخصيته وعن جمع القرآن بدرجة خاصة.

المهم إن مسألة تشكيك المستشرقين بالمصادر الإسلامية وفى الأحاديث الشريفة وفي المرويات التاريخية كان معروفا عندهم ومتعارفا عليه فيها بينهم، حتى أن المستشرق المبشر هنرى لامانس قد دحض وأنكر الأحاديث جميعها وقد رأى بعدم موثوقية جميع الأحاديث. صحيح إن عددا من المستشرقين الآخرين نظير مونتغمري وات Watt الأسكتلندي والمستشرق غريللي Gabrelli الإيطالي وغيرهما لم يتفقوا مع رأي لامانس، ولكن الموضوع برمته كان معروفا بين أوساط المستشرقين منذ الجيل الأول. فرائد الكتابة عن تاريخ القرآن ثيودور نولدكة Noldeke على الرغم من موافقته العامة على ما ذهبت اليه مروايات البخاري وغيره من مؤلفي السنن والصحاح فقد كان يميل في الآن

موثوقية الأحاديث والروايات التاريخية عن جمع القرآن زمن الخليفة الأول وعمر وعثمان وعدّها لا تمثل الحقبة بالذات.

فهذه المجموعة من المستشرقين القدامي قد أرسوا منهجية نقد الروايات التاريخية وتفكيكها وإبراز ضعفها واضطرابها -طبعا من وجهة نظرهم -، وإذا ما أضفنا اليهم المستشرق الألماني شاولي Schwally الذي حقّق وأعاد طبعة الجزء الثاني من تاريخ القرآن لنولدكة الذي، في حقيقة الأمر، وقف من آراء نولدكة موقفا مخالفا. فقد كتب في هذا الجزء فصلا تفصيليا عن مسألة جمع القرآن وتوصل الى نتائج تختلف اختلافا جوهريا عن النتائج التي سبق أن وصل اليها نولدكة. فهو في هذا الفصل قد رفض رفضا تاما مسألة مصداقية المرويات التي وردت في مؤلفات الصحاح والمصاحف التي تفيد بأن هناك قرآنا قد كتب بعد وفاة النبي، أي مصحف أبي بكر.. وقد قدم شاوللي رأيه هذا في بحث آخر بعنوان (رأي في قرآن أبي بكر "المنشور في عام

١٩١٥ (١١). ومن بعده في الجزء الثالث من تاريخ القرآن الذي أعاد تنقيحه كلّ من المستشرق الألماني برجستاسر Gottohelf Bergstrasser المتوفى عام ١٩٣٣م وزميله المستشرق الألماني برتزل Otto Pretzel المتوفى ١٩٤٢م، إذ طبعا الجزء الثالث في ليبزج Leipzig في عام ١٩٠٩ –١٩١٩م. وقد كتب البروفسور برتزل فصلا في هذا الجزء من تاريخ القرآن تحت عنوان مهم عن مخطوطات القرآن الكريم Die Koranhandschriften)) من صفحة ٢٤٩ -٢٧٤. ويتعلق بعثوره على قطع من القرآن مكتوبة على أوراق البردي، يرجع تاريخ كتابتها (كها

Schawally ", " Die Sammlung (11) des Qurans" in Noldeke 6 Gesch.....) part 2. (Leipzig. .1919) Pp. 1-121

Schwally "Betracbtungen uber die korasammlung des Abu Bakr" in Festschrift Edward Sachau zum siebzigesten Geburtslage, Berlin, 1915, Pp.

.321 - 325

المصاحف لأبي داود السجستاني<sup>(١٣)</sup>.

فهذه المجموعة من المستشرقين صرّحوا عن نظريتهم في رفضهم للأحاديث النبوية وللمرويات التاريخية التي عجّت بها المؤلفات الحديثية والتاريخية بشأن عدّد من القضايا والتساؤلات التي تتعلق بعملية جمع القرآن الكريم نظير:-

- الله عَيْنَاتُهُ ؟.
- هل هناك أي دليل على أن الرسول
- أم إنه كان متناثرا على الأدوات التي تمت، بحسب الرواية الأولى رواية معركة اليهامة، على الألواح والعظام والعسب وما الى ذلك؟.
- هل قام الخليفة الأول بالفعل بجمع القرآن، أو أنه كان عمر بن الخطاب؟.
- ما هو الموقف من مصحف زوجة رسول الله حفصة بنت عمر بن الخطاب؟.

.See Arthur Jeffery ، Op. Cit (۱۳)

يرى علماء البرديات) الى نهاية القرن الأول الهجري والى النصف الأول من القرن الثاني الهجري<sup>(۱۲)</sup>. ومع أن العلماء قد شكَّكوا أيضا بهذه النماذج من القرآن ورفضوا التوافق عليها، والبعض منهم لم يعترف بها نهائيا؛ غير أنها من زاوية نظرنا قد تكون صحيحة إذا ما جمعنا بينها وبين برديات أخرى تمثل الفترة التاريخية نفسها. فضلا - هل كان القرآن مجموعا زمن رسول عن موقف المستشرق الفرنسي رجس بلاشير Regis Blachere المتوفى في عام ١٩٧٣م الذي ألَّف كتابا طبعه في قد كتبه، أقصد كتَّاب الوحي؟. بيروت، دار الكتب اللبنانية بعنوان (مقدمة للقرآن). وكذلك موقف البروفسور آرثر جيفري Arthar Jeffrey المتوفى في عام ١٩٥٩م، إذ أبدى رأيه في الروايات التاريخية والأحاديث التي لها علاقة بجمع القرآن خلال حياة رسول الله ﷺ ونظرته النقدية والتحليلية عند تحقيقه كتاب

> Pretzl ، O. "Die Koranhand- (۱۲) schriften "in The Th. Noldeke " Geschichte ..." Part. 3, Leipzig ., 1938 Pp. 249 -274

ما هو الموقف من الناسخ والمنسوخ وفقدان بعض السور والآيات من قرآن أبي بكر وعثمان؟.

 وما هو الموقف من مصحف عثمان، أهو الخليفة الذي جمع القرآن أم إنّه دوّن مصحف حفصة فحسب؟.

وقد تباينت آراؤهم بالنسبة الى مواقفهم من هذه التساؤلات، وقد استندوا في استنتاجاتهم ورؤاهم على وفق المنهج العلمي في تحليل الروايات والأحاديث وتفكيكها وبيان مدي قوتها أو ضعفها للوصول الى حقيقية قبولها أو رفضها. فالمستشرق شاولي مثلا قد عزل تلك الروايات والأحاديث لكونها مضطربة ومتعارضة في محتوياتها ومضامينها وأدائها incompatible contentions. فالروايات تزعم إن القرآن جمع أولا زمن أبي بكر، وروايات أخرى تزعم إنّه كان زمن عمر بن الخطاب؛ أو إن أبا بكر قد ابتدأ الجمع وإن عمرا قد أكمله، أو إن عمرا قد ابتدأ به وإن عثمان قد أكمله، أو إنه من عمل عثمان فقط.

كذلك فإن المصادر الإسلامية والأحاديث قد أخفقت في التمييز الحصيف بين عملية جمع القرآن أو جمع المصحف. والملاحظ أن شاولي ق د تعامل مع القرآن الكريم في دراساته على أنه "أثر أدبي literary monument" لا كما نؤمن به (نحن المسلمين) إنه كتاب الله العزيز المنزّل من الله تعالى بواسطة الملك جبرئيل الله. ويكاد أن يكون المستشرق برجستراسر Bergastrasser محقّق الجزء الثالث من تاريخ القرآن لنولدكة يكرّر الموقف نفسه من جمع القرآن ومن رأيه الناقد للأحاديث والروايات التاريخية؛ فيقول في مقدمته: - إن القرآن على وجه الحصر أثر أدبيّ. ويستنتج بأن الروايات الإسلامية لا تقدّم للباحث إلَّا مساعدة قليلة جدا بها له علاقة بكيفية جمع نصوص القرآن. وهي بالأحرى نصوص وروايات متضاربة تضاربا كبيرا، فضلا عن كونها مشوشة تشويشا كبيرا أيضا. وهي على العموم تمثل ما حلّ بها خلال مراحل تدوينها

جمع آيات وسور القرآن الكريم بعد انتقال رسول اللهﷺ الى جوار رّبه الأعلى بحسب رواية البخاري المتعلقة بمعركة اليهامة خلال ما سمى في التاريخ بحروب الردّة؛ المعركة التي جاء نقلا عن الخليفة الراشدي الأول ورفيقه عمر بن الخطاب من قتل أو استشهاد عدد من الصحابة من قرّاء القرآن وحفظته في هذه المعركة. لذلك انتدب الخليفة وعمر بن الخطاب الصحابي زيد بن ثابت بضرورة الإسراع في جمع ما تمّ كتابته من آي القرآن وسوره في حياة رسول الله على ما عبرت عنه الرواية ووصفته، رواية معركة اليهامة، من عسب النخيل واللخاف والأكتاف والجريد وغير ذلك من أدوات وعدّة هي أصلا غير جديرة بالكتابة وغير قويمة للثبات والديمومة لاسيها في أوقات القيظ الحار والروطبة العالية التي يحسب لها ألف حساب في عصرنا هذا. فالتساؤل المحير والملحّ هو لماذا أقصى الإمام على ا

والصحابة من كتّاب الوحي عن هذه

من التعديل والتحوير والتزييف. (برتون Burton ص٢٢٥) أمّا عن موقفه إزاء مسألة جمع أجزاء من القرآن فيرى: -إن أجزاء منه قد كتبت فعلا في زمن النبي ولكنها تركت على شكل بدائی أو أولي rudimentary. ويرى هذا المستشرق أنه من الصعب جدا أن نتكهن عما كان في هذا المصحف، وكم كان بالفعل مكتوباً فيه من قِبَله -أي من قِبَل النبي -وكم كان قد أضيف اليه من قبل جمَّاع آخرين؟. وموقف شاوللي من المرويات الإسلامية بخصوص هذا الجمع، أي جمع المصحف أبّان عهد أبي بكر سلبي، إذ يرى أنها موضوعة وغير مقبولة.

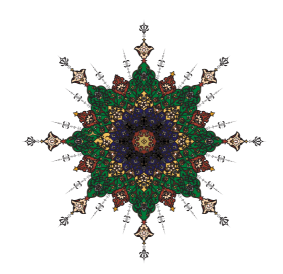
وخلاصة هذا القسم من البحث المتواضع قولي إذ ناقشت في كتابي تحت الطبع الآن موضوعا دقيقا يسلط الضوء على التساؤل الذي كان يشغل فكري بشكل مستمر ألا وهو الدافع والسبب الذي طرح فيه المؤرخون ومؤلفو الصحاح والتفسير والمصاحف هذا المشروع الضخم والجبار وأقصد

قَوْمٌ ءَاخَرُونِ فَقَدْ جَآءُو ظُلُمًا وَزُورًا اللهُ وَقَالُوٓا أَسَاطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ٱكْتَبَهَا فَهِيَ ثُمُلَى عَلَيْهِ بُكُرُةً وَأَصِيلًا ١٠٠٠ قُلْ أَنزَلُهُ ٱلَّذِي يَعْلَمُ ٱلبِّسِّ فِي ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ آيات ٤، ٥، ٦. وقوله عزّمن قائل في سورة الشعراء ﴿ وَلِنَّهُ لَنَانِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ أَنْ زَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ أَنَّ عَلَى قَلْيِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِدِينَ ١٠٠٠ بِلِسَانٍ عَرَبِيّ مُّبِينِ ﴿ اللَّهِ وَإِنَّهُۥ لَفِي زُبُرِ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ اللَّهُ أَوْلَمُ اللَّهُ أَوْلَمُ يَكُن لَمُمْ عَايَةً أَن يَعْلَمُهُ عُلَمَتُوا بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْ نَزَّلْنَهُ عَلَىٰ بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينَ ﴿ اللَّهُ فَقَرَأُهُۥ عَلَيْهِم مَّا كَانُواْ بِهِ مُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ كَنَالِكَ عَلَيْهِم مَّا كَنَالِكَ عَلَيْهِم سَلَكُنْنَهُ فِي قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ آيات 191, 191, 491, 391, 091, 791, VP1, AP1, PP1, .... فالمستشرقون سوف لن يصدّقوا كلام الله هذا ويرجعون الى أقوالهم السابقة التي مفادها بأن النبي الله هو الذي كتب القرآن أو هو الذي قد تعلّمه من راهب أو أنه بالفعل كان شاعرا وعلى علم بالتراتيل المسيحية ولذلك، كما انطلق خيال بعضهم، كانت السور

العملية الخطيرة؟. فالكتاب الذي سيرى النور قريبا يتناول بالتفصيل الدقيق هذه الإشكالية الواقعية. لماذا؟. لأن الباحث وجد توّجها ملفتا جدا من المستشرقين ومنذ أواخر القرن التاسع عشر نحو هذه المسألة بالذات ضمن دراساتهم واسهاماتهم عن القرآن الكريم. وهي دراسات في لحمتها وسداها تشير الى شبهاتهم بخصوص كتاب الله عزّ وجلّ. فجميع المستشرقين الذين أتينا على ذكر دراساتهم بمختلف اللغات وفي شتى الميادين المتعلقة بكتاب الله وجمعه وتدوينه إنّما تنطلق من اعتمادهم على مجموعة من الروايات التي وضعت في كتب الصحاح والسنن والمصاحف بصيغة أحاديث وهي ليست كذلك؛ فجاء المستشرقون والمبشرون منهم بشكل خاص ليخرجوا بمخرجات جريئة واستفزازية بشأن القرآن الكريم، في الوقت الذي يقول الله تعالى في سورة الفرقان ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِنْ هَٰذَآ إِلَّآ إِفْكُ ٱفْتَرَبْنُهُ وَأَعَانَهُۥ عَلَيْهِ

ينشدون الوصول اليها في اللغات فكيف نو فق بين هذا و ذاك؟!.

المكّية الأولى تتميز بشاعريته، ولكن المعاصرون وبعد ألف وأربعهائة سنة عندما هاجر الله المدينة تضاءلت تقريبا من وفاته. فالنصوص التي شاعريته فتميزت الآيات والسور المدنية بصفات أخرى. أقول أإن السريانية والآرامية والحبشية وغيرها هؤلاء يكتبون لأنفسهم ولقرائهم لم تؤيد أو لم تدعم آراءهم، وتلك المتطرفين فحسب ألا سألوا أنفسهم النصوص التي يتوقعونها أو يتوقعون هل كان الرسول يعيش لمفرده؟. أم بين ظهورها لم تظهر بعد!. بينها نجد وسط اجتماعي وفكري من عرب وغير الإسلام والقرآن ثابت ومنتشر، عرب مسلمين وغير مسلمين فهلا شكّكوا بمثل ما شكّك المستشرقون









دِراسَةٌ تحليليَّةٌ

د ، عادل عباس النصراوي مركز دراسات جامعة الكوفة



وقف البحث عند مفاصل بعض آيات الحدود التي شرع الله - تعالى - احكامها ووضع اسسها. والتي كان العرب قبل الاسلام يتعاطون العمل ببعضها اقتباساً من الديانات السماوية السابقة للاسلام. ولما جاء الاسلام هذبها وارسى قواعدها ومهد الطريق للعمل بها وتطبيق احكامها. وقد جاء البحث ضمن مدخلٍ شرح الباحثُ فيه معنى بعض الجرائم الاجتماعية التي توجب اقامة الحد على مرتكبيها ثم اخذ بتفصيل القول فيها حيث أورد الآيات التي ذكرتُها والحدود المفروضة على كل جرعة منها معتمداً المصادر الوثيقة من كتب التفسير والنحو والبلاغة. وختم البحث ببسط ما استنتجه الباحث، ثم قائمة بأهم مصادر البحث.

سبحانه ﴿ تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾

[سورة البقرة: ٢٢٩]؛ وحدود الله أيضاً

أفرد كثيرٌ من علماء تفسير آيات الأحكام، فضلاً عن الفقهاء والأصوليين أبواباً خاصة في الحدود، فبيّنوا أحكام كلّ حدٍّ وعقوبة كلّ جريمة تُقترفُ بحق الناس، وسُمّيت تلك العقوبات حدوداً، لأنها تحدّ أو تمنع من إتيان ما جُعلت عقوبات فيها، (وأصل الحدِّ المنع والفصل بين شيئين، فكأن حدود الشرع فصلت بين الحلال والحرام)(١)؛ وقد ذكر الأزهري (ت ٣٧٠هـ) أن حدود الله ضربان<sup>(۲)</sup>: ضربٌ منها حدود حدّها الله سبحانه للناس في مطاعمهم ومشاربهم ومناكحهم وغيرها ممآ أحَلُّ وحرَّم؛ والضربُ الثاني جُعلت عقوبات لمن ركب ما نُهيَ عنه كحد السارق وحدّ الزاني والقاذف وحدّ المحارب.

فحدود الله سبحانه هي عين أحكامه الشرعية (٣)؛ لأنها مانعة من التخطّي إلى ما وراءها ومنها قوله

## مدخل:

محارمه ونواهيه لأنبها ممنوع الاقتراب منها كقوله تعالى ﴿ تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَكَا تَقُرَبُوهَا ﴾ [سورة البقرة: ١٨٧]. ومن تلك الحدود حدّ الزنا، وقد ورد الفعل مع مشتقاته في القرآن الكريم تسع مرات، بمعنى الوطء المحرَّم؛ والزناء بالمدّ لغة بني تميم، والزني بالقصر لغة أهل الحجاز، وقيل لأهل نجد (٤)، وهو وطء المرأة من غير قصد شرعى (٥)، أو هو كما يعرّفه الفقهاء (اسم لوطء الرجل امرأةً في فرجها من غير نكاح، والشبهة نكاح بمطاوعتها)(١)؛ وتوسَّعوا في فهم هذا الاسم لماله من ملحقات محرّمة حرّمتها الشريعة الاسلامية كالسحاق واللواط؛ وعليه فهو على عموم دلالة اللفظ

(٤) لسان العرب/ ابن منظور: ٦/ ٩٦ -زنا.

(إدخال فرج في فرج مشتهى طبعاً محرّم





<sup>(</sup>١) لسان العرب/ ابن منظور: ٣/ ٧٩ -حدد.

<sup>(</sup>٢) ظ: م. ن.

<sup>(</sup>٣) ظ: الطراز الأول والكناز/ أبن معصوم المدني: ٥/ ٣٠٨ -حدد.

<sup>(</sup>٥) المفردات/ الراغب الأصفهاني: ٣٨٤-

<sup>(</sup>٦) الجامع لأحكام القران/ القرطبي: ٦/ . 277

شرعاً)(۷).

الزنا وتوابعه معروفة عند عرب الجاهلية، ويُقِال أنّه وفَدَ على النبيّ محمد محمد الجاهلية، ويُقِال أنّه وفَدَ على النبيّ أنتم؟. فقالوا: نحن بني الزَّنِيَّة، فقال: بل أنتم بنو الرِّشدة، الزَّنِيَّة -بالفتح والكسر - آخر وَلدِ الرجل والمرأة.... وإنها قال لهم النبيّ الله أنتم بنو الرِّشدة نفياً لهم عمّا يوهمه الزَّنِيَّة من الزنا؛ الرِّشدة أفصح اللغتين)(۱).

وعقوبة الزنا عند العرب في الجاهلية الرجم بالحجارة حتى الموت؛ وهي من جملة الأحكام التي أقرَّها الإسلام وكان يسير عليها الجاهليون.

وكان الزنا معروفاً عندهم ولا يُعاب على الرجل إذا فعله أو مارسه علناً، بل يُعَدَّ ذلك من الرجولة؛ فيما تُعاقَبُ المرأة إذا أتَتْهُ ولا يُعاقَب الرجل على ذلك، وإذا وُلِدَ مولود من زنا ألحقه الزاني بنفسه، وعُدَّ له أبناً شرعياً، وله

من الحقوق ما للأبناء من الزواج الشرعي؛ وإنّ أول مَنْ ذَكرَ أن (الولدَ للفراش)، الحكيم أكثم بن صيفي ثم جاء الإسلام بتقريره (٩)، وقد ورد الحديث الشريف بذلك (الولدُ للفراش وللعاهر الحجر) (١٠).

أما الزنا الذي يُعاقب عليه الجاهليون، فهو زنا المرأة المحصنة من رجل غريب بدون علم زوجها، لذا تُعيّر المرأة الحرة إذا زنت، وأمّا زنا الإماء فلا يُعدُّ عيباً عندهم بل يعود كسب الزانية من فرجها لمن يملكها؛ وقد كان بعض السادة تُكْرِهُ الإماء على قوله تعالى ﴿ وَلَا تُكْرِهُوا فَنَيْتِكُمْ عَلَى ٱلْمِغَاءِ إِنْ أَرَدُنَ مَحَصُنا لِنَبْغُوا عَضَ ٱلْمَيْوَقِ ٱلدُّنيا ﴾ قوله تعالى ﴿ وَلَا تُكْرِهُوا فَنَيْتِكُمْ عَلَى ٱلْمِغَاءِ السلامة إِنْ أَرَدُنَ مَحَصُنا لِنَبْغُوا عَضَ ٱلْمَيْوَقِ ٱلدُّنيا ﴾ السورة النور: ٣٣]، فحرّم ذلك لسلامة المجتمع الإسلامي من أخطاره وحفظاً للأنساب.

أما عقوبة الرجم فلم تكن معروفة

<sup>(</sup>٩) ظ: المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام/ د. جواد علي: ٥/ ٥٦٠ ٥٦١.

<sup>(</sup>۱۰) عمدة القاري/ العيني: ٣٦١ /٣٦١.

<sup>(</sup>٧) (الجامع لأحكام القران/ القرطبي: ٦/٤٦٢.

<sup>(</sup>٨) لسان العرب/ ابن منظور: ٦/ ٩٦ -زنا.

بكثرة عندهم قبل الإسلام، ويُقال إنّ أوّل من رُجِمَ (ربيع بن حدان) ثم جاء الإسلام بتقريره في المحصن (١١) بعد أنّ فصّل في شروط وقوعه في الرجل أو الم أة.

أما الحدُّ الآخر فهو حد القذف؛ والقذف رمي المرأة المحصنة بها لايوجد فيها من السيئات، ثم خُصِّص بالزنا، وكانت العرب قبل الإسلام تُعاقب من يقذف المرأة المحصنة إذا اثبتت طهارتها مما رُميت به بالدليل البيّن، أو أن يحتكم أهل المرأة مع زوجها إلى أحد كهّان اليمن (١٢) فيحكم بصلاحها أو فسادها، وخاصة في بيوتات العرب المعروفة.

أما اتهام الرجل زوجه أو قذفها، فلم يجد الدكتور جواد علي من رأي واضح فيها عند العرب قبل الإسلام، لكن عندما جاء الإسلام شرَّع الملاعنة (والإمام يلاعن بينها، فيبدأ الرجل،

ثم يثني بالمرأة، فأذا أتمَّ التلاعن بانت منه، ولم تحلّ له ابداً، وإن كانت حاملاً فجاءت بالولد فهو ولدها ولا يلحق بالزوج)(١٣).

ولم يرد شيء في رمي المحصنات من غير أزواجهن بحسب ما أعلم، وعندما جاء الإسلام شرّع لذلك وأقام الحد في قوله سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ قُولَه سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ مُلّاً فَأَرُوهُمُ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلا فَعَلَمُ اللّهُ اللّهُ مُهَالَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ والله على والأصحاء وغيرها، والعبيد والمرضى والأصحاء وغيرها، بحسب كل حالة منها.

أما حدّ الحرابة، هو المسمّى بقطع السبيل أو السلب والنهب من أموال الناس وممتلكاتهم وما يصاحبه من قتل أو غيره، فإنّ الإسلام قد نهى عنه وعاقب عليه بقوله سبحانه ﴿ إِنَّمَا جَزَرَوا اللّهِ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَابَبُوا أَوْ تُقَطّع

<sup>(</sup>١١) ظ: المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام/ د. جواد علي: ٥/ ٥٦٠.

<sup>(</sup>۱۲) ط: العقد الفريد/ ابن عبد ربه الاندلسي: ٦/ ٨٧.

<sup>(</sup>١٣) المفضل في تاريخ العرب قبل الإسلام/ د. جواد على: ٥/ ٥٠٠

أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِّنْ خِلَافِ أَوْ نُنفَوْأُ مِنَ ٱلْأَرْضِ ۚ ذَٰلِكَ لَهُمْ خِزْئُ فِي ٱلدُّنْيَأَ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [سورة المائدة: ٣٣]، وقد نزلت في حادثة العرنيين أو العكليين الذين قتلوا راعي رسول الله ﷺ واستاقوا إبله، فلم بلغه ذلك أمر بالقبض عليهم، فعاقبهم بأحكام الحرابة هذه.

وقد اجتمع في هذا الحد مجموعة من المحرمات متمثلة بقطع الطريق وإشاعة الفوضى بين الناس فضلاً عن القتل والسرقة.

غير أنَّ الإستيلاء على مال الأخرين عُنوة لا يُعدّ عند الجاهليين سرقة، بل هو اغتصاب وانتهاب إذا كان داخل القبيلة، وأما إذا كان من قبيلة أخرى ليس لها حلف ولا جوار ولا عقد مع قبيلة المغتصب، فذلك يُعدُّ مغنهًا ومالاً حلالاً، ولا يرى فيه المغتصب دناءةً؛ بل هو شجاعة ورجولة (١٤)، وهذا العُرف الجاهلي كان موجوداً عندنا لزمن قريب. لقد فصّل المشرّع عقوبة قطّاع

الطرق بحسب الجريمة التي يرتكبها قاطع السبيل، فمنهم مَنْ يقتل، وآخر يسرق، ومنهم من أخاف الناس والسبيل، فلكل جريمة من هذه الجرائم عقوبة تناسبها حدّدها الفقهاء وفق الآية الكريمة بالصلب والقتل وقطع الأيدي والأرجل والنفي.

أما عرب الجاهلية، فكانوا يصلبون قاطع الطريق، وقد صلب (النعمان بن المنذر) رجلاً من بني (عبد مناف بن دارم) من تميم كان يقطع الطريق(١٥) وقد أقرّ الإسلام هذه العقوبة وهذّ بها وفق أحكام الآية المباركة.

أما حدّ السرقة فهو من الفعل (سَرَق ( وورد هذا الفعل ومشتقاته في القرآن الكريم تسع مرات منها ما دلّ على أخذ شيء مستتراً، أو بدلالة الإستماع خلسةً وخفية وذلك في قوله سبحانه ﴿ إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَقَ ٱلسَّمْعَ فَأَنَّبَعَهُۥ شِهَابٌ مُبِينٌ ﴾ [سورة الحجر: ١٨]، فجعل تعالى الإستهاع خلسة استراقاً، لتخفّى صاحبه في السمع، فكأنَّهُ يسرق

<sup>(</sup>١٥) ظ: م. ن.

شيئاً من دون علم صاحبه ولذلك كان (السارقُ عند العرب مَنْ جاءَ مستتراً إلى حرز فأخذ منه ما ليس له)(١٦) أي إلى شيء محروز عن أعين النظّار فجيء له قاصداً، لكن (إنْ أُخِذَ من ظاهر فهو مختلس ومستلب ومنتهب ومحترس، فإنْ مُنعَ ممّا في يديه فهو غاصب)(١٧).

وقد عرَّفَ الراغب الأصفهاني (ت ٤٢٥هـ) السرقة بقوله: (أُخْذُ ماليس له أُخْذُهُ في خفاء)(١٨) على العموم، ثم تطوّر هذا المفهوم لدى العلماء فأفادوا من هذا التعريف اللغوي، فضلاً عمّاً جاء من الأحاديث النبوية حتى (صار ذلك في الشرع لتناول الشيء من مَوْضع مخصوص وقدْرِ مخصوص)<sup>(۱۹)</sup>.

وفي ضوء هذا الفهم حدّد الفقهاء صفات المال المسروق وقدره وكميته، فليس كُلُّ ما أُخذ يُعَدُّ سرقة؛ ثم حدّدوا

(١٦) لسان العرب/ ابن منظور: ٦/ ٢٤٦-سرق.

(۱۹)م.ن.

عقوبة السارق بالقطع وفقاً لقوله سبحانه ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا ﴾[سورة المائدة: ٣٨]؛ وهذه العقوبة كانت سُنّةً في الجاهلية، إذ كان أهل مكّة وهم من قريش يعاقبون السارق بقطع يده، وأوّل من سنّها عبد المطلب جدّ رسول الله ﷺ، ومنهم مَنْ يرجعها إلى الوليد بن المغيرة، والنبيِّ عَيُّهُ اقرّ هذا العمل وجُعلت بعد ذلك سُنّةً في قريش <sup>(۲۰)</sup>.

إنّ أول سارق أمر قطعه رسول الله ﷺ هو (الخبار بن عدي بن نوفل بن عبد مناف) من الرجال، ومن النساء (مرة بنت سفيان بن عبد الأسد) من بني مخزوم.

ومن الذين قُطعت أيديهم في الجاهلية بسبب السرقة (وابصة بن خالد بن بن عبد الله بن عمر بن مخزوم) و (عوف بن عبد الله بن عمر بن مخزوم) و(مرار)، ثم سرق فَرُجمَ حتى مات،

<sup>(</sup>۱۷) ظ:م.ن.

<sup>(</sup>١٨) المفردات/ الراغب الأصفهاني: ٤٠٨-سرق.

<sup>(</sup>٢٠) ظ: الجامع لأحكام القرأن/ القرطبي: ٣/ ٥١٩؛ المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام/ د. جواد على: ٥/ ٥٦٠.

ولعل أشهر سارق عُرِف في الجاهلية رجل اسمه (شظاظ)، وقالوا فيه: شُظاظ أسرق رجل عند العرب(٢١) ويسمى السارق عند العرب أيضاً لُصّاً وذلك في لغة طيء وبعض الأنصار(٢٢). ولما جاء الإسلام أقرَّ هذا الحكم في السّراق، وهذّبه وعدَّل أحكامه وفق

في السراق، وهذبه وعدل احكامه وفق ما جاء في القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة، فوصف الفقهاء مفهوم السرقة وحدود القطع ومن يقوم بالقطع ومقدار المال المسروق.

أولاً: آيات حد الزناء وتوابعِهِ

(۲۱) ظ: المفصل في تأريخ العرب قبل الإسلام/ د. جواد علي: ٥/ ٢٠٦. (۲۲) ظ: لسان العرب/ أبن منظور: ۱۲/

۲۷۸ - لصص.

كَانَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾ [سورة النساء: ١٥ - ١٦].

تؤسس الآيتان المباركتان من سورة النساء لأقامة الحد على مِنْ يعمل الفاحشة سواء كان من النساء أم الرجال؛ واختُلف في دلالة الفاحشة أهي الزنا أو المساحقة أو اللواط، ومعلوم أن الزنا يكون بين الذكر والانثى، ويكون المساحقة بين الأنثيين، وفيها يكون اللواط بين الذكرين.

والفاحشة من الفعل فَحَشَ وفَحُشَ علينا، ونُقِل عن ابن سيده: الفُحش والفحشاء والفاحِشةُ القبيح من القول والفعل، وجمعها فواحش (٢٣)، وجاء في الحديث أنّ الفاحشة هو كلّ ما يشتدُّ قُبحُه من الذنوب والمعاصي، وكثيراً ما ترد الفاحشة بمعنى الزنا وكل ما ترد الفاحشة بمعنى الزنا وكل خصلة قبيحة فهي فاحشة من الاقوال والافعال (٢٤) ويدخل في الذنوب والمعاصي أعهال المساحقة واللواط

<sup>(</sup>۲۳) ظ: لسان العرب/ ابن منظور: ۱۰/ ۱۹۲ – فحش.

<sup>(</sup>٢٤) ظ: النهاية في غريب الحديث والأثر/ ابن الأثير: ٣/ ٤١٥ –فحش.

والزنا فاللفظة مشتركة بين هذه الذنوب، لذا اختلفت دلالتها عند علماء التفسير بين هذه المعاصي المذكورة؛ ونتيجة لذلك اختلف الحكم في كون الآيتان منسوختين أولاً؛ تبعاً لدلالة الفاحشة على أيِّ منها تقع. وقد ذهب الزخشري الى أنَّ الفاحشة تعني الزنا لزيادتها في القبح على كثير من القبائح، لذلك رأى أن الآية منسوخة (٢٠) بقوله تعالى ﴿ الزّانِيةُ ... ﴾ [سورة النور: تعالى ﴿ الزّانِيةُ ... ﴾ [سورة النور: الباقر هيه الباقر هيه المروي عن الإمام أبي جعفر الباقر هيه الباقر هيه الناقر الماقر هيه الماقر هيه الماقر الماقر الماقرية النور:

فيها ذهب أبو مسلم الأصفهاني إلى أن الفاحشة تعني المساحقة، ولذا لايكون نسخ في الآية (٢٧) ودليل مَنْ ذهب إلى عدم النسخ كذلك، أنَّ الحبس لم يكن مؤبداً، بل كان مستنداً إلى غاية

(٢٥) ظ: الكشاف/ الزنخشري ١/ ٥١٨؛ ظ: الجامع لأحكام القرآن/ القرطبي: ٣/ ٨٠؛ ظ: التفسير الكبير/ الفخر الرازي: م٨/ ٣٠٥.

(۲۲) ظ: مجمع البيان/ الطبرسي: م۲/ ۲۱.
 (۲۷) ظ: التفسير الكبير/ الفخر الرازي:
 م۲/ ۸۲۸.

فلاي كون بيان الغاية نسخاً له (٢٨).

ولعل من المناسب هنا أنّ نبيّن أي الرأيين أرجح من الآخر؛ فقد جاء في الآية الأولى قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّتِي يَأْتِينَ ٱلْفَاحِشَةَ ﴾. فجاء بلفظة [وَاللَّاتِي]، وهي اسم موصول للعلم المؤنث وفائدته -كما يذكر علماء اللغة-وصف المعرفة بالجملة، فاذا أُريدَ وَصْف النكرة استغنوا عن ذلك، كقولنا: «رأيت رجلاً يضربُ أخاه»، لكن إذا أردت أن تصف المعرفة بالجملة جئت بالذي وأخواتها من نحو (التي، اللاتي، اللائي، الذين، فتقول: «رأيت الرجل الذي يضرب أخاه»، فتوصلت بالذي إلى وصف الرجل بكونه يضرب أخاه»(۲۹).

إذن جاءت [وَاللَّاتِي] في الآية المباركة وسيلة لتوصلنا إلى وصف السم معرّف، ولما كانت [وَاللَّاتِي]

<sup>(</sup>۲۸) ظ: مجمع البيان/ الطبرسي: م٢/ ٢١.

<sup>(</sup>۲۹) ظ: الخصائص/ ابن جني: ۱/ ۳۲۲؛ معاني النحو/ د. فاضل السامرائي: ۱/ ۱۱٤.

وهي المقصودة منها نساء معرّفات، هن نساء المسلمين، لا غيرهن لأن الخطاب في مجمل الآيات السابقة لها يشير اليهن، لكن لاعلى تعيين كونهن من أزواج المسلمين أم من الحرائر أم غيرهن بقوله سبحانه ﴿ يُوصِيكُرُ ٱللَّهُ فِي أَوْلَكِ كُمُّ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنشَيَيْنُ فَإِن كُنَّ نِسَآءَ فَوْقَ ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثَا مَا تَرَكَ ﴾ [سورة النساء: ١١] في معنى النساء على العموم دون تعيين قسم منهن، فيها كان في آية أخرى تعنى زوجات المعصية، وهو الأرجح. المسلمين، قال تعالى: ﴿ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَكُكَ أَزْوَجُكُمْ إِن لَمْ يَكُن فتنوّع الخطاب في ذكر النساء في هاتين الآيتين بين الحرائر والثيبات، لذا فأن [وَاللَّاتِي] هنا غير مختصّة بالأبكار ولا المتزوجات؛ وانها هي عامة فيهنّ لدلالة السياق على ذلك، غير أنهن "في كلا الأمرين يكُنَّ مسلمات لنسبتهنَّ

إلى رجال المسلمين المخاطبين في الآية

بقوله ﴿ مِن نِسَآيِكُمْ ﴾ ولو فيهنّ

هي اسم موصول جمع (التي)، من غير المسلمات لما نسبهنّ إليهم، لأنّ النسبة هنا نسبة إلى دين الأزواج لا إلى الأزواج أنفسهم كما هو موضّح قبل قليل .

ولما انفرد هذا الخطاب بذكر النساء فقط، فأن الراجح في الفاحشة أن لايكون بمعنى الزنا، لأنَّ الزنا يكون بين الرجل والمرأة؛ والرجل هنا غير مقصود فيها، بل اقتصر الخطاب على النساء دون الرجال، لذا فإنّ الفاحشة تعنى ما يجرى بين النساء من هذه

ويمكن ان نستدل أكثر على ذلك أنه جاء [وَاللَّاتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ]، لَهُرَ وَلَدُ ﴾ [سورة النساء: ١٢]؛ ولم يقل (واللائي) وقد وردت (اللائي) في مواضع من القرآن الكريم مقترنة بالصعوبة والعَنَتِ من نحو قوله سبحانه ﴿ وَمَا جَعَلَ أَزْوَاجَكُمُ ٱلَّتِي تُظَاهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَاتِكُمْ ﴾ [سورة الأحزاب: ٤]، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ أُمَّهَٰتُهُمُ إِلَّا ٱلَّتِي وَلَدْنَهُمْ ﴾ [سورة المجادلة: ٢] وغيرها، ونعلم أن لقاء المرأة بالمرأة أبعد في الشبهة من لقائها

بالرجل الأجنبي عنها وقد اقترنت [اللَّاتِي] بالقرآن الكريم بها هو أسهل من ذلك، من نحو قوله تعالى ﴿ وَأُمّهَنّكُمُ مُ الَّتِيّ اَرْضَعْنكُمُ ﴾ الليق ارْضَعْنكُمُ ﴾ إليق النساء: ٣٣] وقوله سبحانه ﴿ إِنّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ الَّتِيّ عَاتيبًت الْجُورَهُ ﴾ [سورة الأحزاب: ٥٠]، أجُورَهُ ﴾ [سورة الأحزاب: ٥٠]، وغيرها من الآيات، فلو أراد لقاء الرجل بالمرأة على المعصية لجاء بالرجل بالمرأة على المعصية لجاء بواللائي) الدالة على العنت والصعوبة في إيراد هذا المقام لكثرة الشبهة وتواردها فيه الذي يأخذ إلى الشدة في

ثم أنه تعالى قال: [يَأْتِينَ] ولم يقل (يجئن)، لأنَّ الفعل (جاء) يدل على المجيئ المقترن بالحركة والسعي لقوله تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَجُلُ مِّنْ أَقْصا الْمَدِينَةِ يَسَعَىٰ ﴾ [سورة القصص: ٢٠] إذ اقترن المجيئ هنا بالسعي وهذا ما يصاحبه بعض العنت والتعب، ولو أن المقام في الآية المباركة يستدعي ذلك لاستعمل

إتيانه؛ على خلاف لقاء النساء بالنساء

المفضى في أكثر الأحوال إلى السهولة،

سوا كان بالغشيان أو بالشبهة.

إذن، من هذا يمكن الاستدلال على أنّ المعصية كانت بين النساء فقط، وفي هذا دليل على سقوط نسخ هذه الآية، وإنّ الحكم فيها يختلف عن حكم آية الجلد(٣٠) وأنها غير ناسخة للآية موضع البحث وعلى هذا لو قلنا إنّ الآية منسوخة بآية الجلد لقوّضنا النص لأن ذلك يقود إلى تفكّك وحدة المعاني واضطرابها بها يسيء إلى النص نفسه بوصفها وحدة دلالية تحدّد قيمة تشريعية مهمة، إذ إنّ الآية الناسخة

<sup>(</sup>٣٠) وهوقوله سبحانه ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَعِدِ مِنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةِ ﴾ [سورة النور: ٢].

هنا تعنى التأني في الطلب لا الإسراع

فيه لشدّة وطأة ذلك على النساء، وقدّم

الجار على المجرور (عليهنّ) لأجل

التخصيص؛ أي تخصيص الشهادة

عليهن لا على غيرهن ولو أراد الذكور

على المؤنث، وهو من سنن العربية.

ثم زاد من عدد الشهود لضمان

صحة الشهادة والتثبّت فيها، لأنّ

القضية تتعلّق بالشرف والكرامة، وأنّ

الناس يخشون ذلك خوفاً من العار، وإنّ

مخالفة واحد منهم للثلاثة يخرم الشهادة

وتسقط القضية.

ستكون مستوعبة لحالة إجتماعية

وعليه فإن القول بنسخ الآية بعد أن بيّنا ما خفى من دلالتها سيعمل شرخاً في المنظومة التشريعية المتجانسة، باعتبار أنّ حكمها يمثّل مرحلة من مراحل التدرّج في البناء التشريعي في النص؛ مع أنَّ النسخ في القرآن الكريم لايُخرج الأحكام من منظومة إلى أخرى لأن الناسخ لايشكل منظومة تشريعية متناقضة مع منظومة المنسوخ في الأحكام<sup>(٣١)</sup>.

ثم قال تعالى: ﴿ فَأَسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِّنكُم ﴾، إذ جاء الاستشهاد هنا بالفعل على صيغة (استفعل) الدلالة على الطلب(٣٢)، بمعنى اطلبوا مَنْ يشهد عليهن، وبتمهل وذلك أن (السين)

ثم قال: ﴿ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُنَ فِي ٱلْكُبُوتِ حَتَّى يَتُوفَّكُهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَحْعَلَ اللَّهُ لَمُنَّ سَبِيلًا ﴾؛ فأبتدأ بـ (إنْ) الشرطية ولم يَقُل (فإذا) وذلك أنَّ (أنْ) لاتدخل إلا في المواضع المحتملة المشكوك في وقوعها، في حين وظيفة (إذا) عند دخولها على الفعل تأخذ به إلى اليقين في وقوعه؛ فالله تعالى عندما جاء بـ(إن) كأنَّهُ يُريد أنْ يوُحى إلى ضرورة التحقق من وقوع الفاحشة على

وممارسة غير طبيعية ينبغى للمشرع أن يحدّد لها الضوابط والأسس التي تهذُّب المجتمع وتبعده عن ممارستها بها ىصلحە.



<sup>(</sup>٣١) ظ: النص وآليات الفهم في علوم القرآن/ د. محمد الحريش: ۲۱۲. (٣٢) ظ: شذا العرف/ الحملاوي: ٥٢.

وجه اليقين، خلافاً لـ(إذا) الدالة على اليقين في وقوع الفعل آجلاً أو عاجلاً، لذا نجد أنَّ الشريعة قد وضعت قواعد صارمة كان من شأنها مزيد من التحقّق والتأكيد من وقوع المعصية، لأن أثر ذلك سيؤول على بناء المجتمع ووحدته، فضلاً عن ذلك وقوع (الفاء) في جواب الشرط، فقال [فَأَمْسِكُوهُنَّ]، أي إنْ حصل اليقين في وقوع فعل الفاحشة؛ يجب إمساكهنُّ في البيوت، وأكَّد هذا الحكم الشرط بوقوع الفاء في جواب الشرط، ويرى الدكتور فاضل السامرائي أنَّ الغرض من دخول الفاء على فعل جواب الشرط الماضي هو الأشعار بأنَّ الحدث وقع فعلاً، أو هو بمنزلة الواقع تحقيقاً وتأكيداً له (٣٣)؟ وهذا يعنى أنّ فعل إمساك النساء اللاتي وقعْنَ في المعصية في بيوتهنّ واجبُّ، باقتران فعل الإمساك بالفاء، وذلك أنَّهُ تعالى قد ناسب بين المبالغة في التفتيش عن الأدلة في إثبات وقوع المعصية وبين

(٣٣) ظ: معانى النحو/ د. فاضل السامرائي: .97 / 8

التأكيد على إقامة الحد بالحبس عند ثبوته. كذلك أختلفوا في الحبس أهو دائم الم محدّد؛ أي ممدود إلى غاية معيّنة. فقال تعالى ﴿ حَتَّى يَتُوفَّاهُنَّ ٱلْمَوْتُ ﴾؛ والظاهر أنّ في الجملة محذوفاً لأنَّ الموت لا يتوفّى الأنفس، قال سبحانه ﴿ أَلَّهُ يَتُوفَى ٱلْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتُ فِي مَنَامِهِا ﴾ [سورة الزمر: ٤٢]، وقد ورد الفعل (توفَّى) ومشتقاته في القرآن الكريم (٢٤) مرةً، لم يرد فيها مسنداً إلى الموت إلاّ في هذه الآية، والباقى مسنداً إلى لفظ الجلالة أو الملائكة؛ وهذا يعنى أنَّ في ذلك إطلاق في المعنى وأتساع في الدلالة: فلو قُدِّر لها فاعل من نحو (حتى يتوفاهُنَّ ملك الموت) فأن دلالة ذلك أن حبسهن يدوم حتى الموت؛ ولو لم يُقدُّر محذوف لكانت دلالة الموت دلالة معنوية أي ليس المقصود منها الموت الحقيقى بل هو الموت المعنوى من نحو ضمور الذُّكْر لَهُنَّ، أو تقادم العمر بهنّ حتى لا يطمع أحدٌ في نكاحهن وهذا يُعَّد موتاً لهنّ وإنْ كُنّ أحياء.

وبهذا نستدل أن الحبس غير ممدود؛ وقد يُعزّز هذا الرأي قولُه سبحانه وقد يُعزّز هذا الرأي قولُه سبحانه وأو يَجْعَلَ الله لَمُنَ سَبِيلًا ﴾ المعطوف على [يَتَوَقّاهُنّ]، والفعل فيها منصوب بعد (أنْ) المضمرة بعد (حتى)، فلما عطف الفعل (يجعل) جَعَلَهُ منصوباً دالاً بذلك على عطفه عليه ومتعلقاً به دلالياً، فجعل من السبيل مانعاً لديمومة الحبس، من نحو النكاح الصالح أو التوبة النصوح.

ثم استأنف تعالى قوله: ﴿ وَٱلّذَانِ عَالَمُ مَا أَوْهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَا الآلَهُ كَانَ وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُما الآلَهُ اللّهَ كَانَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾ [سورة النساء: ١٦] ليتم ما أبتدأه بالنساء فخاطب الذكور من دون الأناث فقال [وَاللَّذَانِ]؛ وهو اسم موصول مفرده (الذي) جاء ليوصل به إلى وصف المخاطبين من رجال المسلمين فقط، وقد بيّنًا ذلك في قوله سبحانه ﴿ وَٱلَّتِي يَأْتِينِ ٱلْفَكِصِشَةَ ﴾ المسلمين من الرجال فحصر الدلالة بالمخاطبين من الرجال دون غيرهم، و (أما أن يكون للرجال والمرأة على أن يُغلّب المذكر على المؤنث والمرأة على أن يُغلّب المذكر على المؤنث

فبعيد لأنه لا يخرج الشيء إلى المجاز ومعناه صحيح في الحقيقة (٢٠) ثم حدَّد سبحانه الحكم في ذلك بأيذائها بالقول كالتوبيخ والاستخفاف، (وعلى قول أبي مسلم يمكن همله على القتل لأنه حدَّ اللواط، وإطلاق الاذى ينصرف إلى أبلغ مراتبه وهو القتل)(٢٠) ويرى الفراء (ت ٢٠٧هـ) أنّ هذه الآية نسخت الأولى(٢٠)، وقد بيّنا بطلان ذلك من قبل.

الآية الثالثة: قوله سبحانه ﴿ الزَّانِيةُ وَلَا وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِ مِنْهُمَا مِأْنَةٌ جَلْدَةً وَلَا تَأْخُذُكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللهِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَا خِرِ وَلِيشَهَدْ عَذَابَهُمَا طَآبِفَةٌ مِنْ اللهِ وَالْيَوْمِ الْلَا خِرِ وَلِيشَهَدْ عَذَابَهُمَا طَآبِفَةٌ مِن الله وَالْيَوْمِ الْلَا خِرْ وَلِيشَهَدْ عَذَابَهُمَا طَآبِفَةٌ مِن الله مِن المُؤمِنين ﴾ [سورة النور: ٢].

تشرح هذه الآية المباركة حدّ الزنا (والزنا هو وطء المرأة في الفرج من غير عقد شرعي ولاشبهة عقد شرعي مع العلم بذلك أوغلبه الظن)(۱۷۷) قول

<sup>(</sup>٣٤) اعراب القرآن/ النحاس: ١٧٦.

<sup>(</sup>٣٥) كنز العرفان/ السيوري: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣٦) ظ: معاني القرآن/ الغراء: ١/ ٢٥٩.

<sup>(</sup>۳۷) التبيان/ الشيخ الطوسي: ٧/ ٢٠٦.

سبحانه: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي ﴾ على العموم يقصد جنس الزناة في ظاهر اللفظ، أي أنَّ وصف الزاني والزانية في العموم يشمل المحصن وغير المحصن والحر والعبد، فامر الله تعالى بجلدهما مئة مرةً إلا أنَّ السنة النبوية وللمحصن الرجم (٢٨)، وهذا لايُعَدُّ نسخاً للآية وإنها هو تخصيص الحكم وتفصيله باعتبار تعدّد أنواع الزنا، بين المحصنين وغير المحصنين أو الاحرار والعبيد، لأن عموم الحكم يُوقع عدم العدالة فيه، إذ إنَّ العقوبة تكون على قدر الذنب، فعقوبة المحصن والمحصنة إذا زنيا أشد من غير المحصنين من الرجال والنساء وذلك الأختلاف الحال في الكفاية الجنسية في الحالين، لذا جاءت السنة النبوية مخصّصة لحكم الزنا فجرئ حكم الجلد بمئة جلدة لغير المحصن، وقُرِّر الرجم للمحصن من الرجال والنساء.

واختلف الفقهاء في شروط المحصن عند ايقاع عقوبة الرجم عليه، (٣٨) ظ:م.ن.

فذهب الشيخ الطوسي (ت ٢٠٤هـ) إلى أنَّ من شرط وجوب الرجم الإحصان المقترن بالحرية في غشيان الرجل زوجَهُ على وجه الدوام (٢٩)؛ فالعبد لايكون محصناً وكذلك الأمّة، فهؤلاء عليهم نصف الحد لقوله سبحانه: ﴿ فَإِذَا أُحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى ٱلْمُحْصَنَاتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ [سورة النساء: ٢٥]، وأورد الزمخشري أن من شرائط الإحصان عند أبي حنيفة ستة: الإسلام والحرية والعقل والبلوغ والتزويج بنكاح صحيح والدخول، فأذا فُقد واحدة منها فلا إحصان؛ ونقل أيضاً عن الشافعي، إنَّ الإسلام ليس بشرط لما روى من أن النبي الله رجم يهودِين زنيا(٤٠٠)، فيما يرى مالك أنَّ المحصن هو ما كان في نكاح صحيح وهو حر بالغ عاقل(٤١)، ومجمل تفاصيل خلاف هذه المسألة تجدها في مظانها من

<sup>(</sup>٣٩) ظ ك التبيان/ الشيخ الطوسي: ٧/٥٠٥.

<sup>(</sup>٤٠) ظ: الكشاف/ الزمخشري: ٣/ ٢١٢.

<sup>(</sup>٤١) ظ: التفسير القرآن العظيم/ ابن كثير: ٣/ ٢٦٠.

كتب الفقه والاصول.

ثم قال تعالى: ﴿ فَأَجْلِدُواْ كُلَّ وَحِدِ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلَّدَةً ﴾ أي الزانية والزاني غير المحصنين؛ والجَلْد مصدر الفعل جَلَده بالسوط يجلده جلداً ضربه، وأصاب جِلْدَهُ، وكذلك ظَهَرَهُ ورَأْسَهُ وبَطَنهُ، وجلده الارض فضربها (٤٢)، ويرى ابن معصوم المدنى أنَّ من مجازه (جلدَهُ على الامرأكرهَهُ، وجلدته وجلدته الحية لَسَبِتُهُ، وأجلده إلى كذا: ألجأُهُ)(٢١)، وجاء في المثل: (التجلُّد ولا التبلُّد)، وهو تكلُّف الجلادة، ويضرب في الحثُّ على تحمّل النوائب دون التضعضع (٤٤). وقد اختلف العلماء في شدة جلد الزانية والزاني، فذهب مالك وأصحابه والليث بن سعد أن الضرب في الحدود كلها سواء، ضَربٌ غير مبرح، أي هو

ضرب بين ضربين، وهو قول الشافعي

أيضاً، فيها قال أبو حنيفة وأصحابه: أن التعزير أشدُّ الضرب، وضرب الزاني أشد من الضرب في الخمر، وضرب الشارب أشد من ضرب القذف(٥٤).

وهذا يأخذ بنا إلى أن هيئة المجلود أن يكون واقفاً لأنه سيكون أبعد منه إلى الأرض وعند ضربه جالساً سيكون الضرب أكثر شدة وقسوة، وربيا يكون سقوطه على الأرض أسهل مما هو واقف، فيتحقق عند سقوطه على الارض الشدة في الضرب فيخرج الجلد عن أصوله إلى الضرب الشديد المبرح وجلد الرجل وهو واقف قول الإمام على بن أبي طالب الملائية.

أما موضع الجلد فاننا نستشرف من [فأجلدوهما] عموم جسم الرجل أو المرأة وذلك لأن الجلد شامل لكل الجسم، ولو أراد بعضاً من الجسم لبعضه، فمثلاً يقال: ظَهَرهُ وبَطَنَهُ ورَأَسَهُ إذا أراد ضرب الظهر والبطن والرأس،

<sup>(</sup>٤٢) ظ: لسان العرب/ ابن منظور: ٢/ ٣٢٣ -جلد، الكشاف/ الزمخشري: ٣/ ٢١٢.

<sup>(</sup>٤٣) الطراز الاول/ ابن معصوم: ٥/ ٢٨٤-جلد.

<sup>(</sup>٤٤) ظ: من: ٥/ ٢٨٧ -جلد.

<sup>(</sup>٤٥) الجامع لأحكام القرآن/ القرطبي: ٦/ ٤٦٥ –٤٦٦.

<sup>(</sup>۲3) ظ: م. ن: ٦/ ٥٦٥.

لكن هناك مواضع من الجسم قد تؤدي إلى القتل أو التشويه وهو خارج دلالة الجلد الذي يَعنى به الضرب غير الشديد ولا المبرح، فلذلك شرّع بعض الفقهاء محدودية الجلد فذهب مالك إلى ان الحدود كلها لا تضرب إلا في الظهر، وعن الشافعي وأصحابه أن يتقي الوجه والفرج وتضرب سائر الأعضاء، وقال ابن عطية: والإجماع في تسليم الوجه والعورة والمقاتل(٧٤).

وقد أقترن الفعل جَلَدَ بالفاء، فلعلها فاء الجزاء في الشرط على تقدير، (الزانية والزاني مما فرض فيهما الحد إن زنيا فاجلدوهما...) ويدل على ذلك ما جاء في الآية السابقة لها في قوله سبحانه ﴿ سُورَةٌ أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَهَا وَأَنزَلْنا فِيهَا عَايَتِ بَيِّنَتِ لَّعَلَّكُمْ لَذَكَّرُونَ ﴾ [سورة النور: ١]، فَفَرْضُ حدِّ الزنا تما فُرضَ في هذه السورة، ثم فصّل في ذلك، إنّ زنيا فالجلد حدّهما أي أن الفاء واقعة في جواب الشرط، باعتبار أن حد الجلد

(٤٧) ظ: الجامع لأحكام القرآن/ القرطبي: . 707 /7

المعين فيها بمئة جلدة لغير المحصن مقترن بوقوع الزنا.

ثم قال تعالى: ﴿ وَلَا تَأْخُذُكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِيرِ ﴾ وهو خطاب لأولي الامر، إذ لا يقام الحد إلا من قبل الإمام أومن ينوب عنه وذلك أنّ النبي محمداً ﷺ كان يأمر بتنفيذ الحدود لمن يقوم به عنه (١٤٨)، والرأفة أشد الرحمة، أو هي أخص منها وأرقّ، وهي لا تقع في الكراهية وربها تقع الرحمة في الكراهية للمصلحة (٤٩)، وفيها احتمالان هما: أن يكون المراد أن لا تأخذكم رأفة بأن يُعطّل الحدّ أو ينقض فتعطّلوا حدود الله ولا تتركوا إقامتها للشفقة والرحمة، وهو قول مجاهد وعكرمة وسعيد بن جبير؛ والأحتمال الآخر أنْ لا تأخذكم رأفة بأن يخفّف الجلد وهو قول سعيد بن المسيب والحسن وقتادة (٥٠)، وكلا

<sup>(</sup>٤٨) ظ: م.ن.

<sup>(</sup>٤٩) ظ: لسان العرب/ أبن منظور: ٥/ ٨٢ - ر أف.

<sup>(</sup>٥٠) ظ: التبيان/ الشيخ الطوسى: ٧/ ٤٠٦؛ التفسير الكبير/ الفخر الرازى:

الاحتمالين واردٌ فيها، لكن الأول هو من المؤمنين، وربها سمى كذلك لأنه الاقرب في الدلالة لأن الخطاب موجّه عقوبة (١٥). لأولى الأمر وهؤلاء عليهم إقامة الحدود لاتركها، فيها تكون تفصيلات تنفيذ الحكم للمأمورين من قبلهم.

> فضلاً عن ذلك أنّ المقام مقامً تشريع الحدود لذا كان الأحتمال الأول أقرب لدلالة المقام عليه فضلاً عن مجئ قوله ﴿ فِي دِينِ ٱللَّهِ ﴾ أي في حكم الله، فقرن إقامة الحد بالدين أو الحكم، إذ أن إقامة الحدود من دين الله، فمن تأخر فيها أو عطِّلها فكأنها عطِّل دين الله تعالى، لذا اردفها تعالى بقوله ﴿ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِيرِ ﴾، ثم قوله سبحانه ﴿ وَلْيَشْهَدُ عَذَابَهُمَا طَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾.

فَسُمِّيَ الجِلدُ لغيرِ المحصن والرجمُ للمحصن بالعذاب لما فيه من أذى جسدي ونفسي، فالأذى الجسدي من خلال الضرب والرجم بالحجارة؛ والأذى النفسي من خلال حضور طائفة

• الآية الرابعة: قوله سبحانه:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ لَا يَحَزُّنكَ ٱلَّذِينَ يُسكرعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ مِنَ ٱلَّذِينَ وَالْوَا ءَامَنَّا بِأَفْوَهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِن قُلُوبُهُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا۫ سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمِ ءَاخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِلِمْ يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيتُمْ هَلْذَا فَخُذُوهُ وَإِن لَّمُ تُؤْتَوُهُ فَأَحْذَرُوا ﴾ [سورة المائدة: ٤١].

دلالة ظاهر اللفظ في هذه الآية لاتُوحي أنّ فيها حكماً أو تشريعاً لقضيةٍ ما، يعاني منها المجتمع، وذلك لأن أغلب آيات الأحكام التي أنزلها الله تعالى تتعلَّق بحدثٍ ماوقع فينزل فيه قرآنٌ يحدد أحكامه ويُشرِّع قوانينه فتكون دلالة ذلك السبب جزءً من الدلالة الكلية التي تحملها الآية القرآنية، فلا يستحوذ سبب النزول على الدلالة في

<sup>(</sup>٥١) ظ: التفسير الكبير/ الفخر الرازى: م۸/ ۱۸۳.

م ٨/ ٣١٧؛ الجامع لأحكام القرأن/ القرطبي: ٦/ ٤٦٧.

النص المبارك؛ لكن نجد بعضاً من علماء التفسير وعلوم القرآن الكريم قد (اتخذوا أخبار أسباب النزول أداة للقول بخصوص السبب أو لتخصيص العموم وحرصوا على الحد من الشهود المبيّنة لهذا المواقف حتى لاتنشأ مقالة للموقف الذي فرض نفسه في أعمالهم ونعني به اعتبار عموم اللفظ لا خصوص السبب خاصةً في آیات الأحكام)<sup>(۲۵)</sup>، إذ لابُدّ من وجود توازن بين دلالة خصوص السبب المعتبر في أسباب النزول ودلالة عموم اللفظ التي تُؤخذ من معاني الألفاظ المكوّنة للنص القرآني، وامتداد دلالة تلك الألفاظ في المجتمع الذي ولدت فيه وبالجذور الثقافية لذلك المجتمع وما تفرزه تلك الثقافات من دلالات إضافية على المعنى لكل لفظ في ذلك النص، لذلك دعا بعض المفكرين المعاصرين (إلى قلب المسلَّمة التي استقرت في الوجدان الإسلامي منذ القرن الثاني الهجري إلى الإقرار بأن

(٥٢) أسباب النزول/ د. بسام الجمل: ٣٦٧.

العبرة ليست بخصوص السبب ولا بعموم اللفظ معاً، بل في ماوراء السبب الخاص واللفظ المستعمل له؛ يتعيّن البحث عن الغاية والقصد، وفي هذا البحث مجال لاختلاف التأويل بحسب احتياجات الناس واختلاف بيئاتهم وأزمنتهم وثقافتهم وما إلى ذلك)(٥٣). ثانيا: حدُّ القذف

• الآيتان الأولى والثانية: قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَوْ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَدَاءَ فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نُقْبَلُواْ لَهُمَّ شَهَدَةً أَبَدًا وَأُولَيَهِكَ هُمُ ٱلْفَلْسِقُونَ اللهَ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيدُ وَ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزُواجَهُمْ وَلَرْ يَكُن لَمُّمْ شُهَدَاهُ إِلَّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَتِ بِأَللَّهِ إِنَّهُ, لَمِنَ ٱلصَّمَادِقِينَ [سورة النور: ٤ -٦].

بعد أن أسسَّت الآيات السابقة عقوبة حدّ الزنا وأحكامه، فرّعت هاتان الآيتان حُكاً للذين يرمون عموم المحصنات من المسلمات وغيرهن

<sup>(</sup>٥٣) الإسلام بين الرسالة والتأريخ/ د. عبد المجيد الشرفي: ٣٦٧ -٣٦٨.

النساء: ٢٥].

بالزنا، لا بغيره، وذلك أن موضوع الآيات السابقة كان فيه. وإرادةً لأتمام هذا الموضوع، وضعت أسساً لقاذف المحصنة، فقال تعالى ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ المُحْصَنَتِ ﴾، ف [وَالَّذِينَ] جاء لفظاً عاماً، وهو الغالب للرجل والمرأة، مسلماً أو كافراً، حراً كان أو عبداً، فأما التصنيف في الإماء والعبيد فقد جاء في الزنا(نان)، لقوله تعالى ﴿ فَإِذَا أُحْصِنَ فِي الزناحِ فَعَلَيْهِنَ نِصَفُ مَا عَلَى فَإِنْ أَتَيْنَ بِهُنَا فِي الْمَاءِ وَالْمَانِ ﴾ [سورة فَلَاتُ المُحْصَنَتِ مِنَ الْمَادَابِ ﴾ [سورة المورة المورة المحرة فَلَابِ الله المورة المحرة فَلَابِ المورة المؤلفة المحرة المحرة المؤلفة المحرة الم

والرمي في اللغة من الفعل (رمى) الذي يتعدى بنفسه أو بالحرف مثل رمى به ورمى عن القوس، ورمى عليها وبها، والرمي: القذف قال (ابن الاعرابي: ورمى فلانٌ فلاناً بأمرٍ قبيح، أي قذفه، ومنه قوله (عز وجل) ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْوَجَهُمُ اللهُ المُحْصَنَاتِ ﴾ ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْوَجَهُمُ ﴾ [سورة النور: ٦]، معناه القذف)(٥٠)،

والرميّ إنها سُمّي قذفاً كونه في موضع الشك، لأنه مبنيّ على الظن، قال ابن منظور: (ورمى فلانٌ يرمي إذا ظن ظناً غير مصيب، قال ابو منصور هو مثل قوله (عز وجل) ﴿ رَجُمًا بِٱلْغَيْبِ ﴾ [سورة الكهف: ٢٢]

فلما كان الرميّ مبنياً على الظن والشك، فكان لا بُدَّ للشريعة من أنْ تضع عقوبةً لذلك حفاظاً على أعراض الناس وعدم إشاعة الفاحشة ولضمان المصلحة العامة وسلامة المجتمع.

أما [المُحْصَنَاتِ] فهو لفظ شامل للمتزوجات وغير المتزوجات العفيفات من الحرائر والإماء المسلمات وغير المسلمات، على ظاهر اللفظ -كما بيّنا على ذلك -إذ لم يحدّد اللفظ فئةً منهنّ، ولاتوجد قرينة مانعة أو محدّدة لذلك. إلاّ أنّ منهم مَنْ جعل للإحصان شرائط خمسة: الإسلام، والعقل، والبلوغ، والحرية، والعفة، وقال الفخر الرازي في شرائط الإسلام:

<sup>(</sup>٥٤) ظ: كنز العرفان/ السيوري: ٦٦٢.

<sup>(</sup>٥٥) لسان العرب/ ابن منظور: ٥/ ٣٢٩ – رمي.

<sup>(</sup>٥٦) لسان العرب/ ابن منظور: ٥/ ٣٢٩ –

اللفظ.

ودلالة الإحصان في اللغة المنع، فالمتزوجات ممنوعات من الكلّ غير أزواجهن في سُنَّة الله تعالى، والعفيفات غير المتزوِّجات ممنوعات من الكِّل للسبب نفسه.

وقوله سبحانه ﴿ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَلَاءً ﴾، استعمل فيه (ثُمَّ) أداة

(۵۷) التفسير الكبير/ الفخر الـرازي: م ۸/ ۳۲۳.

(٥٨) ظ: التبيان/ الطوسي: ٧/ ٤٠٨؛ الجامع الكبير لأحكام القرآن/ القرطبي: ٦/ ٥٠٢.

للعطف الدالة على التراخي والترتيب، أيْ أنَّ على القاذف أن يأتي بأربعة شهداء ليشهدوا على صحة ما وصف به المحْصَنَة، مع وجود مهلة محدّدة وهي من يوم القذف حتى إصدار الحكم، وفي هذه المهلة لم يتَرتب عليه أي شيء من العقوبات فيها ما لم يقع الحكم بالعفو أو العقوبة، وهذا إنها استنتج من (ثُمّ).

واستعمل الفعل في [لمَ يَأْتُوا] مضارعاً منفياً بـ (لم) لأخذ الفعل من زمن الحاضر والمستقبل إلى الزمن الماضي، لأنَّ الأداة (لم) من أدوات النفي، فهي تخلص مدخولها وهو بناء (يفعل) للماضي (لم) على النفي، فبدخولها على المضارع (لم) على النفي، فبدخولها على المضارع افادت توكيد الفعل في عدم الإتيان بالشهداء الأربعة حتى اللحظة قبل صدور الحكم؛ فعند التيقّن من ذلك بالحجج والبراهين، يجب عندها إصدار العقوبة.

(۹۹) ظ: الفغل –زمانه وابنيته –/ د. فاضل السامرائي: ۳۳.

قال تعالى ﴿ فَأَجْلِدُوهُمْ ﴾؛ الفاء هنا واقعة في شبه جواب الشرط لشبه الشرط في قوله سبحانه ﴿ لَرْ يَأْتُواْ ﴾ ووظيفتها الربط، إذ ذكر ابن هشام الانصاري (ت ٧٦١هـ) في أحد تنبيهاته في وظيفة الفاء بقوله: (تربط -أي الفاء-شبه الجواب بشبه الشرط، وذلك في نحو «الذي يأتيني فله درهم»، وبدخولها فَهمَ ما أراده المتكّلم من ترتّب لزوم الدرهم على الإتيان، ولو تدخل احتمل غيره)(٦٠)، لذا نفهم من دخول الفاء على (اجلدوهم) أن لزوم الجلد يترتّب على عدم الإتيان بالشهداء الأربعة وبعكسه لايترتب الجلد، بل يُقام حدّ الجلد ذاته على مَنْ شهد في حالة إنكار أحدهم الجناية، أو عدم تيقّنه من وقوعة

وعند عدم وجود الفاء الرابطة سيترتب حكم آخر، إذ ينتفي وجود شبه الشرط بسبب عدم تعلّق جملة [لَمْ يُأْتُوا] حينها بجملة (اجلدوهم) من حيث دلالة الجلد، وعندها سينتفي

(٦٠) مغنى اللبيب/ ابن هشام: ١/ ٣٣.

وإرتباك شهادته.

وقوع الجلد على الشهداء في حال نكول أحدهم أو بعضهم في الشهادة.

إذن كان وجود الفاء الرابطة هنا معزِّزاً للحكم ومفيداً لضرورة التيقّن في الشهادة؛ وإن إدخال الشهداء في جملة من تقع عليهم مسؤولية صيانة أعراض المسلمين، لامجرد أداء الشهادة.

أمَّا الخطاب في مجمل الآية، فهو موجّة إلى أئمة المسلمين في إقامة الحدود إذ لا يقوم بتنفيذها غير الإمام أو من ينوب عنه في ذلك. وحُدِّد عدد الشهداء في القذف بأربعة من الرجال، وفي حال عدم توفّر الأربعة فيكون ثلاث رجال وامرأتين وهكذا، إذ يقوم عن كُلِّ رجل امرأتان لقوله سبحانه ﴿ فَإِن لَّمْ يَكُونَا رَجُلَنْ فَرَجُلُ وَأَمْرَأَتَكَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهَدَآءِ ﴾ [سورة البقرة: ٢٨٢] أما عدد الجلدات فثمانون على ظاهر اللفظ في الآية، وبه قال أكثر الإمامية، في الحر والعبد على السواء؛ فيها ذهب أكثر الفقهاء إلى أربعين جلدةً قياساً منهم على قوله سبحانه ﴿ فَإِذَا أُحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْرُ لِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصُفُ مَا عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّلْمُلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

المُحُصَنَتِ مِنَ الْعَدَابِ ﴾ [سورة النساء: ٢٥] أي الإماء، مُقاساً عليهن العبد من الذكور(١١٠).

إذن الآيتان وضعتا أحكام القذف بشكل عام للرجال والنساء، من المسلمين والكافرين، أحراراً كانوا أم عبيداً وإماء، ولم يستثن منهم أحداً وذلك لأنَّ أحكام الإسلام وتشريعاته لم تكن مقيدة بفئة دون أخرى في المجتمع العربي الإسلامي لأنه دين للبشرية جمعاء.

# ثالثاً: حد السرقة

الآية الأولى: قوله تعالى ﴿ وَالسَّارِقُ
 وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا
 كَسَبَا نَكَنلًا مِّنَ اللَّهِ وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾
 [سورة المائدة: ٣٨].

تُشرِّع هذه الآية المباركة لعقوبة مَنْ يسرق المال؛ لأجل امتناع وقوع السرقة؛ والسرقة أخذ شئ من حرزٍ مستراً (۱۲)، لذا لا يُعدّ من أخذ شيئاً

(٦١) ظ: التفسير الكبير/ الفخر الرازي: م ٨/ ٣٢٣.

(٦٢) ظ: لسان العرب/ ابن منظور: ٦/ ٢٤٦-حرز.

في غير حرزٍ، وجاء غير متخفِّ بسارق على العموم.

فقد رأى العلماء وفقاً للمعنى اللغوي، عدم وقوع السرقة بسقوط أحد الشرطين فيها، التخفي للرجل والمرأة، وحفظ المال في حرزٍ: والحرز في اللغة (الموضع الحصين... تقول هو في حرزٍ لايُوْصَل إليه... يُقال: أحرزتُ الشيء أحرزهُ إذا حفظته، وضمَمتُه إليك وصنته عن الأخذ) (٦٢)، وعليه فأن الشيء الموضوع في غير موضع حصينٍ الشيء الموضوع في غير موضع حصينٍ لايُعَدُّ مالاً محفوظاً في ضوء هذا فأن (السارق عند العرب من جاء مستتراً إلى حرز فاخذ منه ما ليس له) (١٤).

ففي قوله تعالى ﴿ وَالسَّارِقَةُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطْ عُوَا أَيدِيهُما ﴾ قدَّم المذكر على المؤنث خلافاً لآية الزناحين قال ﴿ النَّالِيَةُ وَالزَّانِي ﴾ [سورة النور: ٢] ولعل السبب في ذلك أن تمكّن الرجل من المرأة، في حين أن

<sup>(</sup>٦٣) م. ن ٣/ ١٢١ -حرز.

<sup>(</sup>٦٤) ظ: لسان العرب/ ابن منظور: ٦/ ٢٤٦-سرق.

الزنا تكون المرأة هي التي تهيء أسبابه للرجل، فأخره وقدمت المرأة.

والخطاب هنا موجّه لجنس الرجال والنساء أحراراً وعبيداً على العموم، لأنّ (أل) فيهم تفيد الاستغراق، أي تشمل عموم السّراق من الرجال والنساء وعلّل الشيخ الطوسي ذلك في (أن الالف واللام إذا دخلا على الأسماء المشتقة أفادا الاستغراق إذا لم يكونا للعهد دون تعريف الجنس)(١٥٠)، أي أنَّ (أل) أفادت هنا شمول جميع أفراد هذا الجنس من البشر المتَّصفين بصفة السرقة؛ وللتدليل على ذلك أن تَخْلُفَ المعرّف مها لفظ (كل) على الحقيقة(٢٦) فقوله سبحانه ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ ﴾ أي كل سارق وسارقة بلا استثناء مشمول بهذا الحكم، وهو قطع اليد ومجيئهما على الأفراد أفادت ذلك أيضاً، ولو جاء اللفظان (السارقون والسارقات) لكان الخطاب موجهاً إلى

فئة معينة معلومة، فتكون (أل) مفيدة للعهد، وستكون دلالة الآية خاصة، وهذا خلاف مرادها.

ورد اللفظان على الرفع، وعند سيبويه الأجود فيها النصب (١٧)، فيها ذهب الفراء والمبرد إلى الرفع لان معناها الجزاء، وتقديره (مَنْ سَرَق فاقطعوه) على العموم، ولو أُريدَ سارقٌ بعينه أو سارقةٌ بعينها كان النصبُ عنده أو جه (١٨)، لكن الرفع هنا أوجه لدلالته على الشرط ولعموم الخطاب.

أيّ أنّ حدَّ السرقة هذا مقترن بوقوعها؛ وفي هذه الآية تفصيل لما سبق لها من السورة نفسها في قوله سبحانه ﴿ يَمَايَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ اللّهَ وَٱبْتَغُواْ إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ وَجَهِدُواْ فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمُ تُعْلِحُونَ ﴾ [سورة سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمُ تُعْلِحُونَ ﴾ [سورة المائدة: ٣٥] فجعل من القطع حدّاً لمنع اقتراف السرقة هو الوسيلة التي نبتغي جما إليه تعالى سبيلاً في هذا الموضع من

<sup>(</sup>٦٧) ظ: التبيان/ الطوسي: ٣/ ٥١١.

<sup>(</sup>٦٨) ظ: معاني القرآن/ الفراء/ ١/ ٣٠٦، التبيان الطوسي: ٣/ ٥١١ -٤١٢، الكشاف/ الزمخشري: ١/ ٣٦٣ -٦٦٤.

<sup>(</sup>٦٥) التبيان/ الطوسي: ٣/ ٥١٢.

<sup>(</sup>٦٦) ظ: معاني النحو/ د. فاضل السامرائي: ١/ ١٠٧.

القرآن الكريم وهي جهادٌ في سبيل الله فضلاً عن لأجل الفلاح من خلال سلامة المجتمع كسبًا ﴾. والحفاظ عليه بفرض العقوبة والقضاء لقد على جريمة السرقة.

ولما كانت دلالة التفصيل واضحة، فقد أتضح من خلالها وجاهة الرفع على الابتداء في (السارق والسارقة) بتقدير: (مَنْ سَرَق فاقطعوا يده)؛ فلا يكون (مَنْ) إلا مرفوعاً، وهو المعبّر عن السارق والسارقة.

ووقعت الفاء في (فاقطعوا) رابطة، بعد ان تبيَّن دلالة الجزاء، باعتبار أنَّ هذه الجملة القرآنية شبه شرط، على تقدير الجزاء، أي مَنْ سَرَقَ فاقطعوا يده، فالفاء الزمت ارتباط الجواب الشرط بشبه الشرط، وبدخولها فُهِمَ من إرادة المشرع من ترتَّب لزوم الحد على إتيان السرقة، ولو لم تُوجد في هذا الموضع لصحَّ وقوع قطع الأيدي على من أتصف بصفة السرقة من قبل وإنْ لم يسرق؛ بل ارتكب جريمة أخرى ليس من حدَّها القطع فهنا يقع اللبس في فَهمِ الحدِّ(١٩)،

(٦٩) اوضحت دلالة الفاء قبل ذلك في أية

فضلاً عن دلالة قوله تعالى ﴿ جَزَآءً بِمَا كُسَبَا ﴾.

لقد اختلف العلماء في دلالة قطع الأيدي على أقوال، لاختلاف دلالة اليد في اللغة واتساعها في الإستعمال القرآني، فاليد اسم يقع على الأصابع وحدها، ويقع على الأصابع مع الكف، ويقع كذلك على الأصابع والكف والساعد إلى المرفقين، ويقع كذلك على المرفقين، ويقع كذلك على المرفقين.

من هذا نستدل أنَّ اليد الجارحة هي المخصوصة لغة وعرفاً من الكتف إلى رؤوس الأصابع، وقد شرع الإمامية مفهوم اليد(١٧) بأنها من المرفق إلى رؤوس الأصابع كما في آية الوضوء ومن الزند إلى الرؤوس كما في التيمَّم عندهم، وهي تدلّ كذلك على الأصابع لاغير(٢٧) كما في قوله سبحانه ﴿ فَوَيْلُ لِلْمِيْنِ يَكُنُبُونَ ٱلْكِنَابَ بِأَيْدِيهِمْ ﴾ [سورة

الجلد فلاحظ ذلك.

<sup>(</sup>٧٠) ظ: التفسير الكبير/ الفخر الرازي: م ٤/ ٣٥٢.

<sup>(</sup>٧١) ظ: كنز العرفان/ السيوري: ٦٦٥.

<sup>(</sup>۷۲) ظ: م. ن.

التحريم ٤]، ولهذا ذهب الإمامية إلى فلا يجوز فيها الحدّ.

في حين ذهب آخرون إلى أنَّ القطع من الرسخ، وهو المشهور عند العامة، وعند الخوارج من المنكب(٧٤)، واستدل الفخر الرازي على رأي الخوارج من أنّ ظاهر الآية يُوجِب القطع من المنكبين(٥٠) دون أن يقدّموا دليلاً على مكان القطع،

كون لفظة اليد في آية السرقة مجملة، لكنهم ذهبوا في حدَّها إلى قطع الأصابع الأربعة من أصل الكف(٧٣)، لدلالة اليد في الآية السابقة على أنَّ الأصابع وسيلة الكتابة، وهي المعبرَّ عنها باليد، واما الرجل فتقطع أصابعها الأربعة من مشط القدم ويُترك الأبهام والعقب، ثم أنَّ قوله سبحانه ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسْجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾ [سورة الجن: ١٨] تدلّ على أنّ الكف من مساجد الله تعالى

هذا مما حدا بالشيخ الطوسي أن يقول: (وما قالوا ليس عليه دليل)(٧٦) على القطع من الرسغ أو الكف.

ولعلَّ ممّا يُعَضِّد صحة قطع الأصابع في السرقة أنّها هي الوسيلة أو الأداة التي بها يُوخذ المال، فقطعها يعنى قطع الأداة التي تقبض وتأخذ؛ عقوبةً عينيّةً لها وجزاءً لفعلها، وأنّ قطعها تعطيل لتلك الأداة للقيام بالجريمة مرة أخرى، وانَّ بقاء الأعضاء الأخرى كالكف والساعد والعضد لضيان أداء العبادات لله، لأن قطعها يُعطِّل أداء العمل العبادي فضلاً عن فقدان وسيلة العمل وجنى الرزق.

ثم إن القطع كان من نصيب اليد ابتداءً لأنّ اليد وسيلة الكسب في العمل وجنى الرزق الحلال، فلما استُعمِلت في غيرها وُضِعَتْ لها عندما أخذت المال الحرام، قُطِعَت جزاءً لفعلها.

لذا أردف ذلك بقوله سبحانه ﴿ جَزَاءً بِمَا كُسَبًا ﴾ والجزاء بمعنى العقوبة المجزية للجريمة لأنَّ الجزاء

<sup>(</sup>٧٦) التبيان/ الطوسي/ ٣/ ١٥٥.

<sup>(</sup>۷۳) ظ: التبيان/ الطوسي: ٣/ ١٤٥.

<sup>(</sup>٧٤) ظ: الكشاف/ الزمخشري: ١/ ٦٦٥، الجامع لأحكام القرآن/ القرطبي: ٣/ ٥٢٩، كنز العرفان/ السيورى: ٦٦٦.

<sup>(</sup>٧٥) ظ: التفسير الكبير/ الفخر الرازي: م٤/ ٣٥٣.

لايكون إلاّ على قدر الجناية، وهذا مما يلفت النظر إلى قيمة المال المسروق الذي يحلُّ بموجبه قطع اليد فيكون الجزاء مساوياً للقيمة، بأعتبار المجازاة لا التخمين، بل يجب الوقوف على قيمة المال المسروق الذي تتحقّق بموجبه مقدار العقوبة المجزية. لذا أعربوا (جزاء) بأنه مفعول لأجله، لأنه جاء تفسيراً لما قبله، أو أنّه موقوع له، أي أنّ فعلَ القطع وقع لأجل مجازاة السارق على فعله، وقد يكون مفعولاً مطلقاً، بتقدير: مَنْ سَرَقَ فأقطعوا يده قطعاً جزاءً، فهو مفعول مطلق لبيان نوعه. قال أبو جعفر النحاس (ت ٣٣٨هـ) ([جَزَاءً بِهَا كَسَبَا] مفعول لأجله، وإن شئت کان مصدراً)(۷۷).

إذن ليست كلّ كمية تُوخذ تُعَدُّ سرقةً وتُقام بموجبها الحدود على الجاني وهذه كانت محل خلاف عند الفقهاء، فذهب الإمامية إلى أن نصاب القطع ربع دينار وقال به الشافعي والأوزاعي؛ وذهب مالك بن أنس وأحمد إلى أن

(۷۷) إعراب القرآن/ النحاس: ۲۳۲.

نصاب القطع ثلاثة دراهم، ومنهم من قال لا يُقطع الخمس إلا في الخمسة من قال لا يُقطع الخمس إلا في الخمسة دراهم، وهو أختيار أبي علي وابن أبي ليلي وهو المروي عن الإمام علي الليلي وهو المروي عن الإمام علي الليلي وعن عمر الخطاب؛ وقال الحسن يُقطع في الدرهم لأن ما دونه تافة، في حين ذهب أبو حنيفة وأصحابه أن نصاب القطع عشرة دراهم من الذهب؛ وقال أصحاب الظاهر وابن الزبير يُقطع في العليل والكثير؛ فيما كان رأي الحسن البصري أن القطع يُوجب بمطلق السم قة (١٨).

ولعل سبب الأختلاف؛ هو الإجمال الذي وقع في دلالة الأيدي والقطع على حدٍّ سواء، وعدم الأستدلال ببعض ما في القرآن الكريم من دلالة اليد وإستعمالاتها، و إلا لأتَّضح كثير من معالم الدلالة المطلوبة.

ثم قال سبحانه ﴿ نَكَلَلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيدٌ ﴾. أي أستهانة وتحقيراً لمن قام بالسرقة على فعلته، وتعرب [نَكَالًا]

<sup>(</sup>۷۸) ظ: التبيان/ الطوسي: ٣/ ٥١٣؛ التفسير الكبير/ الفخر الرازي: م٤/ ٣٥٤.

قبل أَنْ يُقْدَرَ عليه، فأبتدأها بالشرط فقال ﴿ فَنَ تَابَ ﴾ أي جعل التوبة شرطاً لوقوع الجزاء، فجيء بالفعل ماضياً دالاً على الاستقبال وذلك بقصد إنزال غير المتيقّن منزلة المتيقّن، وغير الواقع بمنزلة الواقع (١٨)، ولأن فعل التوبة من البشر في الكبائر؛ لكن فعل التوبة من الله تعالى على عباده يتكرر لذا جاء على صيغة المضارع (يتوب) للدلالة منه على تكرارها على عباده؛ إنّ للدلالة منه على تكرارها على عباده؛ إنّ التوبة من العبد لاتكون إلاّ بالأبتعاد التوبة من العبد لاتكون إلاّ بالأبتعاد عن السرقة ونبذها التي يعبر عنها بالظلم في قوله ﴿ مِنْ بَعْدِ ظُلُمِهِ وهو ماذهب إليه جمهور المفسرين (١٨).

أما قوله تعالى ﴿ وَأَصْلَحَ ﴾ فيه دلالة على أن مجرد التوبة لا تجدي نفعاً وغير مقبولة مالم تقترن بالصلاح، وهو أرجاع ما بذمة السارق التائب من المال

(٨١) ظ: معاني النحو/ د. فاضل السامرائي:٤٧ /٤.

مفعولاً لأجله، وذلك للأشعار بأن القطع للجزاء، والجزاء للنكال فيكون [نكالاً] مفعولاً له متداخلاً (٢٩٠)، وقوله في متعلق بمحذوف صفة لـ [نكالاً] بتقدير (عقوبة وتنكيلاً من الله)(٨٠٠) وقوله في والله غزيز حركيم في أي غالب في تنفيذ أوامره كيف يشاء ومتى يشاء لا ينازعه أحد في حكمه وجاءت يشاء لا ينازعه أحد في حكمه وجاءت العزة والحكمة متناسبة مع تنفيذ أحكام الله في عبادة لايمنعه مانع في ذلك، على كل عبادة سواء كانوا أحراراً أم عبيداً أم رجالاً أم نساء، لأن الخطاب عام شامل لكل جنس المخاطبين من عام شامل لكل جنس المخاطبين من السارقين والسارقات.

الآية الثانية: قوله سبحانه: ﴿ فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَ اللهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾
 الله يَتُوبُ عَلَيْهٍ إِنَّ الله عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾
 [سورة المائدة: ٣٩].

هذه الآية تخصّ من تاب من السّراق

<sup>(</sup>۸۲) ظ: التبيان/ الطوسي: ٣/ ٥١٥؛ الكشاف/ الزنخشري: ١/ ٦٦٥؛ الجامع لأحكام القرآن/ القرطبي: ٣/ ٥٣١؛ كنز العرفان/ السيوري: ٦٦٦.

<sup>(</sup>۷۹) ظ: أعراب القرآن/ النحاس: ٢٣٢؛ تفسير آيات الأحكام/ محمد علي السايس: ٢/ ١٩٢.

<sup>(</sup>٨٠) ظ: مجاز القرآن/ أبو عبيدة: ١/ ١٦٦.

فافعل.

وهذا أوْجهُ من كون ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهُ يَتُوبُ عَلَيْهِ ﴾ جواباً لفعل الشرط؛ إلاّ أنَّ هذا الجواب المزعوم عند بعضهم له من الدلالة ما لايكون في غيره وذلك أنَّ توبته تعالى على التائب هي تفضّل منه ورحمة وأساس لفتح هذا الباب واسعاً أمام العصاة من السرّاق، وليحتُّ الإمام على إسقاط هذه العقوبة عن الجاني بعد توبته وإصلاح نفسه من المعاصي وردّ حقوق الناس، بدلالة أنه تعالى سيتوب عليه وعدم الاقتصاص منه يوم القيامة، وقرن كُلُّ ذلك بقوله سبحانه ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾، فجمع الله تعالى هنا أسُسَ ردّ المال المسروق إلى أصحابه، وإسقاط عقوبة التائب عن السرّاق، وعفو الله تعالى عنه في الأخرة. نفهم أيضاً من سياق الجملة الشرطية أن إسقاط عقوبة القطع غير ملزمة للأمام، فهو متخيّر بين القطع وإسقاطه، وذلك أنّ فعل الشرط لا يكون إلا فعلاً خبرياً، أي ليس فيه أمرٌ أو أستفهام أو نهي، وهو من شروطه،

المسروق إلى أصحابه، أو طلب العفو عنه إذا كان محتاجاً أو فقيراً، إذ به يتم الصلاح؛ أو على عموم دلالة اللفظ يكون الصلاح بترك المعاصي كلّها ومن ضمنها ماذُكر.

أما جواب الشرط فهو قوله سبحانه ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ ﴾، وهو رأي أبي جعفر النحاس والقرطبي (٨٣) لكن الظاهر في هذه الآية أنّ هناك حذفاً يدلُّ عليه ما سبقه من قوله سبحانه ﴿ فَأَقَطَ عُوٓا أَيْدِيَهُمَا ﴾ أي أنَّ جزاء التوبة عن السرقة وصلاح حال السارق هو عدم القطع، وهذا صالح لأن يكون جواباً للشرط (من تاب عن ظلمه)؛ وتقديره (من تاب عن ظلم وأصلح تسقط عقوبته)، وهذا الجواب محذوف جوازاً، وأنَّ الشرط يُشعِرُ به، مثل قوله سبحانه ﴿ فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغَى نَفَقًا فِي ٱلْأَرْضِ أَوْ سُلَّمًا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ [سورة الأنعام: ٣٥] بتقدير: إنْ استعطت

<sup>(</sup>٨٣) ظ: معاني القرآن/ النحاس: ٢٣٢؛ الجامع لأحكام القرآن/ القرطبي: ٣/ ٥٣١.

وأن من شروط جواب الشرط أن يكون كفعله في الأصل، وبالنتيجة لاتكون جملة الجواب آمرة أو ناهية، وعليه فلا يكون الجواب ملزماً للأمام القيام بالحد أو تنفيذه.

وربيا كان هذا الأمر هو الذي فرق بين إقامة الحد أو لا في حالة توبة السارق وإصلاحه قبل أن يُقْدَرَ عليه؛ فذهب الإمامية إلى إسقاط عقوبة القطع عند قبول توبته قبل الثبوت عند الحاكم (١٨) وفي حال إقراره يتخيّر الحاكم، وهو ما فعله الإمام علي بن أبي طالب إلى لما وهب يد السارق المقرّ بسرقته ثم تاب، فقال له: هل تحفظ شيئاً من القرآن؟. فقال: نعم، سورة البقرة، قال وهبتُ يدك بسورة البقرة، قال وهبتُ يدك بسورة البقرة الماشرقة لم يُقدر عليه في الأصل.

وقال أبو حنيفة: لايسقط، وهو أحد قولي الشافعي (٨٦) وبه قال القرطبي (٨٧)،

(۸۷) ظ: الجامع لأحكام القرآن/ القرطبي:۳۱ /۳٥.

وعن عطاء وجماعة: يسقط بالتوبة قبل القدرة على السارق<sup>(٨٨)</sup> في حين ذهب ابن عربي إلى أنَّ الحد لايسقط بالتوبة، فالتوبة مقبولة والقطع كفارةً له وهو قول مجاهد<sup>(٩٨)</sup>، ولكن الشيخ الطوسي عدَّ ذلك غير صحيح بدلالة (أنَّ الله تعالى دلَّ على معنى الأمر بالتوبة)<sup>(٩٠)</sup>.

ثم أردف ذلك بقوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ مناسبة لما في السياق العام من التوبة وغفران الذنوب والعفو؛ على خلاف ما كان في آية السرقة عندما ختمها بقوله سبحانه ﴿ وَٱللّهُ عَزِيزُ عَلَيْمٌ ﴾ للتدليل على إقامة الحد على من عصى من عباده أوامره متى شاء ذلك من غير منازع له في حكمه.

#### الخاتمة

لقد وقف البحث عند مفاصل لآيات الحدود التي شرّع الله تعالى أحكامها ووضع أسسها؛ إذ كان عرب الجاهلية يتعاطون العمل بها أو بعضها،

<sup>(</sup>٨٤) ظ: التبيان/ الطوسي: ٣/ ٥١٥.

<sup>(</sup>٨٥) ظ: كنز العرفان/ السيوري: ٦٦٧.

<sup>(</sup>٨٦) ظ: م. ن.

<sup>(</sup>۸۸) ظ: م. ن.

<sup>(</sup>۸۹) ظ: التبيان/ الطوسي: ٣/ ١٦٥

<sup>(</sup>۹۰) ظ:م.ن.

ولما جاء الإسلام هذّبها وأرسى قواعدها ومهد الطريق للعمل بها وتطبيق أول أحكامها، وكان الرسول محمد الله أول من أمر بأقامتها بعد أن أمره الله تعالى ٥. بالعمل بها.

وقد استنتج البحث مجموعة من النتائج ندرجها بها يأتي:

- ان أغلب هذه الحدود كانت موجود عند عرب الجاهلية، غير أنهم كانوا يُقيمون بعضها ويتركون الأخرى بحسب الذي يُقام عليه الحد وقد بحسب الذي أشباب النزول.
  - بعض الحدود التي أقرها الإسلام
     كانت لايُعْتَد بها في الجاهلية من نحو
     بعض انواع الزنا والسرقة والسلب
     التي تقع بين القبائل
    - ٣. لم تكن دلالة سبب النزول الحدود الوحيدة في آيات الحدود وأنها كانت واحدة من مجموعة دلالات أقرها النص المبارك بفضل دلالة عموم اللفظ ومقتضيات السياق.
    - إستعمال أساليب لغوية في النص
       المبارك لم تكن مستعملة أو قليلة

عند عرب الجاهلية كأسلوب شبه الشرط وذلك لأجل درء اللبس وأختلاط الدلالة.

- أن دراسة آيات الحدود باعتهاد أساليب اللغة من صرف ونحو وصوت، يدلّ الباحث على دقائق الدلالة في النص المبارك، وربها يكون حجة له في قلّة الاعتهاد على الأثر وما شابهه، الذي يشوبه أكثره اللبس والدس وما شاكل ذلك.
- 7. إن استعمال المنهج اللغوي التحليلي يأخذ بيد الباحث الجري إلى أصابة الدلالة، فضلاً عن الرؤية الواسعة في تعدّد إحتمالات بها يستوعب كل حالات الجرائم، وهذا مما يعطي فسحة للمشرّع في أختيار ألحكم الأليق بالجريمة أو الجنحة. هذا وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين وصلى الله على محمد وآله الطيبين الطاهرين.

## إهم المصادر

• أسباب النزول، علي بن أحمد الواحدي النيسابوري (ت ٤٦٨ هـ)-دار ومكتبة الهلال، بيروت، • تفسير آيات الأحكام، الشيخ محمد ١٩٨٥ م.

- إعراب القرآن/ لأبي جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل النحاس (المتوفى • التفسير الكبير، الفخر الرازي سنة ٣٣٨هـ)، إعتنى به الشيخ خالد العليّ، بيروت، لبنان، دارالمعرفة، الطبعةالثانية، ١٤٢٩هـ، ٢٠٠٨م
  - التبيان/ لشيخ الطائفة أبي جعفر أحمد حبيب قصير العاملي.
  - تفسير البحر المحيط، تأليف أثير الدين محمد بن يوسف بن على بن يوسف بن حيان الشهير بأبي حيان الاندلسي الغرناطي (ت٥٦٦هـ)، تحقیق د. عبد الرزاق المهدی، دار إحياء التراث العربي، ط١، ٣٢٤ ١هـ، ٢٠٠٢م.
- تفسير القرآن العظيم/ الحافظ الطراز الأول والكناز لما عليه لغة عماد الدين، أبي الفداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفي سنة ٧٧٤هـ)، بىروت، لېنان، دارالمعرفة للطباعة والنشر، ١٣٨٨هـ، ١٩٦٩م.

- على السايس، مطبعة محمد على صبيح، (د. ت).
- (ت٢٠٦هـ)، إعداد مكتب تحقيق دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ط۱، ۱۳۲۹هـ/ ۲۰۰۸م.
- الجامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله الطوسي (المتوفي سنة ٤٦٠هـ)، تحقيق محمد بن احمد الأنصاري القرطبي، راجعه وضبطه وعلّق عليه د. محمد إبراهيم الحفناوي، خرّج أحاديثه محمود احمد عثمان، دار الحديث، القاهرة، ١٤٢٨هـ/ ٢٠٠٧م
- الخصائص، صنعة أبي الفتح عثمان بن جنى، تحقيق محمد على النجار، دار الشؤون الثقافية العامة، وزارة الثقافة ولإعلام، بغداد، ١٩٩٠م.
- العرب المعوّل/ للإمام اللغوي الأديب السيد على بن احمد بن محمد معصوم الحسينى المعروف بابن معصوم المدني (ت١١٢٠هـ)، تحقيق مؤسسة آل البيت الله الإحياء التراث،

قم، إيران، مطبعة ستارة، الطبعة الأولى، ربيع الأول ١٤٢٧ هـ.

- قراءة في سورة الرحمن -د. عادل عباس النصراوي، (بحث منضد) غېرمنشور.
- الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، تأليف أبي القاسم جار الله محمود الزمخشري الخوارزمي، اعتنى به وخرّج أحاديثه وعلقّ عليه خليل مأمون شيحا، دارالمعرفة، بيروت، لبنان، ط۱، ۱٤۲۳هـ، ۲۰۰۲م.
- كنز العرفان في فقه القرآن، للفقيه البارع الفاضل السيوري (ت٨٢٦هـ)، متحفا برسالة "منابع • مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب، الفقه ومصادره"، قدمه وحققه الأستاذ الشيخ عبد الرحيم العقيقي البخشايشي، مطبعة معراج، قم، إيران، ط٢، ١٤٢٤هـ.
  - مجاز القرآن، صنعة أبي عبيدة معمر بن المثنى التيمي(ت٢١٠هـ)، عارضه بأصوله وعلّق عليه د. محمد فؤاد سزكين، مؤسسة الرسالة،

بیروت، لبنان، ط۲، ۱٤۰۱هـ/ ۱۹۸۱م.

- مجمع البيان في تفسر القرآن، الشيخ أبو على الفضل بن الحسن الطبرسي، تحقيق الحاج السيد هاشم الرسولي المحلاتي، دار إحياء التراث العربي، بیروت، لبنان، ۱۳۷۹هـ.
- معانى القرآن، تأليف أبى زكريا یحیی بن زیاد الفرّاء (ت۲۰۷هـ)، تحقيق أحمد يوسف نجاتى، محمد على النجار، دارالسرور.
- معانى النحو، د. فاضل السامرائي، دار الفكر، عمان، ط٢، ١٤٢٣هـ/ ۳۰۰۲م.
- ابن هشام الانصاری (ت۷٦۱هـ)، قدّم لهو وضع حواشيه وفهارسه حسن محمد، أشرف عليه و راجعه الدكتور آميل بديع يعقوب، دار الكتب العلمية، ببروت، لبنان، ط۲،۲۲۱ه، ۲۰۰۵م.



د ، عبد علي سفيح أستاذ وباحث في وزارة التربية والتعليم الفرنسية



مجموعة أبحاث ارسل بها الباحث الى مجلة المصباح اختارت المجلة منها بحثين في ميدانين اكتسبا اهمية خاصة كونهما موضحين لموقف القرآن الكريم من امور لم يثبت فيها المفسرون – القدامى والمحدثون- على رأى ناجز وهما:

١- دعوى استعمال القرآن الكريم بعض المفردات التي توحي بانها غير عربية، وهل هي حقاً كذلك؟. اذ ان هناك من ينكر وجودها محتجاً بان القرآن عربي بمفرداته واسلوبه. فكيف يحل هذا التناقض بين المدعيين؟.

٢- حقائق قرآنية في مسألة وحدة الدين على مدى ظهور الاديان السماوية [الحنيفية – النصرانية – الاسلام] فالقرآن يسمى اصحاب تلك الديانات [مسلمين].

٣- شهادة القرآن الكريم بصحة نزول التوراة والانجيل من عند الله. ولكن هل هما الكتابان الموجودان بين ايدينا والمسميان [بالكتاب المقدس]؟. وميادين اخرى تعرض لها بالبحث والتحليل.

وقد قدم السيد الباحث لبحثه بمقدمة مستفيضة اشاد منها بمجلة المصباح وبالطريق الذي انتهجته في بث علوم القرآن الكريم.

### المقدمة

في المقدمة أود الأشادة بمجلة المصباح. هذه المجلة التي تعد شمعة عراقية في منبت حسيني. علمي، وهي مجلة المصباح التي تعدّ شمعة حسينية عراقية تنير الطريق وتأبى المغيب. وهي صورة واضحة المعالم لحركة المفكرين العراقيين في وقت غروب معظم العقول. وقبل البدء بالحديث أرغب في التأكيد على أن كلامي هنا يتعلق بهادة تخضع للبحث والدراسة. وكل ما أكتبه هو اجتهاد شخصي فيه الصواب والخطأ غير المقصود. اذ أني أدرس الظواهر كمن ينظر في التلسكوب الى الاجرام السياوية وهذا البحث لا يمس مساحة العقيدة ولا مساحة الشريعة لأن تلك المساحتين تحتاجان الى رجال ضالعين في اللغة والتفسير والتأويل أي رجالاً مجتهدين وصلوا الى درجات عليا في العلم وأنا بعيد كل البعد عن هذه الكفاءات. وفي هذه الورقة البحثية احاول ان أمس المساحات الأخرى وهي المساحة التأريخية والاجتماعية والسياسية التي

أعلن عنها القرآن الكريم في محطات مختلفة على شكل ظواهر. وليس لدي أي شك بأن القرآن هو منزل من السهاء على صدر رسول الرحمة محمد أفضل مصدر لتفسير بعض الظواهر القرآنية. ولايوجد كتاب أصدق من القرآن وحافظ عليه المسلمون بعيدا من التزوير والتغير بارادة الاهية) فالقرآن الكريم هو أصدق مصدر لدراسته من الكريم هو أصدق مصدر لدراسته من قبل علماء العقيدة والشريعة والتأريخ والفلسفة والاجتماع، فهو كتاب الحياة. فأول آية نزلت في القرآن هي آية: ﴿ أَقُراً بِالسِمِ رَبِّكَ ٱلّذِي خَلَقَ ﴾ [سورة هي آية: ﴿ أَقُراً بِالسِمِ رَبِّكَ ٱلّذِي خَلَقَ ﴾ [سورة العلق: ١]. وهنا نتسائل ماذا يقرأ

والقرآن الكريم كان وما زال محورا لكثير من الدراسات منذ اللحظة الأولى لنزوله على صدر الرسول في. وعلى الرغم من تنوع هذه الدراسات وتعددها، وما بذله العلماء الاجلاء فيها من جهود مضنية للاحاطة بكثر

رسول الله؟. انه، يقرا الخلق. أي: يقرأ

الحياة. فالقرآن هو كتاب الحياة. فمن

أراد أن يفهم الحياة، فليتبحر فيه.



٧٠

موجبات حرية العقيدة على المستوى العام، فثمة علاقة خاصة دشنها القرآن مع أولئك الذين يشتركون مع الديانة الاسلامية في الأصل الابراهيمي وأعني بهم أهل الكتاب من يهود ونصاري. ولقد ركز القرآن الكريم في تقريره لكيفية بناء علاقة اتباع الديانة الاسلامية مع أتباع الديانتين اليهودية والنصرانية على استصحاب الأصل الذي يجمع بين تلك الديانتين التوحيديتين. وهو حوار معلق بين الاسلام والمسيحية واليهودية. وقد يعود ذلك بحسب رأي الشيخ محمد عبده الى (أن السلطة المدنية في الاسلام تبقى مقرونة بالسلطة الدينية بحكم الشرع لأن الحاكم العام هو حاكم وخليفة معا)(١). في حين نرى الدكتور طه حسين في مقالة له بالفرنسية عام ١٩٣٤ تكلم عن الشيخ محمد عبده

(۱) محمد عمارة: الأعمال الكاملة للشيخ محمد عبده، ص ۲۲۱.

باجلال كبر، غير أن هذا التقدير لا

يمنعه من الاشارة الى (ضعف المنهجية

من جوانبه، فقد بقيت هذه الجهود قاصرة، وشاهدة بذاتها على أن النص القرآني يتجاوز كل طاقات النفس البشرية. وعلى الرغم من توالي الأحقاب والسنين، وتنوع الاعمال التي ألفت حول القرآن الكريم ودراساته، فقد بقي المجال مفتوحا لأعمال أخرى تضاف الى الأعمال السابقة، وتسد فراغا لا تسده مجتمعة أو متفرقة.

والقرآن الكريم دعوة. وكل دعوة تدعو الى الحوار والدعوة ليست كالجدال. ولذا وصف القرآن الكريم نفسه بأنه ﴿ كِتَابٍ مُنِيرٍ ﴾ [سورة الحج: ٨]؛ [سورة لقهان: ٢٠].

ومنذ أكثر من قرن من الزمان لا يوجد حوار صريح بين الاديان، ولم نجد شخصا متخطيا كثيراً من القيود التي تفرضها شؤون الدين والدنيا والفكر والسياسة ونحن الآن في زمن لم يعد التطرق الى مثل هذه الموضوعات من المحرمات والمحظورات. الى جانب ما يقرره القرآن الكريم من سلمية العلاقة بين الناس جميعا انطلاقا مما تفرضه

التي اعتمدها هذا المصلح)(٢).

وبحكم عملي ووجودي في فرنسا منذ أكثر من ستة وثلاثين عاما، وعملي باحثاً وأستاذاً في أحدى أهم وزاراتها وهي وزارة التربية والتعليم، لقد كنت طيلة هذه المدة شاهدا على كثير من التحولات الثقافية والفكرية في فرنسا، سواء أكانت هذه التحولات نابعة من عمق الثقافة الفرنسية، أو نابعة من الارادة السياسية. فالثقافة الدينية عندهم هي ثقافة مسيحية. والمسيحية تحمل اليهودية مسؤولية قتل المسيح للللا. وتحميل اليهود هذا الارث ليس فقط لقتلهم عيسي الله بل كذلك اليهود لا يعترفون بالمسيح كنبي ومرسل.

الآن ومنذ مدة أي منذ عهد البابا يوحنا بولس الثاني، فان هذا البابا لم يبرىء اليهود فقط من دم عيسى الله بل يرى ان الديانة المسيحية هي في الواقع المسيحية اليهودية (الجيدوكريشين). لكون ان جذورهم واحدة، أما الاسلام

Taha Hussein (1 Avenir de la (7) culture en Egypte. Paris 1934

فهو غريب عن هذين الديانتين. مع انهم يعلمون الحقيقة بأن الاسلام لم يتنكر للشريعة الموسوية بعكس المسيحية التى رفضتها واستبدلت الشريعة بالايهان بالمسيح. وهذه الجذور المشتركة بين المسيحية واليهو دية، حسب اعتقادهم، سمحت لهم ببناء المدنية والحضارة الجديدة. وأذكر هنا ماجاء في مذكرات الرئيس الامريكي السابق ریشارد نیکسون عام ۱۹۷۸ اذ قال. (نحن لاتخيفنا الترسانة النووية لروسيا ولكن الذي يخيفنا هو الاسلام. وسوف يشهد القرن الواحد والعشرون صراعا طويلابين الاسلام والغرب)(١). والذي يقصد فيه الرئيس الامريكي بصورة غير مباشرة هو الصراع بين الغرب ذي الثقافة المسيحية مع الشرق ذي الثقافة الاسلامية. وهو ما يحاولون الآن أن يضيفوا اليهودية الى المسيحية وهو ما نسمعه اليوم من نغمة اليهودية المسيحية .

Memoir president Richard (\*) .NIXO, Paris 1978

في هذه الورقة أود أن أثير انتباه المسلمين حول هذه المسألة المهمة وذلك بتعزيز الحوار الصحيح بين الاديان والتأكيد على أن الاسلام هو الاستمرار الطبيعي للديانات الابراهيمية ومكمل وحافظ لها. واذا ما كانت المسيحية رفضت الشريعة الموسوية بكاملها وعوضتها عن طريق الايهان بالمسيح المليخ، فالاسلام حفظ للشريعة التوراتية أموراً كثيرة مثل الزواج والطلاق والزكاة، والختان وتحريم لحم الحنزير وأكل اللحم الحلال والغسل من الجنابة وتكفين الموتي وغيرها.

وكان المفروض أن يحتج مسلمو العالم على كل أنواع الاساءة للأنبياء الله وليس للرسول محمد الله وحسب، لأن القرآن لايفرق بينهم قال تعالى: ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ لَا عَامَنَ بِاللهِ وَمَلْتَهِ كَنِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ اللهِ وَمَلْتَهِ كَنِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَلَا عَلَيْ اللهِ عَلَى الله الله الله قول الشيخ محسن الاراكي اللأمين اليه قول الشيخ محسن الاراكي اللأمين

العام للمجمع العالمي للتقريب بين المذاهب الاسلامية يقول: (القرآن هو القاعدة التي يرتكز عليها كل البناء الاسلامي بكافة تفاصيله وجزئياته، ولا بد لكل حكم أو أمر أن ينتهي في منابعه ومنطلقاته الى القرآن)(1).

فالقرآن الكريم تنزيل قال تعالى: ﴿ وَلِنَّهُ لَنَكْيِلُ رَبِّ الْعَكْمِينَ ﴾ [سورة الشعراء: ١٩٢]؛ وقال: ﴿ تَنزِيلَ ٱلْعَرْبِيرِ السورة يس: ٥]. أي أنه نزل على صدر الرسول الله خلال مدة ثلاثة وعشرين عاما. وهو كلام الله سبحانه الى عباده. فالقرآن، كان بمثابة خطاب يومي يعبر عن أحداث يومية حدثت بدون انقطاع لفترة ثلاثة وعشرين عاما متتالية. وهذه الاحداث كانت متصلة بعضها ببعض، ولم تكن أحداثا آنية نشأت ببعض، ولم تكن أحداثا آنية نشأت واجتماعية وسياسية سابقة لنزول القرآن الكريم. لذا فانه يجب معرفة ما يأتي:

<sup>(</sup>٤) محسن الآراكي: محاضرة بعنوان القرآن الكريم أهميته ودوره وكيفية التعامل معه، ٣٠/ رمضان/ ١٤٣٣.



أولا: معرفة الحالة الأجتماعية والدينية والسياسية التي كانت سائدة قبل وخلال نزول القرآن الكريم. وثانيا: لا يمكن فصل دراسة الذات المحمدية عن الظاهرة القرآنية وإلا سوف يكون الشرح والبيان والبحث ناقصا وذلك لاحتواء هذه الذات المحمدية المقدسة على رصيد إنساني وقيمي ومعرفي عال جدا.

المعوقات والمشاكل التي تواجه البحث:
هناك مفاهيم تكونت وتعمقت
منذ أجيال في الفكر الثقافي عامة و
الديني خاصة للمجتمع الاسلامي.
هذه المفاهيم تعد تحدياً لأي بحث في
الدراسات القرآنية والتي يجب على
الباحث أن يأ خذها بنظر الاعتبار ولا
يهملها. ونحن هنا لسنا بصدد حكم
بصحتها أو عدم صحتها، وقد نجد
بضحتها أو عدم صحتها، وقد نجد
باختلاف الامم والشعوب وهذه
المفاهيم هي:

أولا: من أصول الاعتقاد في الاسلام، أنه خاتم الأديان، وناسخ

لجميع الكتب والشرائع التي نزلت قبله قوال تعالى: ﴿ ٱلْمَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَيَنَكُمْ وَالْمَدَّتُ كَكُمْ الْإِسْلَامَ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [سورة المائدة: ٣].

ثانيا: تكفير كل من لم يدخل في الاسلام. وأنهم من أهل النار وذلك قوله تعالى: ﴿ لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ النَّارِ وَذَلك أَهْلِ النَّكِنَٰثِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّى تَأْنِيهُمُ الْمَيْنَةُ ﴾ [سورة البينة: ١]. وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرُ اللَّهِ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّصَدَرَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّيْنَ كَفُرُواْ مِن قَبْلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ أَنْ اللَّهِ اللَّهُ أَنْ اللَّهِ اللَّهُ أَنْ اللَّهِ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ أَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ أَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْعُولِي اللْمُولِلَّةُ اللْمُولِلْ ا

ثالثا: يجب الايهان بأن التوراة والأنجيل قد نسخا بالقرآن الكريم وأنه قد لحقها التحريف والتبديل بالزيادة والنقصان، كها جاء ذلك في آيات الكتاب الكريم قال تعالى: ﴿ فَيَمَا نَقْضِهِم مِّيثَقَهُمْ لَعَنَّهُمْ وَجَعَلْنَا فَلُوبَهُمْ قَسِيلًا يُحَرِّفُونَ الْكَلِيم عَن مَوَاضِعِهِ وَنَسُواْ حَظًا مِّمَا ذُكِّرُواْ بِيًّ عَن مَوَاضِعِهِ وَنَسُواْ حَظًا مِّمَا ذُكِّرُواْ بِيًّ

وَلَا نَزَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَابِنَةِ مِنْهُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمُ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمُ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمُ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَٱصْفَحُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة المائدة: ١٣].

وقوله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ بِالأعجمية؟. يَكُنُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَلْذَا وعندما كَا مِنْ عِندِ ٱللّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ، ثَمَنًا قَلِيلًا بعد أتعرف عَمَنًا قَلِيلًا لَهُم وَكَنْ بعد أو فَوَيْلٌ لَهُم مِّمَّا كَنَبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُم ولكن بعد العقرة: ٧٩]. الانترنيت وذا

رابعا: أن الاسلام دين يختلف عن الاديان الاخرى غير المسلمة وهو دين ملة محمد على أما الاديان الاخرى وكأنهم ليسوا بمسلمين.

خامسا: عرب الجاهلية كان أكثرهم مشركين عبدة الأوثان ولم يؤمنوا بالتوحيد الألهي.

## المبحث الأول

ترى القرآن في آن واحد قريبا وبعيدا معا من اليهودية، وقريبا وبعيدا معا من المسيحية. في هو سر القرآن الذي حير العرب والمسلمين في سلوكهم وفي علاقاتهم مع أهل الكتاب؟.

وقبل الأجابة عن هذا السؤال وهو الأول، أود أن أعرج ولو سريعا

على السؤال الثاني وبصورة مختصرة جدا وهو: لماذا استعمل القرآن الكريم مفردات غير عربية أو ما تسمى بالأعجمية؟.

وعندما كتبت هذه الأسئلة، لم أكن بعد أتعرف على هذه المجلة المحترمة ولكن بعد اطلاعي عن طريق شبكة الانترنيت وذلك اشارة وفضل أستاذنا الكبير الدكتور حميد هدو، وجدت أن الأستاذ الكبير محمد حسين الصغير سبق أن كتب بحثين في هذا المجال في العددين التاسع والثالث عشر لمجلة المصباح. وليس من السهل الحوار أو الرد على أستاذ كبير شاعر وضالع في اللغة والأدب مثل الأستاذ الدكتور محمد حسين الصغير، الذي يقول: (وإذا كان الأمر كذلك -أي الألفاظ الواردة في القرآن الكريم ليست عربية-فالألفاظ الواردة في القرآن العظيم التي يقال بأنها: أعجمية، سريانية، أو عبرية، أو فارسية، أو حبشية، أو آرامية، قد تكون كلها ذات أصول عربية، استعارتها اللغات الأخرى، وأقترضتها

-1-43 (°)

من اللغة العربية، فهي ليست أقدم من اللغة العربية، والعكس صحيح، ثم جاء القرآن فاستعملها على الأصل، وأعادها سيرتها الأولى) مجلة المصباح العدد ٩.

هنا الباحث يفتح المناقشة على مصراعيها بقوله(قد تكون). أي أنه يفترض فرضية. وهذه الفرضية لأثباتها نحتاج الى البحث والتدقيق. جوابي لأستاذى الكبير هو:

القرآن الكريم يؤكد في آيات عديدة على أنه أنزل بلسان عربي، ومن هذه الأيات قوله تعالى: ﴿ لِسَانُ عَرَبِتُ الْأَيات قوله تعالى: ﴿ لِسَانُ عَرَبِتُ وَمَنَ مَوْكَ اللّهُ عَرَبِتُ السَّانُ عَرَبِيًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ جَعَلْنَهُ قُرْءَ نَا عَرَبِيًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [سورة الزخرف: ٣]؛ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَ نَا عَرَبِيًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [سورة فرعَنا عَرَبِيًا لَعَلَكُمُ تَعْقِلُونَ ﴾ [سورة فرعَنا عَرَبِيًا لَعَلَكُمُ تَعْقِلُونَ ﴾ [سورة فرعَنا الله ورق الشورى: ٧]؛ ﴿ وَكُذَلِكَ أَوْحَيْناً إِلَيْكَ وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾ [سورة الشورى: ٧].

وفي الوقت نفسه نجد كلمات غير عربية أو أعجمية مستعارة من السريانية والآرامية والفارسية والرومية والحبشية والقبطية والعبرية. ومن هذه الألفاظ:

ما جمعه السيوطي في (الاتقان ١: ١٣٨-١٤١) ما ورد في القرآن بغير لغة العرب:

منها قوله تعالى (أخلد) أي ركن. (أسباط) أي قبائل. (أسفار) أي الكتب بالسريانية. (أكواب)أي الاكواز بالنبطية. (الاواه) أي الدعاء بالعبرية. (فناداها من تحتها) أي بطنها بالنبطية. (جهنم) فارسية. (وقالوا حطة) أي صوابا بالعبرية. (حواريون) أي غسالون بالنبطية.

البعض يرى أن هناك تعارضا بين فكرة وجود ألفاظ غير عربية في القرآن وفكرة أن القرآن أنزل وفصل بلسان عربي مبين. فنكون فريقين متضادين ومتقابلين في الرؤيا.

الفريق الأول: يلجأ الى نفي عجمة هذه الكلمات ليؤكد على صفاء عربية القرآن كالطبري والشافعي وحديثا الدكتور محمود حمدي وأستاذي ومعلمي محمد حسين الصغير.

اما الفريق الثاني، فقد لجأ الى الإقرار بوجودها في القرآن، ومنهم: ابن عباس

وعكرمة ومجاهد والسيوطي.

الفريق الأول: هذا الفريق يعتبر عجمية بعض ألفاظ القرآن شبهة يجب ابطالها. ويستند هذا الفريق الى أن كل ما في القرآن من الألفاظ أعجمية أو غريبة لا ينافي كونه بلسان عربي مبين، بل يعضده ويثبته، أما الذي خلف ذلك باطل من عدة وجوه:

الوجه الأول: المقصود باللسان العربي هو ما نطق به العرب، ودار على ألسنتهم، لأنه أصبح من لغتهم وصار عربيا، وان كانت من ألفاظ أخرى. أي أن القرآن الكريم لم يأتِ بكلم جديد لم تعرفه العرب، فقبل أن ينزل القرآن كانت هذه الكلمات شائعة في اللسان العربي. والدليل أن واقع الشعر العربي في الجاهلية الذي نزل القرآن بلغته فقد أشتمل هذا الشعر على ألفاظ معربة من قبل أن ينزل القرآن؛ مثل:

كلمة السجنجل، وهي لغة رومية، ومعناها: المرآة؛ وقد وردت هذه الكلمة في شعر امرئ القيس في قوله:

مهفهفة بيضاء غير مفاضة

= ترائبها مسقولة كالسجنجل<sup>(ه)</sup>.

وكذلك كلمة الجهان، وهي الدرة المصنوعة من الفضة، وأصل هذا اللفظ فارسي، ثم عرب، وقد جاء في قول الشاعر لبيد بن ربيعة في معلقته:

وتضيء في وجه الظلام منيرة

كجانة البحري سل نظامها(۱). والعرب الذين عاصروا القرآن الكريم، وعرضوا دعوة الإسلام، لم يعرف عنهم أنهم نفوا عن تلك الألفاظ أن تكون ألفاظا عربية، وهم كانوا أولى من غيرهم في نفي ذلك لو كان، وهم أجدر أن يعلموا ما فيه من كلمات أعجمية ل يفهموها، أو ليست من نسيج لسانهم العربي المبين. هذا الرأي يدافع عنه أستاذي ومعلمي محمد حسين الصغير في بحثين له في العدد التاسع والعدد الثالث عشر من المجلة العلمية المصباح. وكذلك الدكتور محمود همدي

- (٥) مصطفى عبد الشافي: ديـوان أمـري، القيس، دار الكتب العلمية، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.
- (٦) احسان عباس: شرح ديوان لبيد بن ربيعة، وزارة الاعلام بدولة الكويت١٩٦٢.

في كتابه حيث يقول: (ان وجود ألفاظ مثل استبرق، سندس، اليَمّ) لأن هذه الألفاظ كانت مألوفة الاستعال عند العرب قبل نزول القرآن الكريم، وشائعة شيوعا ظاهرا في محادثاتهم اليومية وكتاباتهم الدورية. وقبلهم بقرون كل من الطبري والشافعي، قد نفوا عجمة هذه الكلمات وأكدوا على صفاء عربية القرآن. يقول الطبري ورود مثل هذه الألفاظ في القرآن مع قلتها وندرتها اذا ما قيست بعدد كلمات القرآن لا يخرج القرآن عن كونه (لسان عربي مبين).

الوجه الثاني: يمكن أن تكون هذه الألفاظ قد وجدت في العربية قبل نزول القرآن بوقت طويل جدا فاستعارتها اللغات الأخرى ونسيها العرب لعدم استعالها فأحياها القرآن مرة أخرى للوجود. هذا الرأي من أشد المدافعين عنه هو الأستاذ الدكتور محمد حسين الصغير حيث يقول: (فالألفاظ الواردة في القرآن العظيم والتي يُدَّعى أو يقال بأنها: أعجمية، سريانية، أو عبرية، أو

فارسية، أو حبشية أو آرامية، قد تكون كلها ذات أصول عربية، استعارتها اللغات الأخرى، واقترضتها من اللغة العربية، فهي ليست أقدم من العربية، والعكس هو الصحيح، ثم جاء القرآن الكريم فاستعملها على الأصل، وأعادها سرتها الأولى(۱).

الفريق الثاني: هذا الفريق يؤكد على عجمية الألفاظ في القرآن الكريم. حيث لجأ هذا الفريق الى الاقرار بوجود ألفاظ أعجمية من فارسية، سريانية، آرامية، نبطية، رومية، عبرية، في القرآن الكريم. ويمثل هذا الفريق ابن عباس (١٠)، وعكرمة (٩٠). ومجاهد (١٠٠). والسيوطي.

هذا الفريق يأخذ على الفريق الأول

- (۷) محمد حسين الصغير: مجلة المصباح العدد ۹ ربيع ۱٤٣٣هـ.
- (٨) عبد الله بن عباس بن عبد المطلب، صحابي جليل وابن عم النبي الله . ويكيبيديا الموسوعة الحرة .
- (٩) عكرمة بن أبي جهل بن هشام بن المغيرة،ويكيبيديا الموسوعة الحرة.
- (١٠) مجاهد مولى السائب بن أبي السائب المخزومي القرشي، ويكيبيديا الموسوعة الحرة.

بأنهم كيف ينكرون الغريب في القرآن، وهو موجود باعتراف العلماء مثل محمد بن مسلم بن قتيبة في كتابه (غريب القرآن)(۱۱)، وهو يعتبر أول مؤلف وضع في بيان غريب القرآن في القرن الثالث الهجري، وكذلك السجستاني وتفسيره لغريب القرآن(۱۲)، ومثله الراغب الأصفهاني في كتابه (المفردات في شرح غريب القرآن)(۱۲)، ثم جلال الدين السيوطي، فله كتاب يحمل أسم الدين السيوطي، فله كتاب يحمل أسم (مبهات القرآن)(۱۱).

ألا يعد ذلك اعترافا صريحا من هؤلاء العلماء بورود الغريب في القرآن الكريم؟.

(۱۱) أبو محمد عبد الله بن عبد المجيد بن مسلم بن قتيبة الدينوري، ويكيبيديا الموسوعة الحرة.

(۱۲) محمد عبد الواحد: تفسير الغريب في القرآن. دار قتيبة، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٥م.

(١٣) نـزار مصطفى الباز: المفردات في شرح غريب القرآن. مركز الدراسات والبحوث بمكتبة نـزار مصطفى،

(۱٤) مصطفى ديب البغى: مقحهات الأقران في مبههات القرآن، مؤسسة علوم القرآن. بيروت ۱٤٠٣ه/ ١٩٨٢م.

ومن العلماء والباحثين المحدثين، الشيخ حسنين مخلوف، مفتي الديار المصرية في النصف الأول من القرن العشرين في كتابه (كلمات القرآن تفسير وبيان)(١٥).

كما أن جميع مفسري القرآن من الطبري، الزمخشري، الجلالين، بن كثير وأخيرا، محمد حسين الطباطبائي والسيد قطب، قاموا بشرح ما رأوه غريبا في القرآن.

فكيف يسوغ القول بإنكار وجود الغريب في القرآن الكريم أمام هذه الحقائق التي لا تغيب عن أحد؟. كذلك خلو الشعر العربي في العصر الجاهلي والذي كان يعتبر ديوان العرب ومنتداهم وخبرهم في كل شيء، خلوه من هذه الألفاظ الغريبة؟. أما وجود كلمتين أو ثلاثاً أستخدمها كل من امريء القيس والشاعر لبيد بن ربيعة، لايبرر وينفى هذا الادعاء.

قال بن عباس: الشعر الجاهلي

<sup>(</sup>١٥) حسنين مخلوف: كلمات القرآن تفسير البيان. هيئة الاغاثة الاسلامية، ١٩٩٥.

من القرآن رجعنا الى ديوانه، فالتمسنا معرفة ذلك منه.

كيف يحل هذا التناقض بين الفريقين؟.

حل التناقض بين الفريق الأول الذي ينفى نفيا قاطعا وجود الكلمات الأعجمية في القرآن، لأنها موجودة وأساسها عربي، وبين الفريق الثاني الذي يجزم بوجودها. لحل هذا التناقض بين الرؤيتين يتطلب منا قبل ذلك توضيح بعض الأمور المهمة والتي لها العلاقة بالموضوع وهي:

أولا: إن التوافق والتداخل والاشتراك بين اللغات في بعض الكلمات أمر شائع ومعروف ومألوف، وهو أمر قد قرره دارسو علم اللغات أنفسهم قديها وحديثا. فالتلاقح بين اللغات والتفاعل بينها عبر العصور والأزمان أمر واقع ومقرر. ومنها مسألة التلاقح والتفاعل بين اللغة العربية واللغات الأخرى قد سبقت دعوة الاسلام، وهو أمر مألوف

ديوان العرب فاذا خفى علينا الحرف ومشاهد بين لغات الناس اليوم، فهي سنة ثابتة من سنن الاجتماع البشري التي لا تتبدل ولا تتغير بتغير الأحوال و الأز مان.

ثانيا: الغريب الذي نسب في كتب العلماء الى القرآن في فترة نزوله كان مفهوما لأصحابه، ولم يرد في رواية أن أصحاب الرسول الله الذين غاب عنهم فَهمُ ألفاظ القرآن من حيث الدلالة اللغوية البحتة. وكل ما وردت مثل: غسلين، قسورة، ابا، فاطر، أواه، حنان؛ غریب نسبی لا مطلق، باعتبار أنه مستعار من لغات أخرى غير اللغة العربية، أو من لهجات عربية غير لهجة قريش التي نزل فيها القرآن.

ثالثا: أن كل ما في القرآن من كلمات غير عربية هي ألفاظ مفردة، بينها القرآن يخلو تماما من تراكيب غير عربية، فليس فيه جملة واحدة من غير اللغة العربية، ووجود مفردات أجنبية في أية لغة، سواء كانت اللغة العربية، أم غير العربية لا يخرج تلك اللغة عن أصالتها. رابعا: وجود الألفاظ غير العربية

أو الأعجمية قد تعكس صورة الحياة الأجتماعية في مكة. حيث يبين القرآن الكريم بأن هناك جاليات متعددة الأعراق والأجناس والأديان كانت في مكة. ولقد دققتُ فو جدتُ جل الكلمات التي ذكرها أستاذنا الكبير محمد حسين الصغير قد صدرت في السور المكية عدا قليل جدا منها قد صدرت في السور المدنية وهي عبارة عن السور الموجهة ضد اليهود، ومن هذه الألفاظ: دينار، راعنا، الجبت، قنطار، مجوس، ربانيون و حواريون.

خامسا: اللغة اللاتينية تعتبر اليوم اللغة البائدة أو الميتة. كانت اللغة السائدة لمعظم أوربا وخاصة المحيطة بالبحر الأبيض المتوسط. وموت هذه اللغة يعزوها الباحث الفرنسي المتخصص في اللغات (١٦) الى: عدم تكلم الآباء بها بصورة صحيحة، وعدم تداولها في الحياة اليومية من البيع

Sylvain AUROUX comment (17) le Latin est -il devenu une langue mort

والشراء والمهن الأخرى، وأخيرا هو مقاومة اللغة اللاتينية لكل ما هو غريب ورفضه.

## المبحث الثاني حقائق قرآنية:

أولا: وحدة الدين:

الاسلام أصطلاح لدين الله المنزل في الكتاب. القرآن لم يطلق على اليهودية والمسيحية والصابئة بالدين أبدا، بل أطلق القرآن عليهم بالملة. قد يعتبرها القرآن شرائع لدين واحد هو الاسلام. الاسلام موجود قبل القرآن. وكذلك مادة الاسلام هم المسلمون موجودون قبل القرآن. يظن الجاهلون أو المتجاهلون أن هذا الاسلام هو اسلام أمة محمد فقط. اسلام القرآن هو اسلام الكتاب الذي بلغه الرسول محمد عليه بلسان قومه وهو نفس اسلام النصارى واليهود. قال تعالى: ﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ وَأَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ اللهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْ إِبْرَهِيهُ وَإِسْمَاعِيلَ



وَإِسْحَقَ وَنَعْقُوبِ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِي عرب الجزيرة الذين آمنوا بنبوة الرسول مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَٱلنَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ لَا نُفَرَّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ, مُسْلِمُونَ الله وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسَّلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ٨٣ - ٨٥].

> القرآن أخذ الاسلام اسما ومعنى من الكتاب، قوله تعالى: ﴿ هُوَ سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ [سورة الحج: ٧٨]. أي من قبل القرآن في الكتب المتقدمة. وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنــدَٱللَّهِ ٱلْإِسْلَكُمُّ وَمَا ٱخْتَلَفَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ ﴾ [سورة آل عمران: ١٩]. وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَكِمِ دِينًا فَكَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ۸۵].

لم يوجد في القرآن غير هاتين الآيتين تذكر فيهما كلمة الاسلام.

القرآن يطلق بصورة عامة مصطلح المسلمين على غير العرب. أي للديانة التوحيدية قبل نزول القرآن. ويطلق بصورة عامة مصطلح المؤمنين على

محمد عَلَيْهُ.

أما الدين فهو واحد للمسلمين وللمؤمنين وهو الاسلام. الاسلام موجود قبل القرآن وكذلك المسلمون مو جو دون قبل القرآن.

وقوله تعالى: ﴿ قُلُ نَزَّلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّبِكَ بِٱلْحَقِّ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ -هم العرب -وَهُدًى وَبُشْرَي لِلْمُسْلِمِينَ -أي اليهود والنصارى - ﴾ [سورة النحل: ١٢]. القرآن يثبت العرب ويطلق عليهم تسمية (المؤمنون)، وفي الوقت نفسه هو بشرى للمسلمين من أهل الكتاب. نجد في الآية الكريمة ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ ٱلنَّاسِ عَدَوَةً لِّلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَكُوأٌ وَلَتَجِدَتَ أَقْرَبَهُم مَّوَدَّةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّا نَصَكَرَىٰ ﴾ [سورة المائدة: ٨٢].

وهذا هو توضيح كامل لاغبار عليه للمصطلحين هما: المؤمنون والمسلمون. وكذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَدَرَىٰ

وَالصَّنْ عِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَلْحِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَلْلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [سورة البقرة: ٦٢].

وهناك فقرة في نص ميثاق صحيفة المدينة المنورة يذكر في أحدى فقراته: ان اليهود من بني عوف أمة مع المؤمنين. وأن اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين (۱۷).

في القرآن ذكرت كلمة المسلمون والمسلمين ومسلم ومسلمة حوالي ٢٤ مرة.

قوله تعالى: ﴿ وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَاً نُوجٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ... فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمُ قَالَ لِقَوْمِهِ... فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمُ مِّنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَٱُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [سورة يونس: أَكُونَ مِن ٱلمُسْلِمِينَ ﴾ [سورة يونس: 1۷-۷۱].

وقوله تعالى: ﴿ مَاكَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُّسْلِمًا وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ٢٧].

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِعُمُ الْفَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا لَقَبَّلُ مِنَّا أَلَّا مَنَا أَلَّكُ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا وَأَجْعَلْنَا مُسَلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا وَأَجْعَلْنَا مُسَلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا وَأَجْعَلْنَا مُسَلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكُنَا ﴾ [سورة البقرة: ١٢٧].

والنبي يعقوب والنبي يوسف والنبي سليان كلهم أدعوا وصرحوا بأنهم مسلمون [سورة البقرة: ١٣٣]؛ [سورة النمل: ٣١-٣٢].

حتى قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَقَوْمِ إِن كُنْهُم ءَامَنهُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُنْهُم مُسْلِمِينَ ﴾ [سورة يونس: ٨٤].

<sup>(</sup>۱۷) بسيوني محمود شريف: الوثائق الدولية المعنية بحقوق الانسان، دار الشروق القاهرة ج٢/ ٢٠٠٣م.

جوهر هذا الدين الذي أراد الله سبحانه لايتعلق بلغة القوم. وتعالى من عرب الجزيرة ومن أهل الكتاب هو: قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُسْلِمُ وَجْهَكُ إِلَى ٱللَّهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُـرُوةِ ٱلْوُثُقِيُّ وَإِلَى اللَّهِ عَنقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾ [سورة لقيان: ٢٢] وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [سورة فصلت: ٣٣].

ثانيا: وحدة الكتاب:

عدد مرات تكرار كلمة الكتاب في القرآن هي ٢٣٠ مرة، وكلها ذكرت بالمفرد أي الكتاب وليس الكتب.

قوله تعالى: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُمُ .... ﴾ [سورة القرة: ٢١٣].

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّاجَعَلْنَهُ قُرْءَ انَّا عَرَبَّيَا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ۞ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ ٱلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَالَيُّ حَكِيمٌ ﴾ [سورة الزخرف: ٣ - ٤].

فالقرآن هو تبيان أي شرح بلغة [سورة البقرة: ١٢٩]. القوم. أما الكتاب فهو التنزيل لانه

وقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَـرْنِكُ بِلِسَانِكَ ﴾ [سورة مريم: ٩٧]؛ وقوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرۡسِلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِـلِسَانِ قُوْمِهِـ ﴾ [سورة ابراهيم: ٤]؛ وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ هَذَا ٱلْقُرُءَانُ أَن يُفْتَرَى مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِكِن تَصَّدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِتَٰبِ ﴾ [سورة یونس: ۳۷].

فالقرآن يؤكد بأنه ليس تنزيلاً جديداً. بل الهدف من بعثة النبي محمد على هو غفلة العرب عن معرفة ودراسة الكتاب، كقوله تعالى: ﴿ كُمَّا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمُ ءَايَانِنَا وَنُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِئَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعَلَّمُونَ ﴾ [سورة البقرة: ١٥١]. والله سبحانه وتعالى حقق أمنية ابراهيم واسماعيل الليه، كقوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا وَٱبْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكُمَةَ وَيُزَكِّهِمْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ

النبي ابراهيم للله موجود قبل

التوراة والانجيل فيقصد أن يعلمهم الكتاب الاصلي.

القرآن الكريم يقول آتينا موسى الكتاب. وتكررت في سور عديدة، [سورة المؤمنون: ٤٩]؛ [سورة الفرقان: ٣٥]؛ [سورة القصص: ٤٣]؛ [سورة السجدة: ٢٣]؛ [سورة غافر: ٥٣] [سورة فصلت: ٤٥]؛ [سورة سبأ: ٦] و[سورة البقرة: ٨٧].

وكلمة آتيناه معناها أعطى. أي أي يقرؤنه كما أنزل. أعطى شيئاً موجوداً مسبقا.

> ثالثا: هل القرآن يشهد بصحة التوراة ولأنجيل؟.

القرآن يشهد بصحة الكتاب وصحة التنزيل في التوراة والانجيل على زمان الرسول محمد علله في الحجاز.

الشهادة الأولى: قوله سبحانه وتعالى: ﴿ يَتُلُونَهُۥ حَقَّ تِلاَوْتِهِ ﴾ [سورة البقرة: ١٢١].

القرآنُ بعضَ اليهود هو عدم تلاوة الكتاب أي التوراة حق تلاوته أي تلبيس الحق بالباطل حسب تفسيرهم

وتأويلهم، وذلك بقوله سبحانه وتعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِئَابَ يَتْلُونَهُ، حَقَّ تِلاَوْتِهِ ۗ أُوْلَتِكَ نُؤْمِنُونَ بِهِيُّ وَمَن يَكْفُرُ بِهِء فَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْخَيْسِرُونَ ﴾ [سورة البقرة: ١٢١]. وكذلك قوله سبحانه: ﴿ وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِـلْمَ ٱلَّذِىٓ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ هُوَ ٱلْحَقَّ وَيَهْدِى إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِٱلْحَمِيدِ ﴾

فسره الجلالان: (يتلونه حق تلاوته)

فالكتاب يقرؤه كثيرون من أهل الكتاب في زمن الرسول الله في الحجاز كما أنز ل.

الشهادة الثانية: قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيقٌ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِنَابَ كِتَابَ ٱللَّهِ وَرَآءَ ظُهُورِهِمُ كَأْنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [سورة البقرة: 1.[1.

قد يكون التحريف الذي يتهم به أي حسب هذه الآية الكريمة أن القرآن مصدق لما في التوراة والانجيل الذي عندهم وسماه الله سبحانه بكتاب الله أي كتاب منزل. قوله تعالى: ﴿ إِنَّا ۗ

أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَئَةَ فِيهَا هُدَى وَثُورٌ يَعَكُمُ بِهَا النَّبِيتُونَ ٱللَّذِينَ هَادُواْ النَّبِيتُونَ ٱللَّذِينَ هَادُواْ وَٱلرَّبَّنِيتُونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُواْ مِن كِنْكِ ٱللَّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَاءً ﴾ مِن كِنْكِ ٱللَّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَاءً ﴾ [سورة المائدة: ٤٤].

هذه شهادة جامعة لصحة التوراة والانجيل كله من زمن موسى الله حتى عهد الرسول أله وهي شهادة بأن التوراة فيها هدى ونور وانها حكم بها النبيون الذين أسلموا أي ظلت في زمن أنبياء بني اسرائيل وفي زمن عيسى ومحمد. كذلك شهادة القرآن بأنه ظل أهل الكتاب (شهداء) على الكتاب في زمن الرسول أله أن الربانيين والاحبار يحكمون بها استحفظوا من والاحبار يحكمون بها استحفظوا من كتاب الله فهو لم يزل في عهد القرآن (كتاب الله). فالقرآن لايمكن أن يسمى (كتاب الله) لو أن عليه شبهة تحريف.

قال الجلالان: (كتاب الله) هو اللوح المحفوظ. هذا غير مقنع. لأن النبي الله الايمكنه أن يستشهد بكتاب في السهاء لا يستطيع أهل الارض أن يتحققوا منه. ف(كتاب الله) هو على الارض،

كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّينَ يَتْلُونَ كَنَابَ اللَّهِ وَأَقَامُواْ الصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلانِيَةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَن تَجُورَ ... وَالَّذِي آوَحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِنَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدِ (أي قبله)... ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِنَابُ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا فِيله... ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِنَابُ ٱلَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ [سورة فاطر: ٢٩-٣٢].

الشهادة الثالثة: القرآن يشهد بتنزيل الكتاب الذي يتلوه أهل زمانه. قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْكِتَبِ .... ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ نَزَّلَ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْ فِي ٱلْكِتَابِ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ [سورة البقرة: ١٧٤ -١٧٦]. هذه شهادة قاطعة على صحة تنزيل الكتاب الذي وصل الى الحجاز والى الرسول محمد الله أن وصحة تنزيله قائمة في عهد الرسول المحمل أختلف أهل الكتاب في تأويله ومهما كتم بعضهم منه على العرب، قوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ... نَزَّلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنَابَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوَرَيْكَ وَٱلْإِنجِيلَ اللهِ مِن قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ ﴾ [ $mec(6) = 10^{-1}$ ]. أي أن

التوراة والانجيل لم يزالا هدى للناس حتى زمن الرسول على . وقوله تعالى : ﴿ قُلْ يَكَأَهُلَ ٱلْكِنَكِ لَسُتُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ حَتَىٰ ثَيْمُوا ٱلتَّوْرَكَةَ وَٱلْإِنجِيلَ وَمَا ٱلْزِلَ إِلَيْكُمْ مِن رَبِّكُمْ ﴾ [سورة المائدة: ٦٨]. هل يصح أن يحمل القرآن أهل الكتاب على اقامة التوراة والانجيل لو كانا فيها تحريف ؟.

وقوله تعالى: ﴿ وَكَيْفَ يُحَكِّمُ وُنَكَ وَعِندَهُمُ اللّهِ ﴾ [سورة وَعِندَهُمُ اللّهِ ﴾ [سورة المائدة: ٤٣]. وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَاتَيْنَهُ الْإِنجِيلَ فِيهِ هُدًى وَثُورٌ .... وَيُبْحَكُمُ اللّهُ فَيْكُ وَثُورٌ .... وَيُبْحَكُمُ اللّهُ فَيْكُ وَثُورٌ اللّهُ فَيْكُ وَثُورٌ اللّهُ فَيْكُ وَمُن لَدِّ يَعْكُمُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ الْفَرْسَقُونَ ﴾ [سورة المائدة: ٤٦ -٤٧]. الفنسقُون ﴾ [سورة المائدة: ٤٦ -٤٧]. المستنج عما ذكرنا بأن القرآن يتهم أهل الكتاب بانهم يكتمون الحق ويحرفون الكلم ويقولون على الله بدون علم ﴿ قُلُ فَأْتُوا بِالتَّوْرَكَةِ فَاتَلُوهَا إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ٩٣]. صكيقِين ﴾ [سورة آل عمران: ٩٣].

وكان الرسول محمد الله يستغرب من الخلاف الدائر بين اليهود والنصارى وهم يتلون الكتاب الواحد وذلك بقوله

تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَرَىٰ عَلَى عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْبَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِئَنَبَ... ﴾ [سورة البقرة: ١١٣].

فالقرآن يكفر اليهود اذ لم يعملوا بأحكام التوراة ويلومهم لأنهم يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَكَةً كُمْ لاَ تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَالْا تُحْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِّن دِيكرِكُمْ .... ثُمَّ أَنتُمْ هَتَوُلاَ هِ تَقْلُلُونَ أَنفُسكُمْ مِّن دِيكرِكُمْ .... ثُمَّ أَنتُمْ هَتَوُلاَ هِ تَقْلُلُونَ أَنفُسكُمْ مِّن دِيكرِكُمْ .... ثُمَّ أَنتُمْ هَتَوُلاَ هِ تَقْلُلُونَ أَنفُسكُمْ وَتُحْرِجُونَ فَي الله فَي الله وَتُحْرِجُونَ الله وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضِ الله وَقَالِهُ الله وَالله وَتَكُفُرُونَ الله وَلَا الله وَالله وَلَا الله وَلَهُ الله وَلَا الل

اذن رغم كل هذه الشهادات بصحة التوراة والانجيل في فترة الرسول محمد الا أن هناك مفهوما دينيا لدى المسلمين بأن القرآن الكريم نسخ كل الكتب السهاوية التي أنزلت قبله. نعم.. هناك توراة وانجيل انزلت على موسى وعيسى كانت. كها وصفها القرآن الكريم -هدى ونوراً لمن انزلت عليه وبها احتج القرآن الكريم عليهم ولكن يد الكفر والنفاق والأهواء حرفت هذه

الكتب وقد يكون للترجمات المتعاقبة اثر في ذلك التحريف وهو أمر تسالم عليه كل العلماء والباحثين والمسلمين وغيرهم.

رابعا: أولوا العلم:

تفسير تعابير القرآن تفسيرا لغويا وحسب، يضيع كثيراً من الحقائق القرآنية. إذ أن معنى أولوا العلم هو تعبير مترادف مع تعبير أهل الكتاب. والقرآن الكريم في دعوته نراه قريباً من أهل الكتاب حتى وحدة الأمة، كقوله سبحانه: ﴿ إِنَّ هَاذِهِ مَأْمَّتُكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَاْ رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ ﴾ [سورة الأنبياء: ٩٢]؛ وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ هَاذِهِۦٓ أُمَّتُكُمرَ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَنَّقُونِ ﴾ [سورة المؤمنون: ٥٢]. هذه الآيات تعبر عن وحدة الأمة. أما وحدة الدعوة، فهي الوحدة بين أهل الكتاب والمؤمنين العرب تجاه المشركين، في قوله سبحانه: ﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْحَكُمَ وَٱلنُّبُوَّةَ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَنَوُلَآءِ فَقَدْ وَكَلْنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُواْ بِهَا بِكَيْفِرِينَ ﴿ أَهُ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَهِهُ دَنَّهُمُ اقْتَدِهُ ﴾ [سورة

الأنعام: ٨٩-٩٠]. وفي نفس الوقت نرى أن القرآن بعيد عن أهل الكتاب حتى التكفير في آن واحد، بقوله سبحانه: ﴿ لُعِنَ النَّيْنَ كَفَرُواْ مِنْ بَنِي إِسْرَوْمِيلَ عَلَى لِسَكَانِ دَاوُرَدَ وَعِيسَى ابَّنِ مَرْيَعَ ذَلِكَ عِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾ [سورة المائدة: ٧٨].

من هم أهل الكتاب الذين يمتدحهم القرآن، ومن هم أهل الكتاب الذين يكفرهم القرآن؟.

وعدله؟.

اَلْكِتَبَ إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَهُمُ الْعِلْمُ بَغَيْنا بَيْنَهُمْ ﴾ [سورة آل عمران: ١٨ و ١٩]. مالمراد بأولي العلم الذي عظمهم القرآن هذا التعظيم حيث جمعهم مع الله ومع الملائكة في الشهادة على وحدانيته

والقرآن واضح في اعلانه عن هوية أهل الكتاب اليهود من بني اسرائيل وميزهم عن هوية أهل الكتاب النصارى من بني اسرائيل من بني اسرائيل، اذ قال سبحانه: ﴿ الّذِينَ مَن بني اسرائيل، اذ قال سبحانه: ﴿ الّذِينَ وَالْيَنَهُمُ الْكِئْبَ مِن مَبْلِهِ هُم بِهِ يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مُ الْكِئْبَ مِن مَبْلِهِ اللَّهُ الْحَقُّ مِن رّبِناً إِنّا وَلَا يُكُنّ مِن مَبْلِهِ اللَّهُ الْحَقُّ مِن رّبِناً إِنّا كُنّا مِن قَبْلِهِ مَا لُولًا عَامَنَا بِهِ إِنّهُ الْحَقُ مِن رّبِناً إِنّا كُنّا مِن قَبْلِهِ مُسلِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الْحَقُ مِن رّبِناً إِنّا مَنْ مَنْ فِي اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ لَا بَلْنَعِي الْحَسَنَةِ السّيقِينَ وَمِمّا رَزَقَنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ اللَّهُ وَقَالُواْ لَنَا أَعْمَالُنا وَلَكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ لَا بَلْنَعِي الْجَلِهِلِينَ ﴾ اللَّغُو أَعْرَضُواْ عَنْهُ وَقَالُواْ لَنَا أَعْمَالُنا وَلَكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ لَا بَلْغَنِي الْجَلِهِلِينَ ﴾ المَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ لَا بَلْغَنِي الْجَلِهِلِينَ الْحَلَامُ وَلَكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا بَلْغَنِي الْجَلِهِلِينَ ﴾ اللّهُ وقالُواْ لَنَا أَعْمَالُنا وَلَكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا بَلْغَنِي الْجَلِهِلِينَ الْحَلَامُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا بَلْغَنِي الْجَلِهِلِينَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا بَلْغَنِي الْجَلِهِلِينَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ال

أما، قوله تعالى: ﴿ أُولَكِيكَ يُؤَتُونَ أَجْرَهُم مَرَّنَيْنِ ﴾، مرة أولى ايهانهم بالمسيح، والمرة الثانية ايهانهم بمحمد ﷺ.

وهذه الطائفة من أهل الكتاب النصارى أيدها الله سبحانه بنصرهم على بقية الطوائف من أهل الكتاب وذلك بتصديقهم برسالة محمد على سبحانه: ﴿ فَأَيَّدُنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَىٰ عَدُوّهِمْ فَأَصَبَحُواْ طَهُمِينَ ﴾.

أما الطباطبائي في تفسير القرآن الميزان فيقول: نزلت بحق عبد الله بن سلام وسلمان الفارسي وتميم الداري والعبدي والجارود. ويقال كذلك أنها نزلت في أربعين رجلا من أهل الانجيل كانوا مسلمين بالنبي محمد في قبل مبعثه اثنان وثلاثون من الحبشة اقبلوا مع جعفر بن أبي طالب وقت قدومه، وثمانية قدموا من الشام ومنهم بحيرا وابرهة والأشرف وأيمن وادريس ونافع وتميم.

اما ابن كثير قي تفسيره فيقول: عن سعيد بن جبير عن ابن عباس: فأيدنا الذين آمنوا على عدوهم أي نصرناهم على من عاداهم من فرق النصاري،

ٱلْعِلْمِ ﴾.

فقالت فرقة: كان الله فينا ما شاء ثم صعد الى السماء وهؤلاء هم اليعقوبية. وقالت فرقة: كان فينا ما شاء، ثم رفعه اليه وهؤلاء النسطورية. وقالت فرقة: كان فينا عبد الله ما شاء، ثم رفعه الله اليه وهؤلاء هم المسلمون. فتظاهرت الكافرتان على المسلمة فقتلوهما، فلم يزل الاسلام طامساحتى بعث الله محمدا الله هنا يعلن القرآن بوضوح تام لا التباس فيه عن هوية النصارى من أهل الكتاب من بني اسرائيل وهم أولوا العلم وهم الذين يسشهدون مع الله والملائكة على صحة دعوة القرآن، وهم الراسخون في العلم، في قوله تعالى:

أما الطبري وابن كثير فيفسرون الراسخون في العلم بأنها عامة لكل من يعرف المحكم والمتشابه في القرآن.

﴿ وَمَا يَعْــَكُمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا ٱللَّهُ ۗ وَٱلرَّسِخُونَ فِي

أنا أعتقد بأن عدم معرفة معظم المفسرين للهوية الحقيقية للنصارى يجعل التفسير غير كامل لبعض السور. بينها نفس هؤلاء المفسرون يفسرون، قوله

تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَنَتُ يَيِّنَتُ فِي صُدُودِ اللَّهِ اللَّهُ ال

وفي تفسير سيد قطب لسورة القصص الآية ٥٢ -٥٨ يقول: (أهل الكتاب)، هم الذين عرفوا الحق من قبل والاسلام لله هو دين المؤمنين بكل دين. أسلموا لله من قبل ثم صدقوا القرآن بمجرد سماعه. الصبر على الاسلام الخالص اسلام القلب والوجه. ومقابله الهوى والشهوة. والاستقامة على الدين في الأول والآخرة. وصبروا على السخرية والايذاء كما سبقت الرواية. وكما يقع دائما للمستقيمين على دينهم في المجتمعات المنحرفة الضالة الجاهلة في كل زمان ومكان. وقوله تعالى: ﴿ وَيَدُّرُءُونَ بِٱلْحُسَنَةِ ٱلسَّيِّئَةَ ﴾، أي الاحسان وهو أفق العظمة لا يبلغه الا المؤ منون(١٨). أما قوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَإِن كُنْتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسْتَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ ﴾[سورة يونس: ٩٤].

(١٨) سيد قطب: في ظلال القرآن.

۹۸ - ۱۹.

هذه الآية لها موقع خاص بالنسبة لهذا الموضوع الذي بين أيدينا. عدم بيان هذه الحلقة بصورة دقيقة وهي مسألة تعريف هوية النصارى في التأريخ العربي الاسلامي والذي سوف يعيق من الوضوح في تفسير الظواهر القرآنية وحتى على يد أكبر المفسرين. وهذه الآية تعدّ الآية الكاشفة لهذا المجال البحثي والرأى المزمع.

## حساسية هذه تكمن في:

أن الله سبحانه وتعالى يرشد الرسول الله الله أن يقتدي بهدى هؤلاء. وهو خاتم الانبياء والرسل، فمن هم هؤلاء؟. فلنقف على رأي المفسرين في ذلك.

ابن كثير والزمخشري يفسرونها: فان يكفر بها، وهو ضمير يعود الى الكتاب والحكم والنبوة. وهؤلاء أي أهل مكة. أي فان يكفر أهل مكة بالكتاب والحكم والنبوة، وذلك بقوله سبحانه: ﴿ فَقَدْ وَكُلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا بِكَفِرِينَ ﴾.

ويفسرون القوم والمراد بهم الأنبياء

يشرح سيد قطب هذه الآية حيث يقول: روي عن رسول الله ﷺ أنه قال: هذا التوجيه بشيء ما كان وراءه من شدة الموقف في مكة بعد حادث الاسراء، وقد أرتد بعض من أسلموا لعدم تصديقه. وبعد موت خديجة وأبي طالب، واشتداد الأذي على الرسول ﷺ ومن معه. وبعد تجمد الدعوة تقريبا في مكة بسبب موقف قريش العنيد. وكل هذه الملابسات تلقى ظلالها على قلب الرسول ﷺ فيسري عنه ربه بهذا التوكيد. أما الطباطبائي والزمخشري في تفسيرهما لهذه الآية فيقولون إنهم أهل الكتاب. أما الرازي في تفسيره فيقول ان المقصود هم عبد الله بن سلام، وعبد الله بن صوريا، وتميم الداري، وكعب الأحبار لأنهم هم الذين يوثق بخبرهم.

أما قوله سبحانه: ﴿ أَوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ اللَّهُمُ الْكِئْبَ وَٱلْكُمْ وَٱلنَّبُوّةَ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَوْكُلَا مِنَا لَيْسُوا بِهَا بِكَفِرِينَ هَوْكُلَا مِهَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا بِكَفِرِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَيِهُ دَسُهُمُ الْفَاتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَيِهُ دَسُهُمُ الْقَاتَ لِذَهُ مُ اللَّهُ عَلَيْهِ أَجُرًا إِنْ هُو اللَّهَ فَكُم عَلَيْهِ أَجُرًا إِنْ هُو اللَّهِ فَكُرَى لِلْعَلَمِينَ ﴾ [سورة الأنعام:

أو المهاجرين والأنصار. وعن مجاهد حسب تفسير ابن كثير القوم هم الفرس. وأختلفوا في القوم الذي يهتدي بهم النبي محمد على . يقولون المراد بهم أصحاب النبي، أو الأنصار ادعوا بأن هذه الآية تخصهم. وقيل أنهم الفرس. وقيل إنهم الأنبياء لأن الآية التي سبقت هذه الآية تتكلم عن الأنبياء. وقيل هم الملائكة.

ونحن نرى -والله أعلم -أن كل هذه التفاسير لا تنسجم مع نسق الآية الكريمة. إذ لا يمكن للرسول أن أن يهتدي بقومه الذين هم اهتدوا به ودخلوا في دينه. وكذلك أن كثيراً من قومه أرتدوا.

أما أن يقتدي الرسول الله بالملائكة هم هذا أيضا صعب قبوله لأن الملائكة هم عباد مسيرون ومأمورون بأمر الله. أما أن يقتدي الرسول الاعظم الله بالفرس أو العجم حسب قول بعضهم، فهؤلاء قد دخلوا الاسلام من بعد الرسول أما الاقتداء بالأنبياء هذا أكثر قبولا من الطروحات السابقة، الا أن الأنبياء من الطروحات السابقة، الا أن الأنبياء

لم يكونوا أحياء، وأن الاسلام نسخ الشرائع التي سبقته، اذن يصعب قبول هذا التفسير.

أعود وأسأل: لماذا كل هذه الفرضيات في تفسير آية واحدة. واحدة في الشمال وأخرى في الجنوب؟. أقول لو ان أحدنا اشترى دواءً لعلاج مرض وكتب عليه: هذا الدواء اما يرفع الحرارة أو يخفض الحرارة. هل يقبل استخدامه أحد؟. لماذا هذا كتاب الله أصدق الكتب وأطهرها وأنقاها، وأصفاها، لم نستطع أن نرى ظواهره بصورة واضحة؟. أحدهم يقول المقصود العجم، والآخر الملائكة، والآخر الأنصار، والآخر المهاجرين والأنصار، والآخر هم الأنبياء. ماهو الرابط بينهم؟. قسم يعيشون في السماء، وآخرون في الأرض. وقسم أحياء وآخرون أموات. وقسم في الحاضر وآخرون في المستقبل. هذه الظاهرة التفسيرية تعم معظم منهج التفسير ومع الأسف ليومنا هذا.

قبل أن أعرض رأيي في هذه المسألة، أود أن أعرض رأي العلامة الطباطبائي

في تفسيره لسورة الأنعام الآية ٩٠ يقول: من هم هؤلاء القوم؟. دلالة على موسى الله مع العبد الصالح. أن لهم خطرا عظيها. فقد أختلف فيها أقوال المفسرين.

> فالآية تدل -والله أعلم -(والكلام للطباطبائي)، على أن الله جعل في كل زمان عبدا أو عباداً موكلين بالهداية الالهية والطريقة المستقيمة التي يتضمنها ما آتاه أنبياءه من الكتاب والحكم والنبوة ويحفظ الله بهم دينه عن الزوال وهدايته عن الانقراض. ولا سبيل للشرك والظلم اليهم لأعتصامهم بعصمة الهية وهم أهل العصمة من الأنبياء الكرام وأوصياءه للله. (فبهداهم اقتده) الأتباع بهداهم لا بهم. لأن شريعته ناسخة لشرائعهم وكتابه مهيمن على كتبهم (فبهداهم) فمجرد نسبة تشريفية فلم يقل الله (فبهم اقتده)، بل قال (فبهداهم اقتده).

> السيد الطباطبائي هنا في تفسيره لم يحدد من هم؟. وما هي هويتهم؟. لكن هذا التفسير ينقلنا الى ظاهرة موجودة في القرآن ولم يذكرها السيد الطباطبائي

في تفسير هذه الآية وهي قصة النبي

فالتذكير بقصة موسى الملا والعبد الصالح، هي اشارة بحثية لآية الأنعام ٩٠. فاقتداء الرسول ﷺ ليس انتقاصاً له، وذلك في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَوَجَدًا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا ءَانَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَمْنَاهُ مِن لَدُنَّا عِلْمًا ١٠٠٠ قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَن مِمَّا عُلِمْت رُشْدًا ﴾ [سورة الكهف: ٦٥-٦٦].

هذه الآية يفسرها السيد الطباطبائي اذ يقول: انها نعم الهية باطنية. أي أن هناك عبداً من عباده عنده من العلم ماليس عند موسى. علم الغيبيات.

أما السيد محمد حسين فضل الله فيفسر آية الأنعام ٩٠ بقوله: لقد وقف المفسرون أمام هذه الفقرة ليحددوا شخصية هؤلاء الذين وكلهم الله بالرسالة، واختلفوا حول هذا الأمر، ونحن لا نظن بأن الآية واردة في الحديث عن عدم سقوط الرسالة وانتهاء المسيرة بكفر الكافرين... فلنقف حيث يريد الله لنا أن نقف ولنوفر على أنفسنا جهد

البحث في مالا سبيل لنا للأحاطة به، ولا فائدة لنا في الوقت عنده. (اقتده) أي اقتد بهدى الأنبياء. (محمد حسين فضل الله تفسير سورة الأنعام).

أما رأي الباحث في تفسير هذه الآية هو: قوله سبحانه وتعالى: ﴿ أُوْلَيَكِكَ اللَّهِ اللَّهِ عَالَىٰ اللَّهُ الْكُنْ اللَّهُ اللَّالِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُلِلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

القرآن يعلن بأنه أعطاها الى نوح، وابراهيم، وموسى، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي مَالَى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي فَلْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهِ اللّهُ عَلَيْهُم فَي وَلَلْكِ تَبَهُم فَي فَي اللّهُ وَاللّهِ عَلَى اللّهُ وَاللّهِ السورة الحديد: ٢٦]؛ وكذلك قوله سبحانه: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا بَنِي إِسْرَ عِيلَ الْكِئنَبُ وَالْمُكُمّ عَلَى وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَالِكُنّا وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَالْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وقوله تعالى: ﴿ مَاكَانَ لِبَشَرٍ أَن يُؤْتِيهُ ٱللّهُ اللّهَ الْكَبَّ اللّهُ اللّهُ الْكَبَّ الْكَبَّ اللّهُ الْكَبَّ اللّهُ اللّهُ الْكَبَّ اللّهِ الْكَبَاسِ كُونُوا عِبَ اذًا لِي مِن دُونِ ٱللّهِ ﴾ [سورة آل عمران: ٧٩].

اذن قوله سبحانه: ﴿ أُولَتِكَ ﴾، من هم؟. هل هم من نسل نوح اللله، أم من نسل ابراهيم الله، لأن الاثنين أجتمعت فيهم الكتاب والنبوة وأورثاها أولادهم، ام يقصد القرآن به موسى الله ومن وراءه أنبياء بنى اسرائيل؟.

القرآن واضح هنا. لأنه يقصد به أهل الكتاب في الجزيرة والذين عاصروا الرسول على ولم يوجد في الجزيرة الا الذين هم من امتداد بني اسرائيل أي اليهود والنصارى. اذن ممكن القول بأن قوله تعالى: ﴿ أُوْلَيْكَ ٱلّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئْبُ وَالنَّبُوّةُ ﴾ هم من بني اسرائيل اليهود والنصارى.

وقوله سبحانه: ﴿ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَوَلُهُ عَلَيْهُ الْكَتَابِ، وهم اليهود، في قوله سبحانه: ﴿ أَوَلَ كَافِرٍ بِهِ ﴾ ، وكذلك مسيحيو نجران، في قوله تعالى: ﴿ فَقَدُ وَكِلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا بِكَفِرِينَ ﴾ ، المقصود

به قوم من أهل الكتاب، والمقصود بهم فرقة من النصارى وهم أولوا العلم؛ وذلك في قوله سبحانه: ﴿ أُوْلَيِّكَ ٱلَّذِينَ هَدَى اللّهُ فَيَهُدَنهُمُ اَقْتَدِهُ ﴾. أي يقتدي الرسول على بهدى اولي العلم النصارى اذا صح هذا التفسير.

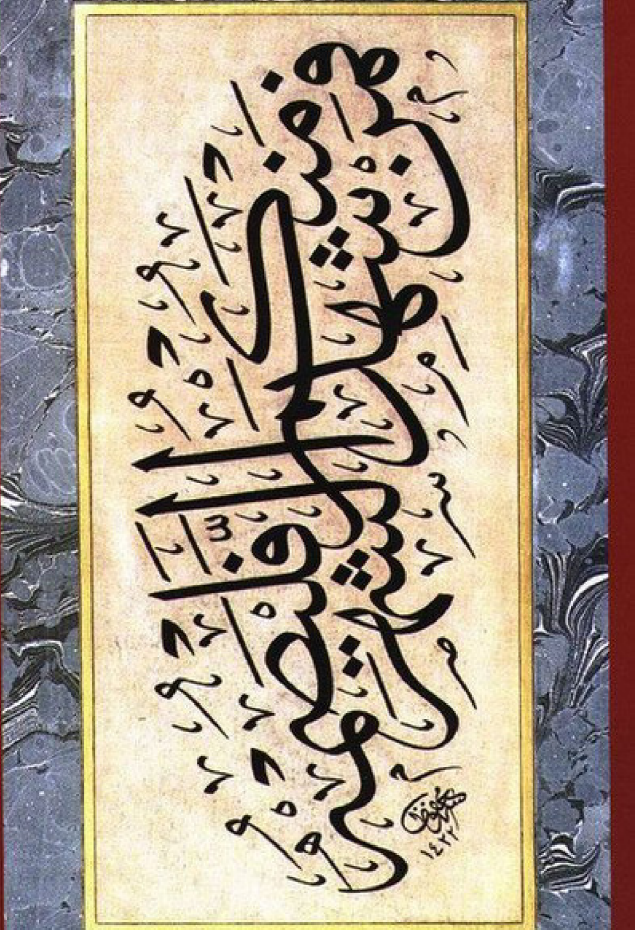
السؤال الآن هو: هل هؤلاء النصارى، ان صحة الفرضية، هم المقصودون، أعطاهم الله سبحانه من العلوم الغيبية والباطنية كما أعطاها الى عباده مثل الخضر المنية؟.

أولا: بن هشام في سيرته (١: ١٩٠- ١٩٤) يقول: خرج محمد وكان صبياً ذا ١٢ سنة في تجارة مع عمه أبي طالب ولقى الراهب بحيري ونصح الراهب أبا طالب بأن يحفظ محمداً من اليهود لأنه سوف يكون له شأن كبير.

ثانیا: صحیح البخاری (۱: ۱۸۱۹) ومسلم (۱: ۹۷ – ۹۸): أنطلقت به خدیجة حتی أتت به ورقة بن نوفل وکان امرءً تنصر فی الجاهلیة، فأخبرته بها أخبرها به محمد شخص، أنه رأی وسمع؛ فقال ورقة بن نوفل: قدوس قدوس،

والذي نفس ورقة بيده لئن كنت صدقتيني يا خديجة لقد جاءه الناموس الأكبر الذي كان يأتي موسى، وانه لنبي هذه الأمة. فقولي له فليثبت.

هؤلاء هم أول من التحقوا بالحنيفية، أليس هؤلاء شهدوا مع الله والملائكة؛ أليس هم أمة من قوم موسى يهدون بالحق؛ أليس هم أمة قائمة يتلون آيات الله اناء الليل وهم يسجدون. هؤلاء هم الذين يقصدهم القرآن. قد أراد الله سبحانه في هذه الآية وغيرها إعطاءهم مكانة خاصة عند العرب آنذاك، كما أعطى لأهل بيته الله مكانة خاصة بين البيوت؟ هذا ما يجب أن نقف عنده في بحث مستقل.





قال تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَاسْتَعِدُ الْكَوْءِ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ [سورة النحل: ٩٨] تفريع على وساوس كان يلقيها الشيطان على قلوب المؤمنين وهم قريبو عهد بالاسلام وكانت دسائس اهل الشرك لا تزال تعمل في التضعضع بالعقيدة الاسلامية. وهكذا كانت تعمل بالعقيدة الاسلامية. وهكذا كانت تعمل الخبائث من اهل الكفر والالحاد في كل إزمان.

ومن ثم فمن الواجب الاسلامي الاستعاذة بالله من شرور شياطين الجن و الانس ما دامت المكائد تعمل عملها الخبيث، واولى به عند تلاوة كتاب الله

العزيز الحميد. ومن ثم جاء تعقيب الاية بقوله: ﴿ إِنَّهُۥ لَيْسَ لَهُۥ سُلُطَنُ عَلَى اللَّهِ بَقُوكَ لُونَ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوكَ لُونَ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ يَتُولُونَهُۥ وَاللَّذِينَ يَتُولُونَهُۥ وَاللَّذِينَ يَتُولُونَهُۥ وَاللَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ [سورة والنَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ [سورة النحل: ٩٩-١٠٠].

قال الصادق الله ((اغلقوا ابواب المعصية بالاستعادة، وافتحوا ابواب الطاعة بالتسمية))(١).

وروى العياشي باسناده الى الحلبي قال: سألت ابا عبد الله الصادق الله عن التعوذ من الشيطان، عند كل سورة

(١) بحار الانوار ج٨٩ ص٢١٦ رقم ٢٤.

نفتحها؟. فقال: نعم، فتعوذ بالله من الشيطان الرجيم (٢).

وروى الصدوق عن ابي احمد هانئ بن محمد بن محمود عن ابيه باسناد رفعه الى الامام موسى بن جعفر الله انه كان بمحضر الرشيد وعندما اراد الاستشهاد بآي القرآن، استعاذ وسمى ثم تلا الآية... قال: اعوذ بالله من الشيطان الرجيم. بسم الله الرحمن الرحيم.

﴿ وَمِن ذُرِّيَّ بِهِ عَاوُدُ وَسُلَيَّمَنَ وَمَنْ وَمِن ذُرِّيَّ بِهِ عَلَيْهُ مَنَ وَهَا لَكُونَ .. ﴾ وَأَيُّوبُ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَا رُونَ .. ﴾ الى قوله: ﴿ وَزَكْرِيّا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ .. ﴾ احتجاجاً على صدق الذرية على ولد البنت (۳).

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرَّالَ فَاَسْتَعِدُ بِاللّهِ.. ﴾ أي اذا أردت قراءته. نظير قوله: ﴿ إِذَا نَنجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى بَخُونكُمْ صَدَقَةً ﴾ [سورة المجادلة: ١٢]، أي اذا أردتم مناجاته. وقوله: ﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَلَوْةِ فَاعْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ .. ﴾ [سورة المورة المَصَلَوةِ فَاعْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ .. ﴾ [سورة

(٢) تفسير العياشي ج٢ ص٢٧٠ رقم ٦٨.

المائدة: ٦]، أي اذا أردتم النهوض للصلاة(٤).

والامر بالاستعادة عند تلاوة القرآن، ظاهر في الوجوب، ولا اقل من التأكد على الاستحباب. قال الشيخ ابو جعفر الطوسي: الاستعادة عند التلاوة مستحبة غير واجبة، بلا خلاف (٥). وفي الحديث عن الامام ابي جعفر الباقر الله الرحمان كتاب نزل من السهاء ((بسم الله الرحمان الرحيم)). فاذا قرأت ((بسم الله الرحمان الرحيم)) فلا تبال أن لاتستعيذ (٢)، فاذا قرأت ((بسم الله الرحمان الرحيم)) فلا تبال أن لاتستعيذ الرحيم)). قرأت ((بسم الله الرحمان الرحيم)).

قال الشهيد الاول محمد بن جمال الدين مكي: وللشيخ ابي علي بن الشيخ الاعظم ابي جعفر الطوسي قول بوجوب التعوذ، للامر به، وهو غريب. لان هنا للندب بالاتفاق. وقد نقل فيه والده في

<sup>(</sup>۳) عيون اخبار الرضاج ۱ ص ٦٦ - ٧٠ رقم ٩ باب جمل من اخبار موسى بن جعفر الله والآية من سورة الانعام ٦: ٨٤ - ٨٠.

<sup>(</sup>٤) قال الطبرسي: معناه: اذا أردتم القيام الى الصلاة. المجمع ج٣ ص١٦٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير التبيان ج١ ص٤٢٥.

<sup>(</sup>٦) الكافي ج٣ ص٣١٣ رقم ٣.

<sup>(</sup>۷) ذكرى الشيعة ج٣ص٣٦. راجع الخلاف ج١ص٣٢٤.

الخلاف من الاجماع منا(١).

وفي احاديث وصف الصلاة ما يدل على ذلك. ففي صحيحة حماد، حيث جاء الوصف لبيان الواجب منها، اقتصر على التكبير ثم قراءة الحمد: ((فقال: الله اكبر، ثم قرأ الحمد...))(٩). ولكن حيث جاء الوصف لبيان الآداب، ذكر الاستعاذة اولاً ثم البسملة: ((اعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم، بسم الله الرحمان الرحيم...))(١٠).

وبهذا الاستحباب قال ابو حنيفة وسفيان والاوزاعي والشافعي واحمد واسحاق(۱۱). وقال مالك: لا يستعيذ،

لحدیث انس (۱۲): ((کان النبی الله وابو بکر وعمر یفتتحون الصلاة بالحمد لله رب العالمین)). قال ابن قدامة: متفق علیه (۱۳). ومن ثم کان مالك لا یری الاستفتاح ایضاً، بل یکبر ویقرأ (۱۱).

وهمل حديث انس على ارادة الايجاز في الصلاة المكتوبة، كها ذكرناه بشأن حديث الصدوق آنف الذكر. وقد ذكر الشيخ: ان مالكاً كان لا يتعوذ في المكتوبة، ويتعوذ في قيام شهر رمضان اذا قرأ (۱۰).

قال ابن الجزري: ذهب الجمهور الى ان الاستعادة مستحبة في القراءة بكل حال، في الصلاة وخارج الصلاة، وحملوا في ذلك على الندب. و ذهب داوود بن على واصحابه الى وجوبها، حملاً للامر على الوجوب، كما هو الاصل، حتى ابطلوا صلاة من لم يستعذ. وقد جنح الامام فخر الدين الرازي الى القول بالوجوب، وحكاه عن عطاء بن ابي بالوجوب، وحكاه عن عطاء بن ابي

<sup>(</sup>٨) من لا يحضره الفقيه ج١ ص٢٠٠ رقم ١٩٢١ .

<sup>(</sup>٩) المصدر ص١٩٦ -رقم ١٩١٦/ ١

<sup>(</sup>١٠) المصدر ص١٩٩ رقم ٢.

<sup>(</sup>۱۱) الخلاف للشيخ ج۱ ص۳۲۶. والمغنى لابن قدامه ج۱ ص۱۹۵.

<sup>(</sup>١٢) المغنى لابن قدامة ج١ ص١٩٥.

<sup>(</sup>۱۳) المصدر ص١٥.

<sup>(</sup>١٤) المصدر.

<sup>(</sup>١٥) الخلاف ج١ ص٢٢٤ –٢٢٥.

رباح، واحتج له بظاهر الآية من حيث الامر، وبمواظبة النبي عليها. ولانها تدرأ شر والشيطان. وما لا يتم الواجب الا به فهو واجب (١٦).

وظاهر الامر -في الآية -ايضاً الاطلاق. سواء في الصلاة ام في غيرها. وسواء صاحبها التسمية ام لم يصاحبها. وقد مر حديث الامام موسى بن جعفر الله: انه استعاذ وسمى ثم تلا الآية. وفي حديث حنان بن سدير -في الموثق -: صليت خلف الامام ابي عبد الله الصادق الله فتعوذ باجهار، ثم جهر ببسم الله الرحمان الرحيم (۱۷).

قال الامام الصادق الله الاستعادة غلق لابواب المعصية، والتسمية فتح لابواب الطاعة (۱۸).

فاذا كانت التسمية مفتاحاً لابواب الخير والبركات، فلتكن الاستعاذة قبلها غلقاً لابواب الوساوس والشرور.

قال المولى الفيض الكاشاني:

الاستعاذة تطهير اللسان عما جرى عليه من غير ذكر الله ليستعد لذكر الله والتلاوة والتنظيف للقلب من تلوث الوسوسة ليتهيأ لدى المذكور و يجد الحلاوة (١٩).

قال ابن الجزري: ثم ان المعنى الذي شرعت الاستعادة له، يقتضي ان تكون قبل القراءة، لانها طهارة الفم مما كان يتعاطاه من اللغو والرفث، وتطييب له، وتهيؤ لتلاوة كلام الله تعالى. فهي التجاء الى الله تعالى واعتصام بجنابه من خلل يطرأ عليه او خطأ يحصل منه في القراءة وغيرها واقرار له بالقدرة، واعتراف للعبد بالضعف والعجز عن هذا العدو الباطن الذي لا يقدر على دفعه ومنعه الا الله الذي خلقه (٢٠).

ومحلها -في الصلاة -في مفتتحها قبل البسملة في الركعة الاولى. قال الشهيد: لاتتكرر الاستعاذة عندنا وعند الاكثر. ولو نسيها في الاولى لم يأت بها في الثانية (٢١). وذلك للتأسى ولان الامر بها

<sup>(</sup>١٩) تفسير الصافي ج١ ص٥٠.

<sup>(</sup>۲۰) النشرج ۱ ص۲۵٦.

<sup>(</sup>۲۱) الذكرى ج١ ص٣٦١.

<sup>(</sup>١٦) النشر في القراءات العشر ج ١ ص ٢٥٧-٢٥٨. وراجع: التفسير الكبير ج ١ ص ٢٠.

<sup>(</sup>١٧) وسائل الشيعة ج٦ ص١٣٤ رقم ٤.

<sup>(</sup>١٨) بحار الانوار ج٨٩ ص٢١٦ رقم ٢٤.

توقيف ولاسيها في الصلاة وهي عبادة، والتجاوز عما ورد الامر به بحاجة الى دليل.

قال الشيخ: التعوذ مستحب في اول ركعة دون ما عداها. وللشافعي قولان: مثل قولنا. والثاني: انه في كل ركعة اذا اراد القراءة. وعلى الاول اكثر اصحابه، وبه قال ابن سيرين.. قال: دليلنا: ان ما اعتبرناه مجمع عليه وتكراره في كل ركعة يحتاج الى دليل، ليس في الشرع ما يدل عليه (٢٢).

واما في غير الصلاة فالاستعاذة انها هي في مفتتح التلاوة وان تعددت ما لم يتخللها اجنبي عنها. ولان ظاهر الآية الامر بها قبل الشروع في القراءة لا في استدامتها آية فآية حتى مع الفصل القصر!.

ذهب الشيخ دُعامَّةُ الاصحاب الى الاسرار بالاستعاذة والاجهار بالبسملة فقط.

قال: التعوذ يُسَرُّ به في جميع الصلوات (الجهرية والاخفاتية). وللشافعي فيه (۲۲) الخلاف ج ١ ص ٣٢٦.

قولان، احدهما: مثل ما قلنا، والثاني: انه يجهر فيه بالقراءة. قال: دليلنا: اجماع الفرقة (٢٣).

قال الشهيد: ويستحب الاسرار بها ولو في الجهرية. قاله الاكثر. ونقل الشيخ فيه الاجماع منا(٢٤).

وحمل حديث بن سدير على ارادة الجواز.

وروى المجلسي الرواية عن قرب الاسناد عن محمد بن عبد الحميد وعبد الصمد بن محمد معاً عن حنان بن سدير، قال: صليت خلف ابي عبد الله الله المغرب، فتعوذ باجهار ((اعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم. واعوذ بالله ان يحضرون))، ثم جهر ببسم الله الرحمان الرحيم (٢٥).

واورد كلام الشهيد وقال: لم أرَ مستنداً للإسرار، والاجماع لم يثبت، والرواية تدل على استحباب الجهر، خصوصاً للامام، ولاسيا في المغرب.

- (۲۳) الخلاف ج ۱ ص۳۲۷ –۳۲۷.
  - (۲٤) الذكرى ج ١ ص ٣٣٠.
- (٢٥) بحار الانوار ج٨٢ص٣٥ رقم ٢٥ عن قرب الاسناد للحميري ص٥٨ ط حجر.



اذ الظاهر اتحاد الواقعة في الروايتين. ويؤيده عموم ما ورد في اجهار الامام في سائر الاذكار الا ما اخرجه الدليل..(٢٦).

واستجاده الفقيه البحراني بعد نقل كلامه ولم يزد، دليلاً لارتضائه لما ذهب المه (۲۷).

قال السيد العاملي: وليعلم انه يستحب الاخفات بها، كما نص عليه اكثر من تعرض له. وذكر اجماع الخلاف، والنسبة الى الاكثر من (الذكرى) و (جامع المقاصد) و(الفوائد الملية). وعن التذكرة وارشاد الجعفرية: انه على ذلك عمل الائمة الله ثم نقل كلام المجلسي في البحار واستجواد الفقيه البحراني له، وعقبه بقوله: والاجماع المنقول والسيرة المنقولة عن الائمة وفتوى الاصحاب من غير خلاف، مع شهادة صحيح صفوان، حجة عليهما(٢٨).

اما صحيحة صفوان فهي ما رواه الشيخ باسناده الى الحسين بن سعيد عن

- (٢٦) بحار الانوار ج٨٢ص٣٥.
- (۲۷) راجع: الحدائق الناضرة ج٨ص١٩٥.
- (٢٨) مفتاح الكرامة للسيد العاملي ج٢ ص٣٩٩-٤٠٠.

عبد الرحمان بن ابي نجران عن صفوان، قال: صليت خلف ابي عبد الله الله اياماً، كان يقرأ في فاتحة الكتاب بسم الله الرحمان الرحيم. فاذا كان في صلاة لا يجهر فيها بالقراءة، جهر ببسم الله الرحمان الرحيم، واخفى ما سوى ذلك (٢٩).

قال العلامة المجلسي: قوله: ((واخفى ما سوى ذلك)) يدل استحباب الاخفات في الاستعاذة لان ((ما سوى ذلك)) يشملها. اذ يبعد تركه الله للاستعاذة في صلوات متوالية..

ثم استدرك ذلك باحتمال ارادة ما سوى البسملة من الفاتحة، ولانه الظاهر من السياق. اذ من المعلوم انه الله كان يجهز بالتسبيحات (في الركوع والسجود) وبالتشهد والقنوت وسائر الاذكار، لاستحباب الاجهار بها للامام (٣٠)(٣٠).

(۲۹) التهذیب للشیخ ج۲ص۲۸ رقم ۲٤٦/ ۱٤.

(٣٠) ففي الحديث: ينبغي للامام ان يسمع من خلفه كل ما يقول، التشهد وغيره. راجع: الوسائل ج ٨ ص ٣٩٦ باب ٥٢ من ابواب صلاة الجاعة.

(٣١) بحار الانوار ج٨٢ ص٣٥ -٣٦.

قال ابن الجزري: المختار عند الائمة القراء هو الجهر بالاستعاذة، عن جميع القراء، لانعلم في ذلك خلافاً عن احد منهم الا ما جاء عن حمزة وغيره مما نذكره.

قال الحافظ ابو عمرو في جامعه: لا اعلم خلافاً في الجهر بالاستعاذة عند افتتاح القرآن وعند ابتداء كل قارئ بعرض او درس او تلقين في جميع القرآن، الا ما جاء عن نافع وحمزة. وروى ابن المسيبي عن ابيه عن نافع: انه كان يخفي الاستعاذة ويجهر بالبسملة عند افتتاح السور ورؤوس الآيات في جميع القرآن.

وروى عن حمزة وجهان: احدهما: اخفاؤه حيث قرأ القارئ مطلقاً. الثاني الجهر بالتعوذ في اول الفاتحة فقط واخفاؤه في سائر القرآن. رواه الحافظ الكبير ابو الحسن الدار قطني في كتابه، عن ابي الحسن بن المنادى عن الحسن بن المنادى عن الحسن بن المعباس عن الحلواني عن خلف عن سليم عن حمزة: انه كان يجهر بالاستعاذة والتسمية في اول سورة فاتحة الكتاب، ثم

يخفيها بعد ذلك في جميع القرآن...(٣٢).

وقد عرفت في حديث حنان بن سدير: انه صلى خلف الامام ابي عبد الله الصادق الله فتعوذ باجهار، ثم جهر ببسم الله الرحمان الرحيم (٣٣).

وذكر الشيخ محيي الدين النوري للامام الشافعي قولين في المسألة، احدهما: يستوي الجهر والاسرار، وهو نصه في (الأم). والثاني: يسن الجهر، وهو نصه في (الاملاء). قال: وكان ابو هريرة يجهر بها، وكان ابن عمر يسر. قال: وهو الاصح عند جمهور اصحابنا (العراقيين) وهو المختار. قال ابن الجزري: نقل عن ابي علي الطبرسي: انه يستحب فيه الاسرار. وهذا مذهب ابي حنيفة واحمد ومذهب مالك، في قيام رمضان.

قال: واختلف المتأخرون في المراد بالاخفاء. فقال كثير منهم: هو الكتمان.

فيكفي فيه الذكر في النَّفَسِ من غير تلفظ. وقال الجمهور: المراد به الاسرار،

<sup>(</sup>٣٢) النشر في القراءات العشر ج١ص٢٥٦-٢٥٣.

<sup>(</sup>٣٣) وسائل الشيعة ج٦ص١٣٤ رقم ٤.

فلا يكفي فيه الا التلفظ واسماع نفسه، وهذا هو الصواب، لان نصوص المتقدمين كلها على جعله ضداً للجهر، وكونه ضد الجهريقتضي الاسرار به (٣٤).

وصورتها المتوافقة مع ظاهر تعبير القرآن، هي العبارة المشهورة: ((اعوذ بالله من الشيطان الرجيم)). وفي حديث عبد الله بن مسعود، قال: قرأت على رسول الله الله فقلت: اعوذ بالله السميع العليم. فقال لي: يا ابن ام عبد، قل: ((اعوذ بالله من الشيطان الرجيم)). وهكذا اقرأنيه جبرئيل (٥٠٠).

قال الطبرسي: اتفقوا على التلفظ بالتعوذ قبل التسمية، فيقول ابن كثير وعاصم وابو عمرو: ((اعوذ بالله من الشيطان الرجيم)). ونافع وابن عامر والكسائي: ((اعوذ بالله من الشيطان الرجيم. ان الله هو السميع العليم)).

وحمزة: ((نستعيذ بالله من الشيطان الرجيم)). وابو حاتم: ((اعوذ بالله

(٣٤) النشرج ١ ص٢٥٣ - ٢٥٤.

(٣٥) غوالي اللئالي -ابن ابي جمهور الاحسائي ج٢ص٤٧ -٤٨ رقم ١٢٤.

السميع العليم من الشيطان الرجيم) (٢٦). وبهذا الاخير ورد ايضاً عن الامام جعفر بن محمد الصادق الله فيها رواه القاضي نعهان المصري في الدعائم، قال الله تعوذ بعد التوجه، من الشيطان، تقول: ((اعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم))(٢٧).

قال النووي: وصفته المختارة: ((اعوذ بالله من الشيطان الرجيم)).

وكان جماعة من السلف يزيدون: ((السميع العليم)).

ونقل جلال الدين السيوطي عبارات ختلفة، وذكر عن الحلواني: ان ليس للاستعادة حد يُنتَهَى اليه. من شاء زاد ومن شاء نقص (٢٨).

قال ابن الجزري: المختار لجميع القراء من حيث الرواية: ((اعوذ بالله من الشيطان الرجيم)). كما ورد في سورة النحل. فقد حكى الاستاذ ابو طاهر ابن سوار وابو العز القلانسي وغيرهما:

<sup>(</sup>٣٦) مجمع البيان ج١ ص١٨.

<sup>(</sup>۳۷) دعائم الاسلام ج۱ ص۱۵۷. وهكذا روى الصدوق في المقنع ص٩٣.

<sup>(</sup>۳۸) الاتقان ج ۱ ص ۲۹۷ –۲۹۷.

على عاصم بن بهدلة: اعوذ بالله السميع

العليم.. فقال لي: قل: اعوذ بالله من

الشيطان الرجيم. فاني قرأت على زر

بن حبيش: اعوذ بالسميع العليم. فقال

لى: قل: اعوذ بالله من الشيطان الرجيم.

فاني قرأت على عبد الله بن مسعود: اعوذ

بالسميع العليم.. فقال لي: قل: اعوذ

بالله من الشيطان الرجيم. فاني قرأت

على النبي الله الله الله الله العليم..

فقال لى: يا ابن ام عبد قل: اعوذ بالله

من الشيطان الرجيم. وهكذا اخذته عن

جبريل عن ميكائيل عن اللوح المحفوظ.

الاسناد من هذا الوجه. ورواه مسلسلاً

ايضاً وبعدة طرق. وهكذا قرأ على

مشايخه العظام الثقات وكلهم اقروا على

هذا اللفظ باتفاق الكلمة.

قال ابن الجزري: حديث غريب جيد

ابو الحسن السخاوي في كتابه ((جمال عند الحُذَّاق، دون غيره، وهو المأخوذ به عند عامة الفقهاء، كالشافعي وابي حنيفة واحمد وغيرهم. وقد ورد النص بذلك عن 

وروى هذا اللفظ من التعوذ ايضاً من حدیث جبیر بن مطعم ومن حدیث عطاء بن السائب عن السلمي عن ابن مسعود:

روى ابو الفضل الخزاعي عن المطوعي عن الفضل بن الحباب عن روح بن عبد المؤمن قال: قرأت على يعقوب الحضرمي: اعوذ بالسميع العليم.. فقال لى: قل: اعوذ بالله من الشيطان الرجيم. فاني قرأت على سلام بن المنذر: اعوذ بالسميع العليم.. فقال لي: قل: اعوذ بالله من الشيطان الرجيم. فاني قرأت

وروى الخزاعي ايضاً في كتابه ((المنتهى)) باسناده الى عبد الله بن مسلم بن يسار، قال: قرأت على أُبِيِّ بن كعب: اعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم)) فقال: يابني، عمن أخذتَ هذا؟. قل: أعوذ بالله من الشيطان الاتفاق على هذا اللفظ بعينه. وقال الامام القراء)): ان الذي عليه اجماع الامة هو: ((اعوذ بالله من الشيطان الرجيم)). وقال الحافظ ابو عمرو الداني: انه هو المستعمل

(٣٩) راجع: مسند احمد بن حنبل ج٨ص٢٥٣ ج٦ص٣٩٤. وتفسير ابن كثير ج١ ص١٣٠.

واحسنه!. ثم زيف الحديث الوارد بان

رسول الله ﷺ استعاذ بلفظ: ((استعيذ

بالسميع العليم من الشيطان الرجيم)).

وهكذا ضعفه شيخه ابو الفداء اسماعيل

بن كثير صاحب التفسير، قال: وهذا

الاثر غريب وانها ذكرناه ليعرف فان في

اسناده ضعفاً وانقطاعاً..(١٤١)، قال ابن

الجزرى: ومع ضعفه وانقطاعه وكونه

لاتقوم به حجة، فان الحافظ ابا عمرو

الداني رواه على الصواب من حديث ابي

روق ايضاً عن الضحاك عن ابن عباس:

ان جبرئيل علمه (النبي الله عله) قال: قل:

((اعوذ بالله من الشيطان الرجيم)) ثم

قال: قل: ((بسم الله الرحمان الرحيم)).

النبي ﷺ في التعوذ للقراءة ولسائر

تعوذاته من روايات لاتحصى، لفظ

((اعوذ)). وهو الذي امره الله تعالى به

وعلمه اياه فقال: ﴿ وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ

هَمَزَتِ ٱلشَّيَطِينِ ﴿ ﴿ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن

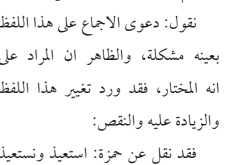
قال: والقصد، ان الذي تواتر عن

الرجيم، كما امرك الله عز وجل (٤٠٠).

نقول: دعوى الاجماع على هذا اللفظ بعينه مشكلة، والظاهر ان المراد على انه المختار، فقد ورد تغيير هذا اللفظ

فقد نقل عن حمزة: استعيذ ونستعيذ واستعذت.. قال: ولايصح. ونقل عن الامام الحافظ العلامة ابي امامة محمد بن على بن عبد الواحد بن النقاش -في كتابه ((اللاحق السابق والناطق الصادق في التفسير -: ان دخول السين والتاء في الامر بالاستعاذة [((استعذ)) ((تعوذ))] انها هو لمكان الطلب ايذاناً

(٤١) تفسير ابن كثير ج١ ص١٤. واللفظ كما في التفسير: ((استعيذ بالله السميع العليم...)).



بطلب التعوذ. فمعنى ((استعذ بالله)): اطلب منه ان يعيذك. فامثال الامر هو ان يقول: اعوذ بالله، لان قائله متعوذ او مستعيذ قد عاذ والتجأ. والقائل استعيذ بالله، ليس بعائذ، انها هو طالب العياذ به وطالب للاعتصام. وفرق بين نفس الاعتصام وبين طلب ذلك.. وحسَّنه ابن الجزري قال: ولله دره ما الطفه

(٤٠) النشر في القراءات العشر لابن الجزري

ج ا ص ۲٤۳ – ۲٤٦.

وفي صحيح ابي عوانة عن زيد بن ثابت: ان النبي الله الله علينا بوجهه فقال: تعوذوا بالله من عذاب النار قلنا نعوذ بالله من عذاب النار.. قال: تعوذوا بالله من الفتن ماظهر منها وما بطن، قلنا: نعوذ بالله من الفتن ما ظهر منها وما بطن.. قال: تعوذوا بالله من فتنة الدجال، قلنا نعوذ بالله من فتنة الدجال..

كُنتَ تَقِيًّا ﴾[سورة مريم: ١٨].

.. فلم يقولوا في شئ من جوابه ﷺ:
فتعوذ بالله، ولاتعوذنا، على طبق اللفظ
الذي امروا به. كها انه ﷺ لم يقل:
استعيذ بالله ولااستعذت، على طبق
اللفظ الذي امره الله به. ولاكان هو
واصحابه يعدلون عن اللفظ المطابق
الاول المختار الى غيره، بل كانوا اولى

بالاتباع واقرب الى الصواب واعرف بمراد الله تعالى.

كيف وقد علَّمنا رسول الله علَّ كيف يستعاذ، فقال: اذا تشهد احدكم فليستعذ بالله من اربع: يقول: اللهم اني اعوذ بك من عذاب جهنم، ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والمات، ومن شر فتنة المسيح الدجال رواه مسلم (٢١) وغيره. ولا أَصْرَحَ من ذلك! (٢١).

## \* \* \*

والتغيير بتقديم وتأخير او تبديل مع المحافظة على اصل المعنى، فيها ورد في الحديث ولا منع منه. فقد ورد عن النبي في: ((اللهم اعصمني من الشيطان الرجيم)). ((اللهم نعوذ بك من الشيطان الرجيم)). ((اللهم نعوذ بك من الشيطان الرجيم)).

واما الزيادة فقد وردت بالفاظ ذكرها ابن الجزري عن اناس باشكال: ١. ((اعوذ بالله السميع العليم من

<sup>(</sup>٤٢) راجع: صحيح مسلم ج٢ص٩٣ باب مايستعاذ منه في الصلاة. وكذا ج٨ص٥٧ ابواب الاستعاذة من الفتن.

<sup>(</sup>٤٣) النشرج ١ ص٢٤٦ –٢٤٨.

الاداء من اهل الحرمين والعراقيين وي عن ابن كثير. والشام. وروى عن حمزة وابي حاتم)). قال ابن الجزري: رواه اصحاب السنن الاربعة واحمد عن ابي سعيد الخدري باسناد جيد. وقال الترمذي: هو اشهر حديث ((من قال حين يصبح ثلاث مرات: خلف عن حمزة. اعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم... رواه احمد في المسند باسناد صحيح.

> ٢. ((اعوذ بالله العظيم من الشيطان الرجيم)). ذكره الداني في جامعه عن اهل مصر وسائر بلاد المغرب)).

- ٣. ((اعوذ بالله من الشيطان الرجيم. ان الله هو السميع العليم)). رواه الاهوازي عن ابي عمرو وروى عن عمر بن الخطاب وابن يسار وابن سيرين والثوري.
- ٤. ((اعوذ بالله العظيم السميع من الشيطان الرجيم)). روى عن حفص.

الشيطان الرجيم)). قال ابو عمرو ٥. ((اعوذ بالله العظيم من الشيطان الداني: ((ان على استعماله عامة اهل الرجيم، ان الله هو السميع العليم)).

٦. ((اعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم. ان الله هو السميع العليم)). روى عن الحسن البصري.

٧. ((اعوذ بالله من الشيطان الرجيم واستفتح الله وهو خير الفاتحين)). في هذا الباب. وروى عن النبيﷺ: ﴿ وَيُ عَنَّ ابْنُ مُقْسَمٌ عَنَّ ادريسٌ عَنَّ

٨. ((اعوذ بالله العظيم وبوجهه الكريم وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم)) رواه ابو داود للدخول الى المسجد، عن عمرو بن العاص عن النبي الله قال ابن الجزري: وروى الحديث بالفاظ مختلفة ذكرها اصحاب الصحاح <sup>(٤٤)</sup>.

٩. وفي التبديل روي عن حميد بن قيس: ((اعوذ بالله القادر من الشيطان الغادر)).

١٠. وعن ابي السماك: ((اعوذ بالله القوى من الشيطان الغوى)). قال ابن

(٤٤) النشر ج١ ص٢٤٩ - ٢٥١.

ولاينبغي ان يقول عما صح منها، ولا

يعدل عما ورد عن السلف الصالح، فانها

قال ابن الجزرى: فهذا الذي اعلمه

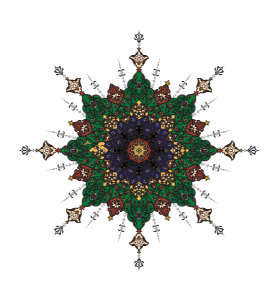
الجزري: وكلاهما لايصح<sup>(ه؛)</sup>.

واما النقص فقد اخرج ابو داوود ورد في الاستعاذة من الشيطان في حال في السنن من حديث جبير بن مطعم: القراءة وغيرها. ((اعوذ بالله من الشيطان)) من غير ذكر ((الرجيم)). وفي حديث ابي هريرة من رواية النسائي: ((اللهم اعصمني من الشبطان)).

(٥٥) المصدر ص٢٤٨ -٢٤٩.

(٤٦) المصدر ص٢٥٢.

نحن متبعون لا مبتدعون(٢٦).





سورة الناس بخط الإجازة - ألوان مائية على ورق مقوى.



جامعة طهران (رفحوى البحث ميمري)

يطرح البحث موضوعة أدوات المعرفة التي يتبناها فلاسفة الإسلام في الحضارة الاسلامية والفكر الاسلامي. فقد عدَّ الفلاسفة الاسلاميون كلاً من الحواس والعقل والقلب والوحي أدوات للحصول على المعرفة لدى الانسان.

في البحث، جرى توضيح مفهوم المعرفة وعلاقتها بالإدراك والعلم، ومن ثم التطرق الى الوحي الذي يُعدُّ قناةً معرفية تخص المتخصصين من العلماء، وذلك من خلال القرآن الكريم الذي يعدُّ الوحي المتصل بين السماء والأرض. ويلي ذلك رؤية (جلال الدين الرومي) لمسألة الوحي وارتباطها بصاحب الوحي والبشر والعقل و العلوم في ديوانه الشهير بـ(المثنوي المعنوي).

#### بسم الله الرحمن الرحيم

جاء في المفردات للأصفهاني أن المعرفة من مادة عرف، والعرفان يعني إدراك الشيء بالتفكر فيه والتدبر في آثاره. وهو أخص من العلم. لأن العلم بالله من قبل البشر يحصل من خلال التدبر في آثاره، ولا طريق لإدراك ذاته. كما أن عكس المعرفة الإنكار في حين أن عكس العلم هو الجهل، يقول عز وجل عكس العلم هو الجهل، يقول عز وجل في كتابه الكريم ﴿ يَعُرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللّهِ ثُمَّ فَي كتابه الكريم ﴿ يَعُرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللّهِ ثُمَّ فَي كتابه الكريم ﴿ يَعُرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللّهِ ثُمَّ يَنْكِرُونَهَا ﴾ [سورة النحل: ٢٨](١).

ويقول بعض المحققين إن المعرفة هي من المفاهيم البدهية التي لا تقبل التعريف، والدليل على أن المعرفة لا تعرف هو أنهم قالوا: نحن ندرك كل شيء بالعلم، فلو أردنا أن نعرف العلم بالعلم سيشكل دوراً صريحاً. ولو أردنا إدراكه بغير العلم فعلينا أن ندرك غير العلم من خلال العلم ومن ثم نعرف العلم به وسيغدو دوراً صريحاً أيضاً.

إذن ما يقال حول تعريف المعرفة

(۱) المفردات، كتاب العين، الراغب الأصفهاني، ص٣٣١.

أو العلم ليس تعريفاً حقيقياً بل هو تعريف تنبيهي، يعني ثمة موضوع في ذهن المتلقي لكنه ليس منتبهاً له، ويجري إبراز المعنى المرتكز في الذهن إظهاره من خلال الألفاظ المشابهة والكلمات المعادلة.

ومن بين التعاريف اللفظية التي تذكر للمعرفة: انها عبارة عن إدراك الواقع أو الوصول إليه. وجدير بالقول، إن عدم احتياج المعرفة لتعريف هو ليس بمعنى استغنائها عن التحليل أو التنبيه وما شابه (۲).

أما الإدراك<sup>(۳)</sup> في اللغة فهو اللحاق والوصول، يقال أدرك الشيء بلغ وقته وانتهى وأدرك الثمر نضج، وأدرك الولد بلغ. وأدرك الشيء لحقه، وأدرك المسألة علمها، وأدرك الشيء ببصره رآه. فمن رأى شيئاً ورأى جوانبه ونهاياته، قيل: إنه أدركه<sup>(٤)</sup>.

#### Perception (٣)

(٤) المعجم الفلسفي، مج١، جميل صليبا، ص٥٣.

<sup>(</sup>٢) نظرية المعرفة في القرآن، جوادي آملي، ص٦٣.

ويرى صدر الدين الشيرازي أن الإدراك هو اللقاء والوصول فالقوة العاقلة إذا وصلت إلى ماهية المعقول وحصلتها كان ذلك إدراكاً لها من هذه الجهة فالمعنى المقصود منه في الحكمة مطابق للمعنى اللغوى (٥).

ويشترط ابن رشد لحصول الإدراك هو حضور الفاعل والمنفعل «الإدراك هو شيء يوجد بين فاعل ومنفعل وهو المدرك والمدرك (1) ويقول الرازي إن الإدراك هو اللقاء والوصول في اللغة، وهو مطابق للمعنى المقصود منه في الحكمة لأن المدرك يصل إلى ماهية المدرك لأجل انطباع صورته فيه (۱).

وقد ميزوا بين المعرفة والعلم وقيل إن المعرفة هي إدراك جزئي والعلم هو إدراك كلي كما يستخدم مصطلح المعرفة في التصديقات. لذلك نقول لدينا معرفة بالله لكن

- (٥) معجم المصطلحات الفلسفية لدى الملا صدرا، جعفر سجادي، ص٦٣.
  - (٦) تهافت التهافت، ابن رشد، ص ٣١٤.
- (٧) موسوعة مصطلحات الإمام فخر الرازي، سميح دغيم، ص٢٩.

ليس لدينا علم به. لأن شرط العلم هو الإحاطة الكاملة بأحوال المعلوم. لذلك فقد وصف الله عز وجل نفسه في القرآن الكريم بالعلم ولم يصف نفسه بالمعرفة. إذن المعرفة هي أدنى من العلم. لأن للعلم شروطاً لا نجدها في كل معرفة. كما أن كل علم معرفة ولكن ليس كل معرفة علماً.

#### الوحي المفردة في القرآن الكريم.

أصل الوحي هو الإشارة السريعة ولتضمّن السرعة قيل أمرٌ وحيٌ وذلك يكون بالكلام على سبيل الرمز والتعريض، وقد يكون بصوت مجرد عن التركيب وبإشارة بعض الجوارح وبالكتابة ويقال للكلمة الإلهية التي تلقى إلى أنبيائه وأوليائه(^).

وقد جاء مصطلح الوحي في القرآن الكريم على عدة معانٍ:

أ. الوحى من الله إلى مخلوقاته:

#### ١. الملائكة:

(A) مفردات غريب القرآن، كتاب الواو، الراغب الأصفهاني، ص٥١٥.

• ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَتِهِكَةِ أَنِّي - ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعَبَ فَأُضْرِبُوا فَوْقَ ٱلْأَعْنَاقِ وَأُضْرِبُوا مِنْهُمْ ڪُلُ بَنَانٍ ﴾.

#### ٢. الإنسان:

١-١. للأنبياء:

#### ۲-۱-۱. وحي تشريعي:

- ﴿ كَذَالِكَ أَرْسَلُنَكَ فِي آُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهَا أُمُمُ لِتَتْلُوا عَلَيْهِمُ ٱلَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنَ قُلُ هُوَ رَبِّ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ [سورة يوسف: ١٠٩]. مَتَابٍ ﴾ [سورة الرعد: ٣٠].
  - ﴿ ثُمَّ أُوْحَينَا إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ [سورة النحل: ١٢٣].
- ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ ـ نُوحًا وَٱلَّذِي ٓ أَوْحَيْـنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ ۚ تَعَلَّمُونَ ﴾ [سورة الأنبياء: ٧]. إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۖ أَنَ أَقِيمُوا ٱلدِّينَ ٢-١-٢. وحي إعجازي: وَلَا نَنَفَرَقُواْ فِيةٍ كَابُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ [سورة الشورى: ١٣].

مَعَكُمْ فَثَيِتُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهِي فَوج وَالنِّيتِينَ مِنْ بَعْدِهِ وَٱوْحَيْمَا إِلَى إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْكَتَى وَنَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَعِيسَىٰ وَأَيْوُبَ وَيُونُسَ وَهَدُونَ وَسُلِيَهُنَّ وَءَاتَيْنَا دَاوُرِدَ زَنُورًا ﴾ [سورة النساء: ١٦٣].

- ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِي إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ ٱلْقُرَيُّ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَـنظُرُواْ كَيْفَ كَاكَ عَلِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوَّأُ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴾
- ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِيّ إِلَيْهِمْ فَسَعُلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ حَنِيفًا أَوْمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ لَاتَعْلَمُونَ ﴾ [سورة النحل: ٤٣].
- ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِيٓ إِلَيْهِمُّ فَشَالُوٓا أَهُلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا

- ﴿ وَأُوْحَيْنَآ إِلَىٰ مُوسَىٰٓ أَنَ أَلْقِ عَصَاكً ۗ نَدْعُوهُمْ إِلَيْهُ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ فَإِذَا هِي تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ١١٧].
- ﴿ وَقَطَّعْنَهُمُ ٱثْنَتَىٰ عَشْرَةَ أَسَّبَاطًا أُمَمَّا ۗ

وَأُوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَى إِذِ ٱسْتَسْقَنْهُ بِأَمْرِهِمْ هَنَذَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ قَوْمُهُ وَ أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ [سورة يوسف: ١٥]. ٱلْمَرَ وَٱلسَّلُوَى ۚ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ ٢-١-٥. وحي قصصي تاريخي: [سورة الأعراف: ١٦٠].

• ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ [سورة يوسف: ٣].

#### ٢-١-٣. وحي إنبائي للغيب:

- ﴿ لَقَدْ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّءَيَا الإسراء: ٧٣]. بِٱلْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٢-١-٦. وصف الوحي وتبيين حالته: ٱللَّهُ... ﴾ [سورة الفتح: ٢٧].

#### ٢-١-٤. وحي تعليمي إرشادي:

- بِمِصْرَ بُيُوتًا وَأَجْعَلُواْ بُيُوتَكُمْ قِبُلَةً وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوَةً وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة يونس: ۸۷].
- ﴿ فَلَمَّا ذَهَبُواْ بِهِ ء وَأَجْمَعُواْ أَن يَجْعَلُوهُ

ٱلْحَجَرَ ۚ فَٱنْبَجَسَتْ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةً • ﴿ ذَلِكَ مِمَّاۤ أَوْحَىۤ إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ ٱلْحِكُمة ۗ عَيْنًا ۚ قَدْ عَلِمَ كُلُ أَنَاسٍ مَّشْرَبَهُم ۚ وَلَا تَجْعَلْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَنُلْقَىٰ فِي جَهَنَّمَ وَظَلَّلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْغَكْمُ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ مَلُومًا مَدْحُورًا ﴾ [سورة الإسراء: ٣٩].

- مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن ﴿ نَعَنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ ﴾ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ عَلَمِنَ ٱلْغَنْفِلِينَ
- ٱلْبَحْرِ ۚ فَٱنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَٱلطَّوْدِ ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِي ٱلْعَظِيمِ ﴾ [سورة الشعراء: ٦٣]. أُوْحَيْـنَا إِلَيْكَ لِلْفَتْرِي عَلَيْــنَا غَيْرَةً، وَإِذَا لَّاتَّخَذُوكَ خَلِيلًا ﴾ [سورة

- ﴿ وَٱلَّذِى آَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِئْبِ هُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْدٌ إِنَّ ٱللَّهَ بِعِبَادِهِ ع ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِيهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُما لَخِيرُ أَبْضِيرٌ ﴾ [سورة فاطر: ٣١].
- ﴿ وَكَنْالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِنَّذِذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلِهَا وَنُنذِرَ يَوْمَ ٱلْجَمْعِ لَا رَبِّ فِيدٍّ فَرِيقٌ فِي ٱلْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ ﴾[سورة الشوري: ٧].
- فِي غَيْبَتِ ٱلْجُبُّ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنْبَئَنَهُم ﴿ وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنا مَا

كُنتَ تَدرى مَا ٱلْكِئنَبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلِكِهِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهُدِى بِهِ عَمَن نَشَآءُ مِنْ عِبَادِنَأْ وَإِنَّكَ لَتُهْدِئَ إِلَىٰ صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾

٢-٢. وحى للأولياء والصالحين بمعنى الإلهام الرباني:

[سورة الشورى: ٥٢].

- ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّرِهُوسَىٰ أَنَّ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱلْيَرِّ وَلَا تَحَافِي وَلَا تَحْزَفِتُ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِن ج. وحي الشياطين لأوليائهم: ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾[سورة القصص: ٧].
  - ﴿ إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّكَ مَا يُوحَىٰ ﴾ [سورة طه: ۳۸].
  - ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِبِّنَ أَنْ ءَامِنُواْ بِي وَبِرَسُولِي قَالُوٓاْ ءَامَنَّا وَٱشْهَدَ بِأَنَّنَا مُسلِمُونَ ﴾ [سورة المائدة: ١١١].
  - ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلغَمْلِ أَنِ ٱتَّغِذِى مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُّوتًا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾ [سورة النحل: ٦٨].

#### ٤. السماء:

• ﴿ فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأُوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَّا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ۚ ذَالِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِٱلْعَلِيمِ ﴾ [سورة فصلت: ١٢].

#### ٥. الأرض:

• ﴿ يَوْمَهِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا كَ بِأَنَّ رَبُّكَ أُوْحَىٰ لَهَا ﴾ [سورة الزلزلة: . [0- ]

#### ب. الوحي بين البشر أنفسهم:

• ﴿ فَخُرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ عِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَيَ إِلَيْهِمْ أَن سَيِّحُوا بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴾[سورة مریم: ۱۱].

- ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُذَّكِّرُ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُۥ لَفِسْقُ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰٓ أَوْلِيَا بِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمُ ۗ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَشُرِكُونَ ﴾ [سورة الأنعام: ١٢١]. • ﴿ وَكَنَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا شَيكطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا ۚ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ [سورة الأنعام: ١١٢].
- ﴿ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًّا أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ رَجُلِ مِنْهُمْ أَنْ أَنْذِرِ ٱلنَّاسَ وَيَشِّر ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّهِمٌّ قَالَ ٱلۡكَوْرُونَ إِنَّ هَاذَا لَسَاحِرٌ مُّبِينٌ ﴾ [سورة يونس: ٢].

# رد الثالث والعشرون – خريف (1010م - ٢٣٤ هـ)

#### أنواع الوحي:

يكلم الله عز وجل عباده من خلال ثلاث طرق وقد أشارت الآية الكريمة إلى ذلك ﴿ وَمَاكَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللّهُ إِلّا وَحْيًا أَقُ مِن وَرَآيِ جِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءٌ إِنّهُ عَلِيُ اللهُ حَكِيمٌ ﴾ [سورة الشورى: ٥١] بشكل عام.

 الأسلوب الأول وهو الوحي المباشر كقوله تعالى ﴿ وَأَنَا آخَتُرْتُكَ فَٱسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى إسورة طه: ١٣].

روقد ورد التكليم من وراء الحجاب في القرآن الكريم ضمن آيتين هما:
 روگلَم الله مُوسَىٰ تَكِلِيمًا ﴾ [سورة النساء: ١٦٤] و ﴿ فَلَمَّا أَتَهَا نُودِي مِن شَلِطِي الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي الْبُقْعَةِ الْمُبْدَرَكَةِ مِن الشَّجَرَةِ أَن يَدُوسَىٰ الْمُبُدَرِكَةِ مِن الشَّجَرَةِ أَن يَدُوسَىٰ إِنِّ الْمُبْدَرِكَةِ مِن الشَّجَرَةِ أَن يَدُوسَىٰ إِنِّ الله ربُّ الْمَبْدِينَ ﴾ إلى الله ربث المتكمين السورة القصص: ٣٠].

٣. والوحي بوساطة ملك للقيام بالوحي دلت عليه الآيات التالية:
 ﴿ وَكَنَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنَا .. ﴾
 [سورة الشورى: ٥٢] و ﴿ نَزَلَ بِهِ

## ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ

ٱلمُنذِرِينَ ﴾ [سورة الشعراء: ١٩٣ -

وقد قسم الوحي التشريعي على قسمين:

١. الوحي المباشر: وهو أشد أنواع الوحي وأثقله، إذ يتصل النبي الأكرم فيه بكليته وبوجوده بالله عز وجل من دون أية إشارة بينها وثمة روايات كثيرة عن أهل البيت تشير إلى هذا النوع وتصف حالته. فقد روي أن الحارث بن هشام سأل النبي كيف يأتيك الوحي؟. فقال أحياناً يأتيني مثل صلصلة الجرس وهو أشده علي فيفصم عني فقد وعيت ما قال وأحياناً يتمثل لي الملك رجلاً فيكلمني فأعي ما يقول(١٠).

٢. الوحي غير المباشر: وهو ما يتلقاه
 النبي عبر واسطة كالوحي الذي

<sup>(</sup>٩) المعرفة في نظر القرآن، السيد محمد الحسيني البهشتي، ص٣٠١.

<sup>(</sup>١٠) بحار الأنوار، مج١٨، المجلسي، ٦٧٥.

يراه في عالم الرؤيا والمنام كما جاء في قصة النبي إبراهيم لللله: ﴿ يَئُمُنَى إِنِّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَنَامِ أَنِّ الَّذَبَحُكَ .. ﴾ [سورة الصافات: ١٠٢].

أو في قصة تكليم الله عز وجل لموسى الله ﴿ وَنَكَيْنَهُ مِن جَانِ ۗ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَهُ نَجِيًا ﴾ [سورة مريم: ٥٢].

أو النموذج الآخر وهو الوحي النازل على النبي الأكرم على عن طريق جبرئيل ﴿ وَلِنَّهُ لَنَازِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ﴿ اللَّهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ﴿ اللَّهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّا

جاء عن أبي عمير عن عمرو بن جميع عن أبي عبد الله الله قال كان جبرئيل إذا أتى النبي قله قعد بين يديه قعدة العبد ومكان لا يدخل حتى يستأذنه (۱۱).

أما فيما يتعلق بالوحي الذي خص الله به نبيه الأكرم ﷺ فثمة ثلاثة أساليب له:

(١١) بحار الأنوار، مج ١٨، المجلسي، ص٦٧٣.

أ. نزوله بحلته الأصلية حيث نزل مرتين على النبي الله في محكم كتابه: ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحُنُّ يُوحَىٰ اللهُ عَلَّمَهُ، شَدِيدُ ٱلْقُويٰ اللهُ ذُو مِرَّةٍ فَأَسْتَوَىٰ اللَّهُ وَهُوَ بِٱلْأُفْتِي ٱلْأَعْلَىٰ اللَّهُ أَمُّ دَنَا فَنَدَلَّكَ ﴿ اللَّهِ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ (الله عَبْدِهِ مَا أَوْحَى (الله عَبْدِهِ مَا أَوْحَى (الله مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَيْ اللهِ أَفْتُمْرُونَهُ, عَلَى مَا يَرَىٰ ﴿ اللَّهِ وَلَقَدُ رَءَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴿ اللَّهِ مَا يَرَىٰ لَا اللَّهُ الْخُرَىٰ اللهُ عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنتَهَىٰ اللهُ عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْمُأْوَيَّ اللهِ الله ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَى اللَّهُ لَقَدْ رَأَى مِنْ ءَايَنتِ رَبِّهِ ٱلْكُبْرَيْنَ ﴾ [سورة النجم: ٤- ١٨]. وفي آية كريمة أخرى: ﴿ إِنَّهُۥ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيهِ (١٠) ذِي قُوَّةٍ عِندَ ذِي ٱلْعَرِّشِ مَكِينِ (١٠) مُطَاعِ ثُمَّ أَمِينِ (١٦) وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ (١٦) وَلَقَدَّ رَءَاهُ بِٱلْأُفُقِ ٱلْمُبِينِ ﴾ [سورة التكوير: 177-19

ب. نزول جبرئيل متمثلاً في هيئة إنسان: روي عن الرسول الأكرم الله أنه قال: "... وأحياناً يتمثل لي الملك رجلاً فيكلمني فأعي ما يقول(١٢)،

<sup>(</sup>١٢) بحار الأنوار، مج١٨، المجلسي، ٦٧٥.

ج. على هيئة الرؤيا وفيها إنباء بالغيب كان جلال الدين حكم هو في الآية الكريمة: ﴿ لَقَدْ الخامسة والعشرين، صَدَقَ اللّهُ رَسُولَهُ الرُّءَيَا بِٱلْحَقِّ منه أن يجلس مكان لَتَدْخُلُنَ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ والوعظ والإرشاد. اللّهُ.. ﴾ [سورة الفتح: ٢٧].

#### \* \* \*

#### جلال الدين الرومي

ولد في مدينة بلخ في تاريخ السادس من ربيع الأول من العام ١٠٤هـ (١٣). والده محمد بن حسين الخطيبي المعروف بهاء الدين الولد. لُقّب بسلطان العلماء (١٤). كان من كبار الصوفية وأعاظم العرفاء وتصل سلسلته في التصوف إلى أحمد الغزالي. وله تاريخ طويل في علم العرفان والسلوك.

دعاه علاء الدين كيقباد ليسافر إلى

(١٤) المصدر نفسه.

مدينة قونية فرافق الابن أباه. كما نال بهاء الدين حظوة ومكانة في المدينة. لكنه توفي فيها ووري الثرى هناك. كان جلال الدين حينها قد ذرف على الخامسة والعشرين، فطلب من حوله منه أن يجلس مكان أبيه في مسند الفتيا والوعظ والإرشاد.

أشار السيد برهان الدين الترمذي على الرومي بأن يسلك طريق الباطن والكمال المعنوي فلبّى الأمر ورافقه لمدة تسع سنين. لكن قبل تلك الصحبة سافر الرومي إلى دمشق ودرس في حلب في المدرسة الحلاوية(١٥) مدة أربع أو سبع سنين تلقى فيها العلوم والمعارف الإسلامية على يد أبرز الفقهاء وأشهرهم آنذاك(٢١). رحل الترمذي عن الدنيابعد أن اطمأن على الرومي ودفن في دار الفتح في القيصرية(١٧).

وفي العام ٦٤٢ هـ ظهر شمس

- (١٥) مناقب العارفين، الأفلاكي، ص٧٧.
- (١٦) شرح المثنوي، محمد نعيم، المقدمة، ص٧٧.
- (١٧) نفحات الأنس، عبد الرحمن الجامي، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>١٣) نفحات الأنس، عبد الرحمن الجامي، ص٩٣٣؛ مناقب العارفين، الأفلاكي، ص٧٣.

التبريزي في قونية (۱۸) ولا يعلم ما دار بينه وبين الرومي حتى أخرجه عما كان عليه. تألق بعد ذلك طبع الشعر لديه وبات ينشد أشعاراً في الوعظ والسلوك. رحل شمس عن قونية في ٣٤٦هـ بعد أن شاهد تلامذة الرومي تعلق خاطر أستاذهم بشمس فاستعرت نار الحسد لديهم مما حدا بالأخير الى أن يترك المدينة وييمم شطر مدينة دمشق.

أرسل الرومي ابنه سلطان الولد (۱۹) إلى دمشق برفقة جمع من تلامذته وأصحابه ليقنع شمس بالعودة إلى قونية وأن يعفو عما مضى. عثر الوفد على شمس وأقنعه بالعود إلى قونية لرؤية الرومى.

وافت الرومي المنية في الخامس من جمادى الآخرة من العام ٦٧٢ هـ(٢٠). فشارك في تشييع جنازته جمع غفير من الأهالي ومن أتباع الديانات الأخرى إعظاماً لمكانته وحزناً على فراقه.

مؤلفات جلال الدين الرومي (٢١):

- الغزليات: ويعرف بالكليات أو ديوان شمس أو الديوان الكبير، كان نيكلسون قد أحصياها فذكر أنها ٢٥٠٠ غزلاً.
- ٢. الرباعيات: تشتمل على معان ومضامين عرفانية في حدود ١٦٠٠ رباعي.
- ٣. فيه ما فيه: وهو مجموع تقريرات الرومي في مجالسه وقد قام بجمعها ابنه سلطان الولد.
- المكاتيب: وهو كتاب نثر يشتمل على رسائل الرومي إلى معاصريه.
- المجالس السبعة: ويشتمل على سبع خطب للرومي ألقاها بالعربية وختمها بمناجاة بالفارسية.
- 7. المثنوي: وهو اصطلاحاً: الأشعار التي تكتب بوزن واحد ويختص شطرا كل بيت منها بقافية واحدة. وقد قام الشعراء غالباً باستخدام هذا القالب الشعري في إبداع القصص

<sup>(</sup>۱۸) المصدر نفسه، ص۲۹۷.

<sup>(</sup>١٩) المصدر نفسه، ص٢٩٩.

<sup>(</sup>۲۰) المصدر نفسه، ص۲۹٦.

<sup>(</sup>٢١) شرح المثنوي، محمد نعيم، المقدمة، ص السابعة والثلاثين.

والأساطير أو الحوادث التاريخية والقضايا العرفانية.

يشتمل المثنوي على ٢٥٦٣٢ بيتاً ضمن ستة مجلدات وهو على وزن الرمل المسدس المحذوف والمقصور كما يقول الرومي:

فاعلاتن فاعلاتن فاعلات جهل ظلمات است وعلم آب حيات [الجهل ظلمات والعلم ماء الحياة]

\* \* \*

الوحي في المثنوي المعنوي خصائص الوحي لدى جلال الدين ١٠. الوحي معصوم:

ذلك الذي هو معصوم وبريء من الغلط، هو ديك روح الوحي فحسب (۲۲).

#### ٢. ينزل الوحي على القلوب:

ومن ثم اعلم أن الماء المبارك من السهاء، هو وحي القلوب وصدق

(۲۲) المثنوي المعنوي، مج٣، البيت ٣٣٣٩، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٢٨٧، وكل ما سيأتي من هذه الحواشي هو تعريب للأبيات الشعرية في المثنوي.

البيان(۲۳).

ويقوم الرومي في هذا البيت بتأويل الآية الكريمة ﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً مُبُكرًكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّتِ وَحَبَّ الْمُصِيدِ ﴾ مُبكركًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّتِ وَحَبَّ الْمُصِيدِ ﴾ [سورة ق: ٩] ويرى بأن الماء المتدفق من الساء هو الوحي الذي تهتز له الأرواح وتنبت علماً ودركاً ويقيناً.

#### ٣. الوحي هو منشأ جميع العلوم:

فعلوم النجوم وعلوم الطب من وحي الأنبياء، وأي اتجاه للعقل والحس نحو (فن) لا طريق إليه (٢٤).

كما هو الحال مثلاً في الآية الكريمة ﴿ وَعَلَمْنَكُ صَنْعَكَ لَبُوسٍ لَّكُمُ لَكُونِ ﴾ لِنُحْصِنَكُم مِّنْ بَأْسِكُمُ فَهَلْ أَنتُمْ شَاكِرُونَ ﴾ لِنُحْصِنَكُم مِّنْ بَأْسِكُمُ فَهَلْ أَنتُمْ شَاكِرُونَ ﴾ [سورة الأنبياء: ٨٠]. أو كما جاء في الآية الكريمة ﴿ وَأَصْنَعِ الْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَلَا تُخْطِبْنِي فِي اللَّينَ ظَلَمُوا الْبَهُم وَوَحْمِينَا وَلَا تُخْطِبْنِي فِي اللَّذِينَ ظَلَمُوا الْبَهُم

مُّغَرَقُونَ ﴾ [سورة هود: ٣٧].

#### الوحي معلم العقل:

فهذا العقل قابل للتعليم والفهم،

<sup>(</sup>۲۳) المثنوي المعنوي، مج٣، البيت ٢٣٠٠، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٣٦٩. (٢٤) المثنوي المعنوي، مج٤، البيت ١٢٩٤، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص١٥٠.

ولكن صاحب الوحى يقوم بتعليمه.

ويقينا أن كل الحِرف من الوحي، وكان الوحى أولها، لكن العقل زاد عليها (٢٥).

#### ٥. الوحى معلم البشر:

وعندما صار آدم مظهراً للوحى والوداد، انطلقت ناطقته مصداقاً لـ ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ﴾ (٢٦).

#### ٦. الوحى يحيى القلوب:

والنفس وإن كانت ذكية عالمة بدقائق (الأمور) فاعتبرها ميتة لأن قبلتها الدنيا ومتى وصل ماء الوحى إلى هذا الميت، انبعث حياً من القبر (۲۷).

بالإشارة إلى قوله تعالى ﴿ . فَلَنُّحْيِينَّهُۥ حَيُوٰةً طَيِّبَةً ... ﴾ [سورة النحل: ٩٧]. ٧. الوحى يشفى قلوب البشر من الظلمة والكدر:

(٢٥) المثنوي المعنوي، مج٤، البيتان ١٢٩٦-١٢٩٧، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٠٥٠.

(٢٦) المثنوي المعنوي، مج٦، البيت ٢٦٥٦، ترجمه بالعربية الدسوقى شتا، ص٢٣٣. (۲۷) المثنوي المعنوي، مج٤، البيتان ١٥٥٦-١٥٥٧، ترجمه بالعربية الدسوقى شتا، ص ۱۸۱.

صار الماء شفاء لكل المرضى من عظمة الوحى المستطاب (٢٨) كما جاء في الآية الكريمة ﴿ وَإِذَا مَرِضَتُ فَهُو يَشَفِينِ ﴾ [سورة الشعراء: ٨٠].

## ٨. للوحى علاقة بالكرامة الإنسانية والعطاء الرباني:

فسأله الملك: بهاذا أوحي إليك؟. وأي نفع ينجم أصلاً من ذلك الذي يكون نساً؟.

قال: قل لى أنت ما الذي لم ينزل به الوحى بعد؟. وأية دولة بقيت، ولم يصل النبي إليها؟.

ولنفرض أن الوحى الذي نزل عليّ هو ليس وحي الرسول خزانة "المعرفة"، إنه ليس أقل من الوحى الذي نزل على النحلة.

وعندما نزلت ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّحَٰلِ ﴾، جعل منزل وحيه مليئاً بالشهد. وهو بنور وحى الحق عز وجل، جعل عالماً مملوءاً بالشمع والعسل. وذلك الذي نزلت في حقه "كرّمنا"

(۲۸) المثنوي المعنوي، مج٣، البيت ٢٤٤٤، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص١٩٠.

فوقعوا جميعاً على الأرض دون حراك

فتعجب التاجر من رد فعلهم. وعندما

عاد إلى موطنه قال لببغائه القابع في

القفص ما جرى لأصدقائه هناك، فلم

يتمالك الببغاء نفسه ووقع في أرضية

القفص من دون حراك أيضاً، دهش

التاجر ولم يعرف ماذا حل به، وظن

بأنه قد مات من الخبر، ففتح باب

القفص فإذا بالبيغاء يطير منسلاً منه

نائلاً لحريته. وعندما استفسر التاجر

عما حصل، أخبره الببغاء بأن أصدقاءه

قد علموه كيف يتحرر من إساره بأن

يظهر موته كما أظهرت ذلك للتاجر

حينها كان في الهند. ويستلهم (الرومي)

كما هي عادته، من هذه القصة أفكاراً

يربطها بالأبعاد المعنوية والروحية فهو

يشبه الروح بالببغاء الذي لم يتحرر إلا

بعد أن مات جسده بمعنى الاستلهام

من (موتوا قبل أن تموتوا) فالروح لا

تتألق ولا تصل إلى كمالها إلا إذا غضت

وهو يمضي إلى أعلى عليين، متى يكون وحيه أقل من وحي النحل –ألمتقرأ أنت ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوثَرَ ﴾ [سورة الكوثر: ١]، إذن فلمإذا بقيت جافاً متيبساً ظمآن (٢٩)؟.

كما ذكر في الآية الكريمة ﴿ وَلَقَدُ كُرَّمْنَا بَنِيَّ ءَادَمُ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَفَضَّالْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنَّ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ [سورة الإسراء: ٧٠].

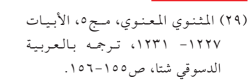
#### ارتباطات الوحي

#### علاقة الوحى بالروح:

جاء في قصة التاجر والببغاء: أن التاجر قبل أن يسافر إلى الهند، طلب ممن يعمل لديه ومن بينهم الببغاء أن يقول ما الهدية التي يرغب بأن يعود بها له، فلم سأل الببغاء، قال طلبت منه أن يسلم لها على الببغاوات هناك. وبعد أن سافر التاجر وشاهد سرباً من الببغاوات أوصل سلام ببغائه إليهم،

فالببغاء الذي يأتي من الوحي

الطرف عن الحياة الدنيوية ومشتهياتها ونوازعها التي تتشبث بها.





صوته، يكون مبدؤه قبل بداية الوجود. وهذا الببغاء مختف في داخلك، وأنت ترى انعكاسه على هذا وذاك<sup>(٣٠)</sup>. الوحى والإلهام:

- الإلهام هو أحد معانى الوحى:

الحق، ولا يقع لضعيف رأي قوي وما علمه الحق للنحل، لا يكون للأسد ولا لحمار الوحش إنه يصنع بيوتاً مملوءة بالشهد الطري، فلقد فتح الله عليه أبواب العلم.

وما علمه الله لدودة القز، هل علم فيلاً قطّ هذا العلم؟.

وآدم المخلوق من تراب تعلم العلم من الحق، حتى تألق علمه في السياء السابعة<sup>(٣١)</sup>.

- الله هو الذي يلهم عباده الصالحين: [سورة الأنبياء: ٦٩].
  - ١. وجاءها العسس لكنها ألقت
    - (٣٠) المثنوي المعنوي، مج١، البيتان ١٧٢٧-١٧٢٨، ترجمه بالعربية الدسوقى شتا، ص ۱۷٥.
  - (٣١) المثنوي المعنوي، مج١، الأبيات ١٠١٢ -١٠١٥، ترجمه بالعربية الدسوقى شتا، ص ۱۱۹.

بالطفل في التنور بأمر من الله.

هكذا أوحي إلى هذه المرأة حتى تصبح على علم أن هذا الوليد من نسل الخليل.

ولديه عصمة أمره تعالى ﴿ يَنَارُ قال: يا أيها الرفاق، قد ألهمني كُونِ بَرْدًا وسكنمًا ﴾ فلا تكون النار عليه حراً شارداً.

فألقت به المرأة في النيران، ولم تؤثر النار في بدن موسي<sup>(٣٢)</sup>.

٢. ثم جاءها الوحى أن ألقيه في اليم، وكوني راجية من الله ولا تمزقى شعرك ألقيه في اليم وثقى بالله، وسوف أجعلك تلتقين به عزيزاً وراضياً<sup>(٣٣)</sup>.

بالتناص مع مافي الآيتين الكريميتن: ﴿ قُلْنَا يَكِنَارُ كُونِي بَرُدًا وَسَلَكُمَّا عَلَى إِبْرَهِيمَ ﴾

## ﴿ وَأَوْحَيْنَا ٓ إِلَىٰٓ أُمِّر مُوسَى أَنَّ أَرْضِعِيهِ ۖ فَإِذَا

- (٣٢) المثنوي المعنوي، مج٣، الأبيات ٩٥٢-٩٥٥، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا،
- (٣٣) المثنوي المعنوي، مج٣، البيتان ٩٥٩-٩٦٠، ترجمه بالعربية الدسوقى شتا، ص ۱۰۱ – ۱۰۱.

# خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱلْمَدِّ وَلَا تَخَافِي وَلَا تَخَافِي وَلَا تَخَافِي وَلَا تَخَافِي وَلَا تَخَافِقُ مِن وَلَا تَخَرَفِتُ إِنَّا رَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِن الْمُرْسِلِينَ ﴾ [سورة القصص: ٧].

- يفيض الله عز وجل على الملهم إليه إدراكات ومعارف عظيمة وهي غالباً ما تكون مستورة عن العوام. إنه ليس تنجيهاً أو رملاً ولا رؤيا إنه وحي الحق والله أعلم بالصواب ومن أجل التعمية على العوام عند البيان يسميه الصوفية وحي القلب فهو موضع فاعتبره وحي القلب فهو موضع تجليه، وكيف يكون خطأ ما دام القلب واعياً به.

أيها المؤمن إن كنت تنظر بنور الله، فقد أمنت هنا من الخطأ والسهو<sup>(٢٤)</sup>.

- يستقي الربيّون قدرتهم من الوحي والإلهام الرباني: هم كهرمان الفكر وكل صوت من أي منهم يكون لذة الإلهام والوحي ويكون سراً منه (٥٠٠).

(٣٤) المثنوي المعنوي، مج٤، الأبيات ١٨٥١-١٨٥٢، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص١٩٨.

(٣٥) المثنوي المعنوي، مج١، البيت ٢٠٩٢، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٢٠٣.

- يغدو صاحب الإلهام منبعاً ومصدراً للمعرفة والإدراك: وكل من كان له مثل النحل نفلٌ من الوحي، كيف لا يكون منزله مليئاً بالعسل (٢٦)؟.

٣. علاقة الوحي بصاحب الوحي:

أ. الوحي الإلهي يشرح صدر النبي فأوحى الله تعالى إليه في التو واللحظة أن أعطه المهلة واسعة ولا تخش منها.

ب. ينهى الوحي أحياناً صاحب الوحي عن القيام بعمل ما عندما صح عزم داود الله على أن يبني المسجد الأقصى بالحجارة.

أوحى إليه الحق قائلاً: دعك من هذا الأمر فإن بناء هذا المكان لن يتم على يديك(٣٧)

ج. يحمي الوحي الأنبياء في مواجهة المستهزئين والكافرين لقد صنع نوح سفينة في البادية، فهاجمه مائة من

(٣٦) المثنوي المعنوي، مج٦، البيت ٢٩٢٥. ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٢٥٤. (٣٧) المثنوي المعنوي، مج٤، البيتان ٣٨٨-

۳۸۹ المسوي المعنوي، مج، البينان ۱۸۸۸ متا، ۳۸۹ مرحمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٧٤.

فلقد وضعت لكل إنسان سيرة ولقد

وهبت كل امريء مصطلحاً (٣٩).

الوحي يدعم الموحى إليه ويحميه ويدعوه للقيام بمسؤولياته الجسيمة لقد دعا المزمل لهذا السبب قائلاً له أخرج من الخباء، يا من هربت من الناس.

لا تلف رأسك بالعباء ولا تُخفِ وجهك، فالعالم جسم ضال وأنت له الذهن والمخ واللباب.

هيا ولا تختف من ذلك العار (الذي يثيره المدعي) فإن لديك شمع الوحي ذا الأضواء الباهرة.

هيا قم الليل فأنت شمع أيها الهمام، والشمع في الليل يكون في قيام (٠٠٠).

وفيها إشارة إلى الآيات الكريمة ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُزَّمِلُ ﴿ فَيُ الْيَكُ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ فَا يَضَفَهُ وَ الْمُزَمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللهِ [سورة المزمل: ١-٣].

(٣٩) المثنوي المعنوي، مج٢، الأبيات ١٧٥٤-١٧٥٧، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص١٥٦.

(٤٠) المثنوي المعنوي، مج٤، الأبيات ١٤٥٣ -١٤٥٦، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص١٦٣٠. قائلي الأمثال ساخرين.

إنه يصنع سفينة في صحراء ليس فيها بئر فياله من جاهل.

كان أحدهم يقول: سيري أيتها السفينة، وكان آخر يقول ألا فلتصنع لها جناحاً أيضاً.

وأخذ نوح يجيب: إن هذا كله بأمر الله، ولن تنتقص بمثل هذا الهزل والسخرية (٢٨).

وقد جاء في القرآن الكريم: ﴿ وَيَصْنَعُ الْفُلْكَ وَكَالَمُ مِنْ قَوْمِهِ عَلَيْهِ مَلَأٌ مِنْ قَوْمِهِ مَا اللهُ مِنْ قَوْمِهِ مَا اللهُ مِنْ قَوْمِهِ مَا اللهُ مِنْ قَوْمِهِ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ ال

د. يدافع الله عن عباده الصالحين وهبط الله الوحي على موسى من قبل الله قائلاً: لقد فصلت عبدنا عنا.

فهل تراك جئت من أجل الوصل؟. أم تراك جئت من أجل الفصل؟.

وما استطعت لا تسع قدماً في الفراق، «أبغض الأشياء عندي الطلاق»

(٣٨) المثنوي المعنوي، مج٣، الأبيات ٢٧٩٦-٢٨٠٠، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٢٤٣.



و. يذكر الوحي الموحى إليه بنقاط مهمة ودقيقة ويخبره عن حال أصحابه وشاء القضاء أنْ مَرِض هلال وأصبح عليلاً، فنقل الوحي الأحوال إلى المصطفى.

نزل الوحي عليه، صارت رحمة الله مواسية، قائلاً: إن فلاناً المشتاق لك قد مرض.

وذهب المصطفى إلى تلك الناحية من أجل عيادة هلال ذي الشرف<sup>(١١)</sup>.

ز. صاحب الوحي التشريعي معصوم
 والمنطق الذي لا يكون من الوحي
 يكون من الهوى، مثل غبار في الهواء
 والهاء.

إذ ما ينطق محمد على عن هوى «إن هو إلا وحي يوحي» (٢٤٠).

وفيها إشارة إلى الآيتين الكريمتين ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَىٰ اللهِ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ

- (٤١) المثنوي المعنوي، مج٦، الأبيات: ١١٥٥ و١١٥٩-١١٦٠، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص ١٢٤.
- (٤٢) المثنوي المعنوي، مج٦، البيتان ٤٦٨٣-٤٦٨٤، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٣٩٣.

يُوحَىٰ ﴾[سورة النجم: ٣-٤].

ح. النبي الأكرم الله هو نبي يوحى إليه وينشر النور في أرجاء العالم.

إن القمر ليقول للتراب والسحاب والفيء، لقد كنت بشراً، لكن يوحى إلي.

ولقد كنت مثلكم بطبعي وجبلتي، لكن وحي الشمس أعطاني مثل هذا النور<sup>(٣٤)</sup>.

إشارة إلى الآية الكريمة: ﴿ قُلَ إِنَّمَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

ط. يعلن الوحي محبة الله عز وجل لعبيده لقد قال الله تعالى لموسى بوحي القلب: أيها المختار المصطفى إنني أحبك (١٤٤).

# ﴿ ... وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِي وَلِئُصْنَعَ عَلَىٰكَ مَحَبَّةً مِّنِي وَلِئُصْنَعَ عَلَىٰعَيْنِيَ ﴾ [سورة طه: ٣٩].

- (٤٣) المثنوي المعنوي، مج١، البيتان ٣٦٧٣-٣٦٧٤، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٣٢٧.
- (٤٤) المثنوي المعنوي، مج٤، البيت ٢٩٢١، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٢٩.

#### الوحى والإنسان

١. الإنسان هو من يتلقى الوحى وإن لم تكن ثمة آذان متلقية للغيب، لما جاء الوحى من الفلك ببشرى واحدة (١٤٥). وفيه إشارة إلى الآية الكريمة: ﴿ قُلْ إِنَّمَآ أَنَاْ بَشَرٌّ مِّثُلُكُمْ يُوحَىٓ إِلَىٰٓ أَنَّمَاۤ إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَكِفَّةً فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ، فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِلحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدُا ﴾ [سورة الكهف: ١١٠]. ٢. نزر قليل من البشر لديه الطاقة تطيرنا بكم. والقدرة لتلقى الوحى وهذا النجم الذي لا اتجاه له، يدق تأثيره على الآذان التي تبحث عن الوحي (٢٦) وهو اختيار رباني لمن هو أهل لذلك كما جاء في الآية الكريمة: ﴿ وَأَنَّا أَخْتَرْتُكَ فَأَسْتَمِعُ لِمَا يُوحَى ﴾ [سورة طه: ۱۳].

٣. الوحي ينجي البشر من حبائل النفس
 ويخبر عن الحيل الشيطانية لكن
 لاطاقة للعقل بذلك وآفة الطائر

(٤٥) المثنوي المعنوي، مج٦، البيت ١٦٦٦، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص١٦٣.

(٤٦) المثنوي المعنوي، مج٦، البيت ١٠٥، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٣٩.

العين التي ترى الشهوة، ونجاة الطائر من العقل الذي يرى الشبكة. وكانت هناك شبكة أخرى لم يدركها العقل، فانظر إلى وحي الغيب، من هنا أسرع ذلك الصوب(٧٤).

- ٤. الإعراض عن الوحي يفضي إلى الضلال:
- أ. ولما كانوا منحرفين عن عطر الوحي ضالين عنه، كانت صرختهم: إنا تطيرنا بكم.

إن هذا المقال تعب ومرض بالنسبة لنا، وليس وعظكم بطيب الفأل بالنسبة لنا.

ولو أنكم بدأتم بالنصح علانية، لرجمناكم في التو واللحظة.

لقد سمنت أجسادنا على اللغو واللهو، ولم نطبع أنفسنا على النصح والعظات (٨٤).

- (٤٧) المثنوي المعنوي، مج٦، البيتان ٢٩٧٨-٢٩٧٩، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٢٥٧.
- (٤٨) المثنوي المعنوي، مج٤، الأبيات ٢٨٣-٢٨٦، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٦٦.

وهو إشارة إلى الآية الكريمة: ﴿ قَالُوٓا ۚ إِنَّا تَطَيَّرُنَا بِكُمٍّ لَهِن لَّتِ تَنتَهُوا لا.. لقد أخطأت، فإن الأصم لو لَنَرَجُمُنَكُمْ وَلَيمَسَّنَّكُمْ مِّنَّا عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ استسلم أمام وحى الكبرياء لرد إليه [سورة يس: ۱۸].

> ب. لقد قطعت الطريق، لكن على ظن كالبرق، فسر عشر هذا الطريق في أثر الوحى كالشرق.

> لقد قرأت "إن الظن لا يغنى من الحق" ومن مثل ذلك البرق عجزت عن الوصول إلى الشرق (٤٩).

إشارة إلى الآية الكريمة ﴿ وَمَا يَنْبَعُ أَكْثُرُهُمُ إِلَّا ظَنَّا ۚ إِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَقِّ شَيْئًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ [سورة یونس: ۳٦].

#### علاقة صاحب الوحي بالبشر

١. أصحاب القلب السليم يتلقون نداء صاحب الوحى ويعملون به عندما صفر سليمان مرة واحدة تجاه طيور سبأ قادها وأسرها بأجمعها.

اللهم إلا طائراً بلا روح أو جناح،

(٤٩) المثنوي المعنوي، مج٦، البيتان ٤١١٨-٤١١٩، ترجمه بالعربية الدسوقى شتا، ص ٥٤٥.

أو كان كالسمكة أصم من الأصل.

إشارة إلى الآيتين ﴿ وَحُشِرَ لِشُلَيْمُكُنَّ جُنُودُهُ. مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ وَٱلطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ [سورة النمل: ١٧].

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمٌ لِمَا يُحَيِيكُمٌ وَاعْلَمُواْ أَنَ ٱللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ، وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ [سورة الأنفال: ٢٤]. ٢. الصورة الباطنية لصاحب الوحى محجوبة عن الغافلين وعبيد الدنيا كيف لا يبصر الخلق وجهى؟. ذلك الوجه الذي فاق شمس المشرق نوراً وبهاءً؟. وإذا كانوا يبصرونه فلهاذا هذه الحيرة والتردد ومن ثم نزل الوحى قائلاً: إن هذا الوجه مخفيٌّ

(٥٠) المثنوي المعنوي، مج٤، الأبيات ٨٥٩-٨٦١، ترجمه بالعربية الدسوقى شتا، ص ۱۱۶.

عنهم (۱۰).

(٥١) المثنوي المعنوي، مج٤، البيتان ٣٤٧٥-٣٤٧٦، ترجمه بالعربية الدسوقى شتا، ص۳۸۸.

٣. يخترق الوحي حجب النور التي تعد من أصعب الحجب في وجه السالكين. إن الصورة ظل والمعنى هو الشمس، والنور بلا ظل يكون في الخراب.

وعندما لا تبقى فيها لبنة فوق لبنة، لا يبقى لنور القمر ظل قبيح.

واللبنة وإن كانت ذهبية فهي جديرة بالاقتلاع، ما دام ثمن اللبنة هو الوحى والنور.

والجبل مندك من أجل دفع الظل، والتمزق إرباً قليلٌ من أجل هذا النور. وعندما سطع نور الصمد على ظاهر الجبل اندك، فها بالك لو سطع على داخله(٥٢).

إشارة إلى الآية الكريمة ﴿ وَلَمَّاجَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَلِنا وَكَلَّمَهُ، رَبُّهُ، قَالَ رَبِّ أَرِنِي مُوسَىٰ لِمِيقَلِنا وَكَلَّمَهُ، رَبُّهُ، قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنظُرُ إِلَى أَنْظُرُ إِلَى أَنْظُرُ إِلَى أَنْظُرُ مَكَانَهُ، فَسَوْفَ تَرَكِني فَلَمَا تَجَلَى رَبُّهُ، لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ، دَكَّا وَخَرً فَلَمَّا تَجَلَى رَبُّهُ، لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ، دَكَّا وَخَرً

(٥٢) المثنوي المعنوي، مج٦، الأبيات ٢٧٦١-٤٧٦٥، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٧٩٧.

مُوسَىٰ صَعِقاً فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ شُبْحَننَك تُبُتُ إِلْيَكَ وَأَنا أَوَّلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٤٣].

#### علاقة الوحى بالعقل

ذكر الرومي أنواعاً للعقل في المثنوي وهي:

أ. العقل القدسي وديدنه الإدراك والشعور والفهم والتدبير وإصلاح أمر المعاش والمعاد وتشخيص حسن الأعمال والأحوال وقبحها والمصالح والمفاسد المترتبة عليها.

 ب. العقل الإيهاني والعرشي وهو من تجليات العقل العملي الممدوح.

ج. عقل الشيطنة والدهاء والتزوير في الأمور الدنيوية وهو مظهر العقل المذموم، فعن محمد بن عبد الجبار عن بعض أصحابنا رفعه إلى أبي عبد الله الله قال: قلت له: ما العقل؟. قال: ما عبد به الرحمن واكتسب به الجنان، قال: قلت: فالذي كان في معاوية؟. فقال: تلك الشيطنة، تلك الشيطنة، وليست وهي شبيهة بالعقل، وليست

لا يدركها العقل، فهي عزيزة نادرة (٥٠٠).

مساحة الوحي والمكاشفات أوسع من الفكر والتأمل العقلى.

والفكر والظن على مثال القناة، والوحي والكشف سحاب وسهاء.

وماء المطر يجعل الحديقة ذات مائة لون، لكن القناة تجعل الجيران يتشاحنون على الماء(٢٠٠).

الوحي أسمى وأعلى من العقل الجزئي ولا طريق للنقص إليه.

اعلم أن النص هو وحي الروح القدسي يقيناً، وأن قياس العقل الجزئي ذاك أدنى منه.

فالعقل صار من الروح ذا إدراك وعظمة، فمتى تصير الروح تحت إشرافه؟.

إن الروح ذو تأثير على العقل، ومن ذلك التأثير يدبر العقل "الأمور"(٥٧).

- (٥٥) المثنوي المعنوي، مج٢، الأبيات ٣٢٦٨-٣٢٧٠، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٢٧٣-٢٧٤.
- (٥٦) المثنوي المعنوي، مج ٥، البيتان ٢٤٩٣-٢٤٩٤، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص٢٦٩-٢٧٠.
- (٥٧) المثنوي المعنوي، مج٣، الأبيات ٣٥٨٥-

بالعقل <sup>(۵۳)</sup>.

د. العقل الجزئي وهو عقل يشوبه النقص. ولا يكفي لإدراك حقائق الأمور والأشياء. لأنه في معرض الآفات والظن والوهم.

ه. العقل الكلي وهو لدى الرومي بمعنيين: الأول هو العقل المجرد العلوي المفارق للهادة. والمعنى الآخر له هو العقل الكلي المحيط بكل الأشياء ويدرك الأمور بجدارة. ويرى الرومي أن هذا العقل يختص بالأنبياء والأولياء (١٥).

ا. مقارنة العقل بالروح الوحياني وروح الوحي أكثر خفاءً من العقل، ذلك أنه غيبي، ومن ذلك الصوب. وعقل أحمد لم يصبح خافياً على أحد، لكن روح وحيه، لم تصبح مدركة لكل روح.

ولروح الوحي حركات مناسبة له،

<sup>(</sup>٥٣) الكليني -أصول الكافي- كتاب العقل والجهل ج ص٥.

<sup>(</sup>٥٤) الشرح الجامع للمثنوي المعنوي، مج١، كريم زماني، ص٣٧٦.

كل علم لا يستقي وجوده من الوحي يشوبه هوى النفس. والمنطق الذي لا يكون من الوحي يكون من المواء من الهوى، مثل غبار في الهواء والهباء (۸۰).

#### المصادر والمراجع:

(مرتبة بحسب عدد مرات استعمالها في البحث)

- شرح جامع مثنوي معنوي، ٦ جلد،
   کریم زماني، انتشارات اطلاعات،
   طهران، ٢٠١٣م. (فارسي).
- مثنوي معنوي، جلال الدين مولوي، بإشراف توفيق سبحاني، دار روزنة للنشر، الطبعة السابعة، ۲۰۰۷م.
- ٣. مثنوي مولانا جلال الدين الرومي،
   المجلدات الستة، ترجمه وشرحه وقدم له إبراهيم الدسوقي شتا،
   المشروع القومي للترجمة، ١٩٩٧م.
- غیم، تحقیق علی أوجبي، مكتبة متحف ومركز

٣٥٨٧، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، م ٣٠٧

(٥٨) المثنوي المعنوي، مج٦، البيت ٢٦٨٢، ترجمه بالعربية الدسوقي شتا، ص ٣٩٢.

- وثائق مجلس الشورى الإسلامي، طهران ۲۰۰۸م.
- نظرية المعرفة، جعفر سبحاني، الدار الإسلامية، بيروت، الطبعة الأولى،
   ١٩٩٠م.
- معرفت شناسي، حسن معلمي،
   مركز المصطفي الدولي للنشر، الطبعة
   الثانية، ١٤٣٢ هـ. ق. (فارسي).
- ٧. مناقب العارفين، شمس الدين أحمد الأفلاكي العارفي، تصحيح وتحشية تحسين يازيجي، دنيا الكتاب، الطبعة الثانية، طهران، ١٩٨٣م.
- ٨. نفحات الأنس من حضرات القدس،
   نور الدين عبد الرجمن الجامي، لا
   مكا، لا تا.
- ٩. المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهاني، تحقيق محمد سيد كيلاني، بيروت، دار المعرفة، لا تا.المعجم الفلسفي، جميل صليبا، الشركة العالمية للكتاب، بيروت، 1818هـ. ق.
- ١٠. نظرية المعرفة في القرآن الكريم، الشيخ جوادي الآملي، ترجمه الى

العربية لجنة الإسراء، دار الصفوة، الطبعة الأولى، بىروت، ١٩٩٦م.

> ١١.المعرفة في نظر القرآن، السيد العربية على الهاشمي، دار الهادي،

۱۲. لب لباب مثنوي، الملا حسين الكاشفي، نشريات أفشاري، لا تا. (فارسي).

> وتعليق محمد العريبي، دار الفكر، الطبعة الأولى، ١٩٩٣م.

الدين الرازي، سميح دغيم، مكتبة لبنان، الطبعة الأولى، بيروت،

۲۰۰۱م.

١٥. معجم المصطلحات الفلسفية لدى الملا صدرا، جعفر سجادى، محمد الحسيني البهشتي، ترجمه الى وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامية، الطبعة الأولى، طهران، ٢٠٠٠م.

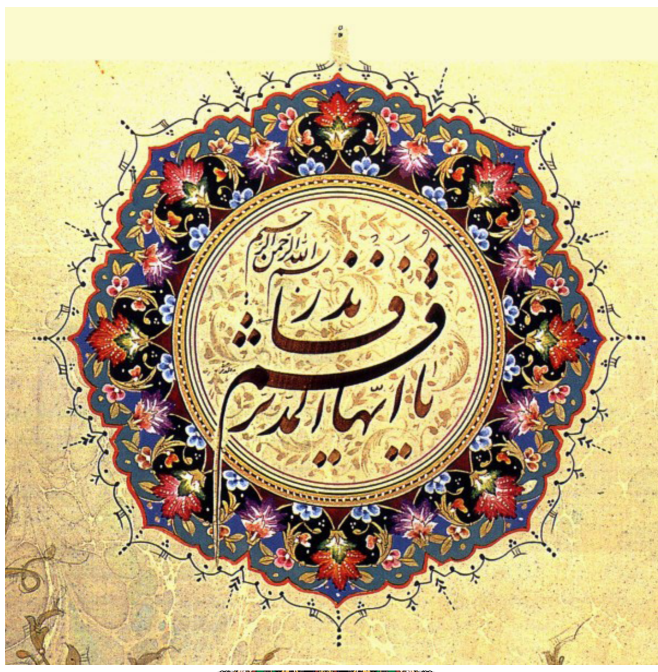
الطبعة الأولى، بيروت، ٢٠٠٢م. ١٦. بحار الأنوار، الكتاب السادس، القسم الأول، المجلسي، إحساء الكتب الإسلامية، الطبعة الأولى، قم، ۲۰۰۹م.

١٣. تهافت التهافت، ابن رشد، مقدمة ١٧. أصول الكافي، الجزءان الأول والثاني، الكليني، منشورات الفجر، الطبعة الأولى، بىروت، ٢٠٠٧م.

١٤. موسوعة مصطلحات الإمام فخر ١٨. المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم، محمد فؤاد عبد الباقي، دار الحديث، القاهرة، ١٩٨٥م.











بحث مبسط في عرضه وامثلته يعرض لأدب الحوار في القرآن الكريم اراد السيد الباحث أسلوب بيان القرآن الكريم في الحوار الدائر بين قوى الايمان وقوى الضلال، او لنقل: قوى الهداية المتمثلة بالانبياء والصالحين من العباد من جهة وكفار الامم ممن ردوا على الانبياء دعوتهم من جهة اخرى. وقد اتخذ السيد الباحث من القرآن الكريم المصدر الاشمل لامثلته التي ساقها ليرفد الحجة بالدليل الذي لا يحاد عنه وباسلوب مبسط واضح ينأى عن اللجاجة و العمق المعقد والغامض.

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على محمد وآله الطبين الطاهرين وعلى أصحابه البررة المنتجبين وعلى جميع الأنبياء والمرسلين.

هل لك عزيزي القارئ في رحلة نتنقل فيها في حدائق القرآن الكريم؟. وسألفت نظرك وأنت تتجول معي في هذه الحديقة هذه الرحلة إلى أزهار في هذه الحديقة تكون بين يديك وعن جانبيك فواحة العبير رائعة شذية ساحرة بجهالها تأخذ بمجامع القلب حتى ترى أي سر عظيم في هذا الكتاب الخالد الذي يعطي كل قاصد إليه مقدار ما يتمكن أن يحمل منه. لنبحث في هذه الحديقة الغناء عن أدب الحوار القرآني. فإن اتفقنا فعلى بركة الله.

وجد الحوار منذ أقدم العصور فتاريخه موغل في القدم، فقد جرى الحوار بين الله سبحانه وملائكته. قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَ عِكَةِ إِنِي جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَآءَ وَخَنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَآءَ وَخَنْ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ

# وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي ٓ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [سورة البقرة: ٣٠].

وجرى بينه -سبحانه وتعالى -وبين إبليس ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلّا تَسَجُدُ إِذْ أَمَرْتُكُ وَاللّهِ مَا مَنَعَكَ أَلّا تَسَجُدُ إِذْ أَمَرْتُكُ وَاللّهِ مَا مَنَعَكَ أَلّا تَسَجُدُ إِذْ أَمَرْتُكُ وَاللّهُ وَمَا يَكُونُ لِكَ أَنَ تَتَكَبّر فَا اللّهُ فَمَا يَكُونُ لِكَ أَن تَتَكَبّر فِيهَا فَاخُرُجُ إِنّكَ مِنَ الصّغِرِينَ ﴿ اللّهُ قَالَ أَنظِرْفِى فَيهَا فَاخُرُجُ إِنّكَ مِنَ الصّغِرِينَ ﴿ اللّهُ قَالَ أَنظِرْفِى فَيهَا فَاخُرُجُ إِنّكَ مِنَ الصّغِرِينَ ﴿ اللّهُ قَالَ أَنظِرُفِى فَيهَا فَاخُرُجُ إِنّكَ مِنَ المُسْتَقِيمَ قَالَ فَيمَ مَنْ كَلَيْ اللّهُ مَنْ وَكُن مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ كَلّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ كَلّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَنْ كَلّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ مَنْ اللّهُ عَلْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَالّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَالِكُونُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ

ودار الحوار بين الله سبحانه وتعالى ورسله، وبين الرسل وأقوامهم على ما سنرى في هذا البحث.

وحصول الأمر طبيعي جدا الاختلاف وجهات النظر. فكل مخلوق يختلف عن بني جنسه، فالواحد لا يتكرر، فكما تختلف بصمات إبهام الإنسان ورائحة جسده وقزحية عينيه وملامح وجهه وبشرته يختلف تفكيره ولا يستطيع

أحد منع الإنسان من التفكير، فإذا فكر اختلف في وجهة نظره مع غيره فبدأ الحوار، ومن الخطإ نزع أفكار الآخر بالقوة، ولكن نسلك معه سبيل الحوار. وللحوار أسهاء مختلفة، اختلف بعضها أحمن بعض قليلاً أو كثيرًا فمن أسهائه:

الحوار والمحاورة وهو المرادة في الكلام، ومنه التحاور<sup>(۱)</sup>. ومراجعة المنطق والكلام في المخاطبة<sup>(۱)</sup>.

قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرُكُما ۗ ﴾ [سورة المجادلة: ١]. وتحاورا: تراجعوا في الكلام بينهم (٣).

الجدل وهو المفاوضة على سبيل المنازعة والمغالبة وأصله جدلت الحبل أي أحكمت فتله، ومنه الجديل. وجدلت البناء أحكمته والأصل في الجدل الصراع وإسقاط الإنسان خصمه على الجدالة وهي الأرض الصلبة (٤). والجدل اللدد في الخصومة

(٤) المفردات في غريب القرآن -جدل -٩٧، ولسان العرب ـ جدل.

والقدرة عليها. جادله فهو جدل<sup>(ه)</sup>. والجدل مقابلة الحجة بالحجة والمجادلة المناظرة والمخاصمة<sup>(۱)</sup>.

قال تعالى: ﴿ وَجَدِلْهُم بِاللَّتِي هِيَ الْحَسَنُ ﴾ [سورة النحل: ١٢٥] ﴿ وَإِن جَدَدُلُوكَ فَقُلِ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [سورة الحج: ٦٨] ﴿ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجَ ﴾ [سورة البقرة: ١٩٧] ﴿ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ﴾ [سورة الزخرف: ٥٨].

٣. الامتراء: ويراد به المحاجة فيها فيه مرية والمرية التردد في الأمر وهو أخص من الشك، وأصله مريت الناقة إذا مسحت ضرعها(\*).
 قال تعالى: ﴿ قَوْلَ لَا اللَّهِ عَالَى اللَّحَقِ اللَّذِي قال تعالى: ﴿ قَوْلَ اللَّهِ عَلَى مَا يَرَىٰ ﴾ [سورة مريم: ٣٤] ﴿ أَفَتُمُرُونَهُ عَلَى مَا يَرَىٰ ﴾ [سورة النجم: ١٢] ﴿ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِلَّ عَلَى اللَّهِ مَا يَرَىٰ ﴾ [النجم: ١٢] ﴿ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِلَّ عَلَى اللَّهِ مَا يَرَىٰ ﴾ [سورة طَهُم إلَّا مِلَّ عَلَى اللَّهِ مَا يَرَىٰ اللَّهِ إِلَّا مِلْ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

 المناظرة وهي المباحثة والمباراة واستحضار كل ما يراه الإنسان

<sup>(</sup>١) المفردات في غريب القرآن -حور -١٤٢.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب -حور -.

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط: -حور -.

<sup>(</sup>٥) القاموس الحيط -جدل.

<sup>(</sup>٦) لسان العرب -جدل -.

<sup>(</sup>٧) المفردات في غريب القرآن: مرى -٦٩.

ببصيرته، والنظر: البحث وهو أعم من القياس، لأن كل قياس نظر<sup>(۱)</sup>، ولا عكس، وتناظرا تقابلا<sup>(۱)</sup> والمناظرة أن تناظر أخاك في أمرٍ إذا نظرتما معا كيف تأتيانه <sup>(۱)</sup>.

ويذكر أن أول من وضع قواعد الجدل أرسطو وقد أطلق على كتابه الجدل.

ويعد الفخر الرازي أبو عبد الله محمد بن ضياء الدين عمر بن الحسين بن الحسن بن علي الطبرستاني الشافعي الرازي (٤٤٥ - ٢٠٦ه. ) وركن الدين محمد بن محمد المحيدي (ت١٠هـ) من ألف في المناظرة (١١٠).

و يعلم القرآن الكريم رسول الله ومن اتبعه من المسلمين المنهج السليم في أدب الحوار والجدال بقوله تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ

(٨) المفردات في غريب القرآن: -نظر -٥٠٠.

(١١) وفيات الاعيان: ٤/ ٥٧، والافي بالوفيا ت: ٢٤/ ١٧٥ -١٨٢، وآداب البحث والمناظرة: ٣ وما بعدها.

قدم لنا القرآن الكريم أسلوبًا حوارياً قائماً على سمو الخلق مترفعًا عن الانحدار إلى القذف والإسفاف والتراشق ببذيء القول، وأراد القرآن أن يترفع المسلمون في حوارهم مع أهل الكتاب عن أسلوبهم المنحط وأن يقابلوا خشونة أخلاقهم بالصدر الرحب المترفع عن الانحدار إلى مستواهم.

ولا تجدن منصفًا في الحوار بعيدًا عن التعصب كالقرآن الكريم. قال تعالى: ﴿ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَكَىٰ هُدًى أَوْ فِي تعالى: ﴿ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَكَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَكَالٍ مُبِينٍ ﴾ [سورة سبأ: ٢٤]. فقد أراد القرآن من المسلم عدم التعصب لرأي تبناه مسبقًا وألا يستهجن الرأي الآخر بل يقول لخصومه نحن نتحاور وإن أحد الطرفين على هدى والآخر على ضلال ولم يحدد المحق مسبقًا ولم يعين ضلال ولم يحدد المحق مسبقًا ولم يعين

<sup>(</sup>٩) القاموس المحيط: -نظر -.

<sup>(</sup>١٠) لسان العرب: -نظر -.

المبطل ويطلب من المسلمين أن يتحلوا بأعلى درجات الأخلاق وضبط النفس مع أعتى خصومهم.

إن هذا المنهج من الحوار لهو ذروة العدل والإنصاف ومنتهى الحكمة وهو من أرقى أدب الحوار والجدل، لأن خصمك عندما يجدك متعصبًا مسبقًا لرأيك الذي تبنيته وتحكم عليه بالزيغ والضلال سينفر منك ولا يفتح لك أذنه ويوصد باب قلبه ولا يستمع إلى حديثك ويهاجمك بكل ضراوة وشراسة وعنف.

لقد علمنا القرآن الحوار السليم بقوله تعالى: ﴿ قُل لا تُسْعَلُونَ عَمَّا الله بقوله تعالى: ﴿ قُل لا تُسْعَلُونَ ﴿ قُلُ الله الله عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ قُلُ قُلْ الله عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ قُلُ قُلْمَ الله الله الله الله الله الله الفقية الفقية الفقية المعلمين من المسلمين مخاطبة خصومهم خطابًا لينًا هادئًا حكيمًا، يقول: قولوا لهم: هبوا أننا أجرمنا يقول: قولوا لهم: هبوا أننا أجرمنا فإنكم لن تسألوا عن جريمتنا ولن فإنكم لن تسألوا عن جريمتنا ولن تتحملوا أوزارنا ﴿ أَلّا نُزِرُ وَازِرَةٌ وِزْدَ النجم: ٣٨] لقد أعلنها القرآن صريحةً ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْدَ القرآن صريحةً ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَزَدَ الله القرآن صريحةً ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَزَدَ القرآن صريحةً ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَزَدَ

أُخْرَىٰ ﴾ [سورة الانعام: ١٦٤] (١١٠). مؤكدًا ﴿ إِنَّ هَلْذَا لَغِي ٱلصَّحُفِ ٱلْأُولَىٰ مؤكدًا ﴿ إِنَّ هَلْذَا لَغِي ٱلصَّحُفِ ٱلْأُولَىٰ الصَّحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ [سورة الأعلى: ١٩ـ١٩] بل لا يحمله عن صاحبه أحد ﴿ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ ﴾ [سورة المائدة: ١٠٦] (١٠)، بله الخصم الذي لا يتحمل وزر خصمه، وطلب القرآن من المسلمين ألا ينسبوا لخصومهم الجريمة بل عليهم أن يقولوا لهم: ﴿ وَلَا نُسْئَلُ بِسَمِيهُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ يسميه عملاً حتى لا يستفزهم.

إن هذا جانب آخر من جوانب إعجاز القرآن الذي نزل على رجل يعيش في مجتمع لا يعرف إلا لغة السيف وتتحكم فيه شريعة الغاب، فيفتك قويهم بضعيفهم ويعمل أحدهم بقانون:

وهل أنا إلا من غزية إن غوت

غويت وإن ترشد غزية أرشد<sup>(١٤)</sup>

<sup>(</sup>۱۲) [سورة الإسراء: ۱۵] و [سورة فاطر: ۱۸] و [سورة الزمر: ۷].

<sup>(</sup>۱۳)[سورة الأنعام: ۱۵۲]، و [سورة فاطر: ۱۸].

<sup>(</sup>١٤) البيت لدريد بن الصمة من قصيدة يرثي فيها أخاه عبدالله، الاغاني: ١٠/ ١٠ -١٢.

## ويعمل بمنهج: إذا بلغ الفطام لنا صبي

تخر له الجبابر ساجدينا<sup>(١٥)</sup> وإذا بهذا المجتمع يفاجأ بأسلوب حواري هادئِ سمح سماحة الإسلام متزن عقلاني. فمن أين جاء الورد ونبت بين الأشواك؟!.

وكيف تغلب في النهاية الورد على الشوك؟!. والقاعدة تقول:

وإذا نبت البطاح اختلفا

غلب الشوك على الورد الجني(١٦) جاءهم رسول الله ﷺ يحمل لهم في حواره معهم قول الله تعالى: ﴿ وَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل لِّي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ ۖ أَنتُم بَرِيْغُونَ مِمَّآ أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيٓءُ مِمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [سورة يونس: ٤١]. إنها دعوة الحق فلا يجد خصمه إلا الإذعان لها أو المكابرة. من أدب الحوار القرآني الابتعاد

المعلقات السبع: ١١٩ -١٩٣٠. (١٦) البيت للشاعر المجاهد الشهيد السعيد

(١٥) البيت لعمرو بن كلثوم من معلقته، شرح

آية الله السيد محمد سعيد الحبوبي (١٢٦٦-١٣٣٣هـ) من موشحة في ديوانه: ١/ ١٨٣.

عن التعالي على الخصم ﴿ قُلِ ٱللَّهُ يُحَيِّيكُمْ ا ثُمَّ يُمِيثُكُونُ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَةِ لَارَيْبَ فِيهِ ﴾ [سورة الجاثية: ٢٦].

إنه الحوار المهذب البعيد عن السباب والفحش والطعن ﴿ قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْفَتَاحُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [سورة سبأ: ٢٦].

إنه الإنصاف والمروءة والهدوء و أخذ الخصم بالأسلوب اللين الحكيم والابتعاد عن السخرية و الهمز واللمز ﴿ وَنُكُّ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُّمَزَةٍ ﴾ [سورة الهمزة: ١].

ويريد القرآن للحوار أن يصدر عن علم ووعى إذ أن المتحاور يجب أن يكون ذا دراسة وثقافة وإلمام بالموضوع الذي يتحاور فيه قال تعالى: ﴿ يَتَأَهُّلَ ٱلْكِتُكِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ وَمَآ أُنْزِلَتِ ٱلتَّوْرَكةُ وَٱلْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ ۚ أَفَلًا تَعْقِلُونَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَاجَبُتُمْ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُّونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِدِ عِلْمٌ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [سورة آل عمران: ٦٥ -٦٦].

والمتحاور مطالب بالالتزام بالحوار

العلمي فإن كان ناقلاً فيلتزم الأمانة العلمية في صحة النقل، وإن كان مدعيا فعليه تقديم البينة وأن يبتعد عن التضاد مع دعواه ولا يتناقض في أقواله مع مدعاه.

وهناك ثوابت يتفق عليها الطرفان يجب الإذعان لها والتسليم بها من قبل الطرفين. والمحاور الحصيف العالم يقبل بالنتائج التي يفضي إليها الحوار. يعلمنا القرآن كيف نتحاور حواراً علميا هادئًا مستعملين اللين مع الطرف الآخر مهما كان، قال تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِئْبِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَلَعِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْبُدُ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ = شَكَيُّنًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُ نَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ ۚ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَادُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [سورة آل عمران: ٦٤]. إنها دعوة لتوحيد الله، وهي دعوة الأنبياء جميعًا وألا نطيع الأحبار والرهبان بها حرفوا من كتب السماء ﴿ فَإِن تُوَلَّوْا ﴾ عن التوحيد وجنحوا إلى الشرك فقولوا لهم لزمتكم الحجة فاعترفوا بأننا مسلمون دونكم واعترفوا بأنكم كافرون بها نطقت

به الكتب وتطابقت عليه الرسل (۱۷). إنها دعوة كريمة لخير حوار وأنصفه وأهدئه يسير على نهج: ﴿ ٱدۡفَعۡ بِالَّتِيهِ هِيَ اَحۡسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيۡنَكَ وَبَيۡنَكُ وَبَيۡنَكُ عَدَاوُةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ عَمِيمٌ ﴾ [سورة فصلت: ٣٤].

هكذا علمنا القرآن أن نتحاور مع أهل الكتاب فكان من باب أولى أن يكون الحوار مفتوحًا بيننا نحن المسلمين ولكن الحاصل غير هذا فالمسلم يقاطع أخاه المسلم و لو انتهى الأمر عند القطعة

#### لهان علي ما ألقى ولكن

تعالوا وانظروا بمن ابتلاني!. هناك كتب تؤلف -مع الأسف- لشتم المسلمين يشتم فيها المسلم إخوانه المسلمين ويرميهم بكل شنيع فإذا ألف كتابًا كهذا حسب أنه فتح فتحًا مبينًا كأنه لم يسمع قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُحَدِلُوا وَ كَأَنه لَم يسمع قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُحَدِلُوا الْحَالِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>۱۷) الكشاف: ۱/ ۲۹۸ وتفسير البيضاوي:۱۱ ۱۹۶.

ظنك بمن، يقول: إن هؤلاء المسلمين أخطر على الإسلام من اليهود!.

لقد وضع القرآن القواعد العامة في الحوار كما وضع القواعد العامة في الأخلاق. قال تعالى: ﴿ خُدِ ٱلْعَفُو فِي الْأَخْلِقِ. قال تعالى: ﴿ خُدِ ٱلْعَفُو وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَنْهِلِينَ ﴾ وأَمْنُ بِٱلْغُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَنْهِلِينَ ﴾ [سورة الاعراف: ١٩٩]. إنها مكارم الأخلاق يوجه بها القرآن رسوله والعفو ومن ورائه المسلمين بالحلم والعفو وكظم الغيظ بل دعاهم إلى أن يتسموا بالإحسان إلى من أساؤوا إليهم وهذه صفة المحسنين الذين قال تعالى عنهم: فَالْحَافِينَ عَنِ صفة المحسنين الذين قال تعالى عنهم: النّاسِ وَاللّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينِ ﴾ [سورة ألنّاسِ وَاللّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينِ ﴾ [سورة آل عمران: ١٣٤].

أَهْلَهُما شِيعًا ﴾ [سورة القصص: ٤] ﴿ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالِ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُۥ لَمِنَ ٱلْمُشْرِفِينَ ﴾ [سورة يونس: ٨٣] ﴿ إِنَّهُۥ لَمِنَ ٱلْمُشْرِفِينَ ﴾ [سورة القصص: ٤]. مع هذا كله فإن الله سبحانه وتعالى ترك له باب التوبة مفتوحًا عسى أن يثوب إلى رشده فيهتدي. وبعث إليه موسى وهارون إلى وأوصاهما بأن يكونا لينين معه: ﴿ آذَهُمَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُۥ طَغَى ﴿ آنَ فَقُولًا لَيْنَا لَعَلَهُۥ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَغَثَىٰ ﴾ [سورة طه: ٣٤ -٤٤]. إن هذا لهو المثل الأعلى في أدب الحوار، هكذا يريد الله سبحانه وتعالى أن يكون الحوار بأدب، حتى مع أعتى طواغيت الأرض.

وهكذا علم القرآن رسول الله على ومع وعلمنا أدب الحوار مع المشركين ومع أهل الكتاب يرقى إلى ذروة الأدب في الحوار فلا يستخف بهم ولا تسفه أحلامهم ولا يشتمون.

وجرى الحوار حتى مع الشيطان كما رأينا.

وهكذا سار الرسل في حوارهم مع أقوامهم على المنهج الذي رسمه

الله سبحانه وتعالى، فهؤلاء قوم عاد وعلى هذا المنهج الذي وجه الله به أنبياءه سار في الحوار شيخ الأنبياء وأسلوبه الهادئ معهم: ﴿ قَالَ ٱلْمَلاُّ نوح ﷺ كما يقصه علينا القرآن الكريم ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِـ فَقَالَ يَقَوْمِ ٱعۡبُدُوا ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَىٰهٍ غَيْرُهُۥۤ إِنِّ ٓ أَخَافُ اللهُ قَالَ يَنَقُومِ لَيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَكِكِنِّي عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [سورة الاعراف: ٥٩].

فبهاذا قابلوا هذه الدعوة المخلصة

لقد انحازوا إلى جهلهم وطغيانهم ونسبوا الضلال إلى نبيهم نوح الله ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ۚ إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِي ضَلَالِ مُّبِينِ ﴾ [سورة الاعراف: ٦٠]. فكيف قابل شيخ الأنبياء جهلهم هذا؟. قابله بالأسلوب الهادئ الرصين ﴿ قَالَ يَنْقَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلَالَةٌ وَلَكِكنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ ٱلْمَاكِينَ اللهُ أُبَلِّغُكُمْ رِسَاكَتِ رَبِّي وَأَنصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَانَعْلَمُونَ ﴾ [سورة الاعراف: ٦١ -٦٢]. فهاذا كانت النتيجة؟. هل استجابوا لنداء العقل وسمعوا قول المرشد الناصح؟. كلا بل ﴿ قَالُواْ لَبِن لَّمْ تَنتَهِ يَننُوحُ لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمَرْجُومِينَ ﴾ [سورة الشعراء: ١١٦]

بأسلوبهم الخشن مع نبيهم هودللي ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِۦٓ إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِي سَفَاهَةٍ وَإِنَّا لَنَظُنُّكَ مِنَ ٱلْكَاذِبِينَ رَسُولٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ أَبَلِّغُكُمْ رِسْلَكتِ رَبِّي وَأَنَاْ لَكُو نَاصِحُ أَمِينُ اللَّهُ أَوْعَجِبْتُدُ أَن جَاءَكُمُ ذِكُرُ مِن رَّبِّكُمُ عَلَى رَجُلِ مِنكُمٌ لا نقاذهم من عذاب الله؟. لِكُنذِرَكُمْ فَاذْكُرُوٓاْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَآءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوجِ وَزَادَكُمْ فِي ٱلْخَلْقِ بَصَّطَةً فَأَذْكُرُوٓاْ ءَالَآءَ ٱللَّهِ لَعَلَّكُمْ لُقُلِحُونَ ﴾ [سورة الاعراف: ٦٦ -٦٩] وكان المنتظر أن يستجيبوا لنبيهم للله لو كانوا يعقلون، لكنهم ركبهم الشيطان والغرور بدافع جهلهم واستحوذ على قلوبهم الشيطان لذلك ﴿ قَالُوٓا أَجِثَتَنَا لِنَعْبُدَ ٱللَّهَ وَحُدُهُۥ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا ۗ فَأَنِنَا بِمَا تَعِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّندِقِينَ ﴾ [سورة الاعراف: ٧٠].

هكذا هو شأن الجاهلين يريد الأنبياء إرشادهم إلى طريق الخير فيأبون إلا الضلال.

أرأيت كيف يرفض الضالون الهداية والهداة ويقولون لهاديهم الداعي إلى دين الله إذا لم تترك دعوتنا إلى الصراط المستقيم المنقذ من الضلال ﴿ يَنْوُحُ لَتَكُونَنَ مِنَ المُمرَّحُومِينَ ﴾، وأكثر من هذا فإنهم يستعجلون العذاب ﴿ قَالُواْ يَنُوحُ قَدَ جَدَدَلْتَنَا فَأَيْنَا بِمَا تَعِدُنَا فَا فَيْنَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴾ [سورة هود: جَدَدُلْتَا فَأَيْنَا بِمَا تَعِدُنَا فَالَّوْ يَنْوَحُ هَدُ الله المعنت بالحلم إن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴾ [سورة هود: ٣٢] فقابل نوح ذلك التعنت بالحلم ويَيْنَهُمْ فَتُحًا وَنِجِينِ وَمَن مَعِيَ مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ ويَيْنَهُمْ فَتُحًا وَنِجِينِ وَمَن مَعِيَ مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ ويَيْنَهُمْ فَتُحًا وَنِجِينِ وَمَن مَعِيَ مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ ويَيْنِ السورة الشعراء: ١١٧ -١١٨].

وعلى هذا السنن سار أبو الأنبياء إبراهيم الله في حواره مع قومه كما نقل القرآن الكريم: ﴿ وَاُذَكُرُ فِي ٱلْكِنَبِ إِبْرَهِيمَ القرآن الكريم: ﴿ وَاُذَكُرُ فِي ٱلْكِنَبِ إِبْرَهِيمَ الْمَانَ مِرِيقًا نَبِيًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

هادئ يعلوه الاحترام ويزينه الأدب ويحفه الخضوع وهو يخاطب آزر (۱۸). قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَ اللهِ أَيْنِ أَرَىٰكَ وَقُوْمَكَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَ اللهِ إِنِّ أَرَىٰكَ وَقُوْمَكَ فِي ضَكَلِ مُبِينِ ﴾ [سورة الانعام: ٤٧] وكان يخاطبه بعبارة: ﴿ يَا أَبَتِ ﴾، وكان يخاطبه بعبارة: ﴿ يَا أَبَتِ ﴾، حتى أنه كررها أربع مراتٍ لما فيها

(١٨) زعم بعض المفسرين أن آزر هو أبو إبراهيم للله وقال آخرون إنه ليس أباه، وأجمع أهل النسب أن إبراهيم بن تارخ بن ناحور وأن آزر هو عمه أو اسم صنم أو بمعنى أعوج فكأن إبراهيم عابه بزيغه وانحرافه عن ً الحق والأب يطلق على الجد والعم وكل كثير العطاء يتولى أمور إنسانِ فإن ذلك الإنسان يراه بمنزلة أبيه. قالوا إن أباء النبي محمدٍ ﷺ إلى آدم كلهم موحدون فكيف يتولد النبي من الشرك؟. وقد أراد الله سبحانه وتعالى أن يطهره الله وآل بيته الله تطهرًا فقال تعالى ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُرُ تَطْهِيرًا ﴾ [سورة الأحزاب: ٣٣] والمشركون نجس ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُ ﴾ [سورة التوبة: ٢٨] فلا تجتمع النجاسة وهي الرجس مع التطهير. جامع البيان: ٥/ ٣٩ ومعاني القرآن للفراء: ١/ ٣٤٠ ومجمع البيان: ٤/ ٨٦ والجامع لأحكام القرآن: ٧/ ۲۲ والدر المنثور: ۳/ ۳۰۰ والميزان: ۷/ . 710 , 171

وعباده الصالحين الأجوبة القاطعة قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِي حَآجَّ

إِبْرَهِ عَمْ فِي رَبِّهِ ۚ أَنْ ءَاتَنهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ رَبِّي ٱلَّذِي يُحْي - وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا الْمَعْي عَلَم مِيثُ قَالَ إِبْرَهِمُ فَإِنَ ٱللَّهَ يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِب فَبُهِتَ ٱلَّذِي كَفَرُّ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [سورة البقرة: ٢٥٨] لقد كان الحوار القرآني هادئاً وبأدب وبحجةِ قاطعةِ لم تترك للطرف الآخر الفرصة ﴿ فَبُهِتَ ﴾ لأنه ما كان يتوقع أن يفاجأ بمثل هذا الطلب. ولو تتبعت حوار موسى الله مع فرعون وحوار لوط وشعيب مع أقوامهم وكذلك سائر الأنبياء لوجدت الحوار يجرى وفق هذا المنهج. إنهم يمثلون قمة الأدب في الحوار ويقابلهم الفراعنة بالطغيان وأقوامهم بالجهل. لقد جاء موسى الله لإنقاذ فرعون ﴿ فَقَالَ لَهُ. فِرْعَوْنُ إِنِّي لَأَظُنُّكَ يَكُمُوسَىٰ مَسْحُورًا ﴾ [سورة الاسراء: ١٠١]. وقوم لوط

من الاستعطاف عسى أن يستميله إلى طريق الحق فقال: ﴿ إِنِّي أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَٰنِ ﴾ عسى أن تشمله رحمة الرحمن بدلا من عذابه فهل سمع آزر صوت العقل فأجاب نداء الداعى وقبل نصيحة الحريص عليه؟. لا أبدأ بل ﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَتِي يَاإِبْرُهِيمُ لَبِن لَّمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ ۖ وَٱهۡجُرۡنِي مَلِيًّا ﴾ [سورة مريم: ٤٦] فهو أنذر إبراهيم بالرجم إن لم يتركه. إنه لم يستجب لهذه الدعوة الصالحة، ولم ينته من شركه ولكنه يطلب من إبراهيم أن يترك إيهانه. سبحان الله!. ويأبى إبراهيم الهادئ الرقيق إلا الرفق به: ﴿ قَالَ سَلَنَّمُ عَلَيْكَ ۗ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّنَّ إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا ﴾ [سورة مريم: ٤٧] سلام عليك بها أنت عليه من جهل وضلال، هكذا هو أدب الحوار في القرآن: ﴿ ٱدۡفَعُ بِٱلَّتِيهِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَكُ عَدَاوَةٌ كَأَنْدُولِيُّ حَمِيمٌ ﴾[سورة فصلت: ٣٤] و﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْرُ بِٱلْعُرُفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَيْهِلِينَ ﴾ [سورة الاعراف: ١٩٩].

يلهم الله سبحانه وتعالى أنبياءه

الذين كانوا يأتون الفاحشة ما سبقهم اللها من أحد، جاءهم نبيهم لوط الله يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر الذي كانوا يرتكبون ﴿ قَالُوۤا أُخۡرِجُوهُم مِّن قَرِّيَتِكُمُ إِنَّهُم أُناسٌ ينَطه رُون ﴾ مِّن قرَّيَتِكُمُ إِنَّهُم أُناسٌ ينَطه رُون ﴾ [سورة الاعراف: ٨٦] ذنبهم أنهم يتطهرون، أنظر كيف انقلبت القيم والموازين!!.. بل أكثر من هذا ﴿ قَالُوا لَكُونَنَ مِن ٱلمُخْرَجِينَ ﴿ اللهِ لَيْ لِعَملِكُم مِّن ٱلْقَالِينَ مِن ٱلْمُخْرَجِينَ ﴿ اللهِ وَالْمَا يَعْمَلُونَ ﴾ [سورة الشعراء: وَأَهلِي مِمّا يَعْمَلُونَ ﴾ [سورة الشعراء: وَأَهلِي مِمّا يَعْمَلُونَ ﴾ [سورة الشعراء:

أما خاتم الأنبياء والمرسلين محمد الله فقد تحمل من قومه من الأذى مالا يصبر له إلا من أوتي مثل إرادته وصبره، فقد جاءهم يدعوهم إلى التوحيد ونبذ عبادة الأوثان فقال الله تعالى لهم: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِن اَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُهُ مِن اَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُهُ مِن اَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُهُ وَسُوكُ مِن الله وَيْنَ اَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُهُ وَمِن الله وَيُوفُ رَحِيمُ الله والله والله الله الله وباليهود الذين جاوروه في المدينة وباليهود الذين جاوروه في المدينة

وبالطابور الخامس من المنافقين. وقد بعثه الله رسولاً للناس ﴿ يَتَــ لُواْ عَلَيْهِمْ ءَاينِهِ وَيُزَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ ﴾ [سورة الجمعة: ٢] فكان يدعوهم إلى سبيل ربه بالحكمة والموعظة الحسنة ويدفع بالتي هي أحسن والقرآن معه يقول: ﴿ قُل لَّا أَقُولُ لَكُمُّ عِندِى خَزَّإِنُ ٱللَّهِ وَلَآ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَآ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَّ ﴾ [سورة الانعام: ٥٠]. ما كان يريد أن يتبعوه من أجل المال ولا يريد خداعهم بادعاء علم الغيب فهو لا يملك مفاتيح خزائن الأرض ولا يعلم الغيب وليس من الملائكة إنها هو بشريوحي إليه فحاربوه واتهموه بالجنون وبأنه ساحر أو شاعر فقالوا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِى نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴾ [سورة الحجر: ٦] وتألبوا على حربه بكل الوسائل ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوٓاْ إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ يَسۡتَكُمِرُونَ الله وَيَقُولُونَ أَبِنًا لَتَارِكُوا اللهَتِنَا لِشَاعِي اللهَاتِنَا لِشَاعِي مَّجُنُونِ ﴾ [سورة الصافات: ٣٥ -٣٦] كذبوه وآذوه فما أساء إليهم في حواره معهم وكان القرآن يوصيه ﴿ فَأُعْرِضُ

عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُل لَهُ مَ فِي أَنفُسِهِمْ وَجَه القرآن ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَفِرُونَ وَلاَ أَنتُمُ وَكِلاً بَلِيغًا ﴾ [سورة النساء: ٣٣] ولما عليدُونَ مَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ أَ وَلاَ أَنتُمُ عَلِيدُونَ مَا أَعْبُدُ أَن وَلاَ أَنتُمُ عَلِيدُونَ مَا أَعْبُدُ أَن وَلاَ أَنتُمُ عَلِيدُونَ مَا أَعْبُدُ أَن اللّهُ عَلَي وَلاَ أَنتُم عَلِيدُونَ مَا أَعْبُدُ أَن لَكُم مَن جَاءَ بِاللّهُ مُن عَلَى وَمَنْ هُو فِي وَلاَ أَنتُم عَلِيدُونَ مَا أَعْبُدُ أَن لَكُم مَن جَاءَ بِاللّهُ مُنِينِ ﴾ [سورة القصص: ٨٥] وينكُم ولي دين ﴾ [سورة الكافرون: وما قال لهم أنتم على ضلال وأنا على الله على الله عقولهم ولم يأخذوا سبيل هدى ﴿ وَإِن كَذَبُوكَ فَقُل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ أَنتُه بَرِيَعُونَ مِمّا أَعْمَلُ وَأَنا بَرِينَ ﴾ الرشاد الذي دعاهم إليه رسول الله على عَمْلُ وَأَنا بَرِينَ ﴾ [سورة يونس: ٤١] في حوار هادئ رصين.

وفي حواره مع اليهود يوجهه القرآن ليقول لهم: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ هَادُواْ إِن زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيكَاءُ لِلَّهِ مِن دُونِ هَادُواْ إِن زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيكَاءُ لِلَّهِ مِن دُونِ النّاسِ فَتَمَنَّواْ ٱلمُوْتَ إِن كُنتُمْ صَلِاقِينَ ﴾ [سورة الخمعة: ٦]، وعندما سأله النصارى عن المسيح للله قال له القرآن: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللّهِ كَمْثُلِ ءَادَمٌ خَلَقَكُهُ مِن تُرَابٍ عَيسَىٰ عِندَ ٱللّهِ كَمْثُلِ ءَادَمٌ خَلَقَكُهُ مِن تُرابٍ ثُمُ قَلَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ الله الْحَقُ مِن رَبِّكَ فَلَا تَكُن مِن ٱلْمُعْتَرِينَ ﴾ [سورة آل عمران: هُو تَعَلَى مِن ٱلْمُعْتَرِينَ ﴾ [سورة آل عمران: ٩ - ٥٠]، فلما أنكروا عليه ذلك وزعموا أنه ابن الله قال له: ﴿ فَمَنْ حَآجَكُ وَنِسَآءَنَا وَنِسَآءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَبْدَاتَ اللهِ أَن وَنِسَآءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَبْدَاتَ اللّهِ قَالَ لَهُ عَرْ مَا إِنْ اللهِ قَالَ لَهُ اللّهِ قَالَ لَهُ اللّهِ قَالَ لَهُ مَا مَا اللّهِ قَالَ لَهُ اللّهِ قَالَ لَهُ اللّهِ قَالَ لَهُ مَا مَا اللّهُ قَالُو اللّهُ قَالَ لَهُ اللّهِ قَالَ لَهُ مَا مَا اللهُ قَالَ لَهُ اللّهِ قَالَ لَهُ اللّهِ قَالَ لَهُ اللّهِ قَالَ لَمْ أَنْ وَلِيسَاءً كُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ أَمُونَ مَا مَا اللّهُ قَالَ فَا فَاللّهُ قَالَ لَهُ اللّهِ قَالَ لَهُ اللّهُ قَالَ لَا فَاللّهُ مَنْ مَا مَا مَا اللهُ قَالَ قَالُوا نَدَعُ وَلَيْكُمْ وَأَنفُسَكُمْ أَلَهُ قَالَ لَهُ اللّهِ قَالَ لَهُ اللّهِ قَالَ لَهُ اللّهُ قَالَ لَهُ اللّهُ قَالَ لَا عَلْمَاتَ اللّهِ قَالَ لَهُ اللّهُ قَالَ لَهُ اللّهُ قَالَ لَهُ اللّهُ قَالَ لَهُ اللّهُ قَالَ اللّهُ قَالَ لَهُ اللّهُ قَالَ لَهُ اللّهُ قَالَ لَهُ اللّهُ قَالَوا لَهُ اللّهُ قَالَ لَهُ اللّهُ قَالَ لَهُ اللّهُ قَالَ لَا اللهُ قَالَ لَا اللّهُ قَالَ اللّهُ قَالَهُ اللّهُ قَالَمُ اللّهُ قَالَ لَهُ اللّهُ اللّهُ قَالَ لَهُ اللّهُ قَالَ لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ قَالَ لَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّ

عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُل لَّهُمْ فِي أَنفُسِهِمْ اتهموه بأنه على ضلال قال له القرآن ﴿ قُل رَّبِّيٓ أَعْلَمُ مَن جَآءَ بِٱلْهَٰكَىٰ وَمَنْ هُوَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [سورة القصص: ٨٥] وما قال لهم أنتم على ضلال وأنا على هدى ﴿ وَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل لِّي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُم بَرِيٓعُونَ مِمَّآ أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيٓءُ ۗ مِّمًا تَعُمَلُونَ ﴾ [سورة يونس: ٤١] إنه الحوار الهادئ الخالي من الانفعال إنها دعوة الحق التي قابلها المشركون بالعناد واتهموه بأنه افترى القرآن ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَكَةً قُلُ إِنِ ٱفْتَرَيْتُهُ، فَعَلَى إِجْرَامِي وَأَنَاْ بَرِيَّ أُ مِّمَّا بَحُرْمِونَ ﴾ [سورة هود: ٣٥] هكذا يقتضي الإنصاف فأنا أتحمل وزري وأنا بريء من شرككم ثم يقطع عليهم الطريق في الاحتجاج بها علمه الله ﴿ فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِلَّهِ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِ ﴾ [سورة آل عمران: ٢٠] و﴿ قُلْ كَفَى بِٱللَّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ۚ إِنَّهُۥ كَانَ بِعِبَادِهِۦ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴾ [سورة الاسراء: ٩٦]. فقد أنصفهم غاية الإنصاف في حواره معهم بها

عَلَى ٱلْكَندِينِ ﴾ [سورة آل عمران: 17] فأسقط في أيديهم ولم يجدوا أمام هذه الحجة القاطعة إلا الموافقة على المباهلة، فلما جاءهم محتضنًا الحسين آخذا بيد الحسن وعلي خلفه وفاطمة تمشي خلفهم (صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين) (١٩) ورأوا الإيمان طافحا على تلك الوجوه الطاهرة طلبوا منه على تلك الوجوه الطاهرة طلبوا منه عدم المباهلة وأذعنوا وسلموا الجزية، وهكذا انتصر الحوار الهادئ المتزن.

## أهم المصادر

القرآن الكريم

- آداب البحث والمناظرة. لمحمد أمين الشنقيطي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، ب. ت.
- ٢. الأغاني لأبي الفرج علي بن الحسين الإصفهاني (ت ٣٥٦ه) تحقيق عبد الامير علي المهنا، ط -دار الفكر- بروت ١٤١٥ه. / ١٩٩٥م.
  - ٣. تفسير البيضاوي المسمى أنوار التنزيل وأسرار التأويل. لأبي سعيد
  - (۱۹) الكشاف: ۱/ ۳۹۲ وتفسير البيضاوي: ۱/ ۱۹۳.

عبد الله ابن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي (ت ۷۹۱هـ)، ط، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۶۰۸هـ/ ۱۹۸۸م.

- ع. جامع البيان في تأويل القرآن. لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري (ت ٣٦٠هـ) ط٣، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٠هـ/ ١٩٩٩م.
- ٥. الجامع لأحكام القرآن. لمحمد بن أحمد الأنصاري القرطبي (ت ١٧٦هـ)، تحقيق الدكتور محمد إبراهيم الحفناوي، دار الحديثة، القاهرة، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م.
- ٦. الحوار والجدل في القرآن الكريم.
   لخلف محمد الحسين، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة،
   ١٩٧٥م.
- الدر المنثور في التفسير بالمأثور.
   لعبد الرحمن جلال الدين السيوطي
   (ت ٩١١هـ) دار الفكر، بيروت،
   ١٤١٤/ ١٩٩٣م.
- ۸. دیوان السید محمد سعید الحبوبی (ت
   ۱۳۳۳ه/ ۱۹۱۶م). جمع السید

محمود الحبوبي (ت ١٩٦٩م)، تحقى السيد عبد الغفار الحبوبي، ط٥، دار الکوکب، بیروت، ۱٤۲٦ه/ ٥٠٠٢م.

> في ضو ابط المعرفة وأصول الاستدلال الميداني، ط٣، دار القلم، دمشق.

١٠. القاموس المحيط. لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي (ت ۸۱۷ه)، مطبعة عيسي البابي الحلبي، القاهرة، ١٣٧١ه/ ١٩٨٥م.

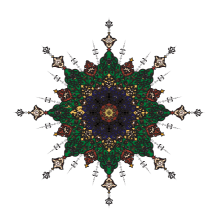
> الأقاويل في وجوه التأويل. لأبي القاسم محمود بن عمر الزمخشري

(ت ۵۳۸ه) دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤١٧ه/ ۱۹۹۷م.

١٢. مجمع البيان في تفسير القرآن. لأبي على الفضل بن الحسن الطبرسي والمناظرة. لعبد الرحمن حسن حبنكة (ت ٥٤٨هـ)، دار الفكر، بيروت ١٤١٤ه/ ١٩٩٤م.

١٣. معاني القرآن. للفراء يحي بن زياد (ت۲۰۷ ه)، تحقیق محمد علی النجار وجماعته، طبعة دار السرور، بيروت.

١٤. الميزان في تفسير القرآن. للسيد ١١. الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون محمد حسن الطباطبائي، مؤسسة الأعلمي/ بيروت، ١٤١٧ه/ ۱۹۹۷م.







أ.م. و رافد مطشر سعيدان
 كلية التربية للعلوم الإنسانية

جامعة ذي قار

يعد العلامة ابو زكريا، يحيى زياد الفراء، المتوفى عام [٢٠٧هـ]، وصاحب كتاب [معاني القرآن]، من اوائل اللغويين الذين ادركوا ظاهرة الحمل على المعنى في اسلوب القرآن الكريم ، اذ خرَّج كثيراً من الآيات القرآنية التي تجري ضمن هذه الظاهرة والتي لاتخالف كلام العرب وما دأبوا على استعماله في اساليبهم.

حاول الباحث تقصي هذه الظاهرة الاسلوبية في القرآن وتنبه الفراء لها في كتابه [معاني القرآن] امثال:

- العطف على المعنى.
- تذكير المؤنث وتأنيث المذكر.
- التعبير عن المثنى بلفظ المفرد وبالعكس.
- التعبير بلفظ الماضي وارادة المستقبل وبالعكس.
  - اسلوب الالتفات.

#### المقدمة

إن اللغويين الأوائل عندما وضعوا القواعد النحوية فإنها تجرى على ما سمعوه من العرب الموثوق بفصاحتهم، إذ إن معيارهم في ذلك هو الكثرة والشيوع، وهذا ما وجدناه عند سيبويه، إذ رأى أن كلام أكثرية العرب الموثوق بفصاحتهم هو الأساس في اطُراد القاعدة النحوية(١)، وما خالف هذه القواعد فقد استعملوا وسائل عدة في تخريجها، ومن هذه الوسائل هي ظاهرة الحمل على المعنى، إذ استعملها اللغويون وسيلةً من اجل تأويل الألفاظ أو العبارات التي تخرج عن القواعد العامة المطردة، ولذلك ذهب ابن جني (ت ٣٩٢ هـ) إلى أنَّ هذا الضرب من الظواهر ((غور من العربية بعید، ومذهب نازح فسیح، قد ورد به القران الكريم وفصيح الكلام منثورا و منظو ما))<sup>(۲)</sup>.

وتعد هذه الظاهرة من مظاهر التوسع في المعنى إلا أن كثيرا من علماء اللغة خلطوا بين ثلاثة مصطلحات هي: الحمل على المعنى، والحمل على التوهم، والغلط، ورأى فريق منهم أن الحمل على المعنى هو الحمل على التوهم، لكن الحمل على التوهم يطلق على ما ورد في غير القران الكريم، ومن أصحاب هذا الرأي ابن هشام الأنصاري (ت ٧٦١هـ)، إذ قال: ((قرأ غير أبي عمرو: ﴿ لَوْلَآ أَخَرْتَنِيٓ إِلَىٰٓ أَجَلِ قَريبِ فَأَصَّدَّفَ ۗ وَأَكُن مِّنَ ٱلصَّالِحِينَ ﴾ [سورة المنافقون: ١٠]، بالجزم، فقيل: عطف على ما قبله على تقدير إسقاط الفاء، وجزم ((أُصَّدَّقَ)) ويسمى العطف على المعنى، ويقال له في غير القرآن: العطف على التوهم))(٣). في حين ذهب فريق آخر إلى أن الحمل على المعنى يفترق عن الحمل على التوهم، إذ ((إن العطف على المعنى عام، يشمل العطف على المحل والعطف على التوهم))(٤). في حين فرق

<sup>(</sup>٣) مغنى اللبيب: ٢/ ٤٧٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: حاشية الصبان: ٢/ ١٥٨، ٤/ ٣٥.

<sup>(</sup>۱) ينظر: كتاب سيبويه: ۱/ ٥٦، وينظر: اللهجات العربية في كتاب سيبويه: ٤٨.

المطردة، ومنها<sup>(\*)</sup>:

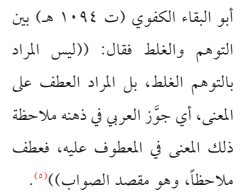
## ١. العطف على المعني:

يعد العطف على المعنى من أشهر مظاهر حمل اللفظ على المعنى، إذ يطلق عليه العطف على التوهم، وليس المقصود بالتوهم في هذه الظاهرة الغلط، وإنها معناه أن ((العربي جوز في ذهنه ملاحظة ذلك المعنى في المعطوف عليه فعطف ملاحظا له انه غلط في ذلك ولهذا كان من الأدبأن يقال في ذلك في القران: العطف على المعنى)(٧).

ويختلف هذا النوع من العطف عن العطف على العطف على الموضع، إذ إن العطف على الموضع يكون باعتبار عمل لم يوجد في المعطوف غير انه مقدر الوجود لوجود طاله (^^).

في حين أن العطف على التوهم يكون باعتبار عمل لم يوجد هو ولا طالبه نحو: ليس زيدٌ قائما ولا ذاهب، بجر (ذاهب) بافتراض أو توهم دخول

- (\*) اعتمدت في ترتيب هـذه الظواهر على أشهرها وشيوعها.
  - (٧) الاتقان، للسيوطى: ٢، ٣٢١.
  - (٨) ينظر: البرهان، للزركشي: ٤، ١٠٧.



ويرى الدكتور فاضل السامرائي أن التعبير قد يحمل على اللفظ وقد يحمل على اللفظ وقد يحمل على المعنى، إذ ليس هناك وجه أرجح من وجه، وإنها يكون ذلك بحسب المعنى والقصد وبحسب ما يقتضيه السياق والمقام، ولذلك قد يحمل في القران على المعنى ابتداءً على الرغم من كثرة حمله على اللفظ (۱).

ويعد الفراء من أوائل اللغويين الذين أدركوا هذه الظاهرة، إذ خرَّج كثيراً من الآيات القرآنية، وفضلا عن ذلك فقد اتخذت ظاهرة حمل اللفظ على المعنى صوراً وأشكالا متعددة، اعتمد عليها الفراء في تأويل النصوص التي لم تطابق القواعد النحوية والصرفية



<sup>(</sup>٥) الكليات: ٥/ ١٧٤ –١٧٥.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الجملة العربية والمعنى: ١٣١.

الباء في خبر ليس<sup>(٩)</sup>.

وقد أدرك سيبويه هذه الظاهرة ورأى أنها توجد في القران الكريم وأطلق عليها التوهم فقال: ((وسالت الخليل عن قوله عز وجل: ﴿ فَأَصَّدُقَ وَأَكُن مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [سورة المنافقون: أيّ فقال هذا كقول زهير:

بدا ليَ أني لستُ مدركَ ما مَضَى

ولا سابق شيئا إذا كانَ جائيا(١٠) فانها اجروا هذا، لأن الأول قد يدخله الباء فجاؤوا بالتالي وكأنهم قد اثبتوا في الأول الباء فكذلك هذا لما كان الفعل الذي قبله قد يكون جزما ولا فاء فيه تكلموا بالثاني وكأنهم قد جزموا قبله فعلى هذا توهمه هذا))(١١).

وقد وقف الفراء على هذه الظاهرة في تفسيره للآية السابقة من (سورة المنافقون) فذكر انه: ((يقال: كيف جزم (وأكن) وهي مردودة على فعل منصوب؟. فالجواب في ذلك أن الفاء

لو لم تكن في (فاصدق) كانت مجزومة فلما ردت (وأكن) ردت على تأويل الفعل لو لم تكن فيه الفاء، ومن اثبت الواو ردّه على الفعل الظاهر فنصبه، وهي في قراءة عبد الله: [وأكون من الصالحين]، وقد يجوز نصبها في قراءتنا وان لم تكن فيها الواو، لان العرب قد تسقط الواو في بعض الهجاء كما اسقطوا الألف من سليمان واشباهه))(١٢).

فالفراء يوجه القراءة بالجزم على أنها عطف على موضع الفاء الذي من الممكن ان يكون جزما، وتوجيه قراءة النصب بالعطف على (فاصدق) وهو الفعل الظاهر فنصبه.

من المعلوم أن قراءة الجمهور هي الجزم (۱۳) في (أكن) بوصفه جوابا للطلب مباشرة لعدم وجود الفاء السببية فيه، وكذلك باعتبار أن الواو عاطفة جملة على جملة وليست عاطفة مفرد على مفرد من اجل تضمين الكلام معنى الشرط زيادة على معنى التسبب فيغني الجزم





<sup>(</sup>٩) ينظر: البرهان، للزركشي: ٤، ١١٣.

<sup>(</sup>۱۰) البیت ینسب لزهیر بن ابی سلمی: ینظر شرح دیوانه: ۱۸۷ (لثعلب).

<sup>(</sup>۱۱) کتاب سیبویه: ۳، ۱۰۰ – ۱۰۱.

<sup>(</sup>۱۲) معاني الفراء: ۳، ۱۲۰.

<sup>(</sup>١٣) البحر المحيط: ٨، ٢٧٠ - ٢٧١.

عن فعل شرط تقديره: إن تؤخرني إلى اجل قريب أكن من الصالحين، جمعا بين التسبب المفاد بالفاء والتعليق الشرطي المفاد بالجزم (١٤).

فمن لطائف هذا الاستعمال أن هذا السائل بعد أن حث سؤاله أعقبه من الصلاح<sup>(١١)</sup>. في أن الأمر ممكن الحصول فقال: إن تؤخرني إلى أجل قريب اصدقْ وأكنْ من الصالحين، وهذا من بدائع الاستعمال القرآني لقصد الإيجاز وتوفير المعاني (١٥).

ويبدو لي أن ما ذهب إليه الفراء رسم المصحف. بعيد، لان رسم المصحف لاعَلاقة له بتأويل الآية، لان القران الكريم محفوظ بالتواتر، فضلا عن ذلك أن قراءة الجمهور بالجزم ولذلك لم يسو الله تعالى بينهما فيجعلهما على نسق واحد، لأنها ليسا على مرتبة واحدة في الأهمية، لأن الصلاح أهم من الصدقة، فالذي ينجي من العذاب هو كونه من الصالحين، لا كونه متصدقا، فالمؤمن قد

(١٤) تفسير التحرير والتنوير: ٢٩، ٢٤٥.

(١٥) ينظر: المصدر نفسه.

لا يتصدق بصدقة أصلا ومع ذلك قد يدخل الجنة بصلاحه فقد يكون ليس معه ما يتصدق به، وان الذي ينجيه من العذاب ويدخله الجنة هو أن يكون من الصالحين، وان التصدق إنها يكون جزءً

وبهذا نرى النكتة البلاغية الرائعة التي جاء بها الأسلوب القرآني، ولعل هذا من أسرار الإعجاز القرآني، بخلاف ما ذهب إليه الفراء الذي رأى اختلاف القراءة بين النصب والجزم يعود إلى

## ٢. تذكير المؤنث:

أشار الفراء إلى ذلك في تفسر قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ نِسُوةٌ فِي ٱلْمَدِينَةِ ﴾ [سورة يوسف: ٣٠] فقال: ((فذكّر الفعل لقلة النساء ووقوع (هؤلاء) عليهن كما يقع على الرجال. ومنه قوله تعالى: 🥻 فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَثْمُهُو ٱلْخُرُمُ ﴾ [سورة التوبة: ٥]. ولم يقل انسلخت وكل صواب..))(۱۷).

<sup>(</sup>١٦) ينظر: معانى النحو: ٣، ٢٥٩، لمسات بيانية: ۱۹۰ –۱۹۱.

<sup>(</sup>١٧) معانى الفراء: ١/ ٤٣٥، وينظر: معانى الفراء: ١/ ٣٦٥ البقرة: ٢٧٥، ١/ ٣٨٠

فالنسوة اسم مفرد لجمع المرأة وتأنيثه غير حقيقي ولذلك لم تلحق فعله تاء التانث (۱۸).

ومعلوم أن النحويين في دراستهم لهذه الظاهرة قد اعتمدوا القاعدة النحوية (الأصل والفرع) إذ رأوا أنَّ ردَّ الفرع إلى الأصل أولى من ردِّ الأصل إلى الفرع، وعليه كانت صورة تذكير المؤنث، فيها قبول لديهم، على الرغم من خروجها عن القاعدة العامة، وهي المطابقة، إذ إنَّ التذكير هو الأصل، والتأنيث هو الفرع، وهذا ما أكده ابن جنى في قوله: ((وتذكير المؤنث واسع جدا لأنه رد فرع إلى الأصل))<sup>(١٩)</sup>.

ويبدو أن الفراء في توجيهه لهذا المعنى في حمل الآية الكريمة على علاقة تذكير المؤنث مايشير إلى تحليل دقيق في باب التوسع والتجوز في الكلام.

ومن الآيات القرآنية الكريمة التي كثر كلام النحويين فيها وطال وقوفهم

(الأعراف ٦٥)، الأحزاب: ٦٣: ٢/ ٨٤) وغيرها.

(۱۸) ينظر: الكشاف: ۲، ۳۱۷.

(١٩) الخصائص: ٢/ ٤١٥.

عندها قوله تعالى ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة الأعراف: ٥٦]، إذ جاء في تفسيرها ان التذكير في الآية جاء حملا على المعنى؛ لان الرحمة بمعنى (الغفران والعفو) وقيل جاءت الرحمة بمعنى المطر(٢٠٠). فالله سبحانه وتعالى لم يقل: ((قريبة)) من اجل أن يكسب معنيين وهما: قرب رحمة الله تعالى، والقرب منه، وهذا توسّع في المعنى لايؤدِّيه الأصل، فبدلاً من أن يقول: إنَّ رحمة الله قريبة والله قريب، جمع ذلك من خلال اختصار الطريق وإيجازه بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَحْمَتُ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ (٢١).

وقد فصل الزمخشري هذا المنحى البلاغي في هذه الآية الكريمة بقوله: إنها ذكر قريب على تأويل الرحمة بالرحم أو الترحم، أو لأنه صفة موصوف محذوف أي: شع قريب أو على تشبيهه

<sup>(</sup>۲۰) ينظر: التبيان في إعراب القران: ١/ ٥٧٥، شرح التصريح على التوضيح:

<sup>(</sup>٢١) ينظر: الجملة العربية والمعنى، د. فاضل السامرائي: ١٩٣.

بفعيل الذي هو بمعنى مفعول... او على انه بزنة المصدر الذي هو النقيض او الضغيب، أو لان تأنيث الرحمة غير حقيقى))(٢٢).

## ٣. تأنيث المذكر:

تعد مسالة تأنيث المذكر، رد الأصل إلى الفرع، ولهذا قال ابن جني: ((تأنيث المذكر اذهب في التنكر والإغراب))(٢٣).

ومن النصوص التي خرجها الفراء على هذا الضرب ما جاء في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ اللَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ لقوله تعالى: ﴿ اللَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ ﴾ [سورة النساء: ١] فقال: ((قال: واحدة)؛ لان النفس مؤنثة، فقال: واحدة لتأنيث النفس، وهو يعني: آدم، ولو كانت من ((نفس واحد)) لكان صوابا يذهب إلى تذكير الرجل))(١٤٠).

فهنا قيل ((واحدة)) لان لفظ (النفس) مؤنث على الرغم من أنها في المعنى مذكر، إذ ان المراد بها في هذا

الموضع ادم ﷺ، ولو قيل من نفس واحد لجاز (٢٠٠).

وممًّ يؤخذ على الفراء قوله: ((لكان صواب في صواباً))؛ لأنَّ النص القرآني صواب في كلِّ حال، والقصور في تفسير الفراء؛ لأنَّ القران الكريم لايمكن أن نفسِّره على القواعد النحوية التي وضِعت لأغراض تعليمية، والله تعالى أعلم عندما عدل من صيغة إليأخرى. فهو كنَنَبُ أُخِمَتَ عَائِلُهُ مُمَّ فُصِّلَتَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَيمٍ إسورة هود: ١].

وذكر الفراء أيضا في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ كَالْمُهُلِ يَغْلِي ﴾ [سورة الدخان: ٤٥] فو وقال: ((قراها كثير من أصحاب عبد الله: (تغلي)... وقراها الحسن (يغلي) جعلها للطعام أو المُهل، ومن أنثها ذهب إلى تأنيث الشجرة))(٢١).

وخرج الزمخشري قراءة (تغلي) على أنها بالتاء للشجرة، وبالياء للطعام (٢٧).

<sup>(</sup>۲۲) الكشاف: ۲/ ۲۵.

<sup>(</sup>۲۳) الخصائص: ۲/ ۲۵.

<sup>(</sup>٢٤) معاني الفراء: ١/ ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢٥) ينظر: معاني القران واعرابه، للزجاج: ٢/ ٥.

<sup>(</sup>٢٦) معاني الفراء: ٣/ ٤٣.

<sup>(</sup>۲۷) ينظر: الكشاف: ٤/ ٢٤٦.

يجوز فيه المساواة بين المفرد والمثنى في

حال إضافته إلى المفرد والجمع والمذكر

والمؤنث، وان الضمير في (لهم) يجوز أن

يكون للاشقين، والتفضيل في الشقاوة،

لان مَنْ تولى العَقْر وقام به كانت

وقد خرَّج الفراء على هذه الظاهرة

قوله تعالى: ﴿ فَلا يُخْرِجَنَّكُم مِنَ ٱلْجَنَّةِ

فَتَشْقَى ﴾ [سورة طه: ١١٧]، فقال:

((لم يقل: فتشقيا؛ لأن ادم هو المخاطب،

وفي فعله اكتفاء من فعل المرأة))(٣٢).

إن إسناد فعل الشقاء إلى آدم الله

من دون حواء على الرغم من اشتراكهما

في الخروج، لان الرجل هو قيم أهله

وكذلك ان من ضمن شقاء الرجل-

وهو قيم أهله وأميرهم -شقاءهم، كما

أن في ضمن سعادته سعادتهم فلذلك

اختصر الكلام بإسناده إلى ادم للله

مع المحافظة على الفاصلة، او انه

اراد بالشقاء التعب في طلب القوت

وهذا الأمر يعود الى الرجل من دون

شقاوته اظهر وابلغ<sup>(۳۱)</sup>.

فيبدو أن الفراء قد أدرك هذا المنحى البلاغي في مسالة تأنيث المذكر وخرج

## ٤. التعبير عن المثنى بلفظ المفرد:

جاء ذلك في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ قَالَ فَمَن رَّبُّكُمُا يَكُوسَىٰ ﴾ [سورة طه: ٤٩]، فقال الفراء: ((يكلم الاثنين ثم يجعل الخطاب لواحد؛ لان الكلام إنها يكون من الواحد لا من الجمع))(٢٩).

وذكر هذا المنحى في تفسير قوله تعالى: ﴿ إِذِ ٱنْبَعَثَ أَشْقَىٰهَا ﴾ [سورة الشمس: ١٢]، فقال: ((إنَّها كانا اثنين فلان بن دهر والآخر قدار، ولم يقل أشقياها؛ وذلك جائز لو أتي... في موضع الاثنين والمؤنث والجمع، فيقول للاثنين: هذا أفضل الناس، وهذان خير الناس، ويثنون أيضا))(٣٠).

المقصود به (أشقاها) جماعة، وعدل الى صيغة المفرد، لان اسم التفضيل

كثيرا من الآيات القرآنية عليه (٢٨).

وذهب الزمخشري إلى جواز كون

<sup>(</sup>٣١) ينظر: الكشاف: ٤/ ٢٥٢.

<sup>(</sup>٣٢) معاني الفراء: ٢/ ١٩٣.

<sup>(</sup>۲۸) ينظر: معاني الفراء: ۲/ ۲۰۵.

<sup>(</sup>۲۹) المصدر نفسه: ۲/ ۱۸۰.

<sup>(</sup>۳۰) المصدر نفسه: ۳/ ۲٦۸.

المرأة (٣٣).

وقد ذهب الزركشي (ت٧٩٤هـ) في تخريج هذه الآية إلى القول: ((إنها افرده بالشقاء من حيث كونه المخاطب أولا المقصود في الكلام. وقيل بل ذلك لأنَّ الله جعل الشقاء في معيشة الدنيا في حيز الرجال، ويحتمل الإغضاء عن ذكر المرأة))(٢٠٠٠). فيبدو ان إطلاق لفظ التثنية في (يخرجنكها) والعدول عنها إلى الإفراد في لفظ (فتشقى) من باب التجوز والتوسع في الألفاظ -والله أعلم -.

## ٥. التعبير عن المفرد بلفظ المثنى:

من النصوص التي خرجها الفراء على هذا الضرب قوله تعالى ﴿ أَلْقِيا فِي عَلَى هِذَا الضرب قوله تعالى ﴿ أَلْقِيا فِي جَهَنَّمَ كُلُّ كَفَّادٍ عَنِيدٍ ﴾ [سورة قّ: ٢٤]، فقال: ((العرب تأمر الواحد والقوم بها يؤمر به الاثنان، فيقولون للرجل: قوما عنَّا، وسمعت بعضهم: ويحك أرحلاها وازجراها... ونرى ان ذلك منهم، وان الرجل أدنى أعوانه في إبله منهم، وان الرجل أدنى أعوانه في إبله

وغنمه اثنان، وكذلك الرفقة، أدنى ما يكونون ثلاثة، فجرى كلام الواحد على صاحبيه، ألا ترى الشعراء أكثر قيلا: يا صاحبيَّ، يا خليليَّ...))(٥٠٠).

وقد وافق كثير من اللغويين الفراء في ما ذهب إليه (٢٦) في حين ذهب ابن قتيبة (ت٢٧٦هـ) المذهب نفسه في تفسيره للآية الكريمة السالفة الذكر فقال: ((ومنه أن تأمر الواحد والاثنين فقول: والثلاثة فيا فوق أمرك الاثنين فتقول: افعلا، قال الله تعالى: ﴿ أَلْقِياً فِي جَهَنّم ﴾ الخطاب لخزنة جهنم أو زبانيَّتها))(٣٧).

وراى الزمخشري ان من الجائز ان يكون الخطاب للواحد على وجهين: الاول: ان تثنية الفاعل نزلت منزلة تثنية الفعل لاتحادهما. والاخر: ان العرب اكثر مايرافق الرجل منهم اثنان فكثر على السنتهم ان يقولوا: خليليًّ وصاحبيَّ، حتى خاطبوا الواحد خطاب

<sup>(</sup>٣٣) ينظر: الكشاف: ٣/ ٨٣.

<sup>(</sup>٣٤) البرهان، للزركشي: ٢/ ٢٤٠ - ٢٤١.

<sup>(</sup>٣٥) معاني الفراء: ٣/ ٧٨ -٧٩.

<sup>(</sup>٣٦) ينظر: الصاحبي: ٢١٩، فقه اللغة وسر العربية: ٣٥٣، البرهان: ٣/ ٤، الإتقان: ٣/ ١١٧، المزهر: ١/ ٣٣٥. (٣٧) تاويل مشكل القران: ١/ ١٤٧.

الاثنين (۳۸).

ومن النصوص التي خرَّجها الفراء على هذا الضرب ما جاء في تفسيره لقوله تعالى ﴿ نَسِيَاحُونَهُمَا ﴾ [سورة الكهف: ٦١]، فقال: ((وإنها الناسي صاحب موسى وحده، ومثله في الكلام ان تقول: عندي دابتان اركبهما واستقى عليهما، وإنها يركب احداهما ويستقى على الأخرى... وهذا من سعة العربية التي يحتج بسعتها))<sup>(٣٩)</sup>.

وقد ذهب السيوطي (ت٩١١هـ) إلى ان الناسي للحوت هو يوشع الله بدليل قوله لموسى الله ((إني نسيت الحوت)) وإنها أُلحق النسيان إليهما معا لسكوت موسى ليليخ عنه (٤٠٠).

٦. إطلاق لفظ التثنية وإرادة الجمع: من النصوص القرآنية التي خرجها الفراء على هذا الضرب ما جاء في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴾ [سورة الحجرات: ١٠] فقال: ((ولم

(٤٠) ينظر: معترك الأقران: ١/ ٤٧٨، وينظر: الإتقان: ٣/ ١١٧.

يقل: بين إخوتكم ولا إخوانكم، ولو قيل ذلك كان صوابا))((١١).

وقد ذهب أبو عبيدة (ت ۲۱۰هـ)(۲۲هـ) وابن جنی (ت۲۹۳هـ)(۳۶) إلى المعنى نفسه، في حين فسَّر القرطبي (ت ٢٧١هـ) هذا التوسع بالمعنى فقال: ((أراد بالأخوين الطائفتين؛ لأنَّ لفظ التثنية يَردُ والمراد به الكثرة))(١٤٤).

فهنا خص الله تعالى التثنية من دون الجمع، لان اقل من يقع بينهم الشقاق اثنان، واذا لزمت المصالحة بين الاقل كانت بين الاكثر الزم، اذ ان الفساد في شقاق الجمع اكثر منه في شقاق الاثنن<sup>(ه٤)</sup>.

ومن النصوص القرآنية التي فسرها الفراء على هذه الظاهرة قوله تعالى: ﴿ وَحُمِلَتِ ٱلْأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ فَدُكَّنَا ﴾ [سورة الحاقة: ١٤] فقال: ((لم يقل: فدككن؛ لأنه جعل الجبال كالواحد وكما قال:

<sup>(</sup>٣٨) ينظر: الكشاف: ٤/ ٣٣٤.

<sup>(</sup>٣٩) معاني الفراء: ١/ ١٤٧.

<sup>(</sup>٤١) معاني الفراء: ١/ ٧١.

<sup>(</sup>٤٢) ينظر: مجاز القران: ١/ ٩.

<sup>(</sup>٤٣) ينظر: المحتسب: ٢/ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٤٤) الجامع لأحكام القران: ١٦/ ٣٢٣.

<sup>(</sup>٥٥) ينظر: الكشاف: ٤/ ٣١٧.

## مصدر (٤٨).

الطلاق لفظ المفرد وإرادة الجمع:
 يعد سيبويه من أوائل النحويين
 الذين أدركوا هذا المنحى في كلام
 العرب، إذ رأى ان وضع المفرد موضع
 الجمع ليس بدعاً، وإنّها سنة جارية
 في كلام العرب وهذا ما أراده بقوله:
 (وليس بمستنكر في كلامهم ان يكون
 اللفظ واحدا، والمعنى جميع، حتى قال
 بعضهم في الشعر من ذلك ما لايستعمل
 في الكلام))(١٤٩).

فمن النصوص القرآنية التي فسرها الفراء على هذا الضرب، ما جاء في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ سَيُهُزَمُ الْجُمْعُ الْجُمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرُ ﴾ [سورة القمر: ٤٥]، فقال: ((وقال: الدبر، فوحد، ولم يقل الأدبار، وكل جائز، ان تقول: انه كثير الدينار والدرهم، وتريد الدنانير والدراهم))(٠٠٠).

وذهب القرطبي المذهب نفسه في

## ﴿ أَنَّ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَنَا رَتْقًا ﴾

[سورة الأنبياء: ٣٠] ولم يقل: كنَّ رتقاً، ولو قيل في ذلك: أو (حملت الأرض والجبال فدكت) لكان صواباً؛ لان الجبال والأرض كالشيء الواحد))(٢١).

ولا أوافق الفراء في ما ذهب إليه بقوله: ((لكان صواباً))، فكان عليه أن يذهب إلى تأويل الآية الكريمة، والبحث عن تفسير لغوي أو علّة بلاغية أفضل من التجرّؤ على كلام الله تعالى بالقول السابق الذي يمكن أن يطلق على كلام غير كلام الله تعالى.

وقد عدَّ أبو عبيدة قوله تعالى: ﴿ أَنَّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَا رَبَّقاً ﴾ [سورة الأنبياء: ٣٠] مجازا ((جاء من لفظ خبر الجميع المشرك بالواحد الفرد على لفظ خبر الواحد))(٧٤).

وذهب الزمخشري الى انه قال (كانتا) ولم يقل (كن) لانه اراد جماعة السموات وجماعة الارض، وقد جاء لفظ (رتقا) ليقع موقع مرموقتين، لانه

<sup>(</sup>٤٨) ينظر: الكشاف: ٣/ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٤٩) كتاب سيبويه: ٢/ ٨٨.

<sup>(</sup>٥٠) معاني الفراء: ٣/ ١١٠.

<sup>(</sup>٤٦) معاني الفراء: ٣/ ١٨١.

<sup>(</sup>٤٧) مجاز القران: ١/ ١٠.

تفسيره لهذه الآية فقال: ((الدبر: اسم جنس، كالدينار، فوحد والمراد الجمع، لأجل رؤوس الآيات))(١٥).

وفسر الفراء قوله تعالى: ﴿ يَحْسَبُونَ كُلُّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمُّ هُمُ ٱلْعَدُولُ ﴾ [سورة المنافقون: ٤] على هذا المنحى البلاغي إذ قال: ((قال: هم العدو، ولم يقل: الأعداء وكل ذلك صواب))(٥٢).

أي انهم الكاملون في العداوة، لان اشد الاعداء هو العدو المداجي الذي يكاشرك وتحت ضلوعه الداء الدوي<sup>(۵۳)</sup>.

وفي تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَكُم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَنُهُمْ شَيُّءًا ﴾ [سورة النجم: ٢٦] قال الفراء: ((ثم قال (لاتغنى شفاعتهم شيئا) فجمع، وإنها ذكر ملكا واحدا؛ وذلك ان كم تدل على انه أراد جمعا، والعرب تذهب بأحد وبالواحد إلى الجمع في المعنى))(١٥٥).

(٥١) الجامع لأحكام القران: ١٧/ ١٤٥-

- (٥٢) معاني الفراء: ٣/ ١٥٩.
- (٥٣) ينظر: الكشاف: ٤/ ٥٥٤.
  - (٥٤) معاني الفراء: ٣/ ٩٩.

وقد وافق احد المفسرين الفراء في ما ذهب إليه فقال في تفسيره للآية نفسها فقال: ((جمع الضمير في شفاعتهم مع إفراد الملك باعتبار المعنى، أي: وكثير من الملائكة لاتغنى شفاعتهم عند الله تعالى شيئا))<sup>(ەە)</sup>.

٨. استعمال لفظ الجمع في موضع التثنية أو إطلاق لفظ الجمع وإرادة التثنية: ذكر سيبويه ان لفظ الجمع قد يوضع موضع المثنى، جاء ذلك في ((باب ما لفظ به مما هو مثنی کما لفظ بالجمع)) فقال: ((وهو ان یکون الشیئان کل واحد منهم بعض شيء مفرد من صاحبه وذلك قولك: ما أحسن رؤسهما.. وقال عز وجل: ﴿ إِن نَنُوبًا إِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾ [سورة التحريم: ٤]، ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [سورة المائدة: ٣٨]، فرَّ قوا بين المثنى الذي هو شيء على حدة وبين ذا، وقال الخليل: ((نظيره قولك: فعلنا وأنتها اثنان، فتكلم به كما تكلم وانتم

<sup>(</sup>٥٥) تفسير ابي السعود: ٦/ ١٥٧.

ثلاثة...))(٢٥).

ومن النصوص التي فسرها الفراء على ذلك ما جاء في تفسير قوله تعالى: ﴿ هَلَاَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِمْ ﴾ [سورة الحج: ١٩] فقال: ((ولم يقل: اختصما؛ لأنها جمعان ليسا برجلين، ولو قيل: اختصما، كان صوابا))(۱۷۰).

ويبدو لي ان الفراء الله عير دقيق في قوله: ((لو قال: اختصما، كان صوابا))؛ لان كلام الله دقيق وصواب في كل حال، ولايمكن ان نطلق عليه الصواب والخطأ، بل كان عليه ان يبحث عن العلة البلاغية في تخريج النص، وهذا ما تلمَّسه احد المفسرين بقوله: (((خصمان): أي فريقان مختصمان، وإنها قيل: (اختصموا في ربهم) حملاً على المعنى أي: اختصموا في شانه (عز وجل)، وقيل: في دينه))(٥٩). فالخصم صفة يوصف بها الفوج او الفريق، فكانه قيل هذان فوجان او

فريقان مختصمان، وقوله هذان للفظ، واختصموا للمعنى، ويجوز ان يقال: هؤلاء خصمان او اختصما، يراد بهم:

وفي تفسير قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُوٓا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [سورة المائدة: ٣٨]، قال الفراء: ((وإنها قال: (أيديها)؛ لان كل شيء موحد من خلق الإنسان، إذا ذكر مضافا إلى اثنين فصاعدا جمع... ومثله ﴿ إِن نَنُوبَآ إِلَى ٱللَّهِ فَقَدُ صَغَتُ قُلُوبُكُمًا ﴾ [سورة التحريم: ٤]، وإنها اختير الجمع على التثنية، لان أكثر ماتكون عليه الجوارح اثنين في الإنسان: اليدين، والرجلين، والعينين، فلها جرى أكثره على هذا ذهب بالواحد منه إذا أضيف إلى اثنين مذهب التثنية))<sup>(۲۰)</sup>.

وقد وافق أبو عبيدة (ت٢١٠هـ)

الفراء في ما ذهب إليه فقال في تفسيره

للآية نفسها: (((أيديها): مجاز يديها،

وتفعل هذا العرب في ما كان من الجسد

<sup>(</sup>٩٥) ينظر: الكشاف: ٣/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٦٠) معاني الفراء: ١/ ٣٠٦ -٣٠٧.

<sup>(</sup>٥٦) كتاب سيبويه: ٣/ ٦٢١ – ٦٢٢.

<sup>(</sup>٥٧) معاني الفراء: ٢/ ٢٢٠.

<sup>(</sup>٥٨) تفسير ابي السعود: ٤/ ٣٧٥.

فيجعلون الاثنين في لفظ الجميع))(١١). فالله سبحانه وتعالى قد سوى بین ((ایدیها)) و ((قلوبکها)) ولیسا بشيئين لان في قوله تعالى: ﴿ صَغَتُ قُلُوبُكُمًا ﴾ جاء وضع الجمع موضع التثنية، وهو ماكان اثنين من شيئين كالقلب والانف، والوجه والظهر، واما اذا كان في كل شئ منها اثنان كاليدين والفخذين، فان وضع الجمع موضع

ويبدو ان مجئ صيغة الجمع في (قلوبكما) من اجل كراهية اجتماع تثنيتين فلذلك عدل الى صيغة الجمع، لان التثنية جمع في المعنى والافراد.

التثنية لا يطرد<sup>(٢٢)</sup>.

 استعمال الجمع في موضع المفرد أو إطلاق لفظ الجمع وإرادة المفرد: عدَّ احمد بن فارس (ت٣٩٥هـ) ان التعبير عن الجمع بلفظ الواحد من سنن العرب في كلامهم، وقد أورد ألفاظا تدل على الواحد، ولكنها تستعمل للدلالة على الجمع، ومنها

لفظتی (ضیف) و (عدو)(۱۳).

وقد سبق سيبويه النحويين في الالتفات إلى هذا المنحى البلاغي، إذ رأى ان المفرد اشد تمكنا من الجمع، ولكنه يوضع موضع الجمع لغاية بلاغية وهي الاستخفاف والاختصار، إذ ان وضع المفرد موضع الجمع ليس أمرأ اعتباطيا بل هو سنة من سنن العرب في كلامها وهذا ما أكده بقوله: ((وليس بمستنكر في كلامهم ان يكون اللفظ واحدا والمعنى جميع، حتى قال بعضهم في الشعر من ذلك ما لا يستعمل في الكلام... ومما جاء في الشعر على لفظ الواحد يراد به الجميع:

كُلُو في بعضِ بطنكمُ تَعِفُّوا

فإنَّ زمانكم زمنٌ خَميصُ ومثل ذلك في الكلام قوله تبارك وتعالى: ﴿ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِّنَّهُ نَفْسًا ﴾ [سورة النساء: ٤] وان شئت قلت: أعينا، وأنفسا))(<sup>٦٤)</sup>.

ومن النصوص القرآنية التي خرجها

<sup>(</sup>٦١) مجاز القران: ١/ ١٦٦.

<sup>(</sup>٦٢) ينظر: البحر المحيط: ٣/ ٩٩٤.

<sup>(</sup>٦٣) ينظر: الصاحبي: ٢١١.

<sup>(</sup>٦٤) كتاب سيبويه: ١/ ٢٠٩ –٢١٠.

والمراد به الواحد<sup>(۱۷)</sup>.

وخرَّج الفراء قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الوَّهُ لَكُوا مِنَ الطَّيِبَتِ ﴾ [سورة المؤمنون: ٥١] على هذه الظاهرة، فقال: (أراد النبيَّ في فجمع، كما يقال في الكلام للرجل الواحد: يا أيها القوم كفوا أذاكم))(١٨).

فهنا جاء النداء للرسل بمعنى نداء لكل واحد وخطابه في زمانه اذ لم يجتمعوا في زمان واحد فينا ويخاطبون فيه، وقد جاء بصورة الجمع ليعتقد السامع ان هذا الامر قد نودي له جميع الرسل ووصوا به من اجل ان يوحد به ويعمل عليه (٢٩).

وذهب احد المفسرين في تفسيره هذه الآية إلى القول بان الخطاب في قوله تعالى ﴿ يَكَأَيُّهَا الرُّسُلُ ﴾ للرسول الله وقد وحّده على دأب العرب في مخاطبة الواحد بلفظ الجمع، فضلا عن الإبانة لفضله الله وقيامه مقام الكل في حيازة

الفراء على هذا المنحى، ما جاء في قوله تعالى: ﴿ لِتَسْتَوْرُا عَلَى ظُهُورِهِ ﴾ [سورة الزخرف: ١٣] إذ قال الفراء: ((يقول القائل: كيف قال: على ظهوره، فأضاف الظهور إلى واحد؟. يقال له: ان ذلك الواحد في معنى جمع بمنزلة الجند والجيش والجميع، فان قال: فهلا قلت: لتستووا على ظهره فجعلت الظهر واحدا، إذا أضفته الى واحد؟. قلت: ان الواحد فيه معنى الجمع، فردت الظهور إلى المعنى، ولم يقل: ظهره كالواحد

ان الضمير في قوله (ظهوره) عائد على (ما) كانه قال: ظهور ماتركبون، فلذلك حسن الجمع، لان مالها لفظ ومعنى، فمن جمع باعتبار المعنى، ومن افرد فباعتبار اللفظ، ويعني من الفلك والانعام(١٦٠).

الذي معناه ولفظه واحد))(١٥٠).

وقد عدَّ ابن فارس ان من سنن العرب في كلامهم الإتيان بلفظ الجميع

<sup>(</sup>٦٧) ينظر: الصاحبي: ١٦١.

<sup>(</sup>٦٨) معاني الفراء: ٢/ ٢٣٧.

<sup>(</sup>٦٩) ينظر: البحر المحيط: ٦/ ٣٧٧.

<sup>(</sup>٦٥) معاني الفراء: ٣/ ٢٨.

<sup>(</sup>٦٦) ينظر: البحر المحيط: ٨/ ٩.

وفي تفسير قوله تعالى: 🦠 مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسْجِدَ اللَّهِ شَيْهِدِينَ ﴾ [سورة التوبة: ١٧] قال الفراء: ((وهو يعني المسجد الحرام وحده، وربها ذهب العرب بالواحد إلى الجمع، وبالجمع إلى الواحد))(١٧).

والى هذا الرأي ذهب ابن فارس في ان المراد من قوله تعالى ﴿ مَسَنجِدَ ٱللَّهِ ﴾ هو المسجد الحرام وحده (٤٧) في حين بيَّن أحد المفسرين السبب في جعل (المسجد الحرام) هو المراد بلفظه (مساجد الله): لأنَّه قبلة المساجد وإمامها وعامرهُ عامرها(٧٢).

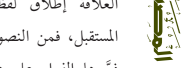
١٠. التعبير بلفظ الماضي وإرادة المستقبل: من المعلوم ان هذا الضرب عُدَّ من علاقات المجاز المرسل، إذ يراد بهذه العلاقة إطلاق لفظ الماضى وإرادة المستقبل، فمن النصوص القرآنية التي فسّرها الفراء على هذه الظاهرة قوله

تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَرْعَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [سورة النمل: ٨٧]، فقال: ((ولم يقلْ: فيفزع، فجعل (فَعَل) مردود على (يفعل) وذلك انه في المعنى: وإذا نفخ في الصور ففزع، ألا ترى ان قولك: أقوم يوم تقوم، فأجيبت بـ (فعل)؛ لان فعل ويفعل تصلحان مع إذا))(۳۷).

والسرُّ البلاغي في إيراد صيغة الماضي مع كون المعطوف عليه مضارعا (ينفخ) هو من اجل الدلالة على تحقق اثر وقوعه<sup>(۷٤)</sup>.

أي من اجل الاشعار بتحقق الفزع وثبوته وانه امر كائن لامحالة من وقوعه على اهل السموات والارض، اذ ان الفعل الماضي يدل على وجود الفعل وكونه مقطوعا به، والمراد فزعهم عند النفخة الأولى حين يصعقون(٥٠).

وفسَّر الفراء قوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرُ أُمَّةٍ ﴾ [سورة آل عمران: ١١٠]



<sup>(</sup>۷۳) معانی الفراء: ۲/ ۳۰۰ – ۳۰۱.

<sup>(</sup>۷٤) تفسير ابي السعود: ٥/ ١٠٥.

<sup>(</sup>٧٥) ينظر: الكشاف: ٣/ ٣٤٣

<sup>(</sup>۷۰) تفسير ابي السعود: ٤/ ٨١٨.

<sup>(</sup>۷۱) معاني الفراء: ١/ ٤٢٦.

<sup>(</sup>۷۲) ينظر: الصاحبي: ١٦٢.

على ذلك فقال: ((ومعناه انتم خير امة))(٧٦). فلفظة (كان) على الرغم من دلالتها على الماضي فقد يراد بها الحال والاستقبال(٧٧).

ان جملة (اخرجت للناس) في موضع صفة لـ(امة) أي خير امة مخرجة، ويجوز ان تكون في محل صفة لـ(خير امة) وبذلك تكون في موضع نصب أي مخرجة، وهنا يكون قد روعي لفظ الغيبة ولم يراع لفظ الخطاب، وهما طريقان للعرب اذا تقدم ضمير حاضر لمتكلم، او مخاطب ثم جاء بعده خبره اسها، ثم جاء بعد ذلك ما يصلح ان يكون وصفا، فتارة يراعي حال ذلك الضمير وتارة يراعي حال ذلك الاسم (٨٧).

ويبدو ان الفراء كان مدركا لهذا المنحى في العدول من صيغة المضارع إلى الماضي إذ نبَّه عليه في هذه المواضع التي اشرنا إليها، فضلا عن ذلك نجد ان كلامه موافق لما ذهب إليه بعض

(٧٨) ينظر: البحر المحيط: ٣/ ٣١.

اللغويين المتأخرين الذين عرضوا لمثل هذه الشواهد (۷۹).

١١. التعبير بلفظ المستقبل وإرادة الماضي: أى التعبير عن الأحداث المستقبلة بالفعل الماضي، وهو خلاف مقتضي الظاهر، جاء ذلك في تفسير الفراء لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَقَالُواْ لِإِخْوَانِهِمْ إِذَا ضَرَبُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [سورة آل عمران: ١٥٦]، فقال: ((كان ينبغي في العربية ان يقال: وقالوا لإخوانهم إذ ضربوا في الأرض؛ لأنه ماض، كما تقول: ضربتك إذ قمت ولا تقول: ضربتك إذا قمت؛ وذلك جائز، والذي في كتاب الله عربي حسن؛ لان القول وان كان ماضيا في اللفظ فهو في معنى الاستقبال))(١٠٠). فجاء لفظ المستقبل (اذا ضربوا) مع (قالوا)، لانه على حكاية الحال الماضية (٨١).

وذهب ابو حيان الاندلسي

<sup>(</sup>٧٦) معاني الفراء: ١/ ٢٢٩

<sup>(</sup>۷۷) ينظر: أمالي المرتضى: ٢/ ١٩٨

<sup>(</sup>۷۹) ينظر: الكشاف: ٣/ ١٦١، المثل السائر: ٢/ ١٨، الطراز: ٢/ ١٧٣، الإتقان: ٣/ ٢٥٩، معترك الأقران: ١/ ٢٩١.

<sup>(</sup>۸۰) معاني الفراء: ۱/ ۲٤٣.

<sup>(</sup>٨١) ينظر: الكشاف: ١/ ٣٩.

الى القول بان (اذا) دالة على الاستقبال والعامل فيها مضاف مستقبل محذوف، وقد قدر مستقبلا حتى يعمل في الظرف المستقبل، الا ان الضمير في قوله (لو كانوا) عائد على (اخوانهم) لفظا وعلى غيرهم معنى (۱۸۲).

فالفراء يجيز مجيء اللفظ بدلالة المستقبل وهو يراد به دلالة الماضي؛ لأنه من مظاهر الحمل على المعنى، وقد احتج في ذلك بها جاء من نصوص قرآنية جاءت على هذا الضرب. وهذا يحسب للفراء، إذ رأى أنَّ ما جاء في كلام الله تعالى، هو العربيُّ الحسن، وإنْ جاء خلافه في كلام الله بي كلام الله بي العرب.

ومن النصوص التي فسَّرها على هذه الظاهرة قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [سورة الحج: ٢٥] فقال: ((رُدَّ (يفعلون) على (فعلوا)؛ لأنَّ معناهما كالواحد في الذي وغير الذي، ولو قيل: ان الذين كفروا وصدوا لم يكن فيها ما يسال عنه. وردك يفعلون على فعلوا لأنك أردت ان الذين

(٨٢) ينظر: البحر المحيط: ٣/ ٩٩.

كفروا يصدون بكفرهم))(٨٣).

وقد علّل ابن الأثير (ت ١٣٦هـ) هذا المنحى البلاغي في عطف المستقبل على الماضي في هذا النص القرآني: ان كفرهم كان قد وجد، ولم يستجدوا بعده كفرا ثانيا، وكذلك ان صدَّهم كان متجدداً لم يمض، بل هو مستمر يستأنف في كل حين (١٤٨).

وأشار الفراء في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِنْرَهِيمَ ٱلرَّوْعُ وَجَاءَتُهُ ٱلْبُشُرَىٰ يَجُدِلْنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ ﴾ [سورة هود: ٧٤] إلى هذا المنحى، فقال: ((ولم يقل: جادلنا، ومثله في الكلام لا يأتي إلا بفعل ماض كقولك فلها أتاني أتبته))(١٠٥).

فهنا جاء استعمال صيغة المضارع (يجادلنا) من اجل حكاية الحال، فضلا عن ذلك ان (يجادلنا) هي جواب(لما)، وان (لما) ترد المضارع الى معنى الماضي، كما ترد (ان) الماضي الى معنى

<sup>(</sup>۸۳) معاني الفراء: ۲/ ۲۲۰ - ۲۲۱.

<sup>(</sup>٨٤) ينظر: المثل السائر: ٢/ ١٩٧.

<sup>(</sup>٨٥) معاني الفراء: ٢/ ٣٣.

الاستقبال (٨٦).

ويبدو ان الفراء قد أدرك العدول الذي طرأ في أسلوب الآية الكريمة في استعمال صيغة التعبير عن الماضي بصيغة الفعل المضارع من اجل تماثل الفعلين.

المراد بمصطلح الالتفات نقل الكلام من أسلوب إلى آخر كالانتقال من التكلم إلى الخطاب أو الانتقال من التكلم إلى الغيبة (٨٧٠).

ويعدُّ هذا الأسلوب ضربا من التصرف في الكلام (۱۸۸) وقد انتبه بعض اللغويين القدماء إلى هذا الأسلوب، إذ ذكره أبو عبيدة بقوله: ((والعرب قد تخاطب فتخبر عن الغائب والمعنى للشاهد فترجع إلى الشاهد))(۱۸۹)، ويرى الدكتور أحمد مطلوب ان الأصمعي الدكتور أحمد مطلوب ان الأصمعي (تـ٢١٦هـ) أول من سياه التفاتاً(۱۹)

وعدَّ الدكتور فاضل السامرائي (۱۹) هذا الأسلوب من مظاهر الحمل على المعنى.

وأمَّا الفراء فقد أدرك هذا الأسلوب من دون ان يشير إلى المصطلح، وإنها اكتفى بذكر أمثلة له موضحا السر البلاغى فيه، فمن النصوص التي خرجها على هذا الضرب ما جاء في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ فَلِمَ تَقُنُلُونَ أَنْبِياآءَ ٱللَّهِ مِن قَبْلُ ﴾ [سورة البقرة: ٩١] فقال: ((يقول القائل: إنها (تقتلون) للمستقبل فكيف قال: (من قبل)؟. ونحن لانجيز في الكلام. أنا أضربك أمس، وذلك جائز إذا أردت بتفعلون الماضي... ومثله قول الله: ﴿ وَٱتَّبَعُواْ مَا تَنْلُوا ٱلشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾ [سورة البقرة: ١٠٢]. ولم يقل ما تلت الشياطين، وذلك عربي كثير في الكلام))<sup>(۹۲)</sup>.

لقد جاء (يقتلون) بصيغة المضارع والمراد الماضي، لان المعنى: قل فلم

<sup>(</sup>٨٦) ينظر: الكشاف: ٢/ ٢٧٦.

<sup>(</sup>۸۷) ينظر: البرهان: ۳/ ۳۱۵.

<sup>(</sup>٨٨) ينظر: منهج الشيخ الطوسي في تفسير القران: ٢٨٤.

<sup>(</sup>۸۹) جاز القران: ۲/ ۱۳۹.

<sup>(</sup>٩٠) ينظر: معجم المصطلحات البلاغية: ١/ ٢٩٥.

<sup>(</sup>٩١) ينظر: الجملة العربية والمعنى: ١٣٩-١٤٠.

<sup>(</sup>۹۲) معاني الفراء: ۱/ ۲۰ - ۲۱.

قتلتم، على الرغم من ان هؤلاء الذين كانوا بحضرة الرسول ﷺ لم يصدر منهم قتل الانبياء، فضلا عن ذلك قَيَّدَ ذلك بقوله: (من قبل) وهذا يدل على تقدم القتل، وفائدة سوق المستقبل في معنى الماضي من اجل الاعلام باستمرارية الأمر <sup>(٩٣)</sup>.

فهنا الفراء نجده قد وجه هذه الآية الكريمة وغيرها من النصوص القرآنية(٩٤) في بيان صيغة الانتقال من الخطاب إلى الغيبة.

#### الخاتمة

بحمد الله وتوفيقه أنجزت هذا البحث الذي تناول دراسة ظاهرة من الظواهر البلاغية واللغوية في كتاب معاني القران للفراء.

فالفراء على كان ذا مكانة علمية فاعلة وما كتابه (معاني القران) إلا دليل على ذلك، إذ كان له اثر عظيم في كثير من العلماء ولاسيما المفسرين الذين

(٩٣) ينظر: البحر المحيط: ١/ ٥٧٥.

(٩٤) ينظر: معانى الفراء: ١/ ١٩٥، ١/ ٠٢٤، ٣/ ١١٢، ٣/ ٢١٢.

اغترفوا من بحر علمه، ويبقى تأثيره علامة ظاهرة تؤكد مكانته العلمية ومساهمته في رفد الحياة الثقافية، وبهذا يمكن القول ان الفراء ومن عاصره من العلماء كانوا القاعدة التي بني عليها المتأخرون الأسس اللغوية والبلاغية.

وعليه فكان هذا البحث عرضا لظاهرة الحمل على المعنى التي ظهرت ضروبها واضحة عند الفراء، إذ أدركها في كتابه معاني القرآن وخرَّج نصوصا قرآنية عدة على هذا المنحى البلاغي، وقد كشف البحث ان ما بينه الفراء لهذه الظاهرة وضروبها كان نواة نبهت العلماء المتأخرين فوسّعوا القول والتفصيل فيها .

### مصادر البحث

القران الكريم

- الإتقان في علوم القران: جلال الدين السيوطى (ت ٩١١هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، ۱۹۸۸م.
- أمالي المرتضى (غرر الفوائد

ودرر القلائد): الشريف المرتضي (ت٣٦٤هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الكتاب العربي، بيروت، ط ١، ١٩٦٧ م.

- تفسير أبي السعود (المسمى إرشاد الكريم): أبو السعود العهادي الحلبي، مصر، ١٩٧٦م. هوامشه عبد اللطيف عبد الرحمن، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٩٩٩م.
- البحر المحيط: ابو حيان الاندلسي لأحكام القران): أبو عبد الله (ت٥٤٥هـ)، تحقيق: الشيخ عادل احمد عبد الموجود واخرون، دار ۲۰۰۷م.
  - البرهان في علوم القران: الزركشي الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، ط ١، ١٩٧٥ م.
  - تأويل مشكل القران: ابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ)، شرح وتحقيق: السيد احمد

صقر، دار إحياء الكتب العربية، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، د. ت.

- التبيان في إعراب القران: لابي البقاء العكبري(ت ٦١٦هـ)، تحقيق: العقل السليم إلى مزايا الكتاب على محمد البجاوي، مطبعة عيسى
- الحنفي (ت ٩٨٢هـ)، وضع تفسير (التحرير والتنوير): الشيخ محمد الطاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر .
- تفسير القرطبي المسمى (الجامع القرطبي (ت ۲۷۱ هـ)، دار الكتاب العربي، مصر، ١٩٦٧ م.
- الكتب العلمية -ط٢، بيروت، الجملة العربية والمعنى: د. فاضل السامرائي، ط ١، دار ابن حزم، بيروت، لبنان، ۲۰۰۰ م.
- (ت ٧٩٤هـ)، تحقيق: محمد أبو الخصائص: ابن جني (ت ٣٩٢هـ) تحقيق: محمد على النجار، مطبعة دار الكتب المصرية، ط ٢، القاهرة، ١٩٥٦م.
- شرح التصريح على التوضيح: الشيخ خالد بن عبد الله الأزهري

(ت ۹۰۵ هـ) دار إحياء الكتب العربية، مصر، د، ت.

- الصاحبي في فقه اللغة وسنن العرب في كلامها: ابن فارس (ت ٣٩٥ هـ)، تحقيق وتقديم: مصطفى الشويمي، مؤسسة بدران للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٦٤ م.
- الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز: يحيى بن ١٩٩٨ م. حمزة العلوي (ت ٧٤٩ هـ)، دار الكتب العلمية، ببروت، لبنان، ط۱،۱۹۸۰م.
- فقه اللغة وسر العربية: أبو منصور الثعالبي (ت ٤٢٩هـ) تحقيق: • اللهجات العربية في كتاب سيبويه: مصطفى السقا وآخرون، مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ط٢، ٤٥٩١م.
  - کتاب سیبویه: سیبویه (ت ۱۸۰ هـ) تحقيق: عبد السلام محمد هارون، الطبعة الاولى، دار الجيل، بىروت، د، ت.
    - الكشاف عن حقائق التنزيل والأقاويل في وجوه التأويل:

الزمخشري (ت ٥٣٨ هـ) شرح ومراجعة وضبط يوسف الحمادي، ط١، مكتبة مصر، القاهرة، ۱۲۲۱هـ–۲۰۱۰م،

- الكليات: أبو البقاء الكفوى (ت ۱۰۹٤ هـ)، تحقیق: د. عدنان درويش ومحمد المصري، مؤسسة الرسالة، بروت، لبنان، ط ٢،
- لمسات بيانية في نصوص من التنزيل: د. فاضل صالح السامرائي، ط٣، دار عمار للنشر، عمان -الاردن، ۲۰۰۳م.
- رافد مطشر سعیدان، رسالة ماجستر، مخطوطة على الالة الكاتبة، جامعة بابل، كلية التربية،
- المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر: ضياء الدين بن الأثير (ت ٦٣٧ هـ)، تحقيق: د. احمد الحوفي، وبدوی طبانة، منشورات دار الرفاعي الرياض، ط ٢، ١٩٨٤ م.

- مجاز القران: أبو عبيدة معمر بن المثنى (ت ٢١٠ هـ)، تحقيق: د. محمد فؤاد سزكين، مطبعة الخانجي بالقاهرة، د. ت.
- المحتسب في تبيين شواذ القراءات والإيضاح عنها: أبو الفتح عثمان بن جني (ت ٣٩٢هـ)، تحقيق: علي النجدي ناصف، د. عبد الفتاح إساعيل شلبي، ط ٢، ١٩٨٦م.
- المزهر في علوم اللغة وأنواعها: وتطورها: د.
   السيوطي (ت ٩١١ هـ)، تحقيق: مطبوعات المجمع محمد جاد المولى وآخرون، منشورات بغداد، ١٩٨٧ م.
   المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، مغني اللبيب عن المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، ابن هشام الأنصار
  - معاني القران: الفراء (ت ٢٠٧ هـ) تحقيق: محمد علي النجار، احمد يوسف نجاتي، عالم الكتب، بيروت، ط ٢، ١٩٨٠ م.
  - معاني القران اعرابه: الزجاج (ت

- ۳۱۱هـ)، تحقیق: د. عبد الجلیل عبدة شلبي، دار الحدیث، القاهرة، ۲۰۰۶م.
- معترك الأقران في إعجاز القران: جلال الدين السيوطي (ت ٩١١ هـ) هـ) ضبط وتصحيح: احمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١، ١٩٨٨ م.
- معجم المصطلحات البلاغية وتطورها: د. احمد مطلوب، مطبوعات المجمع العلمي العراقي، بغداد، ۱۹۸۷ م.
- مغني اللبيب عن كتاب الاعاريب: ابن هشام الأنصاري (ت ٧٦١ هـ) تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، ط: ٤، بيروت، د. ت.
- منهج الشيخ الطوسي في تفسير القران: د. كاصدالزيدي، دار الحكمة، بغداد، ط ١، ٢٠٠٤ م.





عرفان صدیق بدري جامعة تربيت مدرس جامعة تربيت مدرس

د . کبری روشنفکر

طهران- ایران الاسلامیة

يخص البحث دراسة الآيات المتشابهة التي حددت صفات الله- سبحانه -وهي ستة: الاستواء على العرش -يد الله -وجه الله - عين الله -نفس الله -نسبة بعض الافعال اليه - سبحانه-مشاكلة كالمكر والاستهزاء . وقد درس الباحثان هذه الامور ضمن المنهج الوصفى ومن خلال ظاهرتي الكناية والمشاكلة البلاغيتين. واستنتجا ان هذه الاوصاف ممثل تعابيراً كنائية عن صفات الله-سبحانه -والبعيدة عن فهم البشر. وحكمة استعمال الكناية للتعبير عن هذه المفاهيم يأتي من اجل تقريب المعنى الى الذهن ليكون مستطاعه ادراكه. لان هذا الاسلوب في الإفهام يكون اكثر وضوحاً واقوى صورة من التعبير بالالفاظ الصريحة.

# الكلمات الرئيسة: الدلالة البلاغية، الآيات المتشابهات، الكناية، وصف الله

#### ١. المقدمة:

أثارت الآيات المتشابهات التي انزلت في وصف الله تعالى، خلافات جدلية بين علماء الدين الكبّار، و دفعتهم إلى أن يبحثوا في معانيها و مفاهيمها حتى لايلتبس المعنى لدى الناس ولايبقى خلل في تنزيه الله سبحانه وتعالى.

وقد انتهت هذه المجادلات الكريم، منها: الكلامية إلى عرض تفاسير بلاغية لهذه المراسة بالآيات لدفع فكرة التجسيد والتجسيم (دراسة بعن ذات الله الأقدس. فلا شك في أنّ فوزية يحيح القرآن بكل الحقائق الموجودة فيه بلغ (٢٠١١). ذروة البلاغة التي لاتبلغها الفكرة الخصائص البشرية. لهذا تحسن دراسة بعض آيات الها المفاهيم البلاغية المهمة التي تطرح في القرآنية مو شأن هذه الآيات المتشابهات، و القصد ثم تطرقت من الدراسة البلاغية لهذه الآيات للتراكيب تقريب معنى هذه الصفات الى ذهن فيه الجمل التعريف المناحث البلاغية ما التعريف التعريف التعريف التعريف التعريف التعريف التعريف التعريف المناحث البلاغية ما التعريف التعريف التعريف المناحث البلاغية ما التعريف التعريف المناحث البلاغية ما التعريف البلاغية ما المناحث البلاغية ما التعريف المناحث الم

يؤدّي إلى تشابه المعاني في الآيات و هي: التمثيل، التشبيه، الكناية، المشاكلة.

١ - ١ - الأبحاث السابقة:

تجدر بنا الاشارة إلى أن المفسرين لم يُغفِلوا الوجوه البلاغية في الآيات المذكورة، إلا أنهم لم يتناولوها شرحا مفصلا و لم يوضحوا الجوانب المختلفة توضيحا كاملا، بل اكتفوا ببعض الظواهر البلاغية فيها، ولم يدرسوا دلالات البلاغة فيها في الكلام. فهناك عدد من الدراسات البلاغية في القرآن

۱. «آیات الهدی في القرآن الكریم (دراسة بلاغیة تحلیلیة)» للكاتبة: فوزیة یحیی سعید النجیمی عسیری (۲۰۱۱). تحدثت الباحثة عن الخصائص البلاغیة للتراكیب في آیات الهدی، و درست المفردة القرآنیة من حیث مادتها و صیغتها. ثم تطرقت إلی الخصائص البلاغیة للتراكیب في آیات الهدی، و درست فیه الجملة الخبریة و الحذف و التعریف و التنكیر و التقدیم و التعریف و التنكیر و التقدیم و

التأخير و خروج الكلام على مقتضى الحال و القصر و الإنشاء و الفصل و الوصل و الإيجاز و الإطناب. ثم تناولت الصور البلاغية من التشبيه و المجاز المرسل بنوعيه و الكناية و التعريض و الصور البديعية المعنوية و اللفظية.

٢. دعاء الأنبياء في القرآن الكريم (دراسة بلاغية تحليلية) الباحث: د. عبد الرحمن بن رجاء الله السلمي (١٤٣١هـ. ق). يتناول البحث الكريم دراسة بلاغية تحليلية فيها عليها لأقوامهم أم لأنفسهم أم لأهليهم.

كها ان هناك دراسات دلالية في الآيات قرآنية:

 الأسهاء الحسنى (دراسة دلالية و فى ذلك الآيات. تاريخية): يقصد الباحث شهريار ١ - ٢ - منهج البحث: نیازی أن یدرس معانی أسماء الله الحسنى عن طريق معرفة علم

الدلالات و الكشف عن الدلالات اللفظية. وقد عالج ترادف المعاني، تعدّد المعاني، مجاورة الألفاظ والحروف و الإشتقاقات الصرفية للأسماء في دائرة لغوية عبر مناقشة الصِّلات الدلالية للأسماء وغرها. وتختلف الأسماء الحسنى التي تطرح في هذا البحث عن الصفات الحسية لله تعالى الواردة في القرآن.

٤. الأسماء الحسنى لصفتى العظمة والعلم (دراسة دلالية): د. فخرى دراسة آيات دعاء الأنبياء في القرآن أحمد سليمان. استخرج البحث الأسماء الحسني المتعلقة بصفتين من تحدث المؤلف عن مقاصد دعوات صفات الله و هما العظمة و العلم. الأنبياء و اهم القضايا التي أكدوا ثم درس كلا منهما من حيث الدلالة اللغوية للفظ ثم بين الدلالة المعنوية له.

وبالنسبة للدروس القرآنية الجديدة لم يتطرق أحد لدراسة دلالات البلاغة

يحاول هذا البحث من خلال المنهج الوصفى و التحليلي أن يدرس



ظاهري الكناية و المشاكلة في الآيات المتشابهة الواصفة لله تعالى و يكشف عن دلالاتها في هذه الآيات. هذا بعد أن نعالج مباحث نظرية حول التمثيل و التشبيه و عدم انطباقها في الآيات.

### ٢. التعريفات:

## ٢ - ١ - الدلالة البلاغية:

«يسعى المستوى البلاغي إلى البحث عن الدلالة الكامنة وراء النص، بوصفه العنصر الرئيس من العناصر العلمية الإتصالية، فالنص تحكمه طاقة دلالية جامعية لكل مكوناته اللغوية منها و الأساليب البلاغية و غيرها من المكونات النصية بحيث يبدو كل عنصر من المكونات منسجها مع العنصر الآخر بفعل هذه الطاقة (الفحل، ١٩٩٧، ص٧٦). وقد تسمّى أيضا بالدلالة الإجتماعية أو السياقية كما يقول الكراعين: «الدلالة الإجتماعية أو السياقية هي تلك الدلالة التي يقصدها المتكلم و يفهمها السامع من خلال الحدث الكلامي تبعا للظروف المحيطة، و قد عرف سبنس بأنه وضع

الكلمة داخل الجملة أو الحدث الذي تعبر عنه الكلمة داخل الجملة، مرتبطة بها قبلها و ما بعدها، كها أنه في حالة الكلام يتمثّل في العلاقة القائمة بين المتكلّم و الحالة، أو المقام الذي يتكلم فيه و تكوينه الثقافي» (نعيم الكراعين، فيه و تكوينه الثقافي» (نعيم الكراعين، ١٩٩٣، ص٠٠٠).

يبدو من هذا التعريف أن القصد من الدلالة الإجتماعية أو السياقية هي البلاغة و دلالاتها. لأنّ معنى عبارة الكاتب "أنه في حالة الكلام يتمثّل في العلاقة القائمة بين المتكلّم و الحالة، أو المقام الذي يتكلم فيه و تكوينه الثقافي"؛ يعنى به التعريف الإصطلاحي لبلاغة الكلام و «البلاغة في الكلام، مطابقته لما يقتضيه حال الخطاب مع فصاحة ألفاظه "مفردهاو مركبها". وحال المخاطب "يسمّى بالمقام" هو الأمر الحامل للمتكلم على أن يورد عبارته على صورة مخصوصة. و المقتضى "ويسمّى الاعتبار المناسب" هو الصورة المخصوصة التي تورَد عليها العبارة» (الهاشمي، ۱۹۹۹، ص ۲۰ – ۲۱).

عند الموازنة بين هذين التعريفين نفهم أن المراد هو شيء واحد، و هو بيان الكلام الذي يطابق مقتضى الحال. إذن يمكن إطلاق الدلالة الإجتماعية أو السياقية -حسب ما عرفنا من تعريفه -على الدلالة البلاغية. يقوم البحث هذا بتحليل الدلالة البلاغية ضمن الأساليب البلاغية المعيّنة وهي: التمثيل، التشبيه، المجاز، الكنايات و المشاكلة.

### ١ - ١ - ١ - ١ التمثيل:

و هو ضرب من الفنون البلاغية لبيان الماثلة و المشابهة بين الشيئين؟ و يتكون من الأركان الأربعة مثل التشبيه: المتكون من «المشبّه -المشبّه به -وجه الشبه -أداة الشبه». يقول الجرجاني في الفرق بين التشبيه و التمثيل: «اعلم أن الشيئين إذا شبّه أحدهما بالآخر كان ذلك على ضربين: أحدهما: أن يكون من جهة أمر بيّن لا يحتاج إلى تأوُّل. و الآخر: أشباه، و أشبه الشيء الشيء ماثله، أن يكون الشبه محصّلا بضرب من التأوّل» (الجرجاني، ١٩٩١، ص٩٠)

اراد بالأول التمثيل؛ إذ لا يحتاج إلى الشرح لأن الصفة بين الشيئين واضحة مماثلة، و أراد بالثاني؛ التشبيه حيث أن بين الشيئين قرابة في الصفة و الميزة جعلت إحداهما شبيها بالآخر. و يعتقد الجرجاني أن التشبيه أشمل من التمثيل: «فاعلم أن التشبيه عام و التمثيل أخص منه، فكلّ تمثيل تشبيه، و ليس كلّ تشبيه تمثيلا» (الجرجاني: اسرار البلاغة، ١٩٩١، ص٥٥). فلا شك أنّ التمثيل لا يتحقّق ببيان هذه الأوصاف إذ أنَّه سبحانه ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ، شَيَّ ﴾. أمّا الفكرة الغالبة لدى جميع الناس، فهي أن يكون الكلام في مقام هذه الأوصاف لله تعالى ضرب من فنون التشبيه؛ فلنتوقّف على فنّ التشبيه و ما يستحقّ ببيان تشبيهي.

## ۲ – ۱ – ۲ – التشبيه:

«التشبيه مصدر مشتق من شبه، و الشبه و التشبيه هو المثل، و الجمع و اشتبها: أشبه كلّ منهما صاحبه، و التشبيه التمثيل» (ابن منظور، ۱۹۸۸،



مادة: شبه). ما قاله ابن منظور في المعنى اللغوى للتشبيه تعريف عام، لكن من حيث الدلالة المعنوية فرق بين التشبيه و التمثيل كها مرّ بنا القول في شرح التمثيل. «فبقى أن يكون التشبيه إنها يقع بين شيئين بينهم اشتراك في معان تعمهما، و افتراق في أشياء يتفرد كل واحد منهما عن صاحبه بصفتها، و إذا كان الأمر كذلك فأحسن التشبيه هو ما وقع بين الشيئين اشتراكها في الصفات أكثر من انفرادهما فيها» (قدامة بن جعفر، ۲۰۰۱، ص۱۰۸). مذا التعریف فقد تبيّن لنا الفرق بين التشبيه و التمثيل. قد ركّز قدامة بن جعفر على ضرورة وجود تغاير بين طرفي التشبيه -و لو كان من جهة واحدة -فهو يقول: «فإن الشيئين إذا تشابها من جميع الوجوه و لم يقع بينهما تغاير البتة اتحدا فصار الإثنان واحدا، فلا نقول السماء كالسماء، حيث

إن الشيء لايشبه بنفسه و لا بغيره من

كلّ الجهات» (المصدر السابق). و إن

كان هكذا -أى تشابه الشيئين من كلّ

الجهات -فتقع بينهما مماثلة لا مشابهة.

و أمّا التعريف المجمل و الشامل للتشبيه فهو «الدلالة على مشاركة أمر لأمر في معنى بأداة من أدوات التشبيه الظاهرة أو المقدّرة» (علوان، ١٩٩٨، ص ۲۸).

إذا عرَّفنا فن التشبيه بأنه يقع بين شيئين بينهم اشتراك في معان و صفات كما قاله قدامة بن جعفر، فهل يجوز أن يكون التشبيه في هذه الآيات المتشابهات النازلة في شأن الله سبحانه و تعالى؟. إن افترضنا أن هذه الآيات تكون على وجه التشبيه، فالتشبيه بذاته يدلُّ على وجوه الإشتراك بين الله سبحانه و الإنسان، و مذا التعبير يخطر ببال الإنسان أن يأتي للقرآن بوصف الله جلّ شأنه تشبيها بالإنسان. هذا ما يتنافى مع قوله عزّ و جلّ ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَنْيَ ۗ ﴾ هو لايشبه بالعالم المادي الجسماني لا في الصفات و لا في كيفيّتها. و عند ما يقول القرآن ﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَ ﴾، يمنع الإنسان عن أن يشبه الخالق بشيء من العالم المادّي. فهذا دليل على أنه لا وجه اشتراك و لا وجه شباهة بين الله جلّ

الفنّ البلاغي الذي يشبه المجاز دلاليا هي الكناية، لأن في الكناية أريد ذاك المعنى المجازي أو هي استعمال اللفظ بغير معناه الحقيقي و الأصلي دون علاقة مشابهة، فهو من هذا الحيث يشبه المجاز. إلّا أن الفرق بينهما "صحّة إرادة المعنى الأصلي في الكناية دون المجاز فإنه ينافي ذلك" (الهاشمي: ١٩٩٩، ص٨٨٨).

مما جرى مجرى المجاز من المتشابهات في القرآن الكريم، ما جاء في الأوصاف الحسية لله تعالى و هو التعبير عن قدرة الله و قوّته باليد. تعتبر اليد مجازا تؤدي إلى معنى القدرة.

#### ۲-۱-۳-۱- اليد:

لفظة الـ«يد» تدلّ على عضو من الأعضاء البدنية. هذه هى الدلالة البسيطة التي تفهم من لفظة/ اليد/ بمفردها. و ليس هذا فحسب، بل تتغيّر دلالات المفردات اللغوية في سياق الكلام حسب إرادة المتكلم. و بها أن هذا العضو يؤدي دورا رئيسيا في الأعهال و الأفعال، فيستفاد منه دلالة

جلاله و بين العالم المادي أو بينه و بين خلقه كلّهم. وإن لم يكن وجه اشتراك بين شيئين فلا يجري حكم التشبيه بينها. وبحسب ما مرّ التعريف عن التشبيه و شروطه، فلابد لفهم المعاني البلاغية الكامنة في هذه الآيات، من حاجة إلى فنّ بلاغي لبيان العلاقة بين المعنيين دون إرادة المشابهة و وجه الإشتراك. أحسن تعبير بلاغي في هذه الأوصاف الحسية هو إرادة المعاني المجازية أو الكنائية، إذ لاتكون فيها العلاقة بين الشيئين علاقة مشامَة.

#### ٢-١-٣- المجاز:

لغة: «المجاز: من الفعل جاز، على وزن فعل، و منه جاز المكان إذا تعدّاه. (لسان العرب، مادة جوز/ ٤١٦ - ٢).

إصطلاحا: المجاز اللغوي «هو استعمال اللفظ في غير ما وضع له لعلاقة مع قرينة مانعة عن إرادة المعنى الحقيقي؛ و إن شئت قلت: خروج اللفظ عن مجراه الأصلي من حيث معناه الذي عين له في اللغة و الإصطلاح لغرض» (الفاضلي، ١٣٨٨هـ. ش، ص ١٩٠).

على القدرة و الإمتلاك. هذه الدلالة أحد مثلها (المجازية تتوسع المجالات اللغوية و ص٢١٤). تزيد المعاني الإيحائية للغة. إتيان مفردة و انتسابها حُلَقْتُ بِيدَيِّ إلى الله سبحانه سيقت على أساس (ص/ ٧٥) هذه الدلالة الإيحائية في اتجاه الإعجاز أي خلا البلاغي. «و اليد في اللغة على أقسام خلقته بقدر منها الجارحة و منها النعمة ومنها و كها تطلق القوة ومنها تحقيق الإضافة يقال في (الطبرسي، معنى النعمة؛ لفلان عندي يد بيضاء و فلفظة اليد بمعنى القدرة تلقى فلان قولي باليدين حيث أن الي بمعنى القوة والتقبل و بمعنى تحقيق هي المجاز بوضافة» (الطبرسي، ١٣٧٢، ج٨، و ﴿ بَنَرُكَ الله ص.:).

انتساب اليد الى الله تعالى، جاء ليدل على معانى القدرة و القوة من صفات الله تعالى كها جاء في جواهر البلاغة (و السهاوات مطويات بيمينه) (الهاشمي، ١٩٩٩، ص ٢٥٥) ﴿ وَالسَّمَاءَ بَلَيْنَهُا بِأَيْبُدِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ اليد: القدرة و النعمة بأيد: أي بقوة و الأيد و أصله جمع اليد، ثم كثر اطلاقه حتى صار اسها للقوة. و المعنى بنيناها بقدرة لا يقدر

أحد مثلها (ابن عاشور؛ ۱٤۲۰، ج۱۲، ص۲۱۶).

# ﴿ قَالَ يَتَإِبْلِيسُ مَا مَنْعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيٍّ أَسَّتَكُبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴾ خَلَقْتُ بِيدَيٍّ أَسَّتَكُبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴾ (ص/ ٧٥).

أي خلقت بقدرتي و قيل معناه خلقته بقدرتي عن أبي مسلم و غيره و كما تطلق لفظ اليد للقدرة و القوة (الطبرسي، ١٣٧٢، ج٨، ص: ٧٥٧). فلفظة اليد ذكرت في معناها المجازى، حيث أن اليد مجاز عن القدرة و القوة و هي المجاز بعلاقة الآلية.

## • ﴿ تَبَرُكَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ ٱلْمُلُّكُ وَهُوعَكَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [سورة الملك: ١].

«فالظرفية هنا (بيده) مجازية مستعملة في معنى إحاطة قدرته بحقيقة اللّك، واللّك على هذا اسم للحالة التي يكون صاحبها مَلِكاً» (ابن عاشور، ۲۰۰۰، ج۲۹، ص۹) و اما تعبير العلامة الطباطبائي من الآية بالإستعارة المكنية: « و جعل الملك في يده استعارة بالكناية عن كمال التسلط عليه و كونه متصر فاً فيه كيف يشاء كما

تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ بِيدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [سورة المؤمنون: ٨٨] يلهم معنى الإحاطة والقدرة و تقديمه للتخصيص. استخدمت لفظة اليد في هذه الآيات بمعنى القدرة و الإحاطة و القوة، يجسم الكمال و قدرة الخالق و تصرفه في العالم في الصورة الذهنية لدى المخاطب، و يأتي التعبير الكنائي في هذه الآيات عوضاً من التصريح لتفخيم الأمر و إعلاء قدره إلى حد كبير.

و أما قول الآلوسي في قوله تعالى ﴿ أَوَلَهُ يَرِوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ﴾ [سورة يس: ٧١] و الكلام استعارة تمثيلية، و جوز أن يكون قد كنى عن الإيجاد بعمل الأيدي فيمن له ذلك ثم بعد الشيوع أريد به ما أريد مجازا متفرعا على الكناية، و قال بعضهم: المراد بالعمل الأحداث و بالأيدى القدرة مجازا، و أوثرت صيغة التعظيم و الأيدى مجموعة تعظيم الشأن الأثر (الآلوسي، ١٤١٥، ج١٢، ص: ٤٩). فإذا نظرنا إلى كلام الآلوسي فلا يجوز أن يكون في الآية استعارة أو تمثيل

يتصرف ذو اليد فيها بيده» (الطباطبائي، ١٤١٧، ج١٩، ص: ٣٤٩). فيه نظر، إذ يستوجب الإستعارة المكنية بأن يكون الله مشبَّها و يكون الإنسان مُشبَّهاً به. و قد ببّنا الكلام عن عدم الإمكان في تشبيه ذات الله تعالى إلى الإنسان، إذن أفضل البيان في هذه الآية أن يكون التعبير مجازا، كما اتفق الكثير من المفسرين عليه، منهم: (الزمخشري، ج ٤، ٥٧٥ -آلوسي، ج ١٥، ص ٤-ابن عاشور، ج۲۹، ص۹ -ملا فتح الكاشاني، ١٤٢٣ق، ج٧، ص١٢٣).

«وذكر اليد مجاز عن الإحاطة بالملك والاستيلاء عليه» (الزمخشري، ١٤٠٧، ج٤، ص٥٧٥).

و في الآية ﴿ إِنَّ ٱلْفَضْلَ بِيَدِ ٱللَّهِ ﴾ بيد الله أي في ملكه و تصرفه و كون الفضل تحت تصرف الله تعالى و ملكه، اشارة الى قدرته و قوته و تصرفه على العالم. ﴿ فَسُبْحَانَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (أن المراد بذلك أنه سبحانه كهال الإحاطة و الإستيلاء (آلوسي، ١٤١٥، ج١٢، ص: ٥٥) كما قوله

بدليل ما سبق لنا من القول عنه، إلا أنه يصدق الإيجاز أو الكناية فيها لأنه لا شباهة بين لفظ اليد و معنى القوة و لا بينها علاقة المشابهة بل العلاقة بينها علاقة النسة.

يؤيد هذا المعنى المجازي كلام الرازي أيضا في تفسير الآية: ﴿ بِيكِكَ الْرَازِي أَيْضًا فِي تفسير الآية: ﴿ بِيكِكَ الْمُحْرِّ الْأَنْ الْمُرَانُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [سورة آل عمران: ٢٦] فاعلم أن المراد من اليد هو القدرة، و المعنى بقدرتك الخير، الألف و اللام في الخير يوجبان العموم؛ فالمعنى بقدرتك تحصل كل البركات و الخيرات. بقدرتك تحصل كل البركات و الخيرات. (رازي، ١٤٢٠، ج٨، ص: ١٨٥)

حصيلة البحث هنا أن اليد استعملت في الآيات السابقة بمعنى القدرة و القوة، و التعابير القرآنية التي عبرت عن اليد بالقدرة و القوة، إنها هي التعابير المجازية.

#### ٢-١-٤ الكناية:

الكناية لغة: يقال كنيت عن الأمر و كنوت عنه، إذا وريت عنه بغيره. و في الكلام « كنى فلان، يكنى عن كذا، و عن اسم كذا إذا تكلّم بغيره ممّا يُستدلُّ

به عليه، نحو الجماع و الغائط و الرّفث و نحوه» (الفراهيدي، ١٤٠٥ ه. ق، ج٥، ص٤١١). فالكناية أن تتكلم بشيء و تريد غيره، و هي ضد الصراحة أو المصارحة. اصطلاحا: «ترك التصريح بذكر الشيء إلى ما يلزمه، لينتقل من المذكور إلى المتروك» (السكاكي: المفتاح، ۱۹۳۷، ص۱۸۹). بعبارة أخرى «إن الكناية تعنى العدول عن لفظ إلى آخر دال عليه» (جابر فياض، ١٩٨٩م، ص١٢١). و قد تمتاز الكناية عند السكاكي من المجاز بوجهين: أحدهما -أن مبنى الكناية على الإنتقال من اللازم إلى الملزوم و مبنى المجاز على العكس. الثاني: أنّ الكناية لاتنافي إرادة الحقيقة بلفظها، فلايمتنع أن يراد من «نؤوم الضحى» أنها تنام في الضحى مع إرادة كونها مخدومة مرفَّهة. ولكن المجاز ينافي ذلك، فلايصحّ أن يراد في «رعينا الغيث» المطر، لأنّ المجاز مصحوب بقرينة مانعة عن إرادة المعنى الحقيقي. (الفاضلي، ۱۳۸۸هـ. ش، ص۲٥۲). إذن وضع اللفظ بغير معناه الأصلى في

الكناية يكون بعلاقة لاتمنع إرادة المعنى الحقيقي.

تنقسم الكناية على ثلاثة أقسام:-الكناية عن الصفة، -الكناية عن الموصوف، -الكناية عن النسبة.

#### ٢ - ١ - ٤ - ١ - الكناية عن الصفة:

«ذلك بأن يذكر الموصوف و تنسب إليه الصفة، و لاتراد هذه الصفة، و أنها يراد لازمها، كقولنا: فلان كثير الرماد، فقد ذكر الموصوف و هو فلان و ذكرت الصفة (كثير الرماد) و المراد منها صفة الجود و الكرم، و المقصود بالنسبة اثبات شيئ لشيء أو نفيه عنه، و هذه الكناية عادة ما يقصد بها الصفات المعنوية: كالشجاعة و الكرم، و الغنى الحالم» (عباس نسيم، لاتا، ص٢).

يبدو أن يكون المصطلح «استوى على العرش» و انتساب «العين» إلى الله من هذا الفن البلاغي؛ أي الكناية عن الصفة. و فيها يلى تفصيل ذلك:

#### أ. الإستواء:

المفاهيم المعنوية الكامنة في آيات وصف الإستواء، و ما يفهم من مقصود

كلام القرآن يدل على المعانى الكنائية في وصفه تعالى بــ(الإستواء على العرش) بأغراض بلاغية كما قال ابن عاشور في تفسير الآية: ﴿ ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ «فذكر الاستواء عليه زيادة في تصوير عظمة الله تعالى و سعة سلطانه بعد قوله: ﴿ مِّمَّنْ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَٱلسَّمَوَٰتِ ٱلْعُلَى ﴾ (ابن عاشور، ١٤٢٥، ج١٦، ص: ٩٦). إن التعبير بالإستواء على العرش جاء اثر الحديث عن خلق الأرض و السموات؛ إرادة لتصوير عظمة سلطان الخالق و استيلائه على الخلق كلُّه. فبهذه الدلالة البلاغية في سياق الآيات، يفهم من تعبير الإستواء على العرش؛ معنى الإستيلاء و السيطرة. حيث إن «معنى الملك و الإمارة و السلطة و الرئاسة و الإستيلاء و الولاية و غرها فيه سبحانه وتعالى هو المعنى الذي نفهمه من كلّ الألفاظ عندنا» (الطباطبائي، ۱۹۷۳، ج۸، ص ۱۰٦).

فتعابير مثل «ثم استوى على العرش» أو «على العرش استوى»

کنایة عن ملکه تعالی و استیلائه کها يقول الطباطبائي: «فقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱسۡـتَوَىٰ عَلَى ٱلۡعَرْشِ ﴾ كناية عن استيلائه على ملكه وقيامه بتدبير الأمر قياماً ينبسط على كل ما دق وجل، ويترشح منه تفاصیل النظام الکونی ینال به کل ذي بغية بغيته، وتقضي لكل ذي حاجة حاجته، ولذلك عقب حديث الاستواء في سورة يونس في مثل الآية بقوله: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ ﴾ إذ قال: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمُدَرُّشِّ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ ﴾ (الطباطبائي، ١٤١٧، ج٨، ص١٥٠). من الأفضل أن تعتبر العبارة كناية لأن المصطلح و المفهوم المقصود منه لا شباهة بينها، • ﴿ وَأَصْبِرُ لِحُكْمِرِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِكَ ۖ علاوة على ذلك ما استعير الفعل وَسَيِّع بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ نَقُومُ ﴾ [سورة «استوى على» لمعنى فعل آخر استعارة تبعية؛ إذن العبارة كناية عن استيلائه و سيطرته على العالم كله و هي من صفات الخالق القادر؛ فالكناية كناية عن الصفة.

ب. العين:

ج. العين في الوضع اللغوي تعنى ذاك العضو البصري الذي يوجب رؤية

الأشياء. ثمّ في الوضع الدلالي الذي يتبيّن في سياق العبارات تكثر دلالتها على معان أخرى. حيث أنَّ الإنسان يراقب ما حوله بأعينه و يراعيهم بالنظر الدقيق إليهم، فكان معتادا في اللغة استعمال مفردة الـ/ عين/ للدلالة على معنى المراقبة و الرعاية. و سار التخاطب القرآني للبشر حسب عاداتهم اللغوية و معرفتهم من المفاهيم الذهنية. فلنتوقف عند الآيات القرآنية التي استعملت العين وصفا لله سبحانه جلّ شأنه.

الطور: ٤٨].

قال الآلوسي: «فإنك بأعيينا أي في حفظنا و حراستنا فالعين مجاز عن الحفظ، و يتجوز بها أيضا عن الحافظ و هو مجاز مشهور» (الآلوسي، ١٤١٥، ج ١٤، ص: ٤٠). تفسير العين في مثل هذه التعابير بمعنى الحفظ و الرعاية هو متفق عليه لدى المفسرين. يقول

الطباطبائي في تفسير الآية الشريفة:

﴿ أَنِ ٱصنَعِ ٱلْفُلُكَ بِأَعَيْنِنَا وَوَحْيِنَا ﴾
 [سورة المؤمنون: ۲۷] -[سورة هود: ۳۷](۱).

«معنى صنع الفلك بأعينه صنعته بمرآى منه و هو كناية عن كونه تحت مراقبته تعالى و محافظته» (الطباطبائي، ١٩٧٣، ج١٥، ص٣٠). و مثل هذه الآيات ما جاء في سورة القمر:

### ﴿ تَجْرِى بِأَعْيُنِنَا جَزَآءً لِمَن كَانَ كُفِرَ ﴾[سورة القمر: ١٤].

تعني الأعين في الآيات السابقة كلّها المراقبة و المحافظة. والنكتة البلاغية الأخرى في هذه الآيات هي صيغة الجمع، وإتيان لفظة الـ«عين» بصيغة الجمع زيادة في معنى المبالغة في الرعاية و التسديد لتعدد متعلقات الملاحظة. و «جمع العين لتقوية المعنى لأن الجمع أقوى من المفرد، أي بحراسات منا و عنايات. و يجوز أن يكون الجمع باعتبار أنواع العنايات بتنوع آثارها». (ابن

(١) تعبير الآية في سورة هود: ﴿ أَصْنَعِ ٱلْفُلُكَ ... ﴾.

عاشور، ۱٤۲٥، ج۲۷، ص: ۱۷۸). قال الله تعالى في سورة طه خطابا لنبيه موسى الله :

### ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مُحَبَّةً مِّنِي وَلِئُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِيَ ﴾ [سورة طه: ٣٩].

و العين تكون بمعنى المراعاة كما تحدّثنا عنها سابقا «أي بمرأى منّى» (الآلوسي، ١٤١٥، ج٨، ص: ٥٠٣)؛ ولكن لم يأت بصيغة الجمع كما كانت في الآيات السابقة. يبدو أنّ إتيانها بصيغة المفرد و خاصّة إضافتها إلى ضمير المتكلم الوحدة الراجع إلى الله تعالى، دلالة على تقريب العبد إلى نفسه سبحانه و تحبيبا له (أي موسى الله)، و هذا المعنى هو المفهوم من تعبير الآية: ألقيت عليك محبة مني، كأنه يريد بقوله «محبّة منى» أن يثبت اهتمامه بموسى الماللي، ثمّ يقول «ولتصنع على عيني» أي أنا بنفسى (شخصيا) أراقبك. هذا التعبير يلهم معنى التقريب و التحبيب كأنه يقرّب العبد إليه.

استخدام مفردة «العين» إشارة إلى معنى المراعاة و المراقبة تعبير كنائي،

و هي كناية عن الصفة أي كناية عن المراعاة و الحفظ. و هي كناية عن الصفة الفعلية لا الذاتية.

وقد يرى كل من الآلوسي و الزمخشري دلالة أخرى للعين في هذه التعابير القرآنية، حيث أنها تتجاوز معنى الحفظ و المراقبة إلى معنى الحافظ و الرقيب. -﴿ وَأُصْبِرُ لِحُكْمِ رَبِّكِ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ [سورة الطور: ٤٨] «أي في حفظنا و حراستنا، فالعين مجاز عن الحفظ، و يتجوّز بها أيضا عن الحافظ و هو مجاز مشهور» (الآلوسي، ١٤١٥، ج ۱۶، ص: ٤٠)؛ و مثله ما قال الزمخشري في تفسير الآية: ﴿ أَنِ ٱصَّنَعِ ٱلْفُلُّكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِــنَا ﴾[سورة المؤمنون: ٢٧] «بأعيننا، بحفظنا و كلائتنا، كأنّ معه من الله حفاظا يكلؤونه بعيونهم (الزمخشري، ۱٤۰۷، ج۳، ص: ۱۸۳) يفهم من كلام الزمخشري؛ المراد من الأعين هم الحُفّاظ و المراقبون الذين يراقبون و يحافظون نبي الله سليهان اللير فكأن «الأعين» كناية عن «الملائكة الحفّاظ». يبدو من صيغة الجمع «أعين»

أنها وردت بهذه الصيغة (أفعُل) مناسبة مع ضمير الجمع «نا»؛ كالنفس إذا دخلت على ضمير الجمع للتوكيد تأتي على صيغة الجمع: أنفسنا، أنفسكم، و لا يقال نفسنا و نفسكم. فالغالب في جمع العين بمعنى الحافظ أو الجاسوس العيون، لكن جمع العين على زنة «أفعُل» كالأنفس للمناسبة مع ضمير المتكلم مع الغير «نا» في «أعيننا». و «الأعين» بمعنى الحفظ و المراقبة كما في ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَى الجمع فيها ما استلزمه الضمير «نا» فهو كناية فيها ما استلزمه الضمير «نا» فهو كناية عن الصفة.

#### ٢-١-٤-٢-الكناية عن الموصوف:

«ذلك بأن تذكر الصفة و النسبة، و يراد منهما الموصوف المكني عنه، و الصفة المذكورة هنا هي التي توصل إلى الموصوف، لأنها من خصائصه، كقوله تعالى: ﴿ أَوَمَن يُنشَقُوا فِي ٱلْحِلْيَةِ وَهُوَ فِي ٱلْخِصَامِ غَيْرُمُبِينٍ ﴾ [سورة الزخرف: في ٱلْخِصَامِ غَيْرُمُبِينٍ ﴾ [سورة الزخرف: ١٨] فقد ذكرت صفة التنشئة في الحلية و النسبة إلى صاحبها، ليكني بها عن الموصوف، و هو النساء» (عباس

لكناية القصص: ٨٨].

«الوجه يطلق على الذات و المجسم يحمل الوجه على العضو وهو خلاف العقل والنقل أعنى القرآن لأن قوله تعالى : ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ. ﴾ [سورة القصص: ٨٨] يدل على أن لا يبقى إلا وجه الله تعالى، فعلى القول الحق لا إشكال فيه لأن المعنى لا يبقى غير حقيقة الله أو غير ذات الله شيء وهو كذلك، فما السبب في حسن إطلاق لفظ الوجه على الذات؟. نقول: إنه مأخوذ من عرف الناس، فإن الوجه يستعمل في العرف لحقيقة الإنسان» (الرازي، ١٤٢٠، ج٢٩، ص: ٣٥٦). و أمّا التعبير عن الذات بالوجه في هذه الآية يمكن أن يكون للتكريم و التعظيم. قال ابن عاشور في تفسير الآية: ﴿ وَيَبْقَى وَجُّهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ «و لما كان الوجه هنا بمعنى الذات وصف بـ (ذو الجلال)، أي العظمة و {الإكرام} أى المنعم على عباده (ابن عاشور، ١٤٢٥، ج ٢٧، ص: ٢٣٦). و أمَّا قول الآلوسي في بيان الآية: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمُشْرِقُ

نسيم، لاتا، ص٦). وقد نشاهد الكناية عن الموصوف في وصف الله تعالى بالأوصاف الحسية. مثلما قيل في معاني الوجه و النفس.

#### أ. وجه الله:

المعنى الكنائي لـ «وجه الله» المحبّة و طلب الرضاء، و يعتبر فخرالدين الرازي رؤية الوجه من لوازم المحبة لأنّ من أحب ذاتاً أحب أن يرى وجهه، و لا ينحصر مفهوم الـ « وجه» في التعابير القرآنية في هذا المعنى، بل يتجاوزه إلى دلالته على ذات الموصوف و حقيقة وجوده. و هو مثل ما نفهم من مفاهيم الآيات التالية:

- ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْقَىٰ وَجَهُ 
   رَبِكَ ذُو ٱلْجُلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ [سورة الرحمن: ۲۷].
- ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ۚ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَشَمَ وَجُهُ ٱللَّهِ إِنَ ٱللَّهَ وَاسِئُع عَلِيهُ ﴾
   [سورة البقرة: ١١٥].
- ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرُ لَا إِلَاهًا الْخَرُ لَا إِلَاهًا اللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرُ لَا إِلَاهًا إِلَا هُوَ تُكُلُ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَا وَجْهَهُ.
   لَهُ ٱلْكُنْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [سورة

٠١٤١٥ (١٥) المادة ١٩٠١ (١٥)

الجميع. و الواسع لايصف الجهة التي تنتهي إلى الله، بل وصف لذات الله و يصف حضوره الوجودي. "عليم" أي وسع علمه جميع الكائنات، و هذا العلم بحضوره لدى وجود الجميع. فإذا كان الوجه في الآية: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُۥ ﴾ بمعنى ذاته، فها هو المانع لتعبير الوجه في تلك الآية بمعنى الذات و الحضور الوجودي؟. و امّا دلالة الوجه على معنى الذات في الآية الشريفة: ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ لَا إِلَنَّهُ إِلَّا هُوَّ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَاهُۥ لَهُ ٱلْمُكُمُّ وَالِلَّهِ تُرْجَعُونَ ﴾. [سورة القصص: ٨٨]؛ متّفق عليه عند جميع المفسرين الكبّار. الآية تتحدّث عن بقاء وجود الله جلّ جلاله و دوامه دون غيره. «كلّ شيء هالك» نفي الدوام و الأزلية من الجميع، و الجملة الإستثنائية «إلَّا وجهه» تفريده تعالى بميزة الدوام و البقاء. إذا كان الوجه كناية عن ذات الشيء فيخطر ببال الإنسان جميع صفاته الذاتية و صفاته الظاهرية و أفعاله، علاوة على دلالته على وجود

وَٱلْغَرُبُۚ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجْهُ ٱللَّهِ إِنَ أللَّهَ وَاسِعٌ عَلِيهٌ ﴾ [سورة البقرة: ١١٥]. «أي فهناك جهته سبحانه التي أمرتم بها، والوجه -الجهة -كالوزن والزنة ـ واختصاص الإضافة باعتبار كونها مأموراً بها، وفيها رضاه سبحانه، وإلى هذا ذهب الحسن ومقاتل ومجاهد وقتادة وقيل: الوجه بمعنى الذات مثله في قوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾ [سورة القصص: ٨٨] إلا أنه جعل هنا كناية عن علمه واطلاعه بها يفعل هناك» (الآلوسي، ١٤١٥، ج١٠، ص: ٣٣٥). لايمكن أن يكون القصد من الآية جهته سبحانه، فقوله: أينها تولُّوا فثمّ وجه الله؛ يفهم من سياق الآية أن المعنى هو: إلى أي جهة وليّتم والله تعالى حاضر هناك، فكأنَّما قمتم وجهاً لوجه مع الله سبحانه تعالى. عبارة "فثم وجه الله" تلقى معنى حضوره تعالى هناك؛ و خاتمة الآية جاءت لتدلُّ على هذا المعنى، "والله واسع" أي لا يحصر في جهة و لا في مكان بل حاضر في كلّ مكان و عند

الإنسان جملة روحاً وجسداً، القوة والجلد، الغيب، العقوبة، الحقيقة، قدر دبغة، الأخ، القرب» (الزبيدي: لاتا، ص ٢٥٩) (عزيز نظمي، لاتا، ص ۲). «النفس كلام العرب يجرى على ضربين: أحدهما قولك خرجت نفس فلان أي روحه، و في نفس فلان أن يفعل كذا و كذا أي في روحه، و الضرب الآخر معنى النفس فيه معنى جملة الشيء و حقيقته، تقول: قتل فلان نفسه و أهلك نفسه أي أوقع الإهلاك بذاته كلُّها و حقيقته، و الجمع من كلُّ أنفس و نفوس» (كاظم، لاتا، ص٤). «فالأصل الواحد في المادّة: هو تشخّص من جهة ذات الشيء، أي ترفع في شيء من حيث هو، و التشخّص هو الترفّع»

وردت في متن اللغة عدة معان للنفس ذكر منها الذات، و جاءت لفظة الـ «نفس» على هذا المعنى في وصف الله تعالى تارة يعبّر القرآن عن ذاته الأقدس بالنفس إذا كان كلامه عن رحمته و انعامه على الخلق حيث يقول:

(المصطفوي، لاتا، ٢١٩).

الشيء؛ و استعمال الوجه تعبيرا عن الذات يُصَوِّر في الذهن وجود الشيء مع کلّ متعلّقاته ومیزاته و لوازمه فهو الدَّالُّ على المعنى الشامل الكامل. إذن هو أحسن تعبير لبيان أزلية وجود الله تعالى مع كلّ صفاته و قدراته.

إذن استنبطنا من لفظ الـ(وجه) معنى الذات، و علمنا أنه كناية عن الوجود، فالكناية هي كناية عن الموصوف، إذ يعبّر عن الذات بالوجه و الذات يشير إلى نفس الموصوف.

انتساب الوجه إليه عزّ و جلّ، لا يحدّد في هذا المعنى بل له دلالات أخرى جاءت في كل من الرعد/ ٢٢ و الانعام/ ۰۲ و الانسان/ ۹ و الليل/ ۲۰ الذي سنتحدّث عنه في مبحث الكناية عن النسبة.

#### ب. نفسه:

وقد وردت في كتب اللغة، المعاني العديدة للنفس، منها: «العين، الدم، الجسد، نفس الشيء عينه وذاته، الروح، العند، العقل، العظمة، الكبر، العزة، الهمة، الأنفة، الإرادة،

﴿ قُل لِمَن مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِمَن مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِيَّكَ كَنْبَ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَة ﴾ [سورة الأنعام: ١٢].

وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَلْتِنَا فَقُلْ سَلَمُ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى فَقُلْ سَلَمُ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَقْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْ بَعْدِهِ مِنْكُمْ سُوّءَ البِحَهَ لَةِ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ مِنْكُمْ سُوّءً البِحَهَ لَةِ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأْنَهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [سورة وأصلح فأنّه غفورٌ رَحِيمٌ ﴾ [سورة الأنعام: ٥٤].

أضيف إلى النفس ضمير مفرد يرجع إلى اسم الجلالة، فهو بمعنى أوجب على ذاته أوأوجب عليه الإنعام على الخلق و الإحسان إليهم. و امّا الإتيان بلفظ النفس، للتوكيد على المعنى أي يفهم أنه بذاته منعم ولإرتفاع الوسائط بينه و بين الخلائق في الرحمة و النعمة. ينتسب النفس إلى الله تعالى عند ما يحذر الناس عن عذابه كها جاء في الآيات:

 ﴿ لَا يَتَخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنفِرِينَ أُولِيكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۚ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَكَنَّقُوا مِنْهُمْ تُقَدَّةً وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَةً، وَإِلَى ٱللّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [سورة آل عمران: ٢٨].

﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسِ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرِ 
 خُصْرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَءٍ تَوَدُّ لَوَ أَنَّ 
 بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَ أَمَدًا بَعِيدًا وَيُحَدِّرُكُمُ اللَّهُ 
 نَفْسَدُهُ وَاللَّهُ رَءُوفُ بِالْعِبَادِ ﴾ [سورة آل عمران: ٣٠].

"وَكُهُذّرُكُمُ الله في نَفْسَهُ أَي عقاب نفسه. قاله ابن عباس رضي الله تعالى عنه: وفيه تهديد عظيم مشعر بتناهي المنهي عنه في القبح حيث علق التحذير بنفسه، وإطلاق النفس عليه تعالى بالمعنى الذي أراده جائز من غير مشاكلة على الصحيح، وقيل: النفس بمعنى الذات وجواز إطلاقه حينئذ بلا مشاكلة مما لا كلام فيه عند المتقدمين، وقد صرح بعض المتأخرين بعدم الجواز وإن أريد به الذات الا مشاكلة» (الآلوسى، ١٤١٥، ج٢،

وإن كان النفس بمعنى الذات فلا ينافي هذا إرادة حذف المضاف «والتقدير: ويحذركم الله عقاب نفسه، وقال أبو مسلم المعنى ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ مُ الله عُمَالِ عَقَابِهُ وَالْفَائِدَةُ فَي أَنْ تعصوه فتستحقوا عقابه والفائدة في ذكر النفس أنه لو قال:

أبلغ تعبير للتهويل و لرسوخ الروع في قلوب الناس، و هو يحذّركم نفسه لا قدرة فوقه و لادافع لعذابه، فإذا يسمع السامع هذا الكلام يتصوّر كَمّاً كبيرا من الغضب و الخشنة. و هذا التعبير في بيان التحذير عن غضب الله تعالى «دلالة على أن التهديد إنها هو بعذاب مقضى قضاءً حتماً من حيث تعليق التحذير بالله نفسه الدال على عدم حائل يحول في البين، ولا عاصم من الله سبحانه وقد أوعد بالعذاب فينتج قطعية الوقوع» (الميزان، ١٤١٧، ج٣، ص: ١٥٧). هذا و لم يحدد انتساب النفس إلى الله على هذه التعابير، فجاء في سورة طه

• ﴿ وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴾ [سورة طه: ٤١] أي اخترتك و جعتلك من خواصي. «"لنفسي" ما روي عن ابن عباس لوحيى ورسالتي، وقيل: لمحبتي، وعبر عنها بالنفس لأنها أخص شيء بها، وقال الزجاج: المراد اخترتك لإقامة حجتى وجعلتك بينى وبين خلقى حتى صرت في

و يحذركم الله فهذا لا يفيد أن الذي أريد التحذير منه هو عقاب يصدر من الله أو من غيره، فلما ذكر النفس زال هذا الاشتباه، ومعلوم أن العقاب الصادر عنه يكون أعظم أنواع العقاب لكونه قادراً على ما لا نهاية له، وأنه لا قدرة لأحد على دفعه ومنعه مما أراد» (الرازی، ۱٤۲۰، ج۸، ص: ۱۹۶). يرى الباحث أن القول/ يحذّركم الله نفسه/ كأنه يقال/ اتقوا الله/ ؛ و الحقيقة أن ذات الله الأقدس لا يحذّر منه بل يدع القرآن إليه و إلى إطاعته، و لكن بها أنه تعالى قاهر فوق عباده و من صفاته المنتقم الضّارّ ﴿ وَٱللَّهُ عَزِينٌ ذُو ٱننِقَامِ ﴾ [سورة آل عمران: ٤]؛ خطابا لنبي الله موسى الله: فيجب على الناس تقاته عزّ و جلّ و الحذر من غضبه و من انتقامه. النفس هنا أيضا بمعنى الذات الإلهية فلا داعي لأن يكون معناها العقاب أو العذاب أو الإنتقام. فيبدو أن أحسن التفسير لهذه الآيات أن يقال: حذف المضاف و الأصل: يحذركم الله غضب نفسه. لكن حذف المضاف و التحذير عن نفسه

التبليغ عنى بالمنزلة التي أكون أنا بها لو خاطبتهم واحتجبت عليهم» (الآلوسي، ١٤١٥، ج٨، ص: ٥٠٦). إن كان القصد من تعبير «لنفسي» لوحي و لرسالتي كما روى الآلوسي عن ابن عبا ﴿يُشُهُ ؛ فلا نجد دليلا أن يكون معنى النفس الوحى أو الرسالة و لا يمكن أن یکون معناها المجازی و لا أن یکنّی عنها بالوحي و الرسالة لأنه لا علاقة بين معاني النفس و بين هذه المصطلحات. إلَّا أن نفترض حذف شيء فمثلا: اخترتك لرسالة نفسي أو لرسالتي نفسي. و امّا في الوجه الأول حذف المضاف فقيل «لنفسي» و اما في الوجه الثاني لفظ «نفسي» تأكيد معنوي على الضمير المضاف «لرسالتي».

و قد تعدّدت الأقوال في تفسير هذه الآية وقال الرازي: «فإن قيل: إنه تعالى غني عن الكل فها معنى قوله لنفسي. والجواب عنه من وجوه: الأول: أن هذا تمثيل لأنه تعالى لما أعطاه من منزلة

التقريب والتكريم والتكليم مثل حاله بحال من يراه بعض الملوك لجوامع خصال فيه أهلاً لأن يكون أقرب الناس منزلة إليه وأشدهم قرباً منه .وثانيها: قالت المعتزلة: إنه سبحانه وتعالى إذا كلف عباده وجب عليه أن يلطف بهم ومن جملة الألطاف ما لا يعلم إلا سمعاً فلو لم يصطنعه بالرسالة لبقي في عهدة الواجب فصار موسى الله كالنائب عن ربه في أداء ما وجب على الله تعالى، فصح أن يقول: واصطنعتك لنفسي، قال القفال واصطنعتك أصله من قولهم اصطنع فلان فلاناً إذا أحسن إليه حتى يضاف إليه فيقال: هذا صنيع فلان وجريح فلان وقوله لنفسى: أي لأصرفك في أوامري لئلا تشتغل بغير ما أمرتك به وهو إقامة حجتي وتبليغ رسالتي وأن تكون في حركاتك وسكناتك لي لا لنفسك ولا لغيرك، (رازی، ۱٤۲۰، ج۲۲، ص: ۵۱).

و صاحب الكشاف يعتقد أنه يعنى استخلص الله موسى الله لأن یکون من خواصه تعالی یقول: «هذا



تمثيل لما خوّله من منزلة التقريب والتكريم والتكليم. مثل حاله بحال من يراه بعض الملوك لجوامع خصال فيه وخصائص، أهلاً لئلا يكون أحد أقرب منزلة منه إليه، ولا ألطف محلاً، فيصطنعه بالكرامة والأثرة، ويستخلصه لنفسه، ولا يبصر ولا يسمع إلا بعينه وأذنه، ولا يأتمن على مكنون سره إلا سواء ضميره» (الكشاف، ١٤٠٧، ج٣، ص٦٣). فلأشك أن الله سبحانه اصطفى موسى الله ليجعله من خواصّه و من أنبيائه واختاره لأن يكون مأمورا و نائبا من الله إلى الناس ليهديهم بالوحي الإلهي. نعتقد بأن معنى الآية بأيّ معنى كان، فهذه المعاني ليس المراد من «النفس» في الآيات المذكورة. لفظ «لنفسي» اشارة إلى ذات الله و حقيقة وجوده فجاء هذا التعبير «لنفسى» ليحس موسى الله قربه إلى حقيقة وجود الله. و النفس تأتي تأكيدا معنويا فمثلا يقال: جاء الرجل نفسه،

أى جاء الرجل ذاته دون أن يرسل

مأمورا من جانبه؛ فالنفس تأكيد على

ذات الشخص و يُرفض جميع من غيره. فإذا قال «اخترتك لنفسى» يشعر نبي الله موسى بأنه كم محبوبا عند الله سبحانه و كم هو قريب منه.

و امّا تعقّدت الخلافات حول الآية ١١٦ من سورة المائدة، حيث يخاطب الله عيسي لللبين:

• ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَعِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَاهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَّ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ، فَقَدْ عَلِمْتَهُ مَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴾ [سورة المائدة: ١١٦].

فقيل قوله "ما في نفسك" انتساب النفس إلى الله سبحانه يكون من وجه المشاكلة. «هي أن يذكر الشيء بلفظ غيره، لوقوعه في صحبته كقوله تعالى ﴿ تَعَلُّمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ ﴾ المراد: ولا أعلم ما عندك وعبّر بالنفس (للمشاكلة)» (الهاشمي، ٣٠٩، ١٩٩٩). القصد من الآية أن الله يعلم سرّ النبي عيسي و هو الله لا يعلم

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿كُتُبُ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَة ﴾ [سورة الأنعام: ٤٥] ﴿ وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴾ [سورة طه: ٤١] ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ, ﴾ (الآلوسي، ١٤١٥، ج٤، ص: ٦٣). والتي سببت الفرق بين هذه الآية و الآيات الأخرى من وصف النفس لله، هي مجيء حرف جرّ "في" على لفظة النفس " لا اعلم ما في نفسك". إن كان النفس بمعنى الذات فكأنه يقول: لا اعلم ما في ذاتك. و إن كان القصد من "ما" الموصولية "ما في نفسك" الصفات الذاتية لله، هذه الصفات لابد أن تكون في ذات الشيء، فتكون النفس بمعنى الذات؛ وإن كان القصد منه العلوم الغيبية و السرية، فتكون النفس بمعنى "عند أو لدن"؛ ففي مثل: ﴿ وَعَلَّمْنَكُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴾ [سورة الكهف: ٦٥]. "ما" اسم موصول عام فيبدو أحسن التفسير له في هذه الآية أنه يشتمل جميع الغيوب عند الله من صفاته الذاتية و علومه الغيبية و اسراره العلمية. فالنفس هنا باعتقاد الباحث كناية عن الذات، و اما

سرّه و غيبه، «مافي نفسك» أي ما عنده من الغيب و السرّ. «أي تعلم غيبي وسرّي ولا أعلم غيبك وسرّك عن ابن عباس وإنها ذكر النفس لمزاوجة الكلام والعادة جارية بأن الإنسان يسرّ في نفسه فصار قوله: { ما في نفسي } عبارة عن الإخفاء ثم قال: { ما في نفسك } على جهة المقابلة وإلا فالله منزه عن أن يكون له نفس أو قلب تحلّ فيه المعاني» (الطبرسي، ۱۳۷۲، ج۳، ص: ٤١٥). و اما الآلوسي لايري فيه مشاكلة و هو قائل بمعنى الذات للنفس: «يفهم من كلام البعض أنها حقيقة في الإطلاق الأولى مجاز فيها عداه، وفسر غير واحد النفس هنا بالقلب، والمراد تعلم معلومي الذي أخفيه في قلبي فكيف بها أعلنه و لا أعلم معلومك الذي تخفيه، وسلك في ذلك مسلك المشاكلة. وفي «الدر المصون» أن هذا التفسير مروى عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما وحكاه عنه أيضاً في «مجمع البيان». وفسرها بعضهم بالذات وادعى أن نسبتها بهذا المعنى إلى الله تعالى لا تحتاج إلى القول بالمشاكلة،

التعبير عن ذات الله تعالى بالنفس هنا الوجه في التعابير القرآنية إذا كان

حسب ما بيّننا عن تعبير النفس في الآيات فهي إذا تأتي منسوبة إلى الله تعالى فكانت كناية عن ذاته الأقدس؛ إذن فهي كناية عن الموصوف.

٢ - ١ - ٤ - ٣ - الكناية عن النسبة:

وهي التي يصرح فيها بالصفة و لكنها تنسب إلى شيء متصل بالموصوف (كنسبته إلى الفصاحة -البلاغة -الخير) حيث نأتي فيها بصفة لا تنسب إلى الموصوف مباشرة بل تنسب إلى شيء متصل به ويعود عليه. «إن الكناية عن النسبة تذكر الصفة و الموصوف إلا أننا ننسب هذه الصفة لصاحبها نسبها لشيء آخر، و النسبة: هي إثبات شيء لشيء أو نفيه مثال: إن في ثوبك الذي المجد فیه» (زاید، ۲۰۰۷، ص۱۲۶). ما يمكن أن يعد من الصفات المتشامات لله تعالى من نوع الكناية عن النسبة، هو تعبير (وجه الله) في بعض الآيات، كهايلي:

أ. الوجه:

جاء للمشاكلة مع "تعلم ما في نفسي". منتسبا إلى الله سبحانه، يأتي عادة مفعولا لأجل فعل فاعله الناس. فمثلا: ﴿ إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ ٱللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَّآةً وَلَا شُكُورًا ﴾ [سورة الإنسان: ٩]. أي لأجل وجه الله؛ فلايأتي منصوبا لأنه ليس قلبيا. واما ارادة وجه الله لفعل الخيرات كناية عن طلب رضاه و محبته.

﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدُوةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَا أُمِّ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءِ فَتَطْرُدُهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [سورة الانعام: ٥٢]. يمكن فهم معنى/ إرادة وجه الله/ في الآية «من وجهين؛ الأول: قوله ﴿ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مُ المعنى يريدونه إلا أنهم يذكرون لفظ الوجه للتعظيم، كما يقال هذا وجه الرأى وهذا وجه الدليل، والثاني: أن من أحب ذاتاً أحب أن يرى وجهه، فرؤية الوجه من لوازم المحبة، فلهذا السبب جعل الوجه كناية عن المحبة وطلب الرضا» (الرازي، ١٤٢٠، ج١٢، ص: ٥٤٢).

يبدو أن المعنى الثاني أحسن، لأن الذات لايُطلب، كيف يطلب الإنسان ذات الله تعالى، فالقصد طلب الرضا، يقول ابن عاشور: «أي يريدون رضى الله، أي لايريدون إرضاء غيره. ومنه قوله تعالى: ﴿ إِفّا نُطْعِمُكُو لِوَجْهِ اللهِ لا رُبِدُ وَمِنه مِنكُرْ جَزّاء وَلا شُكُوراً ﴾ [سورة الإنسان: مِنكُرْ جَزّاء وَلا شُكُوراً ﴾ [سورة الإنسان: ٩]» (ابن عاشور، ١٤٢٥، ج٦، ص: بالفحدوة وَالْعَشِيّ يُريدُونَ وَجْهَهُ ﴿ يَدْعُونَ رَبّهُم بِهُ لفعل «يريدون» و العبارة «يُريدُونَ به لفعل «يريدون» و العبارة «يُريدُونَ وَجْهَهُ» تبيّن سبب الفعل «يدعون ربّهم لأجل ربّهم»، و المعنى يدعون ربّهم لأجل وجه الله.

وقيل وجه الربّ هو الجهة المنسوبة إليه، كما قال صاحب تفسير الميزان في تفسير الميزان في تفسير الآية: ﴿ وَالَّذِينَ صَبَرُوا البَّيِعَاءَ وَجُهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ وَأَنفَقُواْ مِمّا رَزَقَنْهُمْ سِرًا وَعَلانِيةً وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ أُولَئِكَ لَمُمْ عُمْ عُعْنَى الدَّارِ ﴾ [سورة الرعد: ٢٢]. المراد عُقْبَى الدَّارِ ﴾ [سورة الرعد: ٢٢]. المراد بوجه الرب تعالى هو الجهة المنسوبة إليه تعالى من العمل و نحوه و هي الجهة التي عليها يظهر و يستقر العمل

عنده تعالى أعني المثوبة التي له عنده الباقية ببقائه» (الميزان، ١٤١٧، ج١١، ص: ٣٤٣). فإذا كان معنى وجه الله جهته تعالى، فالتعبير عن استقرار الأعمال الصالحة و اظهارها على جهة الله (أي الجهة التي تستقر عليها الأعمال الصالحة)، تعبير كنائي عن فعل الخيرات لابتغاء محبة الله و رضاءه. فأياً كان معنى وجه الله -لانبحث عن معناه اللغوي أو عن صدق نسبتها عليه سبحانه و كذبه-فتعبير الآية، كناية عن طلب رضاه و محبته. ومن أمثلة ذلك:

- ﴿ وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا ٱلْتِنَا ٓ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ الْسَيْنَا ٓ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ الصَّلَوٰةَ وَٱنْفَقُواْ مِمَّا رَزَفَنَهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً وَيَدْرَءُونَ بِٱلْمُسَنَةِ ٱلسَّيِئَةَ أُولَئِكَ هُمُ عُقْبَى وَيَدْرَءُونَ بِٱلْمُسَنَةِ ٱلسَّيِئَةَ أُولَئِكَ هُمُ عُقْبَى الدَّالِ ﴾ [سورة الرعد: ٢٢].
- ﴿ إِلَّا ٱبْنِغَاءَ وَجُهِ رَبِّهِ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ [سورة الليل: ٢٠].
- ﴿ إِنَّا نُطْعِمُكُو لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُو جَزَاءَ وَلَا شَكُورًا ﴾ [سورة الإنسان: ٩].
- وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدُوةِ
   وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْك
   مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِك

و اما المشاكلة بمعنى هذا الفن البلاغي الذي يجري في سياق النص لجمالية التعبير و هي تُعدُّ من صور البديع، فقد اخرج علماء البلاغة القدامي لها تعريفين؛ فريق منهم يرون أن المشاكلة تقع في اللفظ، و هي أن يعبر عن مفهومين مختلفين بلفظة لغوية مشتركة فالمشاكلة لديهم «أن يأتي المتكلّم في كلامه أو الشاعر في شعره باسم من الأسماء المشتركة في موضعين فصاعدا من البيت الواحد، و كذلك الاسم في كل موضع من الموضعين مسمّى غير الاول، تدل صيغته عليه بتشاكل إحدى اللفظين في الخطّ و اللفظ و مفهومهما مختلف. ذاك مذهب التبريزي، و معه أكثر البلاغيين، و يرون أن المشاكلة تقع في اللفظ» (جمعة، ٢٠٠٥، ص١٧٨). يعتقد فريق آخر بأن المشاكلة تقع في المعنى، حيث أنَّ اللفظين مشتركان في المعنى الواحد و اختلافهما في الصورة اللفظية. كما ذكر ابن ابي الإصبع في كتابه تحرير التحبير: «إن الشاعر يأتي بمعنى

مشاكل لمعنى في شعر غير ذلك الشعر،

عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَتُطُرُدهُمْ فَتَكُونَ مِن الطَّالِمِينَ ﴾ [سورة الانعام: ٥٦]. «الوجه» كما أشير إليه سابقا يكنّى به للمحبة حيث الإنسان إذا اراد التحبيب إلى شخص و الإهتمام بأمره يوجّه إليه و يقبل وجهه إليه. وإرادة الفعل لوجه الله أو ابتغاء وجهه تعني أن يفعل الرجل فعلا يوجب رضى الله و توجّهه تعالى إليه محبّة و إهتماما به. هذا هو المعنى المقصود من «ابتغاء وجه هذا هو المعنى المقصود من «ابتغاء وجه الله» في الآيات السابقة.

#### ٢-١-٥- المشاكلة:

الشكل: الشّبه و المثل. تقول: تشاكل الشيئان و شاكل كلّ واحد منها صاحبه، و هذا من شكل هذا، أي من ضربه و نحوه. والمشاكلة: الموافقة. (ابن منظور، :۸۹۸ مادة ش ك ل). «يمكن واطلاق لفظة المشاكلة في اللغة العربية على الظاهرة التي يراعى فيها توافق أو تشابه أو تماثل شيئين، أيا ما كانا صوتين أو لفظين أو لفظا ومعنى أو غير ذلك، فيجرى احدهما مجرى الأخر وان كانا فيجرى احدهما مجرى الأخر وان كانا فيختلفين» (خضر هاشم، ٢٠١٠، ص١).

۱۹۹۹، ص۳۰۹).

كثيرا ما نشاهد في القرآن الكريم انتساب افعال إلى الله سبحانه على وجه المشاكلة، جمالية التشاكل اللفظى تحقّق للنص القرآني قدرة على الإستجابة و التأثير و بجانبها تسبب الإستشعار بعظمة الألوهية. من تلك الآيات ما يخص صفات الله تعالى، فقد أسند إلى نفسه المقدسة صفات موضوعة في الأصل لمقاصد بشرية، لاسيها ماكان منها مذموما لايليق به سبحانه. (العزاوي، لاتا، ١٢). أعدنا هذه الآيات الواصفة لله تعالى الصفات الفعلية على وجه المشاكلة، من جملة المتشابهات تابعا لرأى ابن عاشور حيث يقول في تفسيره: «أساليب عربية خفيت على أقوام فظنوا الكلام بها متشابها مثل المشاكلة في قوله: يخادعون الله و هو خادعهم» (ابن عاشور، ۲۰۰۰، ج۳، ص ٢٠). و من هذه الآيات في انتساب الخداع و المكر و النسيان و الإستهزاء و السخرة و مثل هذه الأوصاف إليه ما لا يجدر بذاته الأقدس تعالى؛ ولنتعرّف

أو في شعر غيره... فالمشاكلة بينها من جهة الغرض الجامع لهما و التفرقة بينهما من جهة صورتيهما اللفظية» (ابن ابي الإصبع، ١٩٩٥، ص٣٩٤). و هو رفض أن تقع المشاكلة باللفظ و يعتقد بأنها ضرب من التجنيس ليس غير و التجنيس «هو بيان المعاني بأنواع من الكلام يجمعها أصل واحد في اللغة» الكلام يجمعها أصل واحد في اللغة» (م.ن، ص١٠٢).

و قد صح عند أكثر البلاغيين الوجه الأول، أي يعتقدون بأن تقع المشاكلة بين المفردتين من جهة الصورة اللفظية و الشكل الخطي و الإختلاف في مفهومها. و ذهب مذهبم العلاء البلاغيين الجدد، و عرّفها المحدثون على أنها: ذكر المعنى بلفظ غيره أو بلفظ مضاد أو مناسب له لوقوعه في صحبته تحقيقا أو تقديرا؛ و «هي أن يقع ذكر الشيء بلفظ غيره لوقوعه في في صحبته، كقوله تعالى: ﴿ تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِك ﴾ [سورة في ضعبته، كقوله تعالى: ﴿ تَعَلَمُ مَا المائدة: ١١٦] المراد و لا اعلم ما عندك و عبّر بالنفس للمشاكلة» (الهاشمى،

إلى جمالية المشاكلة عند بعض هذه الآيات نمو ذجا:

#### ٢-١-٥-١-المكر و الخداع:

انتساب المكر الى الله تعالى لا يصدق إلا إذا كان من وجه المشاكلة، و المكر ليس من صفاته تعالى الذاتية و لا الصفات الأفعالية.

### ﴿ وَمَكَرُواْ وَمَكَرَ اللَّهُ ۖ وَاللَّهُ خَيْرُ

ٱلْمَكِرِينَ ﴾[سورة آل عمران: ٥٤]. و المكر إيقاع الضر بالغير خفية و تحيلا و لم يكن اتقاء الضر إلا به و اما إسناده إلى الله في قوله تعالى ﴿ وَمَكَرَاللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ ٱلْمَكِرِينَ ﴾ فهو من المشاكلة ﴿ إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ۗ ۖ وَأَكِيدُ كَيْدًا ﴾ لأن قبله (ومكروا) أي مكروا بأهل الله و رسله. و المراد بالمكر هنا تحيل زعهاء المشركين على الناس في صرفهم عن النبي عِلَيُّ و عن متابعة الإسلام قال مجاهد: كانوا جلسوا على كل عقبة ينفرون الناس عن اتباع النبي ﷺ. (ابن عاشور، ۱٤۲٥، ج٦، ص١٤١٢).

﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ ٱللَّهُ ﴾ [سورة

الانفال: ٣٠] إذ اسند فعل المكر الأول إلى الكفار، وأسند الفعل الثاني له تعالى على سبيل المشاكلة التي تقتضي معنى العقوبة الجزاء و القدرة. (العزاوي، لاتا، ص١٣) جاء فی روح البیان: «أی یرد مکرهم علیهم و المكر و أمثاله لا يسند إليه تعالى إلا عن طريق المقابلة و المشاكلة» (الحقى، ١٩٨٥، ج٦، ص). فمكر الله عليهم عقوبة لأعمالهم، و ليس مكره تعالى هو من الخداع و من المذام و لا يغتفر من جنس مكر البشر و حيلته، بل إلا في الحرب و يغتفر في السياسة إذا هو ردّ فعل الماكرين عليهم. كما يقول سبحانه: ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾ [سورة النجم: ٣٩].

[سورة الطارق: ١٥ -١٦]. «والكيد: إخفاء قُصد الضر وإظهار خلافه، فكيدهم مستعمل في حقيقته، وأما الكيد المسند إلى ضمير الجلالة فهو مستعمل في الإمهال مع إرادة الانتقام عند وجود ما تقتضيه الحكمة من إنزاله بهم وهو استعارة تمثيلية، شبهت هيئة إمهالهم وتركهم مع تقدير إنزال العقاب بهم

بهيئة الكائد يخفي إنزال ضره ويظهر أنه لا يريده وحسَّنها محسن المشاكلة» (ابن عاشور، ١٤٢٥، ج٣، ص٢٣٨).

نلاحظ أن المشاكلة في الآيات السابقة جاءت في معرض الجزاء، فناسب الجزاء أو العقوبة الفعل السيء و هذا النوع من التناسب يكثر وقوعه في الآيات التي تضمنت الإشارة إلى جزاء الله على الأفعال السيئة. (حمودي العزاوي، لاتا، ص١٤). فقد اشار المفسرون إلى وقوع المشاكلة اللفظية بين (يكيدون، و أكيد)؛ إذ أسند (يكيدون) إلى الكفار الذين اعرضوا عن الحق و انصر فوا إلى الباطل بدعوى العناد و التكذيب، و جاء اللفظ المشاكل (وأكيد) للدلالة على انتقام الله تعالى من هؤلاء المعرضين. يفهم من سياق الآية أنّ الكيد لا يكون من جانب الله إلا إذا كان من الإنسان-أي الكفار أو المنافقين -كيد، ﴿ إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ١٠٠٥ وَأَكِيدُ كَيْدًا ﴾ يعني إذا لم يكن منهم كيد فلا يكون من الله عليهم كيد. وليس هذا الكيد مثلها يكيدون بل كيد

الله عليهم أن يمهّلهم في الدنيا ليغرقوا في اعلى السيئة، كما يقول في الآية التالية: ﴿ فَهِلِ اللَّكَفِرِينَ أَمُهِلَهُمْ رُوبِنًا ﴾. مهّل التالية: ﴿ فَهِلِ اللَّكَفِرِينَ أَمُهِلَهُمْ رُوبِنًا ﴾. مهّل الله لهم في الدنيا حتى يظنّوا أن حيلتهم و كيدهم راجا على المسلمين و أن الله لا يناصرهم.

﴿ إِنَّ ٱلْمُتَفِقِينَ يُخَدِعُونَ ٱللّهَ وَهُو خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كَسُالَى يُرَاءُونَ ٱلنّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللّهَ إِلّا وَلَي يُذَكُرُونَ ٱللّهَ إِلّا وَلَي يُذَكُرُونَ ٱللّهَ إِلّا وَقَابِلَهم بمثل قليلًا ﴾ و هو خادعهم أي فقابلهم بمثل صنيعهم، فكما كان عملهم مع المؤمنين الخدعة، فيخادعهم الله عقوبة أعمالهم، النتيجة أن الله ينعكس عليهم أعمالهم و النتيجة أن الله ينعكس عليهم أعمالهم و فعلهم عليهم عليهم عليهم.

فالمشاكلة ترجع الى التلميح؛ أى إذا لم تكن لإطلاق اللفظ على المعنى المراد علاقة بين معنى اللفظ و المعنى المراد إلا محاكاة اللفظ، سمّيت مشاكلة. (ابراهيم، ٢٠٠٨، ص٧).

فلا شك أن الخداع من صفات البشر و هو مما لا يليق به سبحانه، و لذا يقول ابن عاشور: «اسناد خادع

إلى ضمير الجلالة إسناد مجازي اقتضته سبيل المجاز الذي حسّنته المشاكلة المشاكلة» (ابن عاشور، ١٤٢٥، ج٤، لفعلهم و المعنى أن الله عاملهم معاملة ص: ٢٨٧).

#### ﴿ وَمَكَرُواْ وَمَكَرُ ٱللَّهُ ﴾

[سورة آل عمران: ٥٤] فقد تكرر لفظ «مكر» مرتين مع صوت «الواو» ثلاث مرات، ليحدث نغها موسيقيا، و تكرار حرف الكاف المهموس، يغذي دلالة الكلمة، لأن «المكر» موضعه النفس. و ما خفي، و لم يكن المكر شديدا إلا لخفائه في النفس. أما تكرار حرف «الراء» الذي يناسب حالة المكر. فالمكر أمر لا ينتهي، يتكرر، كلما انتهت عقدة من عقده، ظهرت أختها، و فيه تناسب مع الراء المتكررة النغم. (مصباح مع الراء المتكررة النغم. (مصباح مع الراء المتكررة النغم. (مصباح الداية، ٢٠١١، ٣٨٨).

٢-١-٥-١- الإستهزاء و السخرية:

﴿ ٱلَّذِينَ يَلْمِزُونَ ٱلْمُطَّوِّعِينَ مِنَ ٱلْمُطَّوِّعِينَ فِ ٱلْمُطَّوِّعِينَ مِنَ ٱلْمُطَّوِّعِينَ فِ ٱلصَّدَقَاتِ وَٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهْدَهُرْ فَيَسْخُرُونَ مِئْهُمُّ سَخِرَ ٱللَّهُ مِنْهُمُّ وَلَمُمُّ عَذَابُ ٱلِيمُ ﴾ [سورة التوبة: ٧٩].

إسناد سخر إلى الله تعالى على

لفعلهم و المعنى أن الله عاملهم معاملة تشبه سخرية الساخر على طريقة التمثيل و ذلك في أن أمر نبيه بإجراء أحكام المسلمين على ظاهرهم زمنا ثمّ أمره بفضحهم، و المعنى: أن المنافقين كانوا يعيبون فقراء المؤمنين الذين كانوا يتصدقون بها فضل عن كفايتهم قوله: ﴿ فَيُسَخُرُونَ مِنْهُمُ ﴾ معطوف على يلمزون: أي يستهزئون بهم لحقارة ما يخرجونه في الصدقة مع كون ذلك جهد المقل و غاية ما يقدر عليه و يتمكن منه قوله: ﴿ سَخِرَ ٱللَّهُ مِنْهُمْ ﴾ أي جازاهم على مافعلوه من السخرية بالمؤمنين بمثل ذلك فسخر الله منهم بأن أهانهم و أذلهم و عذبهم و التعبير بذلك من باب المشاكلة كها في غيره و قيل هو دعاء عليهم بأن يسخر الله بهم كما سخروا بالمسلمين (لهم عذاب اليم) أى ثابت مستمر شديد الألم (ابراهيم، ۲۰۰۸، ص۸).

﴿ فَيَسَخُرُونَ مِنْهُمُ سَخِرَ ٱللَّهُ مِنْهُمْ ﴾ [سورة التوبة: ٧٩] أي جازاهم. ذكر

(a) (a)

المجازاة هنا بلفظ السخرية لوقوعه في صحبته، تكررت لفظة «سخر» ولفظة «منهم» و تكرار صوت «الهاء» ثلاث مرات، و صوت «الراء المفخمة» مرتين، و الآية ألفاظها إما متجانسة أو متهاثلة؛ ليتحقق بها نغم و إيقاع مستعذبين. (مصباح الداية، ٢٠١١، ٣٨٨).

﴿ وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا وَإِذَا خَلَوْا إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُوٓاْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا خَنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَيَكُذُّهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [سورة البقرة: ١٥-١٤] فقد صرحت الآية باستهزاء الله سبحانه بهؤلاء المنافقين، الأمر الذي استشكله المفسرون، فكيف يكون استهزاء منه سبحانه؟. و هنا ذهبوا إلى أن قوله تعالى﴿ يَسْتَهْزِئُ ﴾ هو مشاكلة لقوله ﴿ مُسْتَهْزِءُونَ ﴾ (حمودي العزاوي، لاتا، ١٢)، يقول القرطبي: «و انها قال ليزدوج الكلام، فيكون أخف على اللسان من المخالفة بينهما، و كانت العرب إذا وضعوا لفظا بإزاء لفظ جوابا له و جزاء، ذكروه بمثل، و إن كان مخالفا له في معناه، و على

ذلك جاء القرآن و السنة» (القرطبي، ١٣٦٤، ج١، ص: ٢٠٧).

و في تفسير ﴿ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ اللهُ يَسْتُهْ رِي مِهُم ﴾ [سورة البقرة: ١٤ - ١٥]، كما بيّنن استهزاء الحق يعني يجازيهم جزاء الإستهزاء «أي: الله يعاقبهم على صنيعهم، وكان للألفاظ جرس ونغم مختلف فقد تكررت اللفظة «مستهزئون» نفسها فأحدث توازنا نبعث منه موسیقی و نغم، خاصة أن «الهاء» تكررت أربع مرات و صوت «النون» المغنة تكررت أربع مرات؛ ليزداد النغم و تتسع نوسيقية الآية في الآذان. أما حرف «السين» المهموس، و الذي تظهر فيه صفة الصفير؛ فهو بذلك يتناسب مع حالة الإستهزاء التي تقتضي حينا الهمس و الإضمار، و حينا الجهر و الإفصاح. و الإستهزاء من الله -تعالى -يكون بعقابهم في نفوسهم كأن يشعرهم بالضيق و الشدة، أو يجازيهم علانية و جهرا. (مصباح الداية، ۲۰۱۱، ص۳۹۸).

إنّ جمالية التشاكل اللفظى في لفظ

السخرية و الإستهزاء، تكمن في أن هذا التفكر فيه و المراد بنسيانهم ذلك تركهم التقابل يجعل الإنسان مقابل أعمالهم التفكر فيه و التزود له أشرنا إليه و و يُجري اعمالهم عليهم ليحسّوا قبح هو بهذا المعنى اختياري يوبخ عليه و افعالهم، لعلّهم ينصرفون عنها. فهذا لا يكاد يصح إرادة المعنى الحقيقي و التشاكل التقابلي، نوع من التحذير. إن صح التوبيخ عليه باعتبار تعمد التشاكل التقابلي، نوع من التحذير.

﴿ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلْمُنْفِقَتُ بَعْضُهُ مِ مِّنَ بَعْضٍ ۚ يَأْمُرُونَ وَيَقْبِضُونَ وَيَنْهُونَ وَيَقْبِضُونَ أَيَّدِيهُمْ نَسُوا عَنِ ٱلْمُعْرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيَّدِيهُمْ نَسُوا عَنِ ٱلْمُعْرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيهُمْ نَسُوا الله فَنَسِيهُمُّ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ هُمُ الله النسيان الترك: أي تركوا ما أمرهم به فتركهم من رحمته و فضله لأن النسيان الحقيقي لا يصح إطلاقه على الله سبحانه و إنها أطلق عليه هنا من باب المشاكلة المعروفة في علم البيان ثم حكم الله إلى معاصيه و هذا التركيب يفيد عليهم بالفسق أي الخروج عن طاعة الله إلى معاصيه و هذا التركيب يفيد أنهم هم الكاملون في الفسق) (حمودي العزاوي، لاتا، ٨).

﴿ فَذُوقُواْ بِمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَاذَا لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَاذَا إِنَّا نَسِينَكُمْ ... ﴾ [سورة السجدة: ١٤].

التفكر فيه و التزود له أشرنا إليه و هو بهذا المعنى اختياري يوبخ عليه و لا يكاد يصح إرادة المعنى الحقيقى و إن صح التوبيخ عليه باعتبار تعمد سببه من الانهاك في اتباع الشهوات، و مثله في كونه مجازا النسيان في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَسِينَكُمْ ﴾ تركناكم في العذاب ترك المنسى بالمرة و جعل بعضهم هذا من باب المشاكلة و لم يعتبر كون الاول مجازا مانعا منها. قيل: و القرينة على قصد المشاكلة فيه أنه قصد جزاءهم من جنس العمل فهو على حد ﴿ وَجَزَّوُّا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثَّلُهَا ﴾ [سورة الشورى: ٤٠] و قوله تعالى: ﴿ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْخُلِّدِ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ تكرير للتأكيد و التشديد. (ابراهيم، ۲۰۰۸،

لايصدق النسيان بالنسبة لله تعالى، بل هو منزّه عن النسيان و المراد بنسيان الله أي لا يتوجّه إلى الكفرة كما يقول الله تعالى: ﴿ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللهُ وَلاَ يَنظُلُ اللهُ تعالى: ﴿ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللهُ وَلاَ يَنظُلُ الله تعالى: ﴿ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ اللهُ وَلاَ يَنظُلُ الله تعالى: ﴿ وَلاَ يُكِلِّمُهُمُ اللهُ وَلاَ يَنظُلُ الله تعالى: ﴿ وَلاَ يُكِمِمْ يَوْمَ اللهِ عَمران:

ص ۱۰).

٧٧]. و جمالية المشاكلة في لفظ النسيان للتعبير عن عدم العناية و عدم التوجه إليهم من وجهين؛ أولا: كلَّ عمل له ردّ الفعل، و هذا مشاكلة يدلّ على أن الله تعالى يجعل عملهم مقابلة أنفسهم، حيث يقول القرآن: ﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا ۗ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾[سورة الكهف: ٤٩]. ثانيا النسيان أقوى من عدم العناية للدلالة على معنى الترك و الإهمال؛ إذا قال نسيهم، كأنهم زالوا عن ذاكرته فلايمكن التوجه إليهم. هكذا أضاف التعبير القرآني بواسطة التقابل التشاكلي جمالية لفظية إلى كلامه، و بهذه الجمالية تتسع المعاني الدلالية في القرآن الكريم.

٢-١-٥-٤- النفس:

أَلْغُيُوبِ ﴾ [سورة المائدة: ١١٦]، و رأينا ذكره لازما في بحث المشاكلة.

﴿ إِلَّهُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ أي تعلم معلومي و لا اعلم معلومك. و ذكر النفس ثانيا لأجل المشاكلة و هو من فصيح الكلام، أو تعلم ما أخفى و لا اعلم ما تخفى، أو تعلم ما عندي ولا اعلم ما عندك) اضافة النفس إلى اسم الجلالة هنا بمعنى العلم الذي لم يطلع عليه غيره أى و لا اعلم ما تعلمه، أي ممّا انفردت بعلمه. (المصدر السابق) و فسر غير واحد النفس هنا بالقلب و المراد تعلم معلومي الذي أخفيه في قلبي فكيف بها أعلنه و لا اعلم معلومك الذي تخفيه و سلك في ذلك مسلك المشاكلة (التحرير و التنوير، ١٤٢٥، ج٥، ص: ۲۷۲-الآلوسي، ١٤١٥، ج٤، ص: ٦٣). «و المراد: ولا أعلم ما عندك و عبر بالنفس للمشاكلة. فتوافقت الكلمتان صوتا، و تكرار اللفظة نفسها أحدث توازنا نبعت منه موسيقي. مصحوبا هذا بتكرار الكلمات، و الحروف، و

معنويا أتى بلفظ «نفس» التي تحتوي «السين» و «الفاء» المهموستين؛ و حرفا « الفاء والسين» المهموسين، يتناسب إيقاعها و جرسها في كلمة « النفس» مع دلالاتها. فالنفس أمرها خفي، و ماتفکر به خفی، و ما تریده خفی. فناسب الخفاء همس. و للتأكيد على معرفة الله -تعالى -لخفاياها، فساهم - عرفنا من خلال الدلالات البلاغية ذلك في إبراز نغم هامس، يتناسب أنه لايمكن أن تكون المتشابهات فيه المعنى مع الصوت. و إن الآية اكتظت بأصوات الحركات الطويلة «الألف المدية» التي تكررت ثلاث مرات، و «الياء المدية» ثلاث مرات؛ ليزداد النغم؛ و تتسع موسيقية الآية الآيات. في الآذان». (مصباح الداية، ٢٠١١،

> كها قلنا في بحث الكناية عن الموصوف، إن النفس إذا انتسب إلى الله تعالى يراد منه معنى الذات. وفي الآية السابقة كان التعبير عن الذات بالنفس في قوله ﴿ وَلَآ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ مشاكلة مع قوله ﴿ تَعْلَمُ مَا فِي

.(٣٨٧)

الحركات، و تماثلها. و لما كان العلم فَيْسِي ﴾. و اما الغرض البلاغي الذي يمكن استنباطه في هذه المشاكلة، هي أن عيسي اللي يريد اثبات عجزه أمام قدرة الله، فإذا أتى بالمشاكلة بينها يظهر عجزه أمام قدرة الله تعالى بصورة جلية؛ فيثبت بهذا أن لا يمكن له أن يكون شريكا لله.

#### ٣. النتائج:

النازلة في وصف الله سبحانه من وجه التشبيه، إذ «ليس كمثله شيء». فالتعبير المجازي دون علاقة التشبيه أحسن الدلالات البلاغية في

 بيان الأوصاف الحسية لله بالتعبير المجازي و الكنائي، أحسن تفسير لها. إذ نحن لا نستطيع نفي هذه الصفات عنه تعالى كما لم نقم باثباتها له. و ذلك لعدم معرفتنا بحقيقة ذاته المقدسة، فليست لنا معرفة بحقيقة صفاته أيضا. واما اسلوب الكناية فيقصد فيها المعنى المجازى

و هذا المجاز لايسبّب نفي المعني الحقيقي؛ بل هو الأبلغ في الوصف. فهم المعاني المجازية لهذه الأوصاف يكفينا لإدراك مفهوم الآيات فلاحاجة إلى أن نقوم بإثبات شيء لا نعرفه أو بنفيه.

- المشاكلة في الآيات المتشابهات بجانب تأثيرها على تهويل الكفرة و المنافقين، فهي تدلُّ على العدل الإلهى لأن ﴿ وَجَزَّوُواْ سَيِّئَةٍ سَيَّئَةٌ مِّثُلُهَا ﴾، فالمكر جزاءه المكر و الخداع جزاءه الخداع، و النسيان جزاءه النسيان و... المشاكلة في الآيات المذكورة تظهر العدل و القسط، بأن كلّ نفس تجزى بمثل ما يفعل في ظلّ العدالة الإلهية.

- قد نصّت المقالة بأن الأمر الغالب في وصف الله تعالى في الصور الحسية، هو أن القرآن ينطلق من الدلالات المعجمية أو اللفظية إلى الدلالات المعنوية أو الرمزية، و ترمى هذه الدلالات الرمزية من خلال المعاني البلاغية المأنوسة لدى كلامه من هذه الأوصاف الحسية

العرب و هي المجاز و الكناية و المشاكلة و... و امّا الميزة البلاغية البارزة في الآيات المتشابهات فهي قصد المعانى الكنائية من انتساب الجوارح و الأعضاء إلى الله. فيرمز القرآن من الجوارح و الأعضاء مذه الدلالات الكنائية لها فمثلا اليد كناية عن القدرة و القوة أو العين كناية عن المراقبة و الحفظ. و جاءت هذه المفاهيم إمّا كناية عن الموصوف (أي وجود الله) مثل: ﴿ وَبَبِّقَىٰ وَجُّهُ رَبِّكَ ﴾ كناية عن بقاء ذاته. و امّا كناية عن الصفة (صفات الله) مثل: ﴿ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ أي تحت مراعاتنا و حفظنا. إذن أبرز الميزة البلاغية في الآيات المتشابهات هي الكناية، و بجانبها فقد ظهرت ظاهرة المشاكلة في انتساب الأفعال السلبية إلى الله، أو الأفعال التي لا تليق بشأنه فهي سيقت على وجه المشاكلة.

- تبيَّن لنا أن القرآن استعمل في

له سبحانه إرادة للمفاهيم المعنوية سنة ٢٠٠٤، لكى يلقى هذه المفاهيم إلى البشر • ابن منظور، محمد بن مكرم يسهل عليه العلم بربّه و بصفاته. هكذا فقد وصف القرآن صفات و الرحمة و... وصفا عرضها في التصويرات المحسوسة في قوالب مع دلالاتها المعنوية التي استلهما الإنسان بفكرته اللغوية؛ و التعبير

#### قائمة المصادر

التعبير بالألفاظ الصريحة.

أكثر وضوحا و أقوى صورة من

القرآن الكريم، رواية حفص عن عاصم.

- الألوسي، سيد محمود (١٤١٥هـ)؛
   الجرجاني، عبد القاهر (١٩٩١): روح المعنى في تفسير القرآن العظيم؛ بيروت: دار الكتب العلمية.
  - ابراهیم، باسم محمد (۲۰۰۸)؛ بلاغة المشاكلة في القرآن الكريم، مجلَّة الفتح، العدد الثاني و الثلاثون؛

- بنحو يستطيع الإنسان إدراكه و (١٩٨٨). لسان العرب، تعليق: على شرى، ط١، دار الإحياء التراث العربي.
- الله تعالى من العظمة و القدرة ابن عاشور، محمد طاهر (١٤٢٠هـ. ٠٠٠٠م): تفسير التحرير والتنوير، بيروت: مؤسسة التاريخ.
- هذه الألفاظ المعروفة لدى الناس اسهاعيل، منهل يحيى (٢٠٠٩)؛ آيات النسيان في القرآن الكريم دراسة موضوعية؛ مجلّة العلوم عن الغيب بهذه الدلالات المعنوية الإنسانية؛ المجلِّد الثاني، العدد الرابع؛ من ص١٤٧ إلى ص١٧٣.
- الجارم، على -مصطفى امين (١٤٢٦هـ): البلاغة الواضحة؛ طع؛ مؤسسة الصادق الله للطباعة و النشر .
- اسرار البلاغه، تعليق: محمود محمد شاكر؛ جدّة: دارالمدني.
- الجرجاني؛ على بن محمد الشريف (۱۹۹۰م). التعریفات، لبنان؛ بيروت: المكتبة.

- جمعة؛ حسين (٢٠٠٥)؛ التقابل الجمالي في النصّ القرآني؛ دمشق: أدب الحوزة. منشورات دار النمير.
  - الخفاجي، عبد الله ابن محمد ابن سنان (١٩٦٩م). سر الفصاحة، بىروت: دارالفكر.
    - الداية؛ رائد مصباح (٢٠١١٩)؛ البناءات الجماليات في النص القرآني؟ رسالة لنيل درجة الماجستير، غزة: الجامعة الإسلامية.
- الراغب اصفهاني، حسين بن محمد (١٤١٢ق). المفردات في غريب الشروق. القرآن، تحقيق: صفوان عدنان • السيوطي، عبد الرحمن بن ابي الدار الشامي.
  - الرافعي، مصطفى صادق (١٤٢٥هـ. ٢٠٠٥). اعجاز القرآن الكريم و البلاغة النبوية، بيروت: دار الكتاب العربي.
  - زاید، فهد خلیل (۲۰۰۷م): البلاغة بين البيان و البديع، عمان؛ دار باف العلمية.
    - زنخشری، محمود بن عمر (لاتا).

- الكشاف عن حقائق التنزيل، قم:
- الزهراني، مشرف بن احمد (۲۰۰۹): اثر الدلالات اللغوية في التفسير عند الطاهربن عاشور، لبنان، بيروت: مؤسسة الريات.
- سید قطب (۱۶۰۸هـ. ۱۹۸۸م): في ظلال القرآن، ظط، القاهرة: دار الشروق.
- (۱٤۲۳هـ. ۲۰۰۲م): التصوير الفني في القرآن، القاهرة: دار
- داود، دمشق، بيروت: دار العلم بكر، محمد بن أحمد المحلي و (لاتا): تفسير الجلالين، حاشية علامة الصاوى بيروت: دار إحياء التراث العربي. نسيم، بتول عباس (لاتا)، الكناية اللغوية، جامعة بغداد. كلبة الآداب
- الصالح، صبحی (۱۹۷۷)، مباحث في علوم القرآن؛ بيروت: دار العلم للملايين.
- الصابوني، محمد على (١٣٩٩هـ).

صفوة التفاسير، المجلّد الثالث، • الفحل، علقمة (١٩٩٧): أساليب بيروت: دار الفكر.

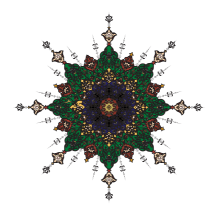
- طباطبائی، محمد حسین (۱۹۷۳م). الميزان في تفسير القرآن، تهران: مؤسسه مطبوعاتی اسهاعیلیان.
- الطبرسي، الفضل بن الحسن فخر رازي، محمد بن عمر (لاتا): (١٤٠٣ق). مجمع البيان في تفسير القرآن، منشورات مكتبة آية الله العظمي المرعشي النجفي.
  - الطيار؛ عبد الله بن محمد ابن احمد واسرار؛ الرياض: دار التدميرية الهجرة. العزاوي.
    - العزاوي، عقيد خالد حمودي جامعة بغداد: مركز الدراسات الدولية.
    - علوان (١٩٩٨): من بلاغة القرآن؛ دار العربية.
    - دراسة و نقد في مسائل بلاغية هامّة، تهران: سمت.

- الخطاب البلاغي و الرؤيا الشعرية" قراءة بلاغية لنص شعرى. مجلة جرش للبحوث و الدراسات. المجلد٢، العدد١.
- التفسير الكبير، دار احياء التراث العربي.
- الفراهيدي، أبي عبد الرحمن خليل بن أحمد (١٤٠٥ هـ. ق): كتاب (٢٠٠٩)؛ الآيات المتشابهات حكم العين، ايران، قم؛ من منشورات دار
- فیاض، محمد جابر (۱۹۸۹): الكناية، السعودية، جدّة: دار المنار.
- (لاتا)؛ جمالية المشاكلة في القرآن؛ كاظم، طه ياسين (لاتا): الهداية النفسية -في ظلّ القرآن الكريم، الجامعة المستنصرية، لامط.
- علوان، محمد شعبان -نعمان شعبان محمد بن طاهر، ابن عاشور (١٤٢٥هـ)، التحرير و التنوير، لامط.
- الفاضلي، محمد (١٣٨٨هـ. ش): محمد بن احمد، القرطبي (١٣٦٤هـ. ش)، الجامع لأحكام القرآن؛ تهران: انتشارات ناصر خسرو.



- المصطفوي، حسن (لاتا)؛ التحقيق لبنان؛ بيروت: المؤسسة الجامعية في كلمات القرآن، مركز نشر آثار للدراسات و النشر و التوزيع. العلامة المصطفوي.
  - اللغوي، جامعة بغداد، لامط.
  - نعيم الكراعين، أحمد (١٩٩٣): علم الدلالة بين النظر و التطبيق،

- الهاشمي، السيد أحمد (١٩٩٩م). • نسيم، بتول عباس (لاتا): الكناية جواهر البلاغة في المعاني و البيان و البديع، لبنان، بيروت: المكتبة العصرية.







السيد عبد الأمير المؤمن باحث في علم الفلك والتراث العلمي



بحث فلكي قرآني يعرض لهذا الجرم الكوني الهائل والذي كان له نصيب بارز في الذكر الحكيم من حيث رسم صورته وعظمة تكوينه واثره على كل الخلق، ومن ثم اهمية وجوده في هذه الحياة الارضية، وعلاقته بالقمر، واخيراً كيفية اضمحلاله وانتهاء عمره. كل ذلك جاء معززاً بشواهد القرآن الكريم الذي نزل على صدر الرسول الاعظم ومعه حقائق كونية هائلة وثابتة ومبرهن عليها بالمكتشفات الفلكية الحديثة المعقدة، والتي تنأى عن التصورات العامية والاساطير التي رسمتها الشعوب البدائية عن الشمس، حتى آل بها انبهارها الى عبادتها وتعظيمها ونسبة كثير من الخوارق الارضية لها.

الساطعة، من أوضح الاجرام السهاوية في علم الفلك الحالطاطة، من أوضح الاجرام السهاوية في علم الفلك الحاطلاق، فبوضوحها يضرب المثل هذا الجرم ومدى (اوضح من الشمس) أو (كالشمس القرآن الكريم، الواضحة). عرفها القدماء كائناً سهاوياً اهمية و وضوحاً. الساسياً مها في حياتهم و معاشهم الشمس كها قرأ الدركوا اهميتها و دورها في حياتهم عرف الخياة على المعاشية، من خلال ضوئها الساطع و عرف الحياة على حرارتها و دفئها في ايام البرد و منافعها حياته بها، و وفرد الاخرى.

قدسها اقوام و عبدوها من دون و مازال الله سبحانه و تعالى، و ادرك آخرون اسرارها. طبيعتها المادية السهاوية، ادركوا أنها لكن اجرم سهاوي مضيئ يجري في السهاء في العصر كها تجري الاجرام السهاوية الاخرى في و ميدانية حركة منتظمة لا تحيد عنها، و أدركو وضوحاً و الشاوراً علمية وفلكية اخرى.

و نزل القرآن الكريم على صدر الرسول الاعظم الله و معه حقائق كونية هائلة ثابتة على الزمن و قدم لنا هوية الشمس الحقيقية باسلوب واضح مبين كاسلوب الشمس الواضحة.

وفي البداية لابد لنا من قراءة اجمالية

لهذا الجرم الساوى الخطير كما ورد في علم الفلك الحديث، ثم نقرأ اهمية هذا الجرم ومدى وضوحه وعلميته في القرآن الكريم، لتكون الدراسة اكثر اهمية و وضوحاً.

#### الشمس كها قرأها الفلك الحديث:

عرف الانسان الشمس منذ أن عرف الحياة على الارض، و اقترنت حياته بها، و وفرت له خدمات حياتية اساسية فقرأها وعرف بعض تفاصيلها و مازال جاداً في فهمها و معرفة اسرارها.

لكن التطور العلمي و التكنولوجي في العصر الحديث و فر معلومات علمية و ميدانية هائلة جعل من الشمس اكثر وضوحاً و اكثر جمالاً و قوة.

و الشمس في علم الفلك الحديث هي كرة سهاوية غازية ملتهبة.

أو هي نجم من النجوم السهاوية الكثيرة، اقتربت منا فبانت بهذا الحجم المرئى الكبير، و هي أحد نجوم مجرتنا (درب التبانة) تقع في الثلث الاخير من امتداد المجرة في (ذراع الجبار) وهي

نجم متوسط بين اكثر من مئة مليار نجم يكون المجرة.

الشمس في وسط النظام الشمسي تقريباً و تحتفظ من خلال جاذبيتها الكبيرة بتسعة كواكب سيارة مع عدد من الاقمار و عدد كبير من الكويكبات و النيازك و المذنبات دائرة حولها مطيعة لها.

وتتكون الشمس اساساً من الهيدروجين نحو ٧٠٪ و الهليوم نحو ٢٨٪، و هناك كميات قليلة من الكربون و النيتروجين و الاوكسيجن و غازات اخرى.

ولدت الشمس من سحابة غازية غير المتاسكة. غبارية (سديم) منذ نحو خمسة مليارات سنة و هي الآن جرم أصفر تبلغ درجة حرارتها على السطح نحو ٥٥٠٠ درجة مئوية و في المركز نحو ٢٠٠٠ ١٥ درجة مئوية.

قطر الشمس يبلغ نحو ١٣٩٢٠٠٠ كيلومتر فهو اكبر من قطر الأرض بنحو كانت حياة على وجه الأرض ١٠٩ مرات. أما حجمها فهو اكبر من الأرض اكثرمن مليون مرة وكتلتها

اكبر من كتلة الأرض بنحو ٣٣٣٠٠٠ مرة اى انها اكبر من مجمل كتل الأجرام في المجموعة الشمسية. و تبعاً لهذه الكتلة الكبرة صارت جاذبيتها اكبر من جاذبية الأرض بنحو ٢٧ مرة أما كثافتها فهي ربع كثافة الأرض تقريباً. متوسط بعد الشمس عن الكرة الأرضية يبلغ نحو ١٤٩٦٦٥٠٠٠ كيلومتر. تدور الشمس حول محورها من الشرق الى المغرب مكملة دورة واحدة في نحو ٣٥ يوماً عند القطب و نحو ٢٥ يوماً عند خط الاستواء و

تنتج الشمس طاقتها الشعاعية و حرارتها من خلال الاندماج النووي الداخلي من خلال تحول الهيدروجين الى هليوم مولدة ناراً و نوراً و طاقات هائلة فهي مصدر الحرارة و الضوء و الحياة على الكرة الارضية و لولاها لما

سبب هذا التفاوت هو طبيعتها الغازية

و للشمس نهاية فستفقد شبابها بعد نحو خمسة مليارات سنة و ستصبح

عملاقاً احمر تمتد حرارتها الى الكواكب القريبة و تقضى على الحياة في الكرة الأرضية كلها.

هذا ما وفره علم الفلك الحديث من خلال ما توافر له من حقائق و اجهزة علمية متطورة.

#### حضور الشمس في القرآن:

اورد القران الكريم عدداً كبيراً من الاجرام الساوية الشمس والقمر و النجوم والكواكب والشهب و مواد سهاوية اخرى.

و على الرغم من أن الشمس في الحسابات و الدراسات الكونية جرم أو نجم عادي بين آلاف المليارات من النجوم، جرم عادي من حيث الحجم و الضوء و الموقع -كما المحنا الى ذلك-الا أنها جرم ذو اهمية كبرى بالنسبة لاهل الأرض فهي بالنسبة لانسان الأرض المقوم الاساسي لحياتة و معاشه و استمراره و بدونها لاحياة على سطح الكرة الأرضية أصلاً.

و حيث إن الشمس مادة طبيعية فلكية مهمة حاضرة لا تفارق الانسان

و مصدر مهم جداً من مصادر حياتة و جدنالها حضوراً كبيراً في آيات القرآن المجيد فقد وردت في هذا الكتاب الكوني العظيم ٣٣ مرة وضمن سياقات و معان مختلفة مقدماً معلومات اجمالية و تفصيلية نسبياً ليست قليلة.

و في كل ماجاء عن الشمس في القرآن الكريم جاء مادة علمية ثابتة تحكى حقيقتها بكل وضوح و يمكن القول إن اهم ماورد عن هذا الجرم الجميل هو الحديث عن طبيعتها النارية و السراجية (نسبة الى السراج) و حركتها و بعض فوائدها و منها حساب الزمن وشيخوختها و انتهاؤها و موتها في النهاية كسائر مخلوقات الله الكثيرة.

و في كل ماورد عن هذا الجرم الساوي الجميل ورد ضمن اسلوب ادبى بلاغى جميل و ضمن هدف القرآن العام و هو الهداية.

ومجمل الذي ورد عن الشمس هو معلومات عامة و افكار كلية بعيدة عن الارقام و الجداول العلمية المعروفة

و كثافتها و درجة حرارتها و مقدار جاذبيتها فتلك من خصائص الكتب الأرضية و الجهود البشرية.

فالقرآن الكريم ليس كتاباً ارضياً تخصصياً في موضوع محدد او مواضيع خاصة و انها هو كتاب شامل كامل خالد على الزمان و المكان يورد كل ما يصب في هدفه العام قال تعالى ﴿ كِتَبُّ الكرة الارضية. ٱلنُّورِ ﴾ [سورة ابراهيم: ١].

اقتران الشمس بالقمر في القرآن:

و كما وردت الشمس في القرآن اقل من الشمس ورد ۲۷ مرة) وردا مقترنين (الشمس والقمر) في كثير من الايات القرانية الكريمة.

و نحن نعرف من علم الفلك أن القمر جرم صغير اصغر من الكرة قراءتها علمياً. الارضية بنحو ٤٩ مرة و نعرف ايضاً ان الكرة الارضية أصغر من الشمس بنحو اكثر من مليون مرة فكيف كل المستويات.

في الكتب التخصصية فليس هناك ينسجم ورود الشمس و القمر مقترنين ارقام عن قطرها و أبعادها و حجمها في آيات كونية عديدة من القرآن الكريم.

لا شك في ان هذا الاقتران بين الجرمين السهاويين راعى الجانب الظاهري الواضح الذى تبدو فيه الشمس و القمر و كأنها هما في حجم واحد او في حجم متقارب في العين المجردة التي تنظر اليهما من سطح

أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى و هي النظرة الفطرية الطبيعية التي ينظر من خلالها الراصد (إنسان الأرض) الى الشمس و القمر في كل زمان و مكان. والقرآن الكريم ينجسم الكريم ورد القمر ايضاً (و إن بنسبة و الفطرة تماماً وفي هذا الاقتران راعي الفطرة افضل مراعاة.

و في الوقت نفسه تحدث القرآن الكريم أو اشار او لمح الى الجانب العلمي الخفي على سائر الناس ليمكن

و هذا هو معنى الخلود القرآني على الزمان و المكان و الانسجام على



وهنا يمكن ان نذكر بعض الآيات والسماوية تماماً. الكونية الشريفة التي وردت فيها الشمس مقترنة بالقمر. ومن تلك الايات.

قوله تعالى: ﴿ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنُّجُومَ مُسَخَّرَتٍ بِأَمْرِهِ ﴾ [سورة مخلوقيتها و عدم جواز عبادتها: الاعراف: ٥٤].

> و قوله تعالى ايضاً: ﴿ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ ۚ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُّسَمَّى ﴾ [سورة الزمر: ٥].

وقوله ايضاً: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ فصلت: ٣٧]. وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ﴾ [سورة فصلت: ۲۳۷.

و قوله سبحانه و تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ كسائر مخلوقات الله تعالى طبعاً بطريقتها ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ... ﴾ [سورة العنكبوت: ٦١].

#### مخلوقه مطيعة و مسخرة:

وردت الشمس في القرآن الكريم بعدد من المواصفات و الاحوال فهي جرم مخلوق لله سبحانه و تعالى كأي [سورة الحج: ١٨]. مخلوق آخر لم تكن ثم كانت و لها بداية و نهاية كما المخلوقات الاخرى الأرضية

قال عز وجل في محكم كتابة الكريم: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ﴾ [سورة الانبياء: ٣٣]. و قال تعالى ايضاً مشيراً الى

﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا تَسَجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَالسَّجُدُوا لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُم إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [سورة

و اذا كانت مخلوقة لله سبحانه و تعالى فهى مطيعة له كما المخلوقات الأخرى تسجد لله تعالى و تسبح له الخاصة التي لا يفهمها الانسان. قال سبحانه و تعالى في سجودها له: ﴿ أَلَوْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَسَجُدُ لَهُ, مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنُّجُومُ وَٱلِجِّبَالُ وَٱلشَّجُرُ وَٱلدَّوَآبُ وَكَثِيرٌ مِّنَ ٱلنَّاسِ ﴾

و قال سبحانه و تعالى في تسبيحها له: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَتُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِهِنَّ

وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ [سورة الاسراء: ٤٤].

و في هذه الاية ينسحب التسبيح على كل المخلوقات و ان لم نعرف طبيعة تسبيح كل نوع منها.

و هي مسخرة للناس لتلبية كثير من احتياجاتهم و لها دور كبير في استمرار الحياة و بقائها و بانتهائها تنتهي الحياة و ما فيها قال عز وجل: ﴿ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَٱلْفَكُرُ حَكُلٌ يَجْرِي لِأَجَلِ اللهَ مَسَمَّى ﴾ [سورة الزمر: ٥].

و قال عز من قائل ايضاً: ﴿ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأَمْرِهِ ۚ أَلَا لَهُ الْخَلُقُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ الْخَلْقُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ [سورة الاعراف: ٥٤].

و قال تعالى ايضاً ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ الْكَالَةُ وَالنَّهُومُ الْكَالَةُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُومُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُومُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُومُ وَالنَّهُومُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُومُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُومُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُمُ وَالنَّهُمُ وَالنَّحَلِّ اللَّهُمُ وَالنَّهُمُ وَالنَّالِيمُ النَّهُمُ وَالنَّالِيمُ النَّالِيمُ النَّالِيمُ وَالنَّالِيمُ النَّالِيمُ النّالِيمُ النَّالِيمُ النَّلْمُ النَّالِيمُ النَالِيمُ النَّالِيمُ النَّالِيمُ النَّالِيمُ النَّالِيمُ النَّالِيمُ النَّالِيمُ النَّالِيمُ ا

الشمس مادة طبيعية لا تنجيمية: والشمس كها وردت في القرآن

المجيد مادة علمية طبيعية فلكية واضحة المعالم لا لبس فيها تخضع للمواصفات العلمية والمعرفية الصحيحة، لا المواصفات التنجيمية و الاسطورية و الخرافية التي حملتها عقول المنجمين و البروجيين الذين استخدموها استخداماً خاطئاً بعيداً عن العلم و المعرفة.

فهي ليست الها مقدساً لعبادة الناس و قد صرح القرآن بذلك بشكل واضح و صريح بقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ عَالَيْتِهِ ٱلنِّيْلُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ وَالشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا سَمْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لِلسَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لِلسَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لِلسَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لِللَّهِ اللَّذِي خَلَقَهُرَ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ لِللَّهِ اللَّذِي خَلَقَهُرَ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ وَسُورة فصلت: ٣٧].

و ليست جرماً اسطورياً او خرافياً او وهمياً خارجا عن العلم و المعرفة و علم الفلك العلمي خاصة و ليست شيئاً او مادة غامضة لا يمكن دراستها و معرفتها وتشريحها علمياً.

و لذلك فان ماورد من مواصفات و خصائص و معلومات هي معلومات طبيعية واضحة عن حالات الشمس

المختلفة و ان كانت ضمنية و ليست لغرض التفصيل العلمي -وهي ضمن الهدف القرآني الكبير. مواصفات وخصائص جاءت لتنبه الانسان العادي والانسان العالم الي هذا الجرم الطبيعي المادي المخلوق و تثير فيه احاسيس البحث و المتابعة العلمية.

لقد وردت للشمس في القرآن الكريم خصائص و مواصفات علمية و معرفية عديدة و متنوعة و كل ما ورد من معان لا يخالف ما ورد من الصحيح في علم الفلك الحديث بل وردت الشمس في القرآن المجيد و الادق لا يخالفها علم الفلك لانها مخلوق صنعه الله سبحانه و تعالى الذي اتقن كل شيء ﴿ صُنْعَ ٱللَّهِ ٱلَّذِي أَنْقَنَ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ [سورة النمل: ٨٨].

و بالتأكيد هي مادة فلكية علمية مجملة لا تفصيل فيها الا في حدود غيره، أو الكواكب السيّارة التابعة فقد تحدث القرآن عن اسس عامة على اسلوب القرآن الكريم و على و فق الهدف القرآني ﴿ هُدًى وَرَحْتَ لَقَوْمِ ورد ذلك عبر عِدّة آيات قرآنية يُؤْمِنُونَ ﴾[سورة الاعراف: ٥٢] و القرآن يزخر بالاستشهادات العلمية و

الفلكية و التاريخية و الجغرافية الواقعة

ان الفارق الاساس بين المادة الفلكية الشمسية و امثالها من المواد الكونية المختلفة التي جاء بها القرآن المجيد و المواد الفلكية التي جاء بها علم الفلك الحديث هو الاسلوب الالهي البلاغي المتفرد زائداً المواد و الحقائق العلمية و الطبيعية الثابتة التي تضمنتها الايات الكونية القرآنية.

#### الشمس كتلة نارية ملتهبة:

جرما سهاویا ناریا شدید الحرارة، تسطع ضوءاً لامعاً وتبتّ إشعاعات ذاتية، وليست جرماً ثانوياً يكتسب النور من غيره، من جرم آخر، كما في حال القمر الذي يكتسب النور من للشمس، التي تستمد أضواءها من ضوء الشمس.

كريمة، فقد وصفها القرآن الكريم، بـ (السراج) المضيء أو (السراج

ٱلْقَمَرَ فِهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾ [سورة نوح: ١٦].

## الشمس تجرى في السهاء:

الأوصاف والحالات الشمسية بشكل والشمس في القران المجيد تجرى كما تجري الأجرام السماوية الأخرى في أفلاكها أو مداراتها. ذكر القرآن الكريم هذه الحركة أو هذا الجريان بشكل صريح دون أن يورد التفاصيل، قال تعالى في محكم كتابه الكريم: ﴿ وَالشَّمْسُ تَجُرِى لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ۚ ذَلِكَ تَقَدِيثُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ اللهِ وَٱلْقَمَرَ قَدَّرْنَهُ مَنَاذِلَ حَتَّى عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ نَ اللَّهُ لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبَغي لَهَا آن تُدُرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلْيَلُ والسراج الوهاج يدل دلالةً سَابِقُ ٱلنَّهَارِّ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾

وقال تعالى أيضاً: ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَآبِمَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلْيُلَ وَٱلنَّهَارُ ﴾[سورة ابراهيم: ٣٣].

وإذا ادرك انسان الحضارات قال سبحانه وتعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي القديمة من هذه الحركة والجريان جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيآةً وَٱلْقَمَرَ نُورًا . ﴾ المستمر الجريان الظاهري للشمس،

الوهّاج)، خلافاً لوصف القرآن [سورة يونس: ٥]. للقمر، الذي يبث نوراً انسيابياً هادئاً، وقال سبحانه وتعالى أيضاً: ﴿ وَجَعَلَ فالشمس تبعث ضوءاً ساطعاً والقمر يبعث نوراً هادئاً.

> وقد اورد القرآن الكريم هذه واضح. وفي أكثر من آية من آياته المجيده.

> فقد ورد (السراج الوهاج) في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ نَبَارَكَ ٱلَّذِي جَعَـٰلَ فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِهَا سِرَجًا وَقَـكُمُرًا مُّنِيرًا ﴾ [سورة الفرقان: ٦١].

> وقوله تعالى أيضاً: ﴿ وَبَنْيُنَا فَوْقَكُمُ سَبْعًا شِدَادًا اللهِ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ﴾ [سورة النبا: ١٢ -١٣].

واضحةً وصريحةً على نارية الشمس [سورة يس: ٣٨ -٤٠]. الحارقة لا النور الهادئ ومجرد الضوء العادي.

> وفي التفريق بين ضوء الشمس ونور القمر ذكر القرآن اكثر من آية شريفة.

كل يوم من طلوع مشرقي للشمس وغروب مغربي لها، فهذا هو الفهم المجرية cosmic year. والمرحلة التي عاشها أولئك القدماء. وذلك هو جريان ظاهري للشمس لا يمكن ان ينكره منكر، يدركه أو يحسه كل إنسان، عالماً كان أو غير عالم بالنظر العادي الفطري.

> أعمق وأبعد من هذا الجريان الظاهري العلمية التي أدركها العلم في العصر الحديث، وهذه الحركة أو الجريان يُمكن أن تنطبق على اكثر من حركة للشمس.

> فالشمس تجرى أو تدور حول محورها مكونة يوماً شمسياً يبلغ بين ٥ ٢ و ٣٥ يوماً من أيام الأرض.

> وهناك حركة الشمس ومعها أعضاؤها وتوابعها حول مركز أو نواة المجرّة (مجرّة درب التبّانة) وتكملها الشمس في نحو ٢٢٠ مليون سنة من

أى هذا الجريان الذي نشاهده جميعاً سنين الأرض، مكونة ما أصطلح عليه علم الفلك بالسنة الكونية أو السنة

العام الذي ينسجم (بشكل خاص) وهناك حركة الشمس داخل المجرّة نحو كوكبة الجاثي على ركبتيه (هرقل) .Hercules

إنَّ هذه الحركات الشمسية المتعددة كانت منذ خلق الله تعالى الشمس والمجرّة، ولكن المراحل العلمية لكنَّ هناك حركة أو جرياناً آخر القديمة وثقافة تلك المراحل بشكل عام لم تستطع إدراكها.

ذلك هو حركة الشمس الحقيقية وكل ما أدرك القدماء هو الحركة الظاهرية الفطرية للشمس، وهو إدراك صحيح وسليم ينسجم والفطرة البشرية في كل زمان ومكان.

وجاء القرآن الكريم ليقول الحقيقة من جميع جوانبها، جاء ليقول بحركة الشمس دون ان يُفصّل فيها ويدخل في فروعها. وذلك لينسجم قوله مع المراحل المختلفة مع كل الأجيال البشرية.

فالقرآن الكريم لكل الأزمان والمراحل. وكل مرحلة أو جيل يأخذ ضرورية لمارسة الأنشطة الحياتية

المختلفة و من مجموع الايام الشمسية

فضلاً عن دورها في ممارسة

العبادات الاسلامية المختلفة كالصلاة

هذه الاوقات كالشروق و الزوال و

الغروب و من ذلك قوله تعالى ﴿ أُقِمِ وهي بنص القرآن ﴿ نَزَّلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ

اقر للشمس دورها في قياس الوقت و الزمن فقال سبحانه و تعالى في كتابه و من المصاديق المهمة جداً لتسخير الكريم ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسْبَانٍ ﴾ [سورة الرحمن: ٥] يقول الزمخشري الارض مقياساً طبيعياً للوقت و الزمن (بحسبان) بحساب معلوم و تقدير

منه أو يفهم منه ما يمكن أن ينسجم فمن خلال حركتها نعرف تفاصيل مع مرحلته وثقافته وبيئته وهذا سر اليوم، الصباح و الضحى و الظهر إعجاز القرآن، واختلافه عن الكتب و العصر و الغروب و هي اوقات والمؤلفات الأرضية المحدودة.

#### الشمس لقياس الوقت:

حاشاً لله سبحانه و تعالى ان عرف الانسان السنة الشمسية. یخلق شیئاً من دون حساب و هدف و غاية فكل مخلوقاته خلقت على وفق حسابات و غایات دقیقة عرفنا بعضها و الصیام التی تتوقف علی ضبط و خفى علينا بعض آخر.

كل مخلوق من مخلوقاته التي لا تعد ولا تحصى مسخر لاهل الارض الصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ ٱلَّيْلِ ﴾ قال سبحانه و تعالى: ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ ۗ [سورة الاسراء: ٧٨]. ٱلْيَلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرِّ وَٱلنُّجُومُ لقد اقر القرآن الكريم كثيراً من مُسَخَّرَتُ عِأْمُرِهِۦ ﴾ [سورة النحل: ١٢] المهارسات و العادات السابقة النافعة كم المحنا من قبل.

و لاشك في ان مصاديق تسخير بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ [سورة آل الشمس كثيرة كالضوء و الحرارة و عمران: ٣]. حساب الوقت و الزمن و امور اخرى لا مجال لذكرها هنا.

الشمس حركتها التي توفر لاهل



العشرون - خريف (١٥٠ ٢٠١٥ - ٢٣١١هـ)

سوي (يجري ان) في بروجها و منازلها و في ذلك منافع للناس عظيمة: علم السنين و الحساب(۱).

و قال تعالى: ﴿ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّهِ مَا لَكُنَّا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسْبَانًا ﴾

[سورة الانعام: ٩٦].

و هذه اشارة واضحة الى ان من وظائف الشمس الحساب ومثلها القمر.

والتقويم يقوم اساساً على الحساب سواء حساب حركات الشمس (التقويم الشمسي) او حساب حركات القمر (التقويم القمري) يقول الزنخشري ((و معنى جعل الشمس و القمر حسباناً)) جعلها على حسبان لان حساب الاوقات يعلم بدورهما و سيرهما))(۲).

#### الشمس مخلوق فان:

الشمس، شأنها شأن كل مخلوق، لا تشذ عن هذه السُّنة الالهية لا تَشذّ عن مخلوقات الله تعالى الأخرى المنتشرة

في أرجاء الكون بل الكون كله، فكما للشمس بداية ونمو وصعود فلها افول ونهاية، ولم يبق سوى وجه الله تعالى خالق الكون وخالق الشمس والقمر وكل شيء.

وستبقى إلى أجل مُسمّى، إلى أجل محدّد، فإذا كان عمرها قد وصل الآن نحو خمسة مليارات سنة، فأمامها نحو خمسة مليارات سنة أخرى، تدخل بعدها مرحلة الشيخوخة، فتصبح عملاقاً أهمر عجوزاً يستوعب حجمه وحرارته الكواكب السيّارة القريبة منه ولا سيّها الكرة الأرضية لتنتهي هذه الكرة وتنتهي الشمسُ جرماً صغيراً، قزماً اسود black dwarf انهكه الزمن لا ينتج طاقةً ولا ضوءاً ولا أي تفاعل، وبالتالي يدخل مرحلة الموت والنهاية الحتمية.

وقد ذكر القرآن المجيد هذه النهاية الحتمية ضمن إشاراته الكثيرة إلى الانهيارات الكونية ونهاية الكون الكبرى.

فالشمس أولاً وقبل كل شيء

<sup>(</sup>١) الكشاف/ الزمخشري/ ج٤ ص٤٤٣.

<sup>(</sup>٢) الكشاف/ الزمخشري/ ج٢ ص٤٧.

مُسخَّرة إلى أجل مسمى محدود. قال وستنطمس الشمس ضمن انطماس سبحانه تعالى: ﴿ .. وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَكُلُّ يَجْرِيَ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّى وَأَتَ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [سورة لقمان: ٢٩] وقال تعالى أيضاً: ﴿ ... وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَكَمَرُ وَٱلنُّجُومَ مُسَخَّرَتٍ بِأَمْرِهِ ۗ أَلَا لَهُ ٱلْحَالَٰقُ وَٱلْأَمْنُ ۚ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [سورة الاعراف: ٥٤].

> وهي تجري إلى مستقر محدّد قدَّره البارئ عز وجل، قال تعالى: ﴿ وَٱلشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا أَذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَرَبِزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ [سورة يس: ٣٨]. وفي اياته سبحانه و تعالى حول يوم القيامة والنهاية الكرى ذكر القرآن نهاية الشمس ضمن تلك النهايات الكونية فهي ستتكور قال تعالى: ﴿ إِذَا ٱلشَّمَسُ كُوِّرَتُ ﴾ [سورة التكوير: ١].

وكوّر الشيء في اللغة العربية ضَمَّ بعضه إلى بعض، يقول الراغب الاصفهاني في مفرداته: ((كوْر الشيء أداره وضم بعضه إلى بعض ككور العمامة))<sup>(۳)</sup>.

(٣) المفردات في غريب القرآن، الراغب

النجوم، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلنُّجُومُ مُلمِسَتُ ﴾ [سورة المرسلات: ٨].

ومعنى الطمس في اللغة المحو والإزالة، يذكر الراغب الاصفهاني في مفرداته: ((الطمس إزالة الأثر بالمحو قال وإذا النجوم طمست، ربنا أطمس على أموالهم أي أزل صورتها، ولو نشأ لطمسنا على أعينهم، أي أزلنا ضوأها وصورتها كها يطمس الأثر))(٤).

وستنكدر الشمس ضمن انكدار النجوم، قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلنُّجُومُ ٱنكَدَرَتْ ﴾[سورة التكوير: ٢].

يقول الراغب الاصفهاني: ((والإنكدار تغيّر من انتثار الشيء، قال ﴿ وَإِذَا ٱلنَّاجُومُ ٱنكَدَرَتْ ﴾ وانكدر القوم على كذا إذا قصدوا متناثرين عليه))(٥).

وستلتقي الشمس والقمر وينتهى كل شيء لندخل النهاية المادية الحتمية.

الاصفهاني، ص٤٤٣.

<sup>(</sup>٤) المفردات في غريب القرآن، الراغب الاصفهاني، ص٣٠٧.

<sup>(</sup>٥) المفردات في غريب القرآن، الراغب الاصفهاني، ص٤٢٧.

قال سبحانه تعالى: ﴿ فَإِذَا بُرِقَ ٱلْبَصَرُ ٧٠٠٠ وَخَسَفَ ٱلْقَمَرُ ﴿ فَهُمِ عَ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ﴿ يُقُولُ ٱلْإِنسَانُ يَوْمَهِذٍ أَيِّنَ ٱلْمُفَرُّ ﴾ [سورة القيامة: .[\•-٧

هذه نهاية شمسية قرآنية أكيدة ذكرها القرآن الكريم في عدد من آياته الشريفة مما ذكرنا ومما لم نذكر، من خلال آیات أخری بالتصریح أو التلميح أو الإشارات القريبة أو البعيدة.

وهذا الذكر المتكرر للشمس وهذه الخصائص والمواصفات والحالات • تفسير الآيات الكونية في القرآن الشمسية. نعرف أن الشمس الواردة في القرآن الكريم هي شمس علمية جاءت ضمن منهج علمي قرآني دقيق، لا ياتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه.

#### مراجع البحث

القرآن الكريم

- الميزان في تفسير القرآن/ العلامة الطباطبائي/ مؤسسة الاعلمي للمطبوعات/ بيروت ١٩٧١م.
- مجمع البيان في تفسير القرآن/ ابو على الطبرسي/ تحقيق هاشم

المحلاتي/ بيروت ١٩٨٨م.

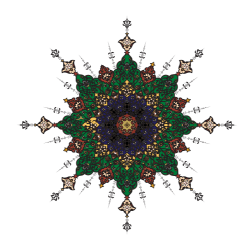
- الكشاف/ ابو القاسم الزمخشري/ تحقيق عبد الرزاق المهدي/ دار احياء التراث العربي/ بيروت ۲۰۰۱م. ط۲.
- المفردات في غريب القرآن/ الراغب الاصفهاني/ دار الكاتب العربي/ قم اسهاعيليان اوفست.
- موسوعة القرآن العظيم/ د. محمد عبد المنعم الحنفي/ مكتبة مدبولي/ القاهرة ٢٠٠٤م.
- الكريم/ د. زغلول النجار/ مكتبة الشروق الدولية/ القاهرة ٢٠٠٧م
- موسوعة الاعجاز القرآني/ د. نادية طيارة/ مكتبة الصفاء ابو ظبی ۲۰۰۷م.
- اعجاز الحقائق العلمية في القرآن الكريم/ د. عبد الوهاب الحكيم/ دار المحجة البيضاء بيروت ۲۰۰۳م.
- التراث الفلكي عند العرب والمسلمين/ عبد الامير المؤمن/

جامعة حلب ١٩٩٢م.

- قاموس دار العلم الفلكي/ المؤسسة الاسلامية للبحوث عبد الأمير المؤمن/ دار العلم والمعلومات/ قم ١٤٢٨هـ. للملايين/ بيروت ٢٠٠٦م.
  - الهجرة/ قم ١٤٠٥ هـ اوفست.
  - السماء والكون في القرآن ونهج

البلاغة/ عبد الأمير المؤمن/

• مكانة الفلك والتنجيم في تراثنا • المصباح المنير/ احمد الفيومي/ دار العلمي/ عبد الأمير المؤمن/ مركز جمعة الماجد/ دبي ١٩٩٦م.

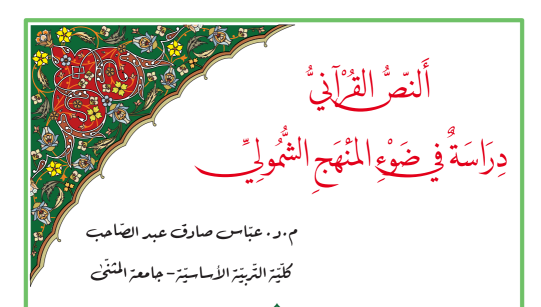












يقوم هذا البحث على اساس النظر في النص القرآني، بصفته نصاً شمولياً، محيطاً بكل شئ وتبياناً لكل شيء. وقد تناول السيد الباحث فيه جملة من الموضوعات القرآنية،

مطبقاً عليها هذا المنهج الشمولي في فهم النص الكريم، وضمن ستة مباحث هي:

- تعدد قراءة النص القرآني.
  - ثراء النص القرآني.
  - شمولية لغة القرآن.
- الظاهر والباطن في اللغة القرآنية.
  - النص القرآني بين النثر والشعر.
    - الصورة القرآنية.

وقد توصل الباحث الى رؤية مفادها: ضرورة قراءة النص في ضوء المنهج الذي يرشحه النص، لا حمل النص على منهج قد لا ينسجم مع منطلقاته.

# د الثالث والعشرون - خريف (١٥٠٥م-٣٣٦) هـ)

جهات الكمال جميعاً.

# المبحث الأوّل: تعدّد قراءة النّصّ القرآنيّ

لا يمكن أن نحدد النّصّ القرآنيّ أو نصّ أنّه نصّ أدبيّ، أو نصّ فلسفيّ، أو نصّ علميّ؛ لأنّه لا ينتظم في أيّ صنف من هذه الأصناف الثّلاثة، على الرّغم من أنّه يضمّ هذه الأصناف الثّلاثة في داخله جميعاً، من أجل هذا تكون قراءة النّصّ القرآنيّ متعدّدة، لتعدّد الأصناف الموجودة فيه.

إنّنا نستطيع أن نقرأ النّصّ القرآنيّ قراءة أدبيّة متلمّسين مواطن الإعجاز في لغته، ونستطيع أن نقرأه قراءة فلسفية مستخرجين نظرته إلى الوجود، ونستطيع أن نقرأه قراءة علميّة على اختلاف أنواع التخصّصات العلميّة، ونستطيع أن نقرأه قراءة تجمع بين هذه الأصناف الثّلاثة معاً، من غيرأن نقسر النّصّ القرآنيّ على قراءة دون نقسر النّصّ القرآنيّ على قراءة دون أخرى؛ لأنّ كلّ هذه القراءات المتعدّدة صحيحة ومقبولة ما لم تُسقِطْ على النّصّ ما لا يحتمله.

#### المقدّمة

بسم الله الرّحمن الرّحيم، وصلّى الله على محمّد وأهل بيته الطّيبين أمّا بعد:

فهذه مباحث تنطلق من رؤية قرآنيّة ذات شعبتين: الشّعبة الأولى النّظر إلى القرآن بصفته محيطاً بكلّ شيء، والشّعبة الثّانية النّظر إلى القرآن بصفته مبيّناً لكلّ شيء، وهذا الفهم أفدناه من القرآن نفسه عن طريق توظيف الآيتين الكريمتين: الأولى ﴿ مَّا فَرَطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ

مِن شَيْءً ﴾، والثّانية ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّلِ شَيْءٍ ﴾.

ومن هُدى هاتين الآيتين تمّت قراءة هذه المباحث، أي إنّ القراءة في هذه الصّفحات تنطلق من القرآن نفسه، من غير أن يُسقط الباحث على النّصّ القرآني ما لا ينسجم مع ميله العام بصفته نصّاً في الهداية قبل كلّ شيء، كما عبّر القرآن عن نفسه أنّه ﴿ ذَلِكَ كَمَا عَبّر القرآن عن نفسه أنّه ﴿ ذَلِكَ اللَّهَا اللَّهَ اللَّهَا عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ ال

إنّ النّصّ القرآنيّ نصّ دينيّ مصدره الله سبحانه وتعالى وغايته إيصال الإنسان إلى الله، أي أنّ مصدره الكمال وغايته إيصال الإنسان إلى الكمال؛ لذلك عُدّ النّصّ القرآنيّ نصّ هداية كما صرّح القرآن بذلك قائلاً: ﴿ نَلِكَ السِّورة القرآن بذلك قائلاً: ﴿ نَلِكَ النّصَ فِيهُ هُدُى لِشَنْقِينَ ﴾ [سورة البقرة: ٢].

والهداية غير مقصورة على جهة من جهات الكمال دون أخرى وهذا مصداق قوله تعالى: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي مصداق قوله تعالى: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَبِ مِن شَيْءً ﴾ [سورة الأنعام: ٣٨]، وقوله ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بَيْنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [سورة النّحل: ٨٩].

وإذا كان القرآن لا ينتمي إلى أيّ صنف من الأصناف الثّلاثة الّتي حدّدناها سابقاً، على الرّغم من أنّه يحتوي هذه الأصناف الثّلاثة جميعاً في داخله، فإنّنا نعدّ القرآن نصّاً لغويّاً بمعنى أنّنا لا يمكن أن نفهم القرآن برمعنى أنّنا لا يمكن أن نفهم القرآن نزل بها، وإذا أردنا الدّقة نقول: إنّنا لا نستطيع أن نفهم القرآن فهاً صحيحاً،

أو نتذوّقه تذوّقاً صحيحاً حتّى نفهم ونتذوّق لغة العصر الّذي نزل فيه القرآن، ولعلّ ردود ابن عبّاس على مسائل وشبهات ابن الأزرق(۱) خير دليل على ما نقول.

وقد ظهر الاهتهام باللغة جليًا عند المفسّرين المسلمين، وعلى الرّغم من تعدّد ثقافة المفسّر المسلم وتعدّد العلوم النّتي يحيط بها، فإنّه كان يتّخذ من اللّغة الرّكيزة الجوهريّة لفهم القرآن الكريم، وسنورد هنا أنموذجاً تفسيريّاً نتبيّن منه كيف استطاع المفسّر من خلال توظيف اللّغة أن يكشف عن المعنى الذي يضمره النّص.

يقول الطّباطبائيّ في تفسير قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَخْيَى ﴾ [سورة الأعلى: ١٣]: «ثمّ للتّراخي

<sup>(</sup>۱) ينظر: الإعجاز البياني ومسائل ابن الأزرق (ت ٦٥هـ)، د. عائشة عبد الرّحمن، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٨. وينظر: المنهج الأثريّ في تفسير القرآن حقيقته ومصادره وتطبيقاته، تأليف: هدى جاسم محمّد أبو طبرة، مطبعة مكتب الإعلام الإسلاميّ، قم، ط١، ١٩٩٤. ص٣٣ –٣٥.

بحسب رتبة الكلام والمراد من نفي الموت والحياة عنه معاً نفي النّجاة نفياً مؤبّداً فإنّ النّجاة بمعنى انقطاع العذاب بأحد أمرين إمّا بالموت حتّى ينقطع عنه العذاب بانقطاع وجوده وإمّا بتبدّل صفة الحياة من الشّقاء إلى السّعادة ومن العذاب إلى الرّاحة فالمراد بالحياة في الآية الحياة الطيّبة على حدّ قولهم في الحرض: «لا حيّ فيرجى ولا ميّت فينسى » (٢).

## المبحث الثّاني: ثراء النّصّ القرآنيّ

لقد كثرت الأقاويل في مسألة تحديد وجه إعجاز القرآن الكريم، وكلّ من الدارسين نظر إلى زاوية تخصّصه، معتقدين بأنّ مسألة الإعجاز يمكن حصرها في مجال دون آخر، وفي ذلك يقول يحيى العلوي إنّ: «... الكلام في الوجه الّذي لأجله كان القرآن معجزاً، دقيقٌ، ومن ثمّ كثرت فيه الأقاويل واضطربت فيه المذاهب وتفرّقوا على

(۲) الميزان في تفسير القرآن، العلامة السّيّد محمّد حسين الطّباطبائيّ، منشورات الأعلميّ للمطبوعات، بيروت، لبنان، ط۲، ۱۹۷۲. ج۲، ص۲۲۹.

أنحاء كثيرة (٣)، متناسين قوله تعالى: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ [سورة الأنعام: ٣٨]، وقوله ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْمُكِتَبَ بَبِيَّنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [سورة النّحل: ٨٩].

إنّ القرآن الكريم نصّ له حقيقته الخاصّة، وهو لا يستمدّ قيمه من مصدر خارجيّ سوى مصدره الأوّل بصفته وحياً إلهيّاً، وهو مؤثّر لا متأثّر بنصّ آخر ويبتعد دائماً ولا يقترب مع أيّ نصّ سواه.

من أجل هذا يجب أن تكون دراسته دراسة خاصّة تستمدّ أصولها من النّصّ القرآنيّ نفسه، لا من نص ثان، من الواقع الّذي أفرز هذا النّص، لا من الواقع الّذي لا تربطه به أيّة رابطة.

إذا كان القرآن الكريم يشترك مع النّصوص الأخرى في لغته، فإنّه يختلف معها في هذا الشيء أيضاً؛ لأنّ

<sup>(</sup>٣) الطّراز المتضمّن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، يحيى بن حمزة العلويّ، طبع بمطابع المقتطف بمصر، . ج٣، ص٨٠٠.

لغة القرآن ليست كاللّغة في غيره من النّصوص، من ناحية ثرائها الشّكليّ والدّلاليّ، فالقرآن يفجّر الطّاقات اللّغوية كلّها، محوّلا الصّوت واللّفظ والسّياق والدّلالة من حالة الوجود بالقوّة إلى حالة الوجود بالفعل.

إنّ الأرض الّتي يتحرّك ضمنها النّصّ القرآنيّ واسعة، سواء أكان ذلك على المستوى الأفقيّ أم العموديّ، فعلى المستوي الأفقيّ ينفتح النّصّ القرآنيّ على كلّ الثّراء الموجود في العوالم المستقرّة واقعاً والمحتملة ذهناً، وعلى المتتوى العموديّ يستنزّف الطّاقات المتوفّرة كلّها على صعيد الامتداد الزّمانيّ الرّحب: الماضي والحاضر والمستقبل، وإذا أردنا أن نستعمل لغة المنطق نقول إنّ النّصّ القرآنيّ يشتمل على القضايا: الذهنيّة والحقيقيّة والخارجيّة معاً.

إنّ النّصّ القرآنيّ بوتقة تنصهر في داخلها الأبعاد المكانيّة والزّمانيّة جميعاً، وكلّ هذا التّنوّع العجيب الّذي يأتلف في وحدة غاية في الانسجام، هو الّذي أعطى النّصّ القرآنيّ تفرّده وإعجازه.

يمكننا أن نعد القرآن الكريم كتاب الوجود الأشمل، وهو أقرب إلى المخلوقين من كتب المخلوقين انفسهم. وإذا كان المخلوق يفاضل بين الأشياء بقدر ما يحتاج هو إليها فإن حاجته إلى القرآن لا تنفد أبداً، وفي ذلك يقول الطّبرسيّ مفسّراً قوله تعالى ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَبَ بَلِيْكَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾: الطّبرسيّ مفسّراً قوله تعالى ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَبَ بَلِيْكَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾: كلّ شيء يُحتاج إليه من أمور الشّرع، كلّ شيء يُحتاج إليه من أمور الشّرع، فإنّه ما من شيء يُحتاج الخلقُ إليه في أمر من أمور دينهم إلا وهو مبيّن في الكتاب» (٤).

ولا يسعنا في هذا المقام إلا أن نردد مع الأمام علي الله واصفين القرآن الكريم بأنّه هو الكتاب الذي: «لا تفنى عجائبه، ولا تنقضي غرائبه»(٥).

- (٤) مجمع البيان في تفسير القرآن، الفضل بن الحسن الطّبرسيّ، دار إحياء التّراث العربيّ، بيروت، لبنان، ١٣٧٩هـ. ج٦، ص٠٨٨.
- (٥) تصنیف نهج البلاغة، لبیب وجیه بیضون، منشورات أسامة کرم، دمشق، ط۱، د -ت، . ص ۹۰ ۹۱.



# المبحث الثّالث: شموليّة النّصّ الفرآنيّ

إنّ من بين الأشياء الّتي تتميّز بها لغة القرآن هو شموليّتها، أي إحاطة التّعبير بالمعنى إحاطة تامّة من غير زيادة أو نقصان، وخير وسيلتين تستعين بهما لغة القرآن لتحقيق هذا المطلب هما: العطف والوصف.

فمن أمثلة العطف قوله تعالى ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهَا وَظِلَالُهُم بِٱلْغُدُوِّ وَٱلْآصَالِ ﴾[سورة الرّعد: ١٥]. فقد استوفت هذه الآية الكريمة سجود الموجودات جميعاً، عن طريق استعمال الطّباق في السّماوات والأرض، والطُّوع والكره، والغدوّ و الآصال.

ولو اكتفت الآية مذا المقدار لما بحواسنا. استوفت حالات السّجود جميعاً، ولكان الوصف ناقصاً، واستعمال العطف في قوله تعالى: ﴿ وَظِلَالُهُم ﴾ هو الَّذي جعل الآية محيطة بالمعنى المراد التّعبير عنه. فالشّيء لا يسجد وحده بل يسجد معه ظلَّه أيضاً، وهذا أمر

تلازمي لم تغفله لغة القرآن.

ومن ذلك قوله تعالى ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِّنُ بَعْدِ ذَاكِ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسُوةً وَإِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَنْفَجُّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ ۚ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَّقَّقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآةُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ۗ وَمَا ٱللَّهُ بِغَنْفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [سورة البقرة: ١٢]. الآية تصف قلوب الكافرين بأنَّها كالحجارة أو اشدّ في قسوتها، واستعمال العطف في قوله تعالى: ﴿ أَوْ أَشَدُّ قَسُوَةً ﴾ هو الذي جعل الآية قد استوفت حالات الموصوف الوجوديّة، فقلوب الكافرين كالحجارة؛ لأنَّها لا تعقل، وأشد قسوة الأنَّها خالية من الخير. أي إنّ القرآن يؤسّس واقعاً آخر غير الواقع الظّاهر الّذي ندركه

إنّنا نتصوّر بأنّ الحجارة هي منتهى القسوة والصّلابة، لكنّ القرآن يؤكّد بأنّ قلوب الكافرين أشدّ قسوة وصلابة من الحجارة؛ لأنّ مقياسنا في ذلك ارتكز على جهة واحدة وأغفل الجهات الأخرى، بينها القرآن نظر إلى

الجهات جميعاً، ثمّ أصدر حكمه.

ويمكننا أن نتلمّس من الآية السّابقة اختلاط دلالة «أو» في قوله تعالى: «وأشدّ قسوة» بدلالة «بل»، أي إنّ السّياق أكسب «أو» معنىً جديداً.

ومن ذلك أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّحْلِ أَنِ ٱتَّخِذِى مِنَ لَلِجْبَالِ اللَّهُوَّ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾ [سورة ليُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾ [سورة النّحل: ٦٨]. الآية أحصت أماكن استيطان النّحل، وذكرت بأنّها تتركّز في ثلاثة أماكن هي الجبال والشّجر وما يبنيه الإنسان بيديه.

ومن ذلك أيضا قوله تعالى: ﴿ اللّهُ اللّهِ عَلَى مِنْ ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ اللّهِ عَلَى مِنْ اللّهِ عَلَى مِنْ اللّهِ مَعَدِ ضَعْفِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ الْعَدِ قُوَّةٍ الْعَلِيمُ ضَعْفًا وَشَيْبَةً يَخْلُقُ مَا يَشَآءً وَهُو الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ ﴾ [سورة الرّوم: ٤٥]. فقد حدّدت الآية مراحل حياة الإنسان التي يمرّ بها في دنياه من غير زيادة أو نقصان.

أمّا استعمال الوصف فيظهر واضحاً في وصف القرآن للذّات الإلهيّة، من ذلك قوله تعالى: ﴿ هُوَ اللّهُ ٱلّذِى لَآ إِلَهُ

فقد استوفت هذه الآيات جهات الكيال للذّات الإلهيّة، وهذا ما يؤكّد بأنّ لغة القرآن لها القدرة التّامة على وصف أخفى المعانى وأظهرها.

ومنه قوله تعالى: ﴿ هُو اَلْأُولُ وَمُهُو بِكُلِ شَيْءٍ وَالْآخِرُ وَالظّهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [سورة الحديد: ٣]. إنّ استعمال الأوصاف الأربعة: الأوّل والآخر والظّاهر والباطن، جعل الآية مستغنية عن ذكر المزيد من الأوصاف؛ لأنّ عذه الأوصاف؛ لأنّ هذه الأوصاف الأربعة شملت جهات الكمال جميعاً، فليس هناك شيء بعد الأوّل والآخر والظّاهر والباطن.

إنّ شموليّة لغة القرآن، عن طريق

إحاطة التعبير بالمعنى، وقدرتها التّامة على وصف أخفى المعاني وأظهرها، مصداق لقوله تعالى: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَبِ مِن شَيْءً ﴾ [سورة الأنعام: ٣٨]، وقوله ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِلَيْكَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [سورة النّحل: ٨٩]. المبحث الرّابع:

# الظّاهر والباطن في النّصّ القرآنيّ

لم يدرس هذا الربط بين الظّاهر والباطن في اللّغة القرآنيّة دراسة خاصّة تكشف بوضوح عن مقدار العلاقة بينها؛ ولعلّ السّبب في عدم وجود دراسة مستقلة في هذا المجال يعود إلى أنّ البحث في هذا الموضوع يحتاج إلى إحاطة بالجانبين اللّغويّ والفلسفيّ مع إحاطة بالجال الكشف العرفانيّ .

وقد وجد مثل هذا النّوع من الرّبط بين الظّاهر والباطن في كتابات العرفانيين أمثال محيي الدّين بن عربي وصدر الدّين الشيرازي، لكنّ الّذي يغلب في كتابات هؤلاء العرفانيّين هو أنّ البحث في علاقة الظّاهر والباطن كانت تُتَناول من ضمن الجانب المعرفيّ

الذي يتبنّاه العارف، وليس من ضمن الخانب اللّغويّ داخل النّصّ القرآنيّ نفسه، مع ملاحظة أنّ العارف الحقيقيّ لا يكشف الأسرار الإلهيّة جميعها، ضنّا منه عليها، حتى لا تذهب هذه المعرفة إلى غير أهلها؛ لذلك بقي الجانب الأكثر والأهمّ من هذه المعرفة مجهولاً لدى الباحثين.

إنّ الإنسان يدرك الجانب الظّاهر من الأشياء بفعل ما زوّد به من حواس، لها القدرة على إدراك السطح الحسّي من الأشياء، أمّا الجانب الباطن فيبقى مجهولاً؛ لأنّ هذا الجانب لا يُتَوصِّل إليه عن طريق هذه الحواسّ الظَّاهرة؛ لذلك يبقى الإنسان في غفلة عن الجانب الباطن، كما ورد في قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَلِهِرًا مِّنَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِّيا وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْزِغَلِهُونَ ﴾ [سورة الرّوم: ٧]. والجانب الباطن من الأشياء لا يُدرك إلا بأحد أمور أربعة هي: الوحى والكشف والحدس والموت. فأمّا الوحي «... فهو الإلهام وهو نوع من القذف في القلب في يقظة ونوم،

والوحي في كلامه تعالى لا ينحصر في وحي النّبوة (١٠)، كما قال تعالى: ﴿ رَبُّكَ إِلَى النَّبَوة وَمِنَ الشَّجَرِ إِلَى النَّخِلِ الْمَوْتَا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾ [سورة النّحل: ٦٨].

وأمّا الكشف فهو «رفع الحجاب، وفي الاصطلاح هو الاطلاع على ما وراء الحجاب من المعاني العليّة، والامور الخفية وجوداً وشهوداً»(٧).

وأمّا الحدس فهو «سرعة انتقال الله من المبادئ إلى المطلوب» (^). وأمّا الموت فهو تحرّر الرّوح من أسر الجسد للوصول إلى اليقين، كما قال تعالى: ﴿ وَأَعْبُدُ رَبِّكَ حَقَّ يَأْنِيكَ الْمِينِ هَنَا يَالَيْكِ السورة الحجر: ٩٩]، وإتيان اليقين هنا يحدث بفعل الموت.

إنّ النّصّ القراني قد أحاط بالجانبين الظّاهر والباطن، والسّبب يعود إلى أنّ

(٨) جامع العلوم. ج٢، ص١٢٤.

النّصّ القرآنيّ نصّ صادر من الذّات الإلهيّة التي أحاطت بكلّ شيء علماً، وقد وصف الله سبحانه وتعالى نفسه بأنّه ﴿ هُوَ ٱلْأَوْلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظّهِرُ وَٱلْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [سورة الحديد: ٣].

إنّ الظاهر والباطن قد تكون بينهما علاقة العلِّيّة كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ ٱلْمِتَكِينَ ظُلُمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمُ نَارًا ۗ وَسَيَصْلَوْكَ سَعِيرًا ﴾[سورة النّساء: ١٠]، فالظّاهر هنا هو أكل اموال اليتامي ظلماً علَّه للباطن وهو أكل النّار وتصلية السّعر. وقد يكون الظّاهر هو الباطن نفسه بحسب اختلاف وجود الشيء في عوالمه كما في قولة تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِنَ بَعْضَ ٱلظَّنَّ إِنْهُ ۗ وَلَا تَجَسَسُواْ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم ۗ بَعْضًا ۚ أَيُحِبُ أَحَدُكُم أَن يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكُرِهُتُمُوهُ وَانَقُواْ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابُّ رَّحِيمٌ ﴾[سورة الحجرات: ١٢]، فالظَّاهر هنا الاغتياب هو الباطن نفسه وهو أن ياكل المرء لحم أخيه ميتاً بحسب اختلاف العوالم، وبمعنى آخر

<sup>(</sup>٦) الميزان في تفسير القرآن. ج٢، ص١٤٩.

<sup>(</sup>٧) جامع العلوم في اصطلاحات الفنون الملقّب بدستور العلماء، تأليف: القاضي عبد النّبيّ بن عبد الرّسول الأحمد نكريّ، منشورات مؤسّسة الأعلميّ للمطبوعات، بيروت، لبنان، ط٣، ١٩٧٥.

إنّ الاغتياب له ظهوران ظهور دنيويّ وهو هذه الحقيقة اللّفظيّة الّتي تنال من الآخرين بظهر الغيب، وظهور أخرويّ وهو هذه الحقيقة التّي ياكل فيها المرء لحم أخيه ميتاً.

وقد يكون الظّاهر مطابقاً للباطن كما في قصّة ذبح إسماعيل قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعْىَ قَالَ يَبُنَنَى إِنِّي أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَكُكَ فَأَنظُرْ مَاذَا تَرَكَ قَالَ يَنَأَبَتِ افْعَلُ مَا تُؤْمَرُ أَ سَتَجِدُنِيۤ إِن شَآءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ إِنَّ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَهُ. لِلْجَبِينِ الله وَنَكَ يُنَكُهُ أَن يَتَإِبْرَهِي مُ اللهِ قَدْ صَدَّقْتَ ٱلرُّءْمَا اللَّهُ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ 🐠 إِنَ هَٰذَا لَمُوۡ ٱلۡبَلَتُوُا ٱلۡمُبِينُ ۚ ۞ وَفَدَیۡنَکُ بِذِبْجٍ عَظِيمٍ ﴾[سورة الصّافّات: ١٠٢-١٠٥]، فالظَّاهر هنا وهو إرادة إبراهيم الله أن يَذبحَ ابنه إسماعيل الله وهو الباطن نفسه الَّذي رآه إبراهيم للله في رؤياه؛ لذلك خاطب الله سبحانه وتعالى إبراهيم الله بقوله قد صدّقت الرويا.

وقد يكون الظّاهر مختلفاً عن الباطن مع بقاء أوجه المشابهة بينهما،

كما في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُتَفِقُونَ وَٱلْمُتَفِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنظُرُونَا نَقْنَبِسْ مِن فَرُكُمْ قِبَلَ ٱرْجِعُواْ وَرَآءَكُمْ فَٱلْتَعِسُواْ نُورًا فَضُرِبَ بَقْنَبِمْ بِسُورٍ لَّهُ بَابُ بَاطِنْهُ, فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَلِهِرُهُ, بَيْنَهُم بِسُورٍ لَهُ بَابُ بَاطِنْهُ, فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَلِهِرُهُ, مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ ﴾ [سورة الحديد: ١٣]، مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ ﴾ [سورة الحديد: ١٣]، فالسور له باب وهذا الباب له باطن وظاهر، باطنه فيه الرّحمه؛ لأنّه يُؤوي المؤمنين، وظاهره فيه العذاب؛ لأنّه يُؤوي المنافقين، فالرّحمه تناسب الإيهان يُؤوي المنافقين، فالرّحمه تناسب الإيهان والعذاب يناسب النّفاق.

وفشل المؤمنين.

ومن ذلك قوله تعالى في سورة يوسف: ﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِيقُ ٱفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَاثُ وَسَبْعِ سُلْبُكَتٍ خُضْرِ وَأُخَرَ يَابِسَتٍ لَعَلِيّ أَرْجِعُ إِلَى ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ 👣 قَالَ تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَبًا فَمَا حَصَدَتُمُ فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ ۚ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّا نَأْكُلُونَ ١٠٠٠ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ سَبْعٌ شِدَادٌ يَأْكُنْ مَا قَدَّمْتُمْ لَمُنَّ إِلَّا قَلِيلًا مِّمَّا تُحْصِنُونَ (١٠) ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴾ [سورة يوسف: ٤٦ -٤٩]. فالظَّاهر هنا هو سبع سنين خصب يتلوها سبع سنين جدب، وهذا الظَّاهر قد ناسب الباطن وهو سبع بقرات سمان يأكلهن النّص القرآني بين النّش والشّعر سبع عجاف، وسبع سنبلات خضر وسبع يابسات، والاختلافهنا هو أنّه عبّر عن السّنة المخصبة بالبقرة السّمينة أو بالسّنبلة الخضراء، وعبّر عن السّنة المجدبة بالبقرة الهزيلة أو بالسنبلة البابسة.

> ثمّ إنّ اللُّغة القرآنيّة تتفرد بالكشف عن علاقات غير ملحوظة لنا مثل

علاقة الاستغفار والاستقامة بنزول الغيث كما في قوله تعالى: ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبُّكُمْ إِنَّهُ كَاتَ غَفَّارًا أَنَّ يُرْسِل ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدْرَارًا اللهِ وَيُمْدِدُكُم بِأَمُولِ وَبِنينَ وَيُجْعَلُ لَكُوْ جَنَّاتِ وَيَجْعَلُ لَكُو أَنْهَارًا ﴾ [سورة الجنّ: ١٦].

وكذلك علاقة الإيهان والتّقوى بفتح بركات السّماء والأرض، وعلاقة الكفر والعصيان بالأخذ بالعذاب كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَيَّ ءَامَنُواْ وَأَتَّقَوْا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذْنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ٩٦].

# المبحث الخامس:

يمكن أن ننفى كون القرآن نثراً أو شعراً عن طريق مقدّمتين: المقدّمة الأولى ننفى عن طريقها كون القرآن نشراً، والمقدّمة الثّانية ننفى عن طريقها كون القرآن شعراً.

والمقدّمة الاولى نعتمد فيها موقف الجاهليّين الَّذين تلقّوا القرآن فوصفوه بأنّه شعر، ولم يصفوه بأنّه نثر، وقد ورد

ذكر ذلك في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ بَلُ قَالُواْ أَضْغَثُ أَصَّلَامٍ بَلِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

ولا يوجد مبرّر لمشركي قريش بأن يصفوا القرآن أنّه شعر إلا أنّهم لم يجدوا هذا النّصّ يُشبه شيئاً من نثرهم، وإنّا هو أقرب إلى شعرهم. فإذا ما نفوا أن القرآن نثر، وجب أن يكون القرآن شعراً، بحسب ما تستلزمه (مانعة الخلوّ الموجَبة)، اذا ما أردنا أن نستعمل مصطلحات المنطق؛ لأنّ الواقع بحسب نظرهم لا يخلو من أحدهما، فإمّا أن يكون القرآن شعراً أو نثراً. وحين نفوا إلى يكون القرآن شعراً أو نثراً ذهبوا إلى عدّه شعراً.

والمقدّمة الثّانية نعتمد فيها القرآن نفسه، فقد نفى الله سبحانه وتعالى كون القرآن شعراً، وقد ورد ذلك في قوله

تعالى: ﴿ وَمَا عَلَمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَعِي لَهُ ﴿ إِنَّ هُو إِلَّا ذِكُرٌ وَقُرْءَانُ مُّبِينٌ ﴾ [سورة يس: ٢٩]. وقوله: ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٌ قَلِيلًا مَا نُؤْمِنُونَ ﴾ [سورة الحاقة: ٢١].

وللرّد على دعوى كون القرآن نثراً أو شعراً، نستعمل (مانعة الخلوّ السّالبة)، فنقول: ليس إمّا أن يكون القرآن نثراً أو شعراً، بمعنى أنّ القرآن ليس نثراً والشعراً، ويمكن أن يجتمع في داخله النَّثر والشَّعر في الآن نفسه، وهذا مصداق قوله تعالى: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ [سورة الأنعام: ٣٨]، وقوله ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ يِبْيَىنَا لِـكُلِّ شَيْءٍ ﴾[سورة النّحل: ٨٩]. إنّ القرآن لا ينتمي إلى أيّ من جنسى النّشر أو الشّعر، وقد ذهب طه حسين إلى: «... أنّ القرآن ليس نثراً، كما أنّه ليس شعراً، إنّما هو قرآن، ولا يمكن أن يسمّى بغير هذا الاسم»(٩).

كما أنّ القرآن لايخلو من وجود عناصر مشتركة بينه وبين النثر من جهة،

 <sup>(</sup>۹) من حدیث الشّعر والنّثر، طه حسین، دار
 المعارف بمصر، ط۱۰، ۱۹۲۹. ص۲۰.

الفنّي نجد أنّ النّصّ القرآنيّ يحتوي على أقسام النّثر الفنّيّ الثّلاثة: المرسل والمسجوع والموزون.

فمن أمثلة النّشر الفنّي المرسل قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا تَدَايَنتُمُ بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَحَّى فَأَحْتُبُوهُ ۚ وَلْيَكْتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبُ بِٱلْكَدْلِ وَلَا يَأْبَ كَاتِبُ أَن يَكْنُبَ كَمَا عَلَمَهُ ٱللَّهُ فَلْيَكُتُبُ وَلْيُمُلِل ٱلَّذِى عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ وَلْيَتَّقِ ٱللَّهَ رَبُّهُ وَلَا يَبْخَسُ مِنْهُ شَيْئاً فَإِن كَانَ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلَ هُوَ فَلْيُمُلِلُ وَلِيُّهُ بِٱلْعَدْلِ ۚ وَٱسْتَشْهِدُواْ شَهِيدُيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ۖ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَأُمْرَأَتَكَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهَدَآءِ أَن تَضِلَ إِحْدَنْهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنْهُمَا ٱلْأُخْرَىٰ وَلَا يَأْبَ ٱلشُّهَدَآءُ إِذَا مَا دُعُواْ وَلَا تَسْتَمُوّا أَن تَكْنُبُوهُ صَغِيرًا أَوْ كَبِيرًا إِلَىٰ أَجَلِوهُ ذَالِكُمْ أَفْسَكُ عِندَ ٱللهِ وَأَقُومُ لِلشَّهَدَةِ وَأَدْنَىٰ أَلَّا تَرْتَابُوا ۗ إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَدرةً حَاضِرةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَلَّا تَكُنُّهُ وَهَا ۗ وَأَشْهِدُوٓا إِذَا تَبَايَعْتُمُ وَلَا يُضَاَّزُّ كَاتِبٌ وَلَا شَهِيدٌ وَإِن تَفْعَلُواْ فَإِنَّهُ وَهُدُوقًا بِكُمٌّ وَٱتَّقُواْ

وبينه وبين الشّعر من جهة أخرى. واجتهاع العناصر النّثريّة والشّعريّة في داخل النّصّ القرآنيّ هو الّذي حير المتلقّى في تحديد جنس النّصّ القرانيّ. فالمتلقّي الجاهليّ الّذي امتلك ذوقاً لغويّاً عالياً لم يرض أن يصف القرآن أنّه نثر، وإنّها وجد فيه قرابة كبيرة من الشّعر؛ لأنّ الجاهليّ كان ينظر إلى الشّعر الشّعر؛ لأنّ الجاهليّ كان ينظر إلى الشّعر

أمّا المتلقّي المسلم الّذي آمن بالمعاني القرانيّة لم يسمح له إيهانه أن يُعبّر عن القرآن أنّه شعر، ولمّا أقصى المتلقّي المسلم كون القرآن شعراً، كان لابدّ من أن يعدّه نثراً، لكنّه نثر فنّي، وقد ذهب الى ذلك بعض الباحثين المحدثين (١٠٠).

بوصفه أعلى استثمار لغوى ممكن.

إنّ النّصّ القرآنيّ يحتوي على عناصر فنيّة مميّزة، وهذه العناصر الفنيّه تربطه بالنّشر الفنيّ مرّة، وتربطه بالشّعر المنظوم مرّة أخرى. فمن حيث العناصر الفنيّة الّتي تربط النّصّ القرآنيّ بالنّشر

<sup>(</sup>١٠) ينظر: عصر القرآن، محمّد مهديّ البصير، دار الشّؤون الثّقافيّة العامّة، بغداد، ط٣، ١٩٨٧. ص ٨ وما بعدها.

الله ويُعكِلُمُكُمُ الله والله والله بيكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [سورة البقرة: ٢٨٢]. في هذا المقطع القرآني نجد أنه يخلو من فقرات مسجوعة أو موزونة.

ومن أمثله النّشر الفنّيّ المسجوع قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ مَا غَرَكَ بِرَبِّكَ الْكِيهِ اللّهِ اللّهِ الْكِيهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اله

ومن أمثلة النّشر الفنّيّ الموزون قوله تعالى: ﴿ فَلْيَنْظُرِ ٱلْإِنسَانُ مِمْ خُلِقَ ۞ خُلِقَ مِن مَنَاءِ دَافِقِ ۞ يَخُرُهُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَابِبِ مِن مَنَاءِ دَافِقِ ۞ يَخُرُهُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَابِبِ إِنّهُ, عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرٌ ۞ يَوْمَ تُبَلَى السَّرَابِرُ ۞ فَالتَّمَاءِ ذَاتِ الرّجْعِ ۞ فَا لَمُهُ مِن قُوّةٍ وَلَا ناصِرٍ ۞ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الرّجْعِ ۞ وَاللّمَاءِ ذَاتِ الرّجْعِ ۞ وَاللّمَاءِ ذَاتِ الرّجْعِ ۞ وَاللّمَاءِ ذَاتِ الرّجْعِ ۞ وَمَا لَمَا لَمْ وَاللّمَاءِ فَاللّمَاءِ فَاللّمَاءِ وَمَا المَنْ اللّهِ وَمَا اللّهُ مَنْ لَا اللّهِ وَمَا اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللل

هُو بِالْهَزّلِ ﴾ [سورة الطّارق: ٥ - ١٤]. يمكن تحليل هذا النّصّ على أساس أنّه مقسّم على ثلاث فقرات موزونة الفقرة الأولى تنتهي بصيغة فاعل وتضمّ الكليات الآتية: دافق، قادر، ناصر، والفقرة الثّانية تنتهي بصيغة فعائل وتضمّ الكلمتين الآتيتين ترائب، سرائر، والفقرة الثالثة تنتهي بصيغة فعل وتصمّ الكليات الآتية: رجع، فعل وتصمّ الكليات الآتية: رجع، صدع، فصل، هزل.

ومن حيث وجود العناصر الفنيّة التي تربط النّصّ القرآنيّ بالشّعر المنظوم نجد أنّ الفاصلة القرآنيّة أقرب ما تكون إلى القافيه الشّعريّة؛ لأنّ السّجعة في النّثر الفنّيّ لا تتكرّر في نهاية كلّ فقرة مثل ماهو الحال في القافية الشّعريّة الّتي يجب تكرارها.

ويمكن ملاحظة ذلك أيضاً في قوله تعالى: ﴿ وَالشَّمْسِ وَضُحَنَهَا ۞ وَالْقَمْرِ إِذَا نَلْنَهَا ۞ وَالْقَمْرِ إِذَا نَلْنَهَا ۞ وَالْتَبْلِ إِذَا يَغْشَنْهَا ۞ وَالْتَبْلِ إِذَا يَغْشَنْهَا ۞ وَالْتَبْلِ إِذَا يَغْشَنْهَا ۞ وَالْأَرْضِ وَمَا طَحَنَهَا ۞ وَتَقْسِ وَمَا سَوَنَهَا ۞ فَالْمُمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونَهَا ۞ فَدً أَفْلَحَ مَن زَكِّنَهَا ۞ وَقَدْ

خَابَ مَن دَسَّنَهَا أَنَّ كَذَبَتُ ثَعُودُ بِطَغُونِهَا اللهِ إِذِ أَنْبَعَثَ أَشْقَنْهَا أَنَّ فَقَالَ لَمُمْ رَسُولُ اللهِ نَاقَةَ أَلَتُهِ وَسُقِينَهَا أَنَّ فَقَالَ لَمُمْ رَسُولُ فَعَقَرُوهَا فَكَمْدَمُ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَنْبِهِمْ فَعَقَرُوها فَكَمْدَمُ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَنْبِهِمْ فَعَقَرُنها أَنَّ وَلَا يَخَافُ عُقْبَها ﴾ [سورة فَسَوّنها أَنَّ وَلَا يَخَافُ عُقْبَها ﴾ [سورة الشّمس: ١ - ١٥]. نلحظ في هذه السّورة القرآنيّة تكرار فاصلة واحدة تنتهي بالهاء المطلقة، ففي هذه الفاصلة القرآنيّة نجد الشّروط نفسها المفروضة على القافية الشّعريّة (١١).

أمّا الوزن الشّعريّ فمن الملاحظ أنّ القران الكريم لا يلتزم بوزن محدّد، لكنّه يضمّ في داخله الأوزان الشّعريّة السّتة عشر، بل الأوزان المستحدثة أيضاً، وقد كتب بعض الباحثين معجاً في ذلك (١٢).

وإذا كان النّصّ القرآنيّ قد احتوى في داخله على عناصر فنّيّة نثريّة

وشعرية، فان ذلك لايعني أنه قد بقي في إطار هذين الجنسين الأدبيين، وإنّا تجاوزهما تجاوزاً يمنعنا من أن ننسب القرآن إلى أيّ من هذين الجنسين.

نعم إنّ النّصّ القرآنيّ قد وجدت فيه عناصر جعلت بينه وبين النّشر الفنّي مشابهة من وجه ما، ووجدت فيه عناصر جعلت بينه وبين الشّعر مشاهة من وجه آخر، ولكن كان في مقابل هذه المشابهة خلاف بيّن، وقد جعل هذا الخلاف الفرق بين النّشر الفنّي والشّعر من جهة والقرآن الكريم من جهة أخرى فرقاً في النّوع لا في الدّرجة، وليس كما هو الحال في الفرق الموجود بين النَّثر غير الفنّي والنّشر الفنّي والنّشر الفنّي والشّعر المنظوم. ويمكن أن نصف القرآن الكريم بالوصف الذّي وصف به الخالق جّل وعلا نفسه أنّه ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنْمُ عُنَّ ﴾ [سورة الشّورى: ١١] من الكلام نثره وشعره.

> المبحث السّادس: الصورة القرانيّة

إنّ الصّورة مقاربة بين طرفين،

<sup>(</sup>۱۱) ينظر: ميزان الذّهب في صناعة شعر العرب، أحمد الهاشميّ، مكتبة النّقاء، بغداد، ۱۹۸۲. فصل القافية.

<sup>(</sup>۱۲) ينظر: معجم آيات الاقتباس، صنع وترتيب: حكمت فرج البدريّ، دار الحرّيّة للطّباعة، ۱۹۸۰.

أو تقريب شيء من شيء آخر؛ لذلك يكون جوهر الصورة هو التّماثل دائماً، مهما كانت الصّورة مبنية على أساس التّشبيه أو الاستعارة او المجاز او الكناية، وتحليل أيّ صورة يقودنا إلى اكتشاف بنية تماثل مستبطنة فيها، وهذه حقيقة يدركها المعنيّون بهذا المجال؛ لأن الأشياء بينها نقاط افتراق وتماثل، والمبدع هو الَّذي يكتشف نقاط التَّماثل بين الأشياء، حتّى يتمكّن من الرّبط بينها. أي أنّ المبدع هو الّذي يتمكّن من اكتشاف الحدّ الأوسط الّذي يربط بين الحدّ الأصغر والحدّ الأكبر على صعيد إدخال الخاصّ في العامّ. وقيمة الصورة تتأتى من قدرتها على التّقريب بين الأشياء، والتّقريب مفهوم مشكُّك، فهناك شيء قريب وهناك شيء أقرب منه، وليس هذا فحسب، إنَّما مع ملاحظة حالات التقريب الحسية والمعنويّة جميعاً.

والصّورة القرآنيّة دقيقة في ترشيح المشبّه به الأقرب الّذي يساعد على خلق صورة متكاملة، وترشيح المشبّه

به يأتي من خلال مراعاة مدى التّماثل بين الطّرفين، والتّماثل إمّا أن يكون حسّيّاً أو معنويّاً، والمعنويّ إمّا أن يكون عقليّاً أو وجدانيّاً. وسنوضح من خلال الآيات القرآنيّة ما طرحناه في هذه المقدّمة.

يقول تعالى: ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآةً وَنِدَآءً صُمُّ بُكُمُ عُمْيٌ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [سورة البقرة: ١٧١]. شبته الكفّار الّذين صدّوا أنفسهم عن القرآن ولم يفهموا منه شيئاً بالغنم الَّتي لا تفهم ممّا يقوله الرّاعي إلا مدلوله العامّ الّذي يراد منه الزّجر أو البعث لأمر ما من دون مداليله الخاصة، وهذا التّشبيه من قبيل تشبيه المعنويّ بالحسّيّ، وفي ذلك يقول أبو عبيدة:» إنَّما الَّذي ينعق الرّاعي، ووقع المعنى على المنعوق به وهي الغنم، تقول: كالغنم الّتي لا تسمع الّتي ينعق بها راعيها، والعرب تريد الشّيء فتحوله اليشي من سببه»(۱۳)؛ لذلك

(۱۳) مجاز القرآن، صنعة أبي عبيدة معمر بن المثنّى التّيميّ (ت٢١٠هـ)، عارضه

جاء التّعبير بقوله «إلا دعاءً ونداءً». أي أنّ الكفار لم يفهموا من الخطاب القرآني تفصيلاته، وأغلقوا على أنفسهم حتّى لا يدعوا مجالاً لكلهات القرآن أن تنفذ إلى قلوبهم لتعقل مداليل الكلهات وتتأثّر بها، فجاء التّعبير القرآنيّ: «صمّ بكمٌ عميٌ فهم لا يعقلون»، فالصّمّ بعير عن عدم استاع الكفّار لكلهات تعبير عن عدم استاع الكفّار لكلهات القرآن، والبكم تعبير عن عدم السّؤال والمجادلة عن المعاني التّفصيليّة لأسرار والمجادلة عن المعاني التّفصيليّة لأسرار الآيات القرآنيّة، والعمي تعبير عن عدم ملاحظة تأثير الكلهات في المستمعين اليها، ثم انعكاس هذا التّأثير في سلوك

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنَى وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا ﴾

وأخلاق الفرد أو الجماعة.

[سورة مريم: ٤]، استعمل القرآن في هذه الصّورة الاستعارة المكنيّة فاستعار فعل الاشتعال إلى الشّيب: «فالمستعار الاشتعال، والمستعار منه:

بأصوله وعلّق عليه الدّكتور فؤاد سزكين، مكتبة الخانجيّ، مصر، ط٢، ١٩٧٠.

النّار، والمستعارله: الشّيب. والجامع بين المستعار منه والمستعار مشابهة ضوء النّار لبياض الشّيب»(١٤).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَلْقِ عَصَاكُ فَلَمّا رَءَاهَا تَهْتَزُ كَأَنّها جَانَ وُلَلّ مُدْبِرًا وَلَمّ فَلَمّا رَءَاهَا تَهْتَزُ كَأَنّها جَانَ وُلَق مُدْبِرًا وَلَمّ العصاحين تحوّلت إلى أفعى حقيقية بالجان، وهو من قبيل تشبيه الحسيّ الذي هوحركة العصاحين تحوّلت إلى أفعى بالمعنويّ الذي هو الجانّ الذي لا أفعى بالمعنويّ الذي هو الجانّ الذي لا يدرك عن طريق الحواسّ، وإنّها يُدرك عن طريق القوّة الواهمة الّتي تُعدّ من القوى العقليّة (١٠). وفي ذلك يقول ابن ناقيا البغداديّ: «والمراد به أنّها في اهتزازها وخفّة حركتها وسرعتها في اهتزازها وخفّة حركتها وسرعتها كالجانّ وهي في صورة ثعبان» (١٦).

- (١٤) الموسوعة القرآنيّة الميسّرة، تصنيف: إبراهيم الأبياريّ، مؤسّسة سجل العرب، القاهرة، ١٩٧٤. ص١٦.
- (١٥) ينظر: شرح المختصر لسعد الدّين التّفتازانيّ على تلخيص المفتاح للخطيب القزوينيّ، في المعاني والبيان والبديع، منشورات دار الحكمة، قم، إيران، د-ط، د-ت. ج٢، ص ١٣.
- (١٦) الجمان في تشبيهات القرآن، ابن ناقيا

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱخْفِضُ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل لَا مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل لَا مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل لَا رَبِّيَانِ صَغِيرًا ﴾ [سورة الإسراء: ٢٤]، استعمل القرآن هنا الاستعارة المكنيّة فجعل للذّل جناحاً: «لأنّ المراد أمر الولد بالذّل لوالديه رحمة. فاستعير للولد أوّلاً جانب، ثمّ للجانب جناح، والحكمة في ذلك جعل ما ليس بمرئيّ مرئيّاً لأجل حسن السان»(۱۷).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ أُولَتِكَ اللَّهِ مَا رَحِت اللَّذِينَ اشْتَرَوُا الطَّلَالَةَ بِاللَّهُدَىٰ فَمَا رَحِت عَجَرَتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ [سورة البقرة: ١٦]، نسب الرّبح والخسارة تكون إلى التّجارة بينها الرّبح والخسارة تكون للتّاجر، والصّورة القرآنيّة هنا يمكن أن تُحمل على المجاز العقليّ في نسبة الفعل إلى غير فاعله، او تُحمل على الاستعارة المكنيّة: «فإنّ المستعار منه، الّذي هو المكنيّة: «فإنّ المستعار منه، الّذي هو

البغداديّ، تحقيق: د. مصطفى الصّاويّ الجوينيّ، منشأة المعارف، الإسكندريّة، مصر، ١٩٧٤. ص١٨١.

الشّراء، هو المراعى هنا، وهو الّذي رشّح لفظي الرّبح والتّجارة للاستعارة لل بينها من الملائمة»(١٨).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْبَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُّطْمَبِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانِ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصِّنعُونَ ﴾ [سورة النّحل: ١١٢]، استعمل القرآن هنا الاستعارة المكنيّة فجعل للجوع والخوف لباسا وهذا من قبيل تشخيص المعنوي، أي إبراز المعنويّ بصورة الحسّيّ، والمسوّغ لاستعمال اللّباس للجوع والخوف، هو أنَّ الآخرين يغشيان الإنسان أي يبدو تأثيرهما على ظاهر الإنسان، فالإنسان الجائع يبدو للآخرين جائعاً بها يحمله وجهه من صفرة وجسده من نحول، والإنسان الخائف يبدو للآخرين خائفاً بها يبدو عليه من ذعر وقلق، فهذا البدوّ والظّهور للجوع والخوف مثل بدوّ وظهور اللّباس، فالإنسان الّذي

(١٨) الموسوعة القرآنيّة. ج٢، ص ١٧.

يكتسى ثوباً يبدو للآخرين مكسوًّا. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ا كَفُرُوٓا أَعْمَالُهُمْ كُسُرُكِ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ حتى إذا وصل إلى المكان الّذي رأى ٱلظَّمْ اللُّهُ مَآءً حَتَّىٰ إِذَا جَآءُهُۥ لَوْ يَجِدْهُ شَيْءًا وَوَجَدَ ٱللَّهَ عِندَهُ. فَوَفَّىٰلُهُ حِسَابُهُۥ وَٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾[سورة النّور : ٣٩]، شبّه أعمال الكافرين بالسراب الذي يظنه السّائر في الصّحراء ماءً من شدّة ظمئه، وهو من قبيل تصوير المعنويّ الَّذي هو العمل بالحسّيّ الّذي هو السّراب، وهو تلك الظَّاهرة الَّتي تُعدّ من قبيل الخداع البصريّ الّتي تظهر في الصّحراء. إنّ ٢- إعجاز القرآن. تأليف:القاضي أبي الكافر يتصوّر أنّ أعماله لها قيمة وقدر، ويبقى يوهم نفسه بهذا التّصوّر الّذي يتحوّل إلى تصديق أو جهل مركّب، فهو يجهل ويجهل أنّه يجهل، ثمّ يصطدم بالواقع الَّذي غضّ الطَّرف عنه حين يعود إلى الله سبحانه وتعالى، ويُدرك أنَّ أعماله كانت بلا قيمة أو قدر، مثل حال السّائر في الصّحراء الّذي اشتدّ به الظُّمأ فتوهِّم السّراب ماءً، فهو حين

ينظر إلى السّراب يجده ماءً مرّة ويجده

سر اباً مرّة أخرى، إلا أنّه أوهم نفسه أنّ

ما يراه ماءً؛ لأنّه يريد أن يتشبّث بأمل فيخدع نفسه بتصوّر شيء لا وجود له فيه السّراب لم يجد شيئاً فيسقط مجثيّاً عليه مستسلماً للويل والثّبور.

## قائمة المصادر والمراجع

القرآن الكريم.

١- الإعجاز البياني ومسائل ابن الأزرق (ت ٦٥هـ)، د. عائشة عبد الرّحن، دار المعارف، القاهرة، .1971

بكر محمد بن الخطيب الباقلاني، علَّق عليه وخرّج أحاديثه أبو عبد الرّحن صلاح بن محمد بن عويضة، دار الكتب العلميّة، بيروت، لبنان، ط۲، ۸۰۰۲.

٣- الاتَّجاه العقليّ في التّفسير دراسة في قضية المجازفي القرآن الكريم عند المعتزلة، نصر حامد أبوزيد، المركز الثّقافيّ العربيّ، الدّار البيضاء، المغرب، ط٦، ٢٠٠٧.

٤- التّفسير والمفسّرون، محمّد حسين

الذهبيّ، مطبعة دار الكتب الحديثة، المقتطف بمصر. القاهرة، ط١ .١٩٦، .

> ٥- تصنيف نهج البلاغة، لبيب وجيه بيضون، منشورات أسامة كرم، دمشق، ط۱، د -ت.

> ٦- جامع العلوم في اصطلاحات الفنون الملقّب بدستور العلماء، تأليف: القاضي عبد النّبيّ بن عبد الرّسول الأحمد نكريّ، منشورات مؤسّسة الأعلميّ للمطبوعات، بىروت، لېنان، ط۳، ۱۹۷٥.

٧- الجهان في تشبيهات القرآن، ابن ناقيا البغدادي، تحقيق: د. مصطفى الصَّاويُّ الجوينيُّ، منشأة المعارف، الإسكندريّة، مصر، ١٩٧٤

٨- شرح المختصر لسعد الدّين التّفتازانيّ على تلخيص المفتاح للخطيب القزويني، في المعاني والبيان والبديع، منشورات دار الحكمة، قم، إيران، د -ط، د -ت. ٩- الطّراز المتضمّن الأسرار البلاغة الدّكتورفؤاد سزكين، مكتبة وعلوم حقائق الإعجاز، يحيى بن حمزة العلويّ، طبع بمطابع

١٠-عصر القرآن، محمّد مهديّ البصير، دار الشَّؤون الثَّقافيّة العامّة، بغداد، ط٣، ١٩٨٧.

١١-الكشّاف عن حقائق التّنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التّأويل، أبو القاسم محمود بن عمر الزّغشريّ الخوارزميّ، طبعة جديدة حقّقها وخرّج أحاديثها وعلَّق عليها على نسخة خطَّيّة عبد الرّزّاق المهديّ. دار إحياء التّراث العربيّ. ببروت. لبنان. ط۲.۱.۲۰.

١٢-لمسات بيانيّة في نصوص من التّنزيل، تأليف: الأستاذ الدّكتور فاضل صالح السّامرّائيّ، شركة العاتك، القاهرة، ط٢، ٢٠٠٦.

١٣ - مجاز القرآن، صنعة أبي عبيدة معمر بن المثنّى التّيميّ (ت٢١٠هـ)، عارضه بأصوله وعلّق عليه الخانجيّ، مصر، ط۲، ۱۹۷۰.

١٤-مجمع البيان في تفسير القرآن،

إحياء التّراث العربيّ، بيروت، لبنان، ۱۳۷۹هـ.

١٥-معجم آيات الاقتباس، صنع إبراهيم الأبياري، مؤسّسة سجل وترتيب: حكمت فرج البدري، دار الحرّيّة للطّباعة، ١٩٨٠.

١٦-المنهج الأثريّ في تفسير القرآن العرب، أحمد الهاشميّ، مكتبة الكريم حقيقته ومصادره النّقاء، بغداد، ١٩٨٢. ط۱، ۱۹۹٤.

١٧ – منهج النّقد في التّفسير، د. إحسان بيروت، لبنان، ط٢، ١٩٧٢.

الفضل بن الحسن الطّبرسيّ، دار الأمين، دار الهادي، بيروت، لبنان، ط۱، ۲۰۰۷.

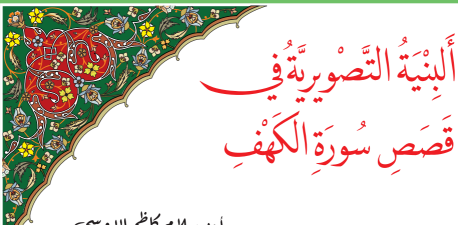
١٨ - الموسوعة القرآنيّة الميسّرة، تصنيف: العرب، القاهرة، ١٩٧٤.

١٩-ميزان الذَّهب في صناعة شعر

وتطبيقاته، هدى جاسم أبو طبرة، ٢٠- الميزان في تفسير القرآن، العلّامة مكتب الإعلام الإسلامي، قم، السّيد محمّد حسين الطّباطبائي، منشورات الأعلميّ للمطبوعات،







أ . و سلام كاظم الاوسي كلية الاداب – جامعة القادسية



بحث يتعرض لموضوع نقدي -فني -بلاغي، يتخذ من قصص سورة الكهف المباركة ميداناً لبسطه بطريقة تصويرية ترسم صورة متحركة لما ورد في السورة من قصص كان اولها قصة اصحاب الكهف والرقيم، ثم قصة صاحبي الجنتين وما في موقفهما من النتاقض، ثم قصة موسى المهلي مع العبد الصالح، واخيراً قصة ذي القرنين وسياحته بين مشرق الشمس ومغربها. كل هذه الامور بسطها السيد الباحث بالنقد الادبي الذوقي

#### مفهوم البنية التصويرية

قبل التطرق لمفهوم البنية لابد من معرفة المراد بالتصويرية أو التصوير أو الصورة وهذا يقتضي تمثّل معاني لفظة الصورة وتجسيد مدلولاتها في المعجات العربية.

وردت لفظة (الصورة) في المعجهات العربية بمعنى واحد ((رجل صَيِّرٌ شَيِّرٌ أي حسنُ الصورة والشارة))(۱)(۱)، ولفظة الصورة اسم مصدر من فعل رباعي ورد مصدره قياسياً بصيغة تصوير وفعله يفيد التأثير في شيء والشيء يتقبل التأثير إذ قيل في اللغة ((وقد صَّورَ فتصوّر))(۱).

فهادة (صير") تحمل لنا حقيقة الفعل الذي يعتري شيئاً ما ويحوله أو يمثله في هيئة أخرى ف((الفعل صر" معناه، جمع الاشتات ثم جعلها كياناً حيّاً متحداً، أما الفعل صوّر فانه يستوي معيّناً للفظة الصورة))(٤).

(٤) بناء الصورة الفنية في البيان العربي، د. كامل البصير، ١٩.

ولو حاولنا تقصى معنى البنية التصويرية نجدها لاتتجسد بصورة سطحية، بل لها أبنيتها الخاصة بها، فالبنية هي ((الكيفية التي يشيد على نحوها هذا البناء او ذاك... وفي العمل الأدبي تكون الجوهر المعبِّر عن كلية العمل وتناسقه وترابطه وتجانسه داخل النص))(٥) فمفهوم البنية يشمل كلا الشكل والمضمون، ويعرف د. صلاح فضل مفهوم البنية بأوسع معانيه على أنه ((نظام من علاقات داخلية ثابتة، يحدد السمات الجوهرية لايِّ كيان، يتشكّل منه كلِّ متكاملٌ لايمكن اختزاله الى مجرد حاصل مجموع عناصرٌ))(١)، فالبنية التصويرية تتجسد في أي بناء للتعبير والتأثير في المتلقى وتستخدم فيها طريقة خاصة للتعبير، أو وجه من أوجه الدلالة، وتظهر أهميتها فيها تحدثه من معنى من المعاني، وتأثير الصورة بطبيعة الحال لا تتغير من طبيعة المعنى في ذاته

<sup>(</sup>١) اللسان، مادة (صبر).

<sup>(</sup>٢)

<sup>(</sup>۳) نفسه.

<sup>(</sup>٥) مشكلة البنية، د. زكريا ابراهيم، ٣٢.

<sup>(</sup>٦) نظرية البنائية في النقد الادبي، د. صلاح فضل، ١٤٠.

الحدث، فمهوم البنية هو مفهوم ينظر الى الحدث في نسق من العلاقات له نظامه و((البنيوية تفسّر الحدث على مستوى البنية. فالحدث هو كذلك بحكم وجوده في بنية. وقيام الحدث على مستوى البنية يعني أنَّ له استقلاليته، وانّهُ في هذه الاستقلالية محكوم بعقلانية هي عقلانيته المستقلة عن وعي الانسان وإرادته. هذه العقلانية هي ما نسميه: الآلية الداخلية))(^).

ومما لاشك فيه أنَّ البنية التصويرية في النص القرآني، على مستوى رائع من البناء في نسق وانتظام عجيب، فمستوى الحدث الواحد في القصة يرد على وفق سلسلة من الأحدث المتتابعة التي تلي هذا الحدث، فهي على اتصال وثيق كل منها بالآخر، كما أنَّ دلالة هذه الأحداث تكاد لا تنفصل عن دلالة الأحداث الأخرى، وكلها توظف لخدمة الغرض الذي سيقت من أجله ف((القرآن البحال الفني أداة مقصودة للتأثير الوجداني، فيخاطب حاسة الوجدان

وقد يصيبها تغيير في طريقة العرض او في كيفية تأديتها او تقديمها ويتفق كل من د. داود سلوم ود. جابر عصفور على تعريف محدد للصورة بأنهًا ((طريقة خاصة من طرق التعبير أو وجه من أوجه الدلالة تنحصر أهميتها فيها تحدثه في معنى من المعاني من خصوصية وتأثير ولكن اياً كانت هذه الخصوصية، أو ذاك التأثير فأنَّ الصورة لن تغير من طبيعة المعنى في ذاته، إنها لا تغير إلا من طريقة العرض وكيفية التقديم))(٧).

فالتغيير في الصورة يتوقف على كيفية التعبير عن الحدث والموقف، بمعنى أنَّ الصورة تتحدد بطريقة العرض من؛ إيجاز، وإطناب، ورمز، وإشارة، وإيجاز يعقبه تفصيل، أو عن طريق المفاجأة في إيراد الحدث في النص القرآني بحيث يولِّد عند المتلقي عنصر الدهشة كون المبدع قد صاغ الحدث بطريقة أجاد فيها التصوير بدقة ووضوح لكلِّ تفاصيل

(۷) النقد الادبي، د. داود سلوم، ۱/ ۸۱،

وجابر عصفور، ۳۹۲.





الصورى الفنية في التراث النقدي البلاغي،

معيناً يختلف أسلوب كل واحد منها

عن الآخر، بيد أن القصص الأربع

ترتبط جميعها بخيط واحد يستهدف

انارة المواقف الفكرية التي ينشدها من

(الصورة أو القصة) وهي تتآزر في نسيج

فنى متلاحم تتوهج من خلاله خطورة

النص المذكور في قيمه الفكرية والفنية

فقد ((خضعت القصة القرآنية في

موضوعها، وفي طريقة عرضها، وإدارة

حوادثها لمقتضى الاغراض الدينية،

ولكن هذا الخضوع الكامل للغرض

الديني ووفاءها بهذا الغرض تمام

الوفاء، لم يمنع بروزاً للخصائص الفنية

في عرضها ولاسيا خصيصة القرآن

الكبرى في التعبير وهي التصوير))(١١).

النصر بعناصر جمالية، وطاقة سحرية

خلاَّقة تظهر في النص بصورة واضحة،

فالنص يتضمن أربع قصص تتميز في

أبنيتها وشخوصها ومواقفها، ومن ثم

تخضع لوحدة فكرية تربط بينها جميعاً

فالتصوير في النص القرآني يثري

الذي نحن بصدده نص قرآني في غاية الروعة والجال تميّز النص باحتفاء العنصر القصصي، فقد ورد في {سورة الكهف} وفي سياقها أربع قصص قرآنية تحمل كل واحدة منها أنموذجاً

الدينية، بلغة الجمال الفنية))(٩)، والبناء الفنى للنص تميّز بدقة إختيار اللفظ وبديع نظمه، وحسن اتساقه فهو يجمع بين العذوبة والفخامة وجمال الاسلوب لذا نجد أنَّ ((الصور بحركتها تحيل الزمن الجامد المتمثل بالنسبة لسكونية الاشياء الى زمن متحرك بمعطيات اللغة التي تؤنس الأشياء وتمنحها هوية الكائن الحي، كذلك فأنَّ هذه الصورة الفنية تحيل الفوضى السائدة في العالم والضجيج الصارخ في النفوس الى نظام متناسق يسوده الهدوء الروحي(١٠)) فعنصر (الصورة) يأخذ مجاله الملحوظ في النص وهو عنصر يوظف الإنارة المواقف القصصية.

. 717

 <sup>(</sup>٩) التصوير الفني في القرآن، سيد قطب، ١٤١.
 (١٠) الزمن في شعر الـرواد، سلام الاوسي،

ولو دققنا النظر في سورة {الكهف} نلاحظ أنَّ مستوى الصياغة في النص يتمثل في ان قصة {الكهف} تمثل قصة رئيسة، بينها نجد القصص الثلاث (موسى -ذو القرنين -صاحب الجنبين) تمثل قصصاً ثانوية، يبدو أنها وظفت بطريقة بديعة من النظم وبدقة متناهية في الاسلوب كونها تسند القصة الرئيسة وتؤيد فكرتها، ولعل العنوان ((الكهف)) يعزز هذا المكان(۱۲).

الا ان القصص الاربع تتوازن من حيث البناء الفني مع احتفاظ كل واحد منها بخصيصة معينة، ومن حيث تناوبها في الطول القصصي وفي استقلال كل قصة عن غيرها مما يعزز هذا الامكان، فقد تعددت الامكانات الهائلة في النص من الاستيحاء والطاقة الهائلة من الدلالات المتعددة وهو امر يكشف السر الفني المعجز في النص القرآني(۱۳).

وفي سياق البحث سأتناول القيم

(١٣) ينظر: إعجاز القرآن، الباقلاني، ١٥٤.

البنائية في النص التي تعيننا على فرز العناصر القصصية وملاحظة بنيتها وصلة ذلك بالغرض الذي سيقت من اجله القصص الاربع.

#### {اهل الكهف}

وهي القصة الأولى في السورة وتحمل خصيصة فنية تيّزها عن غيرها.

تبدأ القصة بملخص ثم عرض تفصيلات الحدث من بدئها الى نهايتها، تفصيلات الحدث من بدئها الى نهايتها، تبدأ القصة ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَبَ الْكُهْفِ وَالرَّقِيمِ كَانُواْ مِنْ ءَايَتِنَا عَجَبًا اللهِ إِذْ أَوَى الْفِتْيَةُ إِلَى الْكُهْفِ فَقَالُواْ رَبِّنَا ءَالِنَا مِن الْمُنِكَ اللهُ فَقَالُواْ رَبِّنَا ءَالِنَا مِن اللهُ فَعَ الْوَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدَا مِن لَدُنك رَحْمَةً وَهِيتَى لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدَا مِن لَدُنك رَحْمَةً وَهِيتَى لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدَا اللهِ فَصَى لِمَا لَبِشُواْ أَمَدًا ... ﴾ [سورة الكهف: ٩ -١٢].

تتمثل القصة في شخوص خيرة تعيش في بيئة من الشرك والكفر وقد هربوا منها للخلاص في كهف يبتعدون فيه من قومهم، بعد أن طلبوا من الله أن يهيئ لهم من أمرهم رشدا، وقد مكثوا في الكهف ثلاثة مائة سنين وازدادت

تسعاً، ثم بعثوا متوهمين أنهم مكثوا يوماً أو بعض يوم، فنجد بعد هذه الآية تفصيلات تشاورهم قبل دخول الكهف بعدما إهتدوا الى الله بين قوم مشركين فنجدهم ينفذون ما إستقر عليه رأيهم فهم قد دخلوا الكهف، وهم في حرز منيع، فقد ناموا في متسع من وسط الكهف، بحيث ينالهم قسط وافر من الهواء النقى والنسيم العليل ﴿ وَتَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَّزَورُ عَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ ٱلْمَهِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ ٱلشِّمَالِ وَهُمْ فِي فَجْوَةٍ مِّنْهُ ذَالِكَ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِّ وَمَن يُضْلِلُ فَلَن يَجِدَ لَهُ، وَلِيًّا مُّرْشِدًا ﴾ [سورة الكهف: ١٧] فاللفظة (تزاور) تصور لنا حركة الشمس المتهاوجة، وهي تزاور عن كهفهم ذات اليمين وتقرضهم ذات الشيال ((المعنى إنّهم في ظل نهارهم كله، لاتصيبهم الشمس في طلوعها ولا غروبها مع انهم في مكان واسع، منفتح معرضٌ لاصابة الشمس، لولا

أنَّ الله يحجبها عنهم، وقيل في متفسح

من غارهم ينالهم فيه روح الهواء، وبرد

النسيم ولايحسبون كرب الغار))(١٤).

فالنظم القرآني ينقل وبصورة هيئة وحركة الأشخاص على التوالي (وَتَحْسَبُهُمُ أَيْقَاطًا وَهُمْ رُقُودٌ وَنُقُلِبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشِّمَالِ وَكُلْبُهُم لَوَلَيْتَ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشِّمَالِ وَكُلْبُهُم بَاسِطُ ذِرَاعَيْهِ بِالْوَصِيدُ لَوِ الطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ فِرَاكًا وَلَمُلِئْتَ مِنْهُمْ رُغْبًا ﴾ [سورة الكهف: ١٨].

وعن الإمام جعفر الصادق الله في تأويل هذه الآية فقد روى عنه انه قال: ((لو اطلعت عليهم من حيث أنت لوليت منهم فراراً ولو اطلعت عليهم من حيث الحق لشاهدت فيهم معاني الواحدانية الربّانية)((١٥)).

فهم إستيقظوا فكان أول ما يسألون عنه كم لبثتم فيجيبون لبثنا يوماً أو بعض يوم، فتبرز ملامح الحياة ﴿ وَكَنْلِكَ بَعَثْنَاهُمْ لِيَتَسَآءَلُواْ بَيْنُهُمْ قَالَ قَابِلُ مِنْهُمْ كَمْ لَيْتُسُمُّ قَالُواْ مِنْهُمْ فَالُواْ رَبُّكُمْ أَعْلَمُ لَيَسُمُ عَلَى اللّهُ مِنْهُمْ عَضَ يَوْمِ قَالُواْ رَبُكُمْ أَعْلَمُ لَيَسُمُ عَلَى اللّهُ الللّهُ

<sup>(</sup>١٤) الكشاف، الزمخشري، ٢/ ٥٧٥.

<sup>(</sup>١٥) نقلًا عن كتاب الصلة بين التصوف والتشيع، د. كامل الشيبي، ٢٥.

بِمَا لَبِثْتُمْ فَابِعَثُواْ أَحَدَكُم بِورِقِكُمْ هَا لَبِثْتُمْ فَابُعَثُواْ أَحَدَكُم بِورِقِكُمْ هَا لَهُ الْمَدِينَةِ فَلْيَنظُرْ أَيُّهَا أَذْكَى طَعَامًا فَلْيَأْ أَذْكَى طَعَامًا فَلَيْأَ أَذَكَى طَعَامًا فَلْيَأْتِكُم بِرِزْقِ مِنْهُ وَلَيْتَلَطَفْ وَلَا يُشْعِرَنَ بِحِثُمْ أَحَدًا الله إِنَّهُمْ إِن يُشْعِرَنَ بِحِثُمْ أَحَدًا الله إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُمْ يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ يَوْ يَعْمِيدُوكُمْ فَو يُعِيدُوكُمْ فَو يُعِيدُوكُمْ فَو يُعِيدُوكُمْ فَو يُعِيدُوكُمْ الله فَي مِلْتِهِمْ وَلَن تُفْلِحُواْ إِذًا أَبَدًا ﴾ [سورة الكهف: ١٩ - ٢٠].

فالحركة تبدأ عند ذهاب احد الأبطال الى المدينة بنقوده لشراء الطعام، فوجدوا فيها معالم التغير وهم على ريب من قومهم فأوصوا رسولهم ان يتلطف ولا يشعرن بهم احداً لئلا يعرف القوم مكانهم فيرجموهم ويعيدوهم في ملتهم ولكن امرهم يكشف ويعرف الناس بهم وان الناس بهم يومئذ مؤمنون ﴿ وَكَذَالِكَ أَعْثَرْنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُوٓا أَنَ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ لَا رَبِّ فِيهَآ إِذْ يَتَكَزَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ فَقَالُواْ ٱبْنُواْ عَلَيْهِم بُنْيَنَّأً زَّبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمَّ قَالَ ٱلَّذِينَ غَلَبُواْ عَلَىٰ أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَتَ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا ﴾ وللخيال مطلُق العنان لتصوّر حال رسولهم عندما ذهب الى المدينة وما هي الافكار التي تنتابه وهو في طريقه

الى هناك ثم يصل وينكشف امره وهنا يظهر في البنية السطحية كذلك رد فعل القوم اتجهاهم ويمكن ان نجد في البنية العميقة للنص تكشف عن ما كان يراود القوم اتجاه ما يرون فضلاً عن أنها تكشف عن ماكان يجري في مخيلة رسولهم فالبنيية التي يرون غير تلك البيئة والناس كذلك والاسواق الاشياء وكلها قد تغيرت وهذا يبين ويوضح طول المدة التي قضاها هؤلاء الفتية في الكهف، ثم ان قومهم يختلفون في عددهم والمدة التي مضت عليهم ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَاثُةٌ رَّابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ رَجْمُا بِٱلْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُل رَّبِّيٓ أَعْلَمُ بِعِدَّتِهِم مَّا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا قَلِيلُ فَلَا تُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِلَّهَ ظَهِرًا وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِّنْهُمْ أَحَدًا ﴾ [سورة الكهف: ٢٢]، ثم انهم ماتوا والقوم خارج الكهف يتنازعون ويتشاورون في شأنهم على أي دين كانوا؟. ﴿ إِذْ يَتَكَرْعُونَ بَيِّنَهُمْ أَمْرَهُمْ ﴾ ثم يوكل امرهم وسرهم الى المجهول﴿ قُل رَّبِّيَّ أَعْلَمُ بِعِدَّتِهِم ﴾.



ان النص يكشف عن صراع بين الموحدين وجيل المشركين، أي الصراع بين الشرك والايهان، وقد جسد هولاء الفتية قيمة فكرية وهي الانصياع الى الحقيقة الخالدة على اعتبار أنَّ (البطل الجهاعي) في النص يكشف عن اجتذاب اكبر عدد ممكن الى السلوك الايجابي التوحيد) والايهان والابتعاد عن الشرك والبيئة الملتوية ذات السلوك الملوك المنحل في ذلك الزمن.

ومن هنا تنبثق أهمية الشخصية (أصحاب الكهف) لانهم يعبرون عن شمولية الغرض الذي يستهدف النص، فمن الذين قادوا الحدث كله، ((الشخصية هي تحديد الحادثة والحادثة ما هي الا توضيح للشخصية))(١١)، مع المجموع فهو ((يبشر ألمؤمين)) و مع المجموع فهو ((يبشر ألمؤمين)) و في ويُنذِر الذيب قالُوا ألمّ كذا الله وضح العرض الذي سيقت من اجله هذه الغرض الذي سيقت من اجله هذه

(۱۲) نظریة الادب، رینیهوبلیك، أوست واریف، ۲۸۱.

القصة فالبطل جماعي والهدف جماعي وهذا يبرر جماعية الفكر التي تأزر جميع العناصر فالتصوير الفني في القصص القرآني ((كله سمة فنية محضة وهي بذاتها غرض للقصص القرآني الفني المجرد، القصص القرآني وجهته الاولى هي الدعوة الدينية))(۱۷).

في القصص الثلاث الاخرى نجد أنَّ المسوغ موجود في أن يكون البطل فردياً لأنَّ القصص الثلاث جاءت حافلة بمصاديق جزيئية تنتسب الى الشرك والايهان لذا جاء الابطال في القصص الثلاث (شخص واحد) ويضطلعون بسلوك محدد.

#### (صاحب الجنتين)

جاءت قصة (صاحب الجنتين) أول قصة تعقب قصة (أهل الكهف لتجسد الصراع القائم بين (الشرك والايهان) وجاءت تبعاً لذلك شخصيتان احدهما تتمثل به (صاحب الجنتين) الذي يمثل سلوك الالتواء (الشرك) والآخر صاحبه

(۱۷) التصوير الفني في القرآن، سيد قطب، ١٦٤.

الذي كان يتحاور معه الذي مثل سلوك (الاستقامة).

فالأول لهُ جنة حافلة بالثمر والزرع والأخر لا يضاهيه في الملك المذكور، والأخر لا يضاهيه في الملك المذكور، فقد ورد ذلك بصيغة الحوار الخارجي بين الاثنين ﴿ فَقَالَ لِصَحِيهِ وَهُو يُحَاوِرُهُ وَكُو يُحَاوِرُهُ النَّا أَكُثرُ مِنكَ مَالًا وأَعَرُ نَفَرًا ﴾ [سورة الكهف: ٣٤] وفي حواره الداخلي ﴿ مَا أَظُنُ أَن تَبِيدَ هَذِهِ أَبَدًا ﴾، ﴿ وَمَا أَظُنُ السَاعَة قَابِمَة وَلَهِن رُدِدتُ إِلَى رَبِي لَأَجِدَنَ السَاعَة قَابِمَة وَلَهِن رُدِدتُ إِلَى رَبِي لَأَجِدَنَ المَعف: عَبْرًا مِنْهَا مُنقَلبًا ﴾ [سورة الكهف: محره الكهف: الجنة ويأسف على إلحاده.

اما الأمر فقد تجسد سلوكه المؤمن من خلال حواره مع صاحب الجنتين ﴿ أَكَفَرْتَ بِاللَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّنكَ رَجُلًا ﴿ لَكِمَنَا هُوَ اللَّهُ رَبِّي فَلْمَ أَشْرِكُ بِرَبِّ أَحَدًا ﴾ [سورة الكهف: ٣٧ -٣٧].

هذه القصة تحمل طابع الصراع، أو التقابل بين الاستواء (الايمان × الالتواء (الشرك)، ويمكن أن تعد هذه الصلة العضوية بين هذه القصة وقصة (أهل

الكهف) التي تتمثل في ايراد الجزئي بعد الكلّي او الفردي بعد الجماعي من ناحية، ومن ناحية أخرى فقد تضمن بناء النص في هذه القصة رسم شخصيتين فرديتين توازنان الشخصيتين في (أهل الكهف)، ويمكننا أن نطلق على (البطل الجماعي) في أهل الكهف وزميل صاحب الجنتين بـ (الشخصية البسيطة)، أي أنَّ الاحداث التي تقودها داخل النص تكون على وتيرة واحدة من السلوك منذ بداية القصة الى نهايتها، إذ ((تظهر الشخصية من دون أنْ يحدث في تكوينها أي تغير، انها يحدث التغير في علاقتها بالشخصيات الأخرى -أما تصرفاتها فلها دائماً طابع واحد))(١١٨)، وهذا النوع من الشخصية يظهر بشكل واضح من خلال التطور الداخلي والتغير النفسي لها، أي أنَّها تحتفظ بنمطٍ واحد من السلوك من البداية، ولاتتحول عنه في النهاية الى أنُّموذج مغاير لما جاءت عليه، وهذا الكلام يصدق على السلوك

<sup>(</sup>۱۸) الادب وفنونه، عز الدين اسماعيل، ۱۹۶

التعيسة (۲۰).

#### {موسى للله والعبد الصالح}

أما قصة موسى الله فالبنية التصويرية تبدأ من اللقاء بين الشخصيتين ﴿ وَإِذْ قَاكَ مُوسَىٰ لِفَتَنهُ لَا أَبْرَحُ حَقَّى أَبْلُغَ مَجْمَعَ ٱلْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُقُبًا ۞ فَلَمَّا بِلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِيَا حُوتَهُمَا فَأَتَّخَذَ سَبِيلَهُ. فِي ٱلْبَحْرِ سَرَيًا ﴿ فَلَمَّا جَاوَزَا قَالَ لِفَتَىٰهُ ءَالِنَا غَدَآءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَاذَا نَصَبًا اللهِ قَالَ أَرَءَيْتَ إِذْ أَوَيْنَا إِلَى ٱلصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ ٱلْحُوْتَ وَمَآ أَنسَنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَنُ أَنْ أَذَكُرُهُۥ وَأَتَّخَذَ سَبِيلَهُ، فِي ٱلْبَحْرِ عَجِبًا ﴾(٢١) [سورة الكهف: ٦٠ -٦٣]. فقد روى أنَّ موسى قام خطيباً في بنى إسرائيل، فلما انتهى من خطبته قال له رجل منهم: هل تعلم أحداً أعلم منك، قال لا، فأوحى الله اليه: إنَّ لي عبداً بمجمع البحرين على الساحل،

الايجابي لاصحاب الكهف، فهم منذ البداية ﴿ فِتْيَةُ ءَامَنُواْ بِرَبِهِمْ وَزِدْنَهُمْ البداية ﴿ فِتْيَةُ ءَامَنُواْ بِرَبِهِمْ وَزِدْنَهُمْ مَلَكُ ﴾ وكذلك الحال مع زميل صاحب الجنتين، فالشخصيات ذات السلوك الايجابي في النهوض القرآني لا بد أن تتسم بالانبساط تبعاً للقيم الخيرة التي يستهدفها المبدع (١٩).

أما النمط الآخر من الشخصيات فإنَّ مجال النمو والتطور يبرز من خلال ترددها في الصراع الذي يظل مفتوحاً دون ادنى شك، ومع ذلك نلاحظ رسماً لبعض الشخصيات الايجابية مطبوعاً بالنمو والشخصيات السلبية بالثبات تبعاً لما يستهدف النص القرآني من التلميح والاشارة الى أبطال يقتادهم الصراع الى الخير، أو يقتادهم التصور الخاطئ الى إكتشاف حقائق جديدة تنمي شخصياتهم الى درجة من الايجاب، وقد يستهدف النص القرآني أبطالاً سلبين يصرون على التوائهم أبطالاً سلبين يصرون على التوائهم ليحمل القارئ على الإتعاض ينهاياتهم ليحمل القارئ على الإتعاض ينهاياتهم

<sup>(</sup>۲۰) مثل (فرعون) وعناده على الشرك والاحاد، وقارون، وثمود وعاد وغيرهم. (۲۱) يبدو ان المراد بالبحرين: البحر الميت ونهر الاردن واما ان يكون البحران بحر الروم: (البحر الابيض المتوسط) وبحر العرب (الخليج العرب).

<sup>(</sup>١٩) ينظر البناء الفني في القصص القرآني، نجم عبد الزهرة الشتالي، ٧٨.

عند صخرة هناك، هو أعلم منك، ذكر القرآن الكريم من أمر أحدهما النبي موسى الله في حين بقى الشخص الاخر (العبد الصالح) شخصية غامضة ((فها هو ذا موسى يريد ان يلقى هذا الرجل المولود، فيمضى في طريقه ولكن الفتي نسى غذاءهما عند الصخرة فكانها نسيه ليعودا فيجدا هذا الرجل هناك وكان لقاؤه يفوتهما لو سارا في وجهتهما ولم تردَّهما الأقدار الى الصخرة كّرةً أخرى))(٢٢) ويبدو أنَّ (الصخرة) التي ورد لها ذكر في النص شّكلتْ بؤرة مكانية، تركز الحدث والشخصية الرئيسة فيه (موسى الله التي تتحول في هذا المشهد الى ظل شخصية أخرى طغت على الاحداث وتحكمت فيها بقيادته إستلسم لها موسى منذ اللحظة الاولى))(۲۳)، فشخصية موسى بخاصة من أكثر الشخوص أتساماً (بالنمو)،

النبي موسى الله هو طابع النبوة مطلقاً دون أن نتبين ما يشير الى تحديد مشاعره بالتواضع والإعجاب والرضى أو التقوى.

ان المراحل التي مرّ بها النبي موسى الله توحي بتطور ونمو في شخصية (موسى) ذلك أن المعلومات التي اخبرها اياه العبد الصالح وقد ذكره المفسرون انه الخضر الله انمت مشاعره وحولتها الى استجابة جديدة بعدما كان بعيداً عن الاحاطة بكثير من الظواهر وقد ﴿ ءَانَيْنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمًا ﴾ أذ تميزّت طريقة بناء الحدث في النص بطريقة المفاجأة فمرة يكتم سر المفاجأة عن البطل وعن النظارة، حتى يكشف لهم معاً في أن واحد، ومنها ان القرآن لا ينبئنا عن اسم هذا العبد الصالح ويبدو أنة جاء متناسباً مع سياق الجو الغامض الذي يحيط بنا ((فانطلقا حتى اذا ركبا في السفينة)) فالشخصان ارادا ان يعبرا في البحر الى أرض أخرى ((فاتيا معبرا فعرف صاحب السفينة الخضر الله فلم ركبا في السفينة خرق

ففى بداية القصة نجد طابع شخصية

<sup>(</sup>۲۲) مجمع البيان في تفسير القرآن، الطبرسي، ٦/ ٤٨٣.

<sup>(</sup>٢٣) المكان في القصص القرآني، جاسم شاهين، ٣١.

الخضر الله السفينة أي شقها حتى دخل الماء وقيل انه قلع لوحين مما يلي الماء فحشاهما موسى الله بثوبه وقال منكراً عليه ﴿ أَخُرَقْنُهَا لِنُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِنْتَ شَيُّنَّا إِمْرًا ﴾ ولم يقل لنغرق، وان كان في غرقها غرق جميعهم، لأنَّهُ اشفق على القوم أكثر من إشفاقه على نفسه جرياً على عادة الانبياء، ثم قال بعد انكاره ذلك لَقَدْ جِنْتَ شَيْئًا إِمْرًا قَالَ .. ﴾ ((أي منكراً عظيماً))(٢٤)، ثم أقدم الخضر على قتل الغلام، فتصور النبي موسى الله انه عدوان على النفس المقتولة بغير حق، ولم يدرك ايضاً السبب الذي جعله يقيم جداراً على وشك ان ينقض في قرية (٢٥) أستطعها اهلها فأبو أن يضيفوهما مقترحاً عليه أخذ الأجُر.

الجو كله غامض ومجهول، الخضر الله في كلِّ مرِّةٍ يذكره بتعهده: قائلاً له ﴿ أَقُل لَكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ﴾ [سورة الكهف: ٧٥] فتكرار نقض

(٢٤) معجم البيان في تفسير القرآن، الطربرسي/ ٦/ ٤٨٤.

(٢٥) قيل هي (انطاكية) غربي حلب على ساحل البحر الابيض المتوسط.

ما تعهد به موسى الله جعل الخضر الله يعزم على مفارقته، فان الذي صدر منه هو سبب الفراق بين الاثنين لانه لم يلتزم ولن ينفّذ ما اشترطه عليه، ولكن بعد ذلك نجد العبد الصالح موسى الله بكل الاشياء التي سأل عنها ﴿ سَأُنبِتُكَ بِكُلُ الاشياء التي سأل عنها ﴿ سَأُنبِتُكَ بِنَاْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ ثم يأخذ السر في التجلّي، فيعلمه بتأويل ما رآه وشاهده.

هذا يعني أن مراحل التطوّر والنمو رافقتا شخصية موسى الله الاولى تبدل نظرته حول نفسه مثل بداية المرحلة، ثم بدأت معالم التغيّر مع الايحاء له بالتوجه الى رجل عالم، وقد استقرت شخصيته فعلاً على هذا التغيّر مقراً بإفتقاره الى علم الرجل (العبد الصالح) فيها طلب من أن يعلمه الرشد.

فالبنية التصويرية في هذه القصة تبدأ بالتساؤل عن سبب انصراف الذهن عن مهمة المرحلة، ثم عدم الاستطاعة على الصبر والتساؤل مطلقاً عن الأسباب التي اقدم عليها العالم، واستمرارية هذا التساؤل نفسه من

خلال التكرار مع كون مهمة المرحلة هي الاخذ من علم العالم واعطاءه الميثاق بالصبر على مالم يحط به موسى هيل خبراً.

#### {ذو القرنين}

تأي الأحداث في هذه القصة وتتسلسل على وفق وقوعها في الترتيب الزمني، أي أنَّ الحدث فيها يبدأ من نقطة معينة ويتتابع وصولاً الى الذروة ثم الى نهاية من دون أي عودة او انقلاب لاحداث، ويسمى هذا الحدث بالحدث البسيط(٢١) الذي تسير فيه الأحداث من دون تغيّر أو إنقلاب في مصير البطل، وقد ذكر القرآن الأحداث في هذه القصة بتسلسل منطقي ورائع هذه القصة بتسلسل منطقي ورائع عَلَيْكُم مِّنْهُ ذِكِراً اللَّمَ اللَّهُ فَلَ سَأَتُلُوا فَي عَن ذِي ٱلْقَرْنَ إِنَّ مَكَنَا لَهُ فِي المورة عَلَيْ مَن مِن كُلِ شَيْءِ سَبَبًا ﴾ [سورة الكهف: ٨٣ - ٨٤].

إنَّ (ذا القرنين) سار بجيوشه حتى

(٢٦) ((الحدث الذي يتطور بالطريقة التي عرفها-ارسطو -الكل المستمر أي حينها يحدث التغير في مصير البطل دون انقلاب)) فن الشعر، ارسطو، ٢٩ -٣٠.

اذا بلغ بين السدّين (٢٧) ووجد في ذلك المكان مجتمعاً متخلفاً لايعرف شيئاً من اسباب الحضارة واول علامة على ذلك انهم كانوا لا يمتلكون لغة يتفاهمون بها، لهذا ورد وصفهم بأنهتم ﴿ لَّا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا ﴾ ويجوز أن لا يكون الله سبحانه وتعالى فهم ذا القرنين لسانهم كما فهم سليمان الله منطق الطير، أو قالوا لَهُ بترجمان أنَّ يأجوج ومأجوج مفسدون في أرضهم (٢٨) فتطوع بإقامة السد ورأى ان أيسر طريقة لاقامته هي ردم الممر بين الحاجزين الطبيعين، فطلب الى أولئك القوم المتخلفين أن يعينوهُ بقوتهم المادية والعضلية، فجمعوا له قطع الحديد، وكوموها في الفتحة بين الحاجزين، فاصبحا كأنها صدفتان تغلقان ذلك الكون بينها ﴿ حَتَّى إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ ٱلصَّدَفَيْنِ ﴾ وأصبح الركام بمساواة القمتين، قال: انفخوا على النار لتسخين الحديد، حتى اذا

<sup>(</sup>۲۷) قیل انهار علی اغلب رأي المفسرین (۲۷) ینظر مجمع البیان، ۲/ ۹۹۶.

<sup>(</sup>٢٨) مجمع البيان، ٦/ ٤٩٤.

جعله نارا كله لشدة توهجه وأحمراره، قال: ﴿ عَالَوْنِ أَفْرِغُ عَلَيْهِ قِطْرًا ﴾، أي نحاسا مذاباً يتخلل الحديد، ويختلط به فيزيده صلابة بذلك التحم الحاجزان وأغلق الطريق على يأجوج ومأجوج وأغلق الطريق على يأجوج ومأبوع فيما أسطعوا أن يظهروه وما أستطعوا له. نقبا ﴾ [سورة الكهف: ٩٧] فلقد تميزت مراحل الحدث الذي واكب ذا القرنين وقد طبعها الثبات على الايهان بدأ من مواجهة أول قوم عند مغرب الشمس، مروراً برفضه الخراج وانتهاء الشمس، مروراً برفضه الخراج وانتهاء بهتافه بعد انجاز السد ﴿ هَذَا رَحْمَةُ مِن رَقِي جَعَلَهُ، دُكَاءً وَكَانَ وَعَدُ رَقِي حَقَا ﴾ إسورة الكهف: ٩٨].

فقد ورد فيها سرد الوقائع حسب ترتيبها الزمني، كها أنَّ الشخصية فيها إسمت بطابع الانبساط فمنذ البداية يتحرك وفقاً للعناية الألهية ﴿ إِنَّا مَكَنَا لَهُ وهو فِي ٱلْأَرْضِ وَءَانَيْنَهُ مِن كُلِّ شَيْءِ سَبَبًا ﴾، وهو ذا طاف بمغرب الشمس ومطلعها وبلغ بين السدين، كان لايزال مشدوداً بتلك العناية يتحرك وفقاً لأوامر السهاء، فهو يقول عن الظالمين الذين التقى جم عند

مغرب الشمس ﴿ أَمَّا مَن ظَامَ فَسَوْفَ نُعُذِبُهُۥ ثُمَّ يُرُدُّ إِلَى رَبِّهِ عَنَابًا نُكْرًا ﴾ [سورة الكهف: ٨٧]، ثم يقول عن واقعه للقوم الذين استعانوا به ﴿ مَا مَكَّنِي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ ﴾ وعند الانتهاء من بناء السد يقول ﴿ هَذَا رَحْمَةٌ مِن رَبِي مَا مَكَانِي .

ان النمو في الشخصية وتسطحها من خلال رسم مواقعها في النص له مسوغٌ فنيُّ وفكريُّ، فلكل قصة في القرآن الكريم ((وسيلة فنية لغرض مبادئها والدعوة إليها، والتربية على أساسها، وتثبيت حقائقها في قلوب المؤمنين، وفي موضوعها، وادارة حوادثها، خاضعة تماماً للمقصد القرآني في الدعوة والتربية وبكلِّ ما يتصل بهذا المقصد من موضوعات وتوجيهات))(٠٠٠).

يمكننا أن نوضح طبيعة البنية التصويرية في سورة (الكهف) من خلال ايجاد مخطط يظهر طبيعة التباين والتغاير في حركة الشخصيات في النص.

(۲۹) في ظلال القرآن، سيد قطب، ١٦/ ١٣- ١٨.

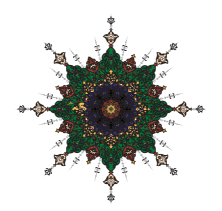
(۳۰) منهج القصة في القرآن، محمد شديد، .۱۰۵

| Intelligity

d-143(a)

الضخم قد يقيد الشخصية الايجابية من التحرك السليم أو القيام بالاعمال الطبيعية أو يحتجز هذه الشخصية فيجعل من سلوكها محدداً بيد أنَّ هذين المعنيين يتم الاستجهاء فيهما من خلال رسم شخصيتين ناميتين او شخصيتين منتميتين بالتسطح، وقد نلمح ذلك في بعض النصوص القرآنية الاخرى، لكن بعض الني يهمنا في هذا البحث الاثر الجمالي الذي تميّزت به بنية النص، فالمتلقي إزاء المواقف المحالة بالغ الاثر في استجابة المتلقي من جانب واثراً فكرياً من جانب

فحركة الشخصيات في (السورة) توزّعت في بنية النص بطريقة عجيبة من الانتظام والاتساق والتوازن، وفي غاية الروعة وجمال الاسلوب، ولو انعمنا النظر في شخصية موسى النامية وشخصية ذي القرنين المنبسطة: الوجدنا المسوغات الفكرية واضحة كل الوضوح أذ نجد في قصة موسى الدوافع التواضح العلمي، وما اليه من الدوافع التي تحمل الفرد على الاعجاب بايجابيته ومن ثم فأنَّ هذا الايجاب وما يؤول اليه المبدع وهو الذي يحدده.. كما اننا نجد في قصة ذي القرنين أنَّ التمكين المادي



أخر.









محمّد جواد كاظم كلية الآداب –الجامعة المستنصرية



يعد محمد بن جرير الطبري [ت٣٠٠هـ] اول من الف تفسيراً منهجياً مفصلاً للقرآن الكريم اسماه [جامع البيان في تفسير القرآن] وقد وقد تعرض فيه، ضمن ما تعرض، لمسألة القراءات القرآنية. وقد عرض البحث لموقف الطبري من هذه القراءات في حدود المعايير التي رآها مقياساً للقراءة الصحيحة، ضمن تطبيقات وغاذج اخترناها مما تعرض لها مراعين في ذلك مطابقة الفحوى للعنوان الذي ذيلناه بعبارة [تطبيقات وغاذج] ليتناسب طول البحث مع قدرة المجلة على نشر اكبر عدد من البحوث اذا التزمت هذه البحوث بما قرر لها من عدد الصحائف. فمعذرة للسيد الباحث مع تقديرنا لكفايته في الاستقراء البحثي المثمر.

الحمد لله ربّ العالمين والصّلاة

وبعد: فقد شغل موضوع القراءات نلحظ أن عيون المعنيين مهذه الدراسات لم تزل مشدودة اليه.

وتظهر أهمية هذا الموضوع عندما ندرك أنه مقدمة اساسية ومهمة للوقوف على اللفظ الدقيق للنص القرآني الذي يراد ادراك معناه، فمن المعلوم أن أيّ نصّ إذا ما غُيّرت فيه بعض الحركات أو بعض الحروف فمها لا شك فيه أن مفاد النص سينحرف تبعاً لذلك التغيير الذي

#### المقدّمة

والسّلام على محمّد وآله الطاهرين.

القرآنية باباً واسعاً في مجال الدرس القرآني قديماً وحديثاً، ولعلني لا ابالغ إن قلت ان موضوع القراءات القرآنية يُعد من أكثر الموضوعات جدلاً على صعيد النصّ القرآن، فعلى الرغم من تراكم الكتابات التي تناولت هذا الموضوع منذ القرن الثاني للهجرة والى يومنا هذا فهو مع ذلك موضوع خصب لم يشبع بحثاً يروى الغليل، ولا تحقيقاً يشفى الخاطر، إلا بعض الشذرات هنا وهناك، ولذا

طرأ عليه، وهذا الامر حقيقة في غاية الخطورة عندما ينسحب الى اقدس نص في الوجود وهو القرآن الكريم، وكان العلماء، المتقدمون منهم والمتأخرون يدركون مدى هذه الخطورة على النص القرآنية الذي ﴿ لَّا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ } [سورة فصلت: ٤٢] ومن هنا حاول فريق منهم أن يدافع عن هذه التغيرات في الحروف والحركات من خلال اضفاء هالة القدسية عليها وإلباسها لباس الشرعية، فجعلوها من نطق النبي على أنّ الله تبارك وتعالى قد أكد في كتابه العزيز أنّ كلّ ما موجود في القرآن الكريم من حروف وكلمات وحركات وسكنات إنها هي من عنده تبارك وتعالى وليس من نطق الرسول اطلاقاً قال تعالى ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَىٰ ا الله عَمْ إِلَّا وَحَيُّ يُوحَى ﴾ [سورة النجم: .[ \ \ -\ \ \

ومن هنا أصبح الفرق واضحاً بين كلام الله عزّ وجلّ وهو القرآن الكريم، وكلام النبي الله وهو السنة النبوية الشريفة.

ولكننا حين نتصفح تفسيره جامع البيان ونقلب وجوه آرائه في ذلك، يتضح لنا أنه يهارس منهج الاقصاء لجملة كبيرة من القراءات بأساليب وطرق شتى، فيصف بعضها بالضعف، وأخرى بالفساد، ويصوب قراءة، ويخطئ أخرى، وهو في كل نقوده لهذه القراءات يتوكّأ على أصول مضطربة، ومنهج متقلب غير مستقر، كم سيتضح لنا ذلك في طي هذه الصفحات، وهذا إن دل على شيء فإنها يدل على ان اصحاب هذا المذهب لم يحكموا اصولهم، ولم يتقنوا صنعتهم في هذا الفن، والسبب في ذلك أنهم استنبطوا كل هذه الاصول والأحكام من محض اجتهادهم، من دون ان يركنوا في ذلك الى نص وثيق صادر عن الله عز وجل أو عن نبيه الكريم ليقوموا به

# مفهوم القراءات القرآنيّة وموقف الطبريّ منها:

بناءهم ويستحكموا به صنعتهم.

القراءات جمع قراءة، وهي في اللغة مصدر سماعي لقرأ، وفي الاصطلاح مذهب يذهب إليه إمام من أئمة

والغريب في أمر اصحاب هذا المدّعي أنهم يكاد يجمعون أنّ القراءات شيء والقرآن شيء آخر<sup>(۱)</sup>، أي أن القراءات ليست قرآناً وإنها هي سُنة، وعلى هذا الاساس يكون من قراء بهذه القراءات إنها يقرأ حقيقة كلام الرسول ﷺ ضمن كلام الله تبارك وتعالى، وهذا يصطدم تماماً مع المبدأ القرآني الذي تقرر في الآية الآنفة الذكر. ومهما يكن من أمر فان أصحاب هذا الاتجاه القائل بتواتر القراءات عن النبي ﷺ قد اكثروا الكتابة عن هذا الموضوع، فنظّروا له، ووضعوا مبادئه، وأسسوا اصوله، إلا أنهم لم يكونوا على منوال واحد في موقفهم تجاه هذه القراءات، فمنهم من ادعى هذه الدعوى تنظيراً وتطبيقاً، ومنهم من ادعى ذلك تنظيراً وخالفها تطبيقاً. ومن بين هؤلاء الاعلام الامام محمد بن جرير الطبرى، فهو من المتشددين في القول بتواتر القراءات، وأنها سُنة متبعة،

<sup>(</sup>۱) ينظر: البرهان ۱/ ۳۱۸، الاتقان ۱/ ۲۷۳، تاريخ القرآن ٤٠.

القرّاء مخالفاً فيه غيره في النطق بالقرآن الكريم (٢).

ومن الواضح أنّ الواجب في قراءة القرآن أن يُقرأ على الكيفية نفسها التي كان يقرأ بها الرسول الأكرم الله أو على الأسلوب نفسه الذي تلقاه منه أهل بيته وأصحابه في قراءة القرآن (٢)، في كلماته، وحروفه، وحركاته، وسكناته، وكلّ ما يتعلق بالنطق الصوتي.

ومن المعلوم أيضاً أنّ القرآن الكريم شاع تداوله في بادئ الأمر بين الناس عن طريق السماع والمشافهة، ثم دوّن بعد ذلك بتلك الطريقة البدائية المتمثلة برسم الخطوط والكلمات بطريقة خالية من نقاط الإعجام والشكل، مما جعل الإشكال يدور حول جملة من الكلمات التي تقبل أن توجّه بأكثر من توجيه في قراءتها.

وهذا ما دعا المسلمين إلى أن يفتشوا عن أصح القراءات التي كان يقرأ بها الرسول الكريم عليه أن خصوصاً بعد أن

اتسعت دائرة الخلاف في كيفية قراءة جملة كبيرة من نصوص القرآن الكريم في آياته، وألفاظه، وحركاته، وسكناته، حتى وصل الأمر إلى أن يختص أئمة كبار بهذا الشأن، ووصل عددهم إلى سبعة أئمة، وكل إمام منهم يمثل قراءة معينة تختلف عن قراءة غيره من أئمة القراءات، ثم وصل العدد إلى عشرة أئمة، ثم ازداد إلى أكثر من ذلك.

والغريب في الأمر أنّ الجميع يدّعي أنّ قراءته مطابقة لقراءة الرسول الكريم أنّ فهل كان النبيّ حقاً يقرأ بهذا العدد الكبير من القراءات في الكلمة الواحدة؟.

وهل هنالك شواهد صحيحة تؤيد هذا المدّعي؟. وإذا كان الأمر كذلك فها هو الداعي لهذا الاختلاف؟. وما الحكمة من ورائه؟.

الواقع أنّ للمسلمين أكثر من مذهب في نظرتهم إلى مفهوم القراءات هذه، فمذهب يرى أنّ هذه القراءات سنة متواترة عن النبيّ نزل بها جبرائيل على قلبه ونقلها عنه أصحابه على قلبه ونقلها عنه أصحابه على

<sup>(</sup>٢) ينظر: مناهل العرفان ١/ ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: بحوث في تأريخ القرآن وعلومه ١٦٤.

فَقُلْتُ زِدْنِي قَالَ اقْرَأْ عَلَى حَرْفَيْنِ فَقَالَ

الْآخَرُ زِدْهُ فَقُلْتُ زِدْنِي فَقَالَ اقْرَأْ عَلَى

ثَلَاثَة فَقَالَ الْآخَرُ زِدْهُ فَقُلْتُ زِدْنِي قَالَ

اقْرَأْ عَلَى أَرْبَعَة أَحْرُف قَالَ الْآخَرُ زِدْهُ

قُلْتُ زِدْنِي قَالَ اقْرَأْ عَلَى خَمْسَة أَحْرُف قَالَ

الْآخَرُ زِدْهُ قُلْتُ زِدْنِي قَالَ اقْرَأْ عَلَى ستَّة

قَالَ الْآخَرُ زِدْهُ قَالَ اقْرَأْ عَلَى سَبْعَة أَحْرُف

وادعى اصحاب هذا المذهب ان

الحكمة من تعدد هذه الحروف هو

التيسير على الأمة إلا انهم لم يحددوا

معالم هذا التيسير في معنى هذه

الحروف فاختلفوا في معناها على خمسة

وثلاثين قولا كما يقول ابن الجوزي(٩)،

في حين أنهاها السيوطى الى اربيعين

قولا(١٠٠)، وهي أقوال ربها انتهت

الى خلاف غايتها حين تحولت هذه

الحروف حسب هذه الآراء والأقوال

الى تشديد على الامة بسبب التشعب

والتعدد الذي يوجب بطبيعة الحال

فَالْقُرْآنُ أَنْزِلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفِ))<sup>(٨)</sup>.

ولم يُجمع أصحاب هذا المذهب

على تحديد عدد هذه القراءات المتواترة عن النبيِّ عَيُّهُ، فمنهم من قال بتواتر القراءات السبع المشهورة بين الناس<sup>(٥)</sup>. ومنهم من أفرط وتشدّد في تواتر هذه القراءات، فزعم أن من قال: إن القراءات السبع لا يلزم فيها التواتر فقو له كفر<sup>(۱)</sup>!.

ومنهم من قال بتواتر القراءات العشر (٧).

وحاول هذا المذهب أن يربط بين تعدد القراءات، والحديث المنسوب إلى النبيِّ ﷺ القائل بنزول القرآن على سبعة أحرف.

ومن تلك الأحاديث قول النبي ﷺ لأُبِيّ: ((... يَا أُبَيُّ إِنَّ مَلَكَيْنِ أَتَيَانِي فَقَالَ أَحَدُهُمَا اقْرَأْ عَلَى حَرْفِ فَقَالَ الْآخَرُ زدْهُ

<sup>(</sup>٨) مسند أحمد ٢٥/ ٨٦.

<sup>(</sup>٩) ينظر: فنون الافنان ٧٦.

<sup>(</sup>١٠) ينظر: الاتقان ١/ ١٦٤.

ونقلها عنهم التابعون، ثم تلتها أجيال المسلمين(٤)، وهو مذهب أهل السنّة والجماعة.

<sup>(</sup>٤) ينظر: القراءات عند ابن جرير ٧٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الإتقان في علوم القرآن ١١٤ -١٢٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر: مناهل العرفان ١/ ٤٣٣.

<sup>(</sup>٧) ينظر: المصدر نفسه ١/ ٤٣٩.

عسر المطلب وغموض فحواه.

أمّا المذهب الثاني وهو مذهب الشيعة الإمامية فالمشهور عنه أنّه يرى أنّ القراءات القرآنية غير متواترة عن النبي أنّ وإنها هي تدور في أمرين إمّا أن تكون اجتهاداً من قبل القارئ، وإمّا أن تكون منقولة بخبر الواحد الذي لا يوجب التواتر (۱۱).

هذا هو المشهور من فقهاء هذا المذهب خلفاً عن سلف، ولم يشذ عنهم أحد قديماً أو حديثاً (١٢).

قال بعض المعاصرين في شأن تواتر القراءات: فلا يكون النبيّ هو الذي قرأها بهذه الوجوه التي لم يتنبّه لها سوى قراء سبعة أو عشرة جاؤوا في عصور متأخرة، وإنّ تواتراً هذا شأنه لجدير بأن يُرمى قائله بالشطط في الرأي (١٣).

وقال آخر: لا دليل معتبرا على تواتر

(۱۱) ينظر: البيان في تفسير القرآن ۱۲۳، والتمهيد في وآلاء الرحمن ۱/ ۲۹ - ۳۲، والتمهيد في علوم القرآن الكريم ۱۰۰.

(۱۲) ينظر: التمهيد في علوم القرآن ٢/ ٥٥. (۱۳) ينظر: المصدر نفسه ٢/ ٤٤.

وقد شاطرهم الدكتور طه حسين بهذا الرأي إذ يقول: ((والحقّ أن ليست هذه القراءات السبع من الوحي في قليل ولا كثير، وليس منكرها كافراً ولا فاسقاً ولا مغتمزاً في دينه))(١٥).

ثم إنّ هذا الاتجاه لا يرى ثمة تقارباً بين مفهوم القراءات وتعددها من جهة، والحديث القائل بنزول القرآن على سبعة أحرف من جهة أخرى، هذا إن صحّ صدوره عن النبي

فهذا الحديث لا قيمة له -بهذا المعنى – عند كثير من العلماء، وقد صرّح بعض الباحثين بعدم صحته أصلاً، قال: ((لا صحة للحديث الذي أصبح كأنّه الدليل، والمبرر لاختلاف القراءات، وإضفاء صفة الشرعية عليها، والإقدام على التغيير والتبديل في ألفاظ القرآن، والذي يقول: إنّ القرآن قد نزل على

<sup>(</sup>۱٤) ينظر: بحوث في منهج تفسير القرآن الكريم ٦١.

<sup>(</sup>١٥) في الأدب الجاهلي ٩٥.

سبعة أحرف))<sup>(١٦)</sup>.

وقد ورد في جملة من الأحاديث عند الفريقين أنّ القرآن نزل على حرف واحد، وليس على سبعة أحرف، من ذلك ما جاء عن الفضيل بن يسار قال: ((قلت لأبي عبد الله الله إن الناس يقولون: إنّ القرآن نزل على سبعة أحرف، فقال: كذبوا أعداء الله ولكنه نزل على حرف واحد من عند الواحد)(١٧).

والأحاديث التي تشير إلى نزول القرآن على حرف واحد كان لها صدى واسعاً عند عامة الشيعة.

أمّا موقفهم من هذه القراءات وأيّ منها أصح في قراءتها، فقد ورد عند الفريقين وبأكثر من حديث عن الرسول في وعن أهل بيته أنهم أمروهم أن يقرؤوا كها تعلموا أو كها يقرا الناس، فقد جاء عن أمير المؤمنين أنّه قال: ((إنّ رسول الله في يأمرُكم أن تقرؤوا كها عُلمتم))(١٨).

وجاء أيضاً عن سالم بن سلمة قال:

((قرأ رجل على أبي عبد الله الله وأنا
أستمع حروفا من القرآن ليس على ما
يقرؤها الناس، فقال أبو عبد الله الله الله كف عن هذه القراءة، إقرأ كما يقرأ
الناس...))(١٩).

وقد صرّح شيخ الطائفة الطوسي بعقيدة المذهب تجاه هذه القضية قائلاً: ((واعلموا أنّ العرف من مذهب أصحابنا والشائع من أخبارهم ورواياتهم أنّ القرآن نزل بحرف واحد، على نبي واحد، غير أنهم اجمعوا على جواز القراءة بما يتداوله القراء))(۲۰).

وقد تحدّث جملة من العلماء قديماً وحديثاً، عن سبب نشوء هذه القراءات المختلفة فيما بينها، وعزوها في الجملة إلى أمور عدة نستطيع أن نوجزها على شكل نقاط(٢٠):

ومستدرك الصحيحين ٢/ ٢٢٣ - ٢٢٤، وكنز العمال ٢/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>١٦) حقائق هامة حول القرآن الكريم ٢٢٩.

<sup>(</sup>۱۷) الكافي ۲/ ۲۳۰.

<sup>(</sup>۱۸) مسند أحمد ۲/ ۲۰۰، وجامع البيان ۱/ ۲۶، وصحيح ابن حبان ۳/ ۲۲،

<sup>(</sup>١٩) الكافي ٢/ ٣٣٣.

<sup>(</sup>۲۰) التبيان في تفسير القرآن ۱/ ٦.

<sup>(</sup>٢١) ينظر: حقائق هامة حول القرآن الكريم ٢٤٦.

- عدم الحركات الإعرابية.
  - عدم النقط للحروف.
- مفارقات في الرسم القرآني.
  - غلط واشتباه النسّاخ.
- الاجتهاد بالقراءة بكلّ ما يو افق الرسم.
  - القصور في القراءة.
    - خطأ السامعة.
  - إختلاف اللهجات.

وذهب الدكتور طه حسين إلى أن اختلاف اللهجات بين قبائل العرب كانت هي السبب في نشوء هذه القراءات إذ قال: ((... وإنها هي قراءات مصدرها اللهجات واختلافها، للناس أن يجادلوا فيها وان ينكروا بعضها ويقبلوا بعضها))<sup>(۲۲)</sup>.

والطبريّ ممّن ينتمى إلى المذهب الأوّل القائل بتواتر القراءات ونزول القرآن على سبعة أحرف، وقد تحدث كثيراً عن ذلك في مقدمة تفسيره، وناقش جملة من الآراء ثم بين رأيه فيها إذ قال:

((الأحرف السبعة التي أنزل الله بها القرآن، هنّ لغات سبع، في حرف

(٢٢) في الأدب الجاهلي ٩٥.

واحد، وكلمة واحدة، باختلاف الألفاظ واتفاق المعاني، كقول القائل: هلم، وأقبل، وتعال، وإلى، وقصدى، ونحوى، وقربي، ونحو ذلك، مما تختلف فيه الألفاظ بضروب من المنطق وتتفق فيه المعاني، وإن اختلفت بالبيان به الألسن، كالذي رَوَينا آنفًا عن رسول الله عنه من روينا ذلك عنه من الصحابة، أن ذلك بمنزلة قولك: «هلم وتعالُ وأقبل»، وقوله «ما ينظرون إلا زَقيةً»، و «إلا صيحة»))(٢٣).

والطبريّ من العلماء الذين اشتغلوا في القراءات وبحثوا فيها كثيراً، إذ كان حافظاً لأقوال القرّاء وقراءاتهم.

وتذكر كتب التراجم أن الطبريّ كان حسن الصوت مجوّداً في القراءة موصوفاً بذلك يقصده القرّاء البعداء من الناس للصلاة خلفه يسمعون قراءته و تجو يده <sup>(۲۱)</sup>.

وقد ألُّف أكثر من كتاب في علم القراءات، منها كتاب (القراءات) قيل

<sup>(</sup>۲۳) جامع البيان ۱/ ٥٧ -٥٨.

<sup>(</sup>٢٤) ينظر: معجم الأدباء ١٨/ ٦٦.

إنه كتاب جليل كبير يقع في ثماني عشرة مجلدة، ذكر فيه جميع القراءات من المشهور والشواذ وعلل ذلك وشرحه (٢٥)، وله أيضاً كتاب (الفصل بين القراء)(٢١).

وقد حفل تفسيره بجملة كبيرة من التوجيهات اللغوية، والنحوية، والصرفية، والدلالية، للقراءات القرآنية، فكان يعرض القراءة أوّلاً وينسبها إلى صاحبها إن كان فرداً، والى أصحابها إن كانوا أهل مصر من الأمصار كالكوفيين، والبصريين، والحجازيين، وغير ذلك، ثم يناقش تلك القراءة أحياناً.

وكان غالباً ما يدلو بدلوه في تصويب قراءة أو تخطئة أخرى مها كانت منزلة صاحبها.

### معايير القراءات القرآنية عند الطبريّ:

للطبري أصول وأسس سار عليها في تفسيره بشأن القراءات القرآنيّة المختلفة، ويبدو للوهلة الاولى انه لا يُخطّئ قراءة أو يصوبها اعتباطاً، بل على وفق معايير اتخذها فيصلاً في توجيه القراءات القرآنية،

وهذه المعايير والأصول يمكن لنا القول أنها ترتكز على نقاط أربع هي (٢٧):

أن تكون القراءة موافقة لخط المصحف الشريف.

فهو يتشدد في عدم الخروج عن خطّ المصحف، وكثيراً ما نراه يردّ القراءات بحجّة مخالفتها للخطّ القرآني.

جاء في كتابه القراءات نقلاً عن مكي قوله: ((كل ما صح عندنا من القراءات، أنه علمه رسول الله الأمته من الأحرف السبعة التي أذن الله له، ولهم أن يقرءوا بها القرآن، فليس لنا أن نخطئ من كان ذلك به موافقا لخط المصحف، فإن كان نخالفا لخط المصحف لم نقرأ به، ووقفنا عنه، وعن الكلام فهه))(٢٨).

ومن شواهد ذلك قوله: ((... وقد ذكر أنّ ذلك في قراءة أبي بن كعب: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ ﴾، [سورة البقرة: ٢٨٠]، بمعنى: وإن كان الغريم

<sup>(</sup>٢٥) ينظر: معجم الأدباء ١٨/ ٤٥.

<sup>(</sup>٢٦) ينظر: المصدر نفسه ١٨/ ٦٥.

<sup>(</sup>۲۷) ينظر بعضها: ظاهرة نقد القراءات ومنهج الطبري فيها ٥٨.

<sup>(</sup>٢٨) الإبانة عن معاني القراءات ٥٣.

ذا عسرة "فنظرة إلى ميسرة"، وذلك وإن كان في العربية جائزاً فغيرٌ جائز القراءة به عندنا، لخلافه خطوط مصاحف المسلمين)(۲۹).

 أن تكون القراءة مجمعاً عليها بالنقل المستفيض من قبل القراء.

فهو يأخذ بعين الاعتبار تواطئ القراء على قراءة واحدة، ويعد ذلك حجة في صحة تلك القراءة، والمخالف لها يعد شاذاً.

ومن شواهد ذلك ما جاء في تفسير قوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلْبُقَرَ تَشَكِبُهُ عَلَيْنَا ﴾ [سورة البقرة: ٧٠].

((قال أبو جعفر: والصواب في ذلك من القراءة عندنا: "إنّ البقر تَشَابَهُ علينا"، بتخفيف "شين" "تشابه" ونصب "هائه"، بمعنى "تفاعل"، لإجماع الحجة من القراء على تصويب ذلك، ودفعهم ما سواه من القراءات، ولا يعترض على الحجة بقول من يُجُوز عليه فيها نقل السهو والغفلة والخطأ))(٣٠).

• أن لا تخالف رأي أهل التأويل من السلف.

فهو يتعقب الروايات الواردة عن الصحابة والتابعين في شأن تلك القراءات، ولا يجيز الخروج على روايات السلف بحال من الأحوال.

ومن شواهد ذلك ما جاء في تفسير قوله تعالى ﴿ إِن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقَدُ مَسَ ٱلْقَوْمَ قَرْحٌ مِّنْ لُكُ ﴾ [سورة آل عمران: ٠٤١٦.

((قال أبو جعفر: وأولى القراءتين بالصواب قراءة من قرأ: «إن يَمْسَسْكُمْ قَرح فقد مس القوم قَرْح مثله»، بفتح «القاف» في الحرفين، لإجماع أهل التأويل على أن معناه: القتل والجراح، فذلك يدل على أن القراءة هي الفتح))(٣١).

• أن تكون موافقة لوجه من وجوه العربية الفصيحة أو المشهورة إما قباساً أو سياعاً.

إذ كان غالباً ما يتابع اللغويين والنحاة ويعرض آراءهم وتوجيهاتهم في ذلك، وكان يرتكز على السماع

<sup>(</sup>۲۹) جامع البيان ٦/ ٢٩.

<sup>(</sup>۳۰) جامع البيان ۲/ ۲۱۱.

<sup>(</sup>٣١) ينظر: المصدر نفسه ٧/ ٢٣٧.

غالباً، إذ يورد شواهد شعرية تؤيد تلك القراءة التي هو بصددها أو تعارضها، ويبرز احتكام الطبريّ إلى كلام العرب بصورة واضحة في توجيه القراءات القرآنية في تفسيره مراعيا في ذلك اللهجات واللغات المختلفة عند العرب، وهذا يتضح من جملة نصوص، منها ما جاء في توجيه إحدى القراءات، قال: ((... إن الفرّاء كان يقول: لا نعرف جهة التثقيل في ذلك، ونرى أنها لغةٌ في هذيل، يجعلون "إلا" مع "إن المخففة": للَّا، ولا يجاوزون مع "إن المخففة": للَّا، ولا يجاوزون حافظ، فإن كان صحيحاً ما ذكر الفرّاء حافظ، فإن كان صحيحاً ما ذكر الفرّاء حافظ، فإن كان صحيحاً ما ذكر الفرّاء

ولم يكن الطبري يحتكم إلى اللغات واللهجات فحسب، بل نجده أيضاً يمحص النظر فيها ويميز بين الفصيح والخيد والأجود فمن ذلك ما ذكره في تفسير قوله تعالى ﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنا عَلَى ٱلْإِنسَانِ أَعْهَنَ وَنَا

من أنها لغة هُذَيل، فالقراءة بها جائزةٌ

(٣٢) جامع البيان ٢٤/ ٣٥٣.

صحيحةٌ..))(۲۲).

بِجَانِبِهِ عَ ﴾ [سورة الإسراء: ٨٣].

قال الطبري معقباً: ((والقراءة على تصيير الهمزة في نَأَى قبل الألف، وهي اللغة الفصيحة، وبها نقرأ.

وكان بعض أهل المدينة يقرأ ذلك «وناء» فيصير الهمزة بعد الألف، وذلك وإن كان لغة جائزة قد جاءت عن العرب بتقديمهم في نظائر ذلك الهمز في موضع هو فيه مؤخر، وتأخيرهموه في موضع، هو مقدم.

وكما قال آبار وهي أبآر، فقدموا الهمزة، فليس ذلك هو اللغة الجُودَى، بل الأخرى هي الفصيحة))(٣٣).

هذه هي الأصول التي اعتمدها الطبري في توجيه القراءات القرآنية، واتخذها معيارا في تقبل القراءة أو رفضها، إلا أنّه لم يسلم من الخطأ في منهجه هذا في توجيه جملة من القراءات، فقد أجاز بعضها مع مخالفتها لهذه الأصول أو المعايير، ورفض غيرها وهي موافقة لهذه الأصول، كما أنّه نعت جملة كبيرة من القراءات المتواترة حسب قولهم

(۳۳) جامع البيان ۱۸/ ٦٣.

بالشذوذ، حتى كتب بعض الباحثين (٣٤) كتاباً في ذلك كونها شكلت ظاهرة في تفسه ه.

وهنا سنلقي الضوء على جملة من النصوص التي حكم الطبري فيها رأيه في تصويب قراءة أو تخطئة أخرى أو ترجيح روايتين أو أكثر معاً، من ذلك:

• ما جاء في تفسير قوله تعالى ﴿ أَنَّ اللّهَ يُبْشِرُكَ بِيعَيْنَ ﴾ [سورة آل

عمران: ٣٩].

قال الطبريّ: قَرَأَة أهل المدينة والبصرة (٢٥٠): ((أَنَّ الله يُبَشِّرُكَ)) بتشديد والبصرة (٢٥٠): ((أَنَّ الله يُبَشِّرُكَ)) بتشديد الله زكريا بالولد، وقرأ ذلك جماعة من قرأة الكوفة وغيرهم (٢٦٠): ((أَنَّ الله يُبَشِّرُكَ))، بفتح «الياء» وضم «الشين»

(٣٤) ينظر: (دفاع عن القراءات المتواترة في مواجهة الطبري المفسر) للدكتور لبيب السعيد.

(٣٥) منهم: ابن كثير، وأبو عمرو، ينظر: الحجّة للقرّاء السبعة ٢/ ٢٠، والمحرر الوجيز ١/

(٣٦) منهم: نافع، وابن عامر، وعاصم، ينظر: السبعة في القراءات ٢٠٥، والحجّة للقرّاء السبعة ٢/ ٢٠.

وتخفيفها، بمعنى: أن الله يَسرّك بولد يَهُ لك، من قول الشاعر(٣٧): بَشَرْتُ عِيَالِي إِذْ رَأَيْتُ صَحِيفَةً

أَتَتْكَ مِنَ الْحَجَّاجِ يُتْلَى كِتَابُهَا وقد قيل: إنّ «بشَرت» لغة أهلِ تهامة من كنانة وغيرهم من قريش...، وينشد لهم البيت في ذلك(٣٨):

وَإِذَا رَأَيْتَ البَاهِشِينَ إِلَى العُلَى غُبْ \_\_\_\_راً أَكُفُّهُمُ بِقَاعٍ مُمْحِلِ فَأَعِنْهُمُ، وَابْشَرْ بِهَا بَشرُوا بِهِ

وَإِذَا هُمُ نَزَلُوا بِضَنْكِ فَانْزِكِ وعن حميد بن قيس أنّه كان يقرأ: (يُبْشِرك)، بضم «الياء» وكسر «الشين» وتخفيفها.

وعن معاذ الكوفي قال: من قرأ: (يُبشِّرُهُمْ) مثقلة، فإنه من البشارة، ومن

(٣٧) لم أعثر على قائله.

(٣٨) البيتان منسوبان لعبد قيس بن خفاف، كما في المفضليات ٣٨٥، والأصمعيات ٢٣٠، والبيت الثاني فيهما ورد برواية مخالفة ليس فيها شاهد على مفردة «يبشر»، ونسبهما العكبري إلى عطية بن زيد الجاهلي، كما في التبيان في شرح الديوان ٣/ ١٨٥.

قرأ: (يَبْشُرُهُمْ)، مخففة، بنصب «الياء»، فإنه من السرور، يسرُّهم.

قال أبو جعفر: والقراءة التي هي القراءة عندنا في ذلك، ضم «الياء» وتشديد «الشين»، بمعنى التبشير، لأن ذلك هي اللغة السائرة والكلام المستفيض المعروف في الناس.

وأما ما روي عن معاذ الكوفي من الفرق بين معنى التخفيف والتشديد في ذلك، فلم نجد أهل العلم بكلام العرب يعرفونه من وجه صحيح، فلا معنى لما حُكي من ذلك عنه، وقد قال جرير بن عطية (٢٩):

### يَا بِشْرُ حُقَّ لِوَجْهِكَ التَّبْشِيرُ

هَلا غَضِبْتَ لَنَا وَأَنْتَ أَمِيرُ! فقد علم أنه أراد بقوله «التبشير»، الجمال والنضارة والسرور، فقال «التبشير» ولم يقل «البشر»، فقد بيَّن ذلك أن معنى التخفيف والتثقيل في ذلك واحدُّ(٠٤).

في هذا النص يعرض لنا الطبري ثلاث قراءات مختلفة مع شواهد شعرية

لبعض منها، موضحاً في ذلك مفاد كل قراءة من هذه القراءات، ثم يخلص في القول إلى تصويب قراءة واحدة فقط، وهي قراءة أهل المدينة والبصرة التي تنصّ على ضمّ الياء، وتشديد الشين، مستدلاً على ذلك بكونها اللغة السائرة والكلام المستفيض المعروف في الناس، فهو يركن في تقبلها إلى أمرين الأول أنها اللغة السائرة أي أنها تلتقي مع معيار التوافق مع العربية ولو من وجه، والأمر الثاني أنها الكلام المستفيض المعروف بين الناس.

هذا بخصوص قراءة التشديد التي اختارها الطبري، أما قراءة التخفيف فقد أعرض عنها تماماً، علما أن لهذه القراءة مزايا مهمة يلتقي بعضها مع أصول القراءات التي عدّها الطبريّ وغيره حجة في قبولها، من ذلك مثلاً:

 موافقتها لوجه من وجوه العربية، وقد صحّ فيها هذا الوجه واستشهد عليه الطبري بالشواهد الشعرية المنسوبة لفصحاء العرب، إضافة إلى أنّها لغة لبعض قبائل العرب كتهامة،

<sup>(</sup>۳۹) ينظر: ديوانه ٣٦٦.

<sup>(</sup>٤٠) ينظر: جامع البيان ٦/ ٣٨٦ -٣٧٠.

وقريش، وعُكل(١١).

٢. أن هذه القراءة قرأ بها اغلب القرّاء المشهورين ومن ضمنهم خمسة من القراء السبع، وهم الكسائي، وحمزة، ونافع، وابن عامر، وعاصم، أما غير القراء السبع فقرءها عدد من القراء أيضاً من اشهرهم حميد بن قيس، ويحيى بن وثاب(٤٢).

وعلى هذه المقايسة تكون القراءة المقروءة على لسان خمسة من القراء السبعة أكثر مقبولية من القراءة التي جاءت على لسان اثنين منهم فقط، حسب ما قرره الطبري في منهج تقبله للقراءات.

٣. أنَّها وردت مقروءة بالتخفيف عن بعض أهل التأويل أيضاً كعبد الله بن مسعود، ومجاهد<sup>(٤٣)</sup>.

ومع ذلك فهى قراءة مقبولة عند

(٤١) ذكر الأخيرة منها الفراء ينظر: معانى القرآن ١/ ٢١٢.

(٤٢) ينظر: الكشف والبيان ٣/ ٧١، والحجّة للقرّاء السبعة ٢٠ / ٢٠. السبعة في القراءات

(٤٣) ينظر: الكشف والبيان ٣/ ٧١، والمحرر الوجيز ١/ ٤٢٨.

جملة من العلماء الذين عنوا بالقراءات القرآنية، كما صرّ حوا بذلك، كالفراء(١٤١)، وابن خالويه (٥٠)، وأبي على الفارسي (٢٠)، وغير ذلك.

فمع وجود هذه المزايا لهذه القراءة التي توافق معظم معايير التقبل عند الطبري إلا أنه أعرض عنها واختار غيرها من القراءات.

وفي هذا النص أيضا نجد أن الطبري يعترض على رأي معاذ الكوفي القائل بالتفريق بين معنى التخفيف والتشديد، إذ قال: فلم نجد أهل العلم بكلام العرب يعرفونه من وجه صحيح.

علماً أن التفريق وارد عن أهل العلم بكلام العرب قبل الطبريّ وبعده، فقد فرّق بين المعنيين الفرّاء في معانيه إذ قال: ((وكأنّ المشدّد على بشارات البشراء، وكأنّ التخفيف من وجهة الأفراح والسرور، وهذا شيء كان المشيخة يقو لو نه))<sup>(٤٧)</sup>.





<sup>(</sup>٤٤) ينظر: معاني القرآن ١/ ٢١٢.

<sup>(</sup>٤٥) ينظر: الحجة في القراءات السبع ٥٠.

<sup>(</sup>٤٦) ينظر: الحجة للقراء السبعة ٢/ ٢١.

<sup>(</sup>٤٧) معاني القرآن، الفراء ١/ ٢١٢.

وذكر هذا الفرق أيضاً ابن قتيبة قال بعد أن عرض لرأي الفراء: ((وَكَأَنَّهُ يُقَالَ على هَذَا: بَشرته فبشر فَهُوَ يبشر. مثل جبرت الْعظم فجبر وقرأت في كتاب سيبوَيْه على الْبَصريين: بَشرته فأبشر مثل: فطرته فَأَفْطر))(١٤١).

أمّا بعد الطبريّ فذكره جمع من العلماء منهم الأزهري<sup>(١٤)</sup>، وابن الجوزي<sup>(٠٠)</sup>، والسمر قندي<sup>(١٥)</sup>.

قوله تعالى ﴿ إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَكَرَةً
 حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ ﴾[سورة البقرة: ۲۸۲].

قال الطبري: ((واختلفت القرأة في قراءة ذلك، فقرأته عامة قرأة الحجاز والعراق وعامة القرأة (إلا أَنْ تَكُونَ بَجُارَةٌ حَاضِرَةٌ) بالرفع، وانفرد بعض قرأة الكوفيين (٣٠) فقرأ به بالنصب، وذلك

(٤٨) ينظر: غريب الحديث (ابـن قتيبة) ٢/ ٢٣٣.

- (٤٩) ينظر: معاني القراءات ١٠٠.
- (٥٠) ينظر: زاد المسير ١/ ٣٣٢.
- (٥١) ينظر: بحر العلوم ١/ ٢١٣.
- (٥٢) وهي قراءة السبعة غير عاصم، ينظر: الحجّة للقرّاء السبعة ١/ ٤٩٩.
- (٥٣) وهو عاصم، ينظر: الحجّة للقرّاء السبعة // ٤٩٩.

وإن كان جائزاً في العربية، إذ كانت العربُ تنصبُ النكرات والمنعوتات مع «كان»، وتضمر معها في «كان» مجهولاً فتقول: «إن كان طعاماً طيباً فأتنا به»، وترفعها فتقول: «إن كان طعام طيب فأتنا به»، فتتبع النكرة خبرها بمثل إعرابها، فإن الذي أختار من القراءة، ثم لا أستجيز القراءة بغيره، الرفع في «التجارة الحاضرة»، لإجماع القرأة على ذلك، وشذوذ من قرأ ذلك نصباً عنهم، ولا يُعترض بالشاذ على الحجة، ومما جاء نصباً قول الشاعر (١٤٥):

أُعَيْنيَ هَلا تَبْكِيَانِ عِفَاقًا

إِذَا كَانَ طَعْنًا بَيْنَهُمْ وعِنَاقًا

وقول الآخر (٥٠):

وَلِلهِ قَومِي: أَيُّ قَوْمٍ لِحُرَّةٍ

إذا كَانَ يَوْمًا ذَا كَوَاكِبَ أَشْنَعَا!!. وإنها تفعل العرب ذلك في النكرات، لما وصفنا من إتباع أخبار النكرات

(٥٤) لم أعثر على قائله.

(٥٥) ورد هذا البيت في كتاب سيبويه منسوباً إلى عمرو بن شأس، مع اختلاف الرواية في صدره، ينظر: الكتاب ١/ ٤٧.

يعرض الطبري في هذه الآية قراءتين لمعمول كان، الأولى جاءت بالرفع والآخرى جاءت بالنصب، ثم يوضّح مفاد كلّ قول من الأقوال حول هاتين القراءتين، ويستشهد على قراءة النصب بأكثر من شاهد شعري صحيح، ثم يرفضها لمخالفة أغلب القراء لها.

فرأيه واضح في معارضة هذين الشاهدين ذلك أنها لا ينهضان دليلاً كافياً في إجازة القراءة بالنصب عند الطرى في هذه الآية.

فهو لم يرتض ذلك حتى على سبيل الاستجازة، علماً أنَّ قراءة النصب لها مسوغات معتبرة، ذلك أنَّها تلتقي مع جملة من شروط القراءات الصحيحة، فمن ذلك:

١. أن قراءة النصب موافقة لرسم المصحف الشريف، وهذا القيد قد احتج به الطبريّ كثيراً على جملة من القراءات فوافق التي توافقه وخالف التي تخالفه إلا في هذا الموطن

(٥٦) جامع البيان ٦/ ٨٠ -٨١.

ومواطن أخرى متفرقة، إذ يتخلى عن منهجه الذي التزمه في قبول القراءات ورفضها.

٢. ومن ذلك أيضاً أن قراءة النصب لها وجه من وجوه العربية الصحيحة والمشهورة، كما هو مسموع من العرب، وقد استشهد الطبريّ لذلك بشعر العرب.

٣. كما أنّ هذه الصياغة قد جاءت في القرآن الكريم كثيراً، من ذلك قوله تعالى: ﴿ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمًا مَّسَّفُوحًا ﴾ [سورة الأنعام: ١٤٥].

٤. ومن ذلك أيضاً أنها جاءت مقروءة على لسان أحد القراء السبعة المشهورين فهو حجّة في القراءة وإن تفرد.

ومع كل ذلك فهى قراءة قد حظيت بقبول بعض العلماء <sup>(٥٧)</sup> الذين عنوا بالدرس القرآني، إلا أنّ الطبريّ رفض كلّ هذا بقوله: (ثم لا أستجيز القراءة بغيره).

والواقع أنَّ الطبريِّ وإن جزم برأيه (٥٧) ينظر مثلًا: معاني القرآن ١/ ١٨٥.





في عدم قبوله لقراءة النصب، إلا أنّ رأيه هذا فيه شيء من الاضطراب إذا ما قابلناه مع آية قرآنية أخرى في تفسيره، إذ يوقفنا هنالك على رأي مغاير لما ذهب إليه في هذه الآية الكريمة تجاه قراءة النصب وتجاه شاهدها المذكور آنفاً، وهذا ما سنتعرف عليه في الآية القرآنية الآتة.

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ
 لَا تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُم بَيْنَكُم
 بِٱلْبَطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ بِجَكْرَةً عَن
 بَرَاضٍ مِّنكُمْ ﴾ [سورة النساء: ٩٢].

قال الطبريّ: ((قرأها بعضهم: (إلا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةٌ) رفعاً، بمعنى إلا أَن تُوحد تجارة، أو تقع تجارة، عن تراض منكم، فيحلّ لكم أكلها حينئذ بذلك المعنى.

ومذهب من قرأ ذلك على هذا الوجه: «إلا أن تكون» تامةً هاهنا، لا حاجة بها إلى خَبر على ما وصفت، وبهذه القراءة قرأ أكثر أهل الحجاز وأهل البصرة (٥٨).

(٥٨) قرأها كذلك: نافع، وابـن كثير، وأبو

وقرأ ذلك آخرون، وهم عامة قرأة الكوفيين (٥٩): (إلا أَنْ تَكُونَ تَجَارَةً)، نصباً، بمعنى إلا أن تكونَ الأموال التي تأكلونها بينكم، تجارةً عن تراض منكم، فيحل لكم هنالك أكلها، فتكون «الأموال» مضمرة في قوله: «إلا أن تكون»، و»التجارة» منصوبة على الخبر. قال أبو جعفر: وكلتا القراءتين عندنا صوابٌ جائزةٌ القراءةُ بها، لاستفاضتها في قرأة الأمصار، مع تقارب معانيها، غير أن الأمر وإن كان كذلك، فإن قراءة

أحدهما: أن في «تكون» ذكر من الأمهال.

ذلك بالنصب أعجبُ إلى من قراءته

بالرفع، لقوة النصب من وجهين:

والآخر: أنه لو لم يجعل فيها ذكر منها، ثم أفردت به «التجارة»، وهي نكرة، كان فصيحاً في كلام العرب النصبُ، إذ كانت مبنيةً على اسم وخبر،

عمرو، وابن عامر، ينظر: الحجّة للقرّاء السبعة ٢/ ٧٨، ومعجم القراءات القرآنية ٢/ ١٢٦.

(٩٩) وهم: حمزة، وعاصم، والكسائي، ينظر: الحجّة للقرّاء السبعة ٢/ ٧٨.

فإذا لم يظهر معها إلا نكرة واحدة، نصبوا ورفعوا، كها قال الشاعر:

إِذَا كَانَ طَعْنًا بَيْنَهُمْ وَعِنَاقًا))(١٠٠).

هذه الآية متقاربة ومشابهة جداً لسابقتها من ناحية التركيب النحوي، وقد اختُلف في قراءتها أيضاً، لكنها انهازت عن تلك الآية أنّ من قرأها بالنصب ثلاثة قرّاء من القراء السبعة، وربها هذا ما دعا الطبريّ أن يجوّز قراءة النصب فيها.

ولم يكتف الطبري بتجويز قراءة النصب فحسب، بل أخذه العجب بها حتى فضّلها على قراءة الرفع، وأحال السبب في ذلك على أمرين:

الأول قوله: (إن في «تكون» ذكر من الأموال).

ويقصد بهذه العبارة أننا إذا اخترنا قراءة النصب فستكون (تجارة) خبر كان، وبهذا احتجنا إلى تقدير اسم لها، والتقدير هنا سيكون حتماً (الأموال)، لأنّه قد تقدم ذكره في الآية نفسها: ﴿لَا تَأْكُلُوا أُمُولَكُم ﴾، فاقترنت "تكون"

(٦٠) جامع البيان ٨/ ٢١٩ -٢٢٠.

بذكر الأموال، وحينها يكون المعنى: "إلا أن تكون الأموالُ تجارةً"، وهذا المشهور من تأويلها.

والواقع أن هذه النكتة هي الفارق الدقيق بين هذه الآية وبين آية الدين من سورة البقرة الآنفة، إذ إن (كان) هنالك لم تقترن بشيء مذكور قبلها، وهذا ما جعل عدداً من القراء يميلون إليها بقراءة النصب في هذه الآية، كما أنه أحد الوجهين اللذين كانا مدعاة للإعجاب عند الطبريّ في قراءة النصب، وهو توجيه يستحق الإعجاب.

ولكن لنمعن النظر في الوجه الثاني الذي دعا الطبري للإعجاب بهذه القراءة، إذ قال: (والآخر: أنه لو لم يجعل فيها ذكر منها، ثم أفردت بـ "التجارة"، وهي نكرة، كان فصيحاً في كلام العرب النصبُ...).

فمفاد قوله هذا أنه لو أفردت كان مع (تجارة) ولم يكن فيها ذكر للأموال، لكان ذلك دليلاً كافياً على صحة نصب (تجارة) وهذا من فصيح كلام العرب، ثم استشهد بشاهد من كلام العرب على

صحة هذا المذهب!. وهو قول الشاعر: إِذَا كَانَ طَعْنًا بَيْنَهُمْ وَعنَاقَا

وما يلفت النظر في هذه المقالة أن هذا ما حدث تماماً مع آية الدَين في سورة البقرة، (فكان) هنالك قد أفردت بـ(التجارة) وهي نكرة، ولم تقترن بذكر شيء، وهذا ما يلزم على حد تعبيره في هذا النص قوة وجه القراءة بالنصب، لكنه مع ذلك رفض رفضاً قاطعاً أن تُقرأ بالنصب.

والأغرب من كلّ ذلك أنّ الشاهد الشعري الذي رفضه في آية الدّين هو نفسه قُومٍ ﴾ [سورة المائدة: ٢]. أصبح دليلاً قوياً على صحة قراءة النصب في هذه الآية!.

والخلاصة فإنّ هذه القراءة قد وجّهت توجيهين متغايرين في آيتين متقاربتين، تارة قوبلت بالردّ والرفض، فلم تنهض حجّة كافية في توجيها كقراءة صحيحة بالنصب، وتارة أخرى حظيت بالتأييد والقبول، وأصبحت حجتها أجرمه، وهو يُجْرمني". واضحة في توجيهها بقراءة النصب.

> ولعلُّ هذا الذي فيه شيء من التناقض، مرجعه إلى ضخامة التفسير،

وتعاقب الأعوام في الاشتغال به، مما يدعوا أحيانا إلى تغيير الآراء وتبديل وجهات النظر في بعض المفاهيم، ويبدو أن هذا ما حصل في توجيه هذه الآية القر آنية .

ولكن هذا يرشدنا إلى عدم وضوح الرؤيا في تقبل القراءة عند الطبري مما يدفعنا إلى القول باضطراب الأصول المعيارية في نقد القراءات القرآنية عند الطبري.

## • قوله تعالى ﴿ وَلَا يَجُرِمَنَّكُمُ شَنَّكُانُ

قال الطبري: واختلفت القرأة في قراءة ذلك، فقرأته عامة قرأة الأمصار: (وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ) بفتح "الياء" من: "جَرَمْتُه أَجْرِمُه"، وقرأ ذلك بعض قرأة الكو فيين.

وعن الأعمش أنه قرأ: (وَلا يُجْرِمَنَّكُمْ) مرتفعة "الياء"، من: "أجرمته

قال أبو جعفر: (والذي هو أولى بالصواب من القراءتين، قراءة من قرأ ذلك: (وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ) بفتح "الياء"،

لاستفاضة القراءة بذلك في قرأة الأمصار(١١)، وشذوذ ما خالفها(١٢)، وأنها اللغة المعروفة السائرة في العرب، وإن كان مسموعاً من بعضها: «أجرم يُجْرِم» على شذوذه، وقراءة القرآن بأفصح اللغات أولى وأحق منها بغير ذلك، ومن لغة من قال «جَرَمْتُ»، قول الشاعر (٦٣): يَا أَيُّهَا المُشْتَكِي عُكْلا وَمَا جَرَمَتْ

إلى القَبَائِل مِنْ قَتْل، وإبْآس(١٤). فاضل الطبريّ هنا بين هاتين القراءتين، وصوّب قراءة الفتح، ونعت الأخرى بالشذوذ، وهذه القراءة التي وسمها بالشذوذ هي قراءة احد

(٦١) وهي قراءة عامة القرّاء غير الأعمش ويحيى، ينظر: إعراب القراءات السبع وعللها ٨٩، ومعجم القراءات القرآنية٢/

- (٦٢) وهي قراءة ابن مسعود، والأعمش، ويحيى، ينظر: مختصر في شواذ القرآن لابن خالویه ۳۱، والتبیان ۳/ ۲۲۲، وشواذ القراءات ١٥٠.
- (٦٣) البيت نسبه ثعلب إلى الفرزدق، وهو غير موجود في ديوانه، ينظر: مجالس العلماء ١/ ١١، وهو بلا نسبة في الزاهر في معاني كلمات الناس ١/ ٣٧٥.
  - (٦٤) ينظر: جامع البيان ٩/ ٤٨٥.

اصحاب التأويل الذين اعتمد عليهم الطبرى كثيرا في تفسيره وهو عبد الله بن مسعود كما أنها قراءة الاعمش كما صرح بذلك وهي أيضاً قراءة ابراهيم ويحيى بن وثاب (۲۰)، كما روى هذه القراءة أحمد بن حنبل، والزَّعْفَرَانيّ، والأصمعي عن نافع (٢٦) وهو أحد القراء السبعة وهذا ما يلزم أخذ القراءة بعين الاعتبار حسب المألوف من منهج تقبل القراءة عند الطبري وغيره.

هذا من جهة ومن جهة أخرى فان لهذه القراءة وجه صحيح من وجوه العربية وقد التفت الى ذلك الطبري واستشهد له بشاهد إلا أنه عدّ هذا الوجه شاذاً علماً أن هذا الوجه هو لغة من لغات العرب التي لا يمكن ان توصف بالشذوذ قال الكسائى: هُمَا لُغَتَان (١٧).

وهي أيضاً قراءة لها معنى قَالَ الزَّجَّاجُ: مَعْنَى ﴿لَا يُجْرِمَنَّكُمْ ﴾ لَا يُدْخِلَنَّكُمْ فِي الْجُرْم، كَمَا تَقُولُ: آثَمَنِي أَيْ أَدْخَلَنِي فِي

- (٦٥) ينظر: معاني القران للفراء ١/ ٢٩٩.
- (٦٦) ينظر: الكامل في القراءات العشر ١/
  - (٦٧) ينظر تفسير القرطبي ٦/ ١١٠.

الْإِثْم (١٨).

قُوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسُ
 إِلَّا إِإِذْنِهِ عَلَى إِسورة هود: ١٠٥].

قال الطبري: ((فقرأ ذلك عامّة قراء أهل المدينة بإثبات الياء فيها (١٩٠): (يَوْمَ يَأْتِي لا تَكَلَّمُ نَفْسٌ)، وقرأ ذلك بعض قراء أهل البصرة وبعض الكوفيين بإثبات الياء فيها في الوصل، وحذفها في الوقف (١٠٠)، وقرأ ذلك جماعة من أهل الكوفة بحذف الياء في الوصل والوقف (١٠٠): (يَوْمَ يَأْتِ لا تَكَلَّمُ نَفْسٌ والوقف).

قال أبو جعفر: والصواب من القراءة في ذلك عندي: (يَوْمَ يَأْتِ)، بحذف الياء في الوصل والوقف إتباعاً لخط المصحف، وأنها لغة معروفة لهذيل، تقول: «مَا أَدْرِ

- (٦٨) ينظر معاني القرآن واعرابه ٢/ ١٥٦.
- (٦٩) وهي قراءة: ابن كثير، ينظر: السبعة في القراءات ٣٣٩.
- (۷۰) قرأها كذلك: أبو عمرو، والكسائي، ونافع، وابن كثير، وأبو جعفر، ينظر: الحجة للقراء السبعة ٢/ ٤١٦، ومعجم القراءات القرآنية ٣/ ١٣٤.
- (۷۱) وهي قراءة عاصم، وعامر، وحمزة، ينظر: الحجة للقراء السبعة ٢/ ٤١٦.

مَا تَقول»، ومنه قول الشاعر (۲۲): كَفُّ مَا تُلِيقُ دِرْهَمَا

جُودًا وأُخْرَى تُعْطِ بالسَّيْفِ الدَّمَا(٧٣).

أيّد الطبري قراءة الكوفيين في هذه الآية القرآنية، وهي قراءة حذف الياء في الوصل والوقف معاً، وعرض في ذلك دليلين، الأوّل مطابقتها لخط المصحف الشريف، والآخر كونها لغة من لغات العرب الفصحاء وهي لغة هذيل كها نسبها، ثم عرض شاهداً شعرياً مؤيداً لهذه القراءة، لتكون هذه القراءة محمولة على وجه من وجوه العربية أيضاً.

أما القراءة التي لم تحظ بقبول الطبري فقد اتسمت بقراءتها من قبل الحجة من القراء كما يسميهم الطبري في جملة من نصوصه وهم: أبو عمرو، والكسائي، ونافع، وابن كثير، وأبو جعفر، فهؤلاء اربعة قراء من أصل سبعة قراء عُدّ كل واحد منهم حجة في قراءته فما بالنا اذ اجتمع أربعة منهم على قراءة معينة فضلا

<sup>(</sup>٧٢) لم أعرف قائله، والبيت من شواهد الفراء، ينظر: معاني القرآن ٢/ ٢٧.

<sup>(</sup>۷۳) جامع البيان ١٥/ ٤٧٩.

عن قراءة غير السبعة لها أيضاً ألا يلتقي هذا القيد مع بعض أصول القراءات التي سار على وفقها الطبري في تفسيره وهو النقل المستفيض عن القراء، وهو ما يلزم عدم القدح بها على أقل التقادير.

• قوله تعالى: ﴿ وَأَخَذْنَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ يَقْسُقُونَ ﴾ يعذابِ بَعِيسٍ بِمَا كَانُواْ يَقْسُقُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٦٥].

قال الطبري: قرأته عامة قرأة أهل المدينة: (بِعَذَابِ بِيسٍ) بكسر الباء وتخفيف الياء (١٤٠)، بغير همز، على مثال «فِعْل»، وقرأ ذلك بعضُ قرأة الكوفة والبصرة (١٤٠): (بِعَذَابٍ بَئِيسٍ) على مثل «فعيل»، من «البؤس»، بنصب الباء وكسر الهمزة ومدِّها، وقرأ ذلك كذلك بعض المكيين، غير أنه كسر باء: (بِئِيسٍ) على مثال «فِعيل».

(٧٤) قرأها كذلك: نافع، وأبو جعفر، وزيد، والمداجوني، وهشام، وأبو عبد الرحمن، والحسن، ينظر: الحجة للقراء السبعة ٢/ ٢١٦. ومعجم القراءات القرآنية ٢/ ٢١٦. (٧٥) وهي قراءة: ابن كثير، وأبي عمرو، وحمزة، والكسائي، ينظر: الحجة للقراء السبعة ٢/

وقرأه بعض الكوفيين (٢١): (بَيْئِس) بفتح الباء وتسكين الياء، وهمزة بعدها مكسورة، على مثال «فَيْعِل»، وذلك شاذ عند أهل العربية،.. وإنها تُكْسر العين من ذلك في ذوات الياء والواو كقولهم: «سَيِّد» و «ميِّت»، وقد أنشد بعضهم قول امرئ القيس بن عابس الكنديّ (٧٧):

يَضْرِبُ فِي يَوْمِ الْهِيَاجِ الْقَوْنَسَا بكسر العين من «فيعل»، وهي الهمزة من «بيئس»، وذكر عن آخر من الكوفيين (۱۸۷ أيضاً أنه قرأه: (بَيْئَسِ) بفتح اللهاء وتسكين الياء وفتح الهمزة بعد الياء، على مثال «فَيْعَل» مثل «صَيْقَل»، وروي عن بعض البصريين أنه قرأه: (بَئِسٍ) بفتح الباء وكسر الهمزة، على مثال «فَعِل»، كما قال ابن قيس الرقيًات (۱۹۷):

<sup>(</sup>٧٦) هي قراءة عاصم (بخلاف)، ينظر: مختصر في شواذ القرآن ٤٧.

<sup>(</sup>۷۷) ينظر البيت: البحر المحيط ٥/ ٢٠٥.

<sup>(</sup>۷۸) وهمي قراءة عاصم (بخلاف)، ينظر: الحجة للقراء السبعة ۲/ ۲۷۷، ومعاني القراءات ۱۹۲.

<sup>(</sup>۷۹) ينظر: ديوانه ١٦٠.

لَيْتَنِي أَلْقَي رُقَيَّةً في

خُلْوَةً مِنْ غَيْرِ مَا بَئِس. وروي عن آخر منهم (۱۰۰ أنّه قرأ: (بِئْسَ) بكسر الباء وفتح السين، على معنى: بئْسَ العذاب.

قال أبو جعفر: وأولى هذه القراءات عندي بالصواب، قراءة من قرأه: (بَئِيس) بفتح الباء، وكسر الهمزة ومدّها، على مثال «فَعيل»، كما قال ذو الإصبع العَدْوانيّ(۱۸):

# حَنَقاً عَلَيَّ، وَمَا تَرَى

لِي فِيهِمُ أَثَراً بَئيسَا لَانَ أَهل التأويل أَجْمَعُوا على أن معناه: شدید، فدلّ ذلك على صحة ما اخترنا(۸۲).

لعل هذه المفردة القرآنية من أكثر المفردات التي تعددت فيها أوجه القراءات القرآنية، إذ خلال مراجعتي لاختلاف قراءتها في كتب القراءات أحصيت لها ما يقرب من خمسة وعشرين

وجها قرئت بها، وربها كان هناك بعض الوجوه والقراءات الاخرى التي لم أقف عليها، وقد ذكر الطبرى سبعة أوجه منها، عرض لبعضها شواهد، وعزف عن الاستشهاد للبقيّة، وهو في كلّ قراءة من القراءات يوضّح لها ويمثل، ثم كالمعتاد في منهجه يرجّح القراءة التي يراها صواباً، وهي قراءة: (بَئيس)، ثم أخذ يحتج لها بشاهد من شواهد العرب، مستدلا به على صحة اختياره، وهو بيت ذي الإصبع العدواني، ولعل عرض الطبرى لسبعة قراءات فقط في هذه المفردة ليلتقى ذلك بها قرره في ان من معانى الاحرف السبعة هو تعدد أوجه القراءات الى سبعة أوجه ولكن لا نعرف لهذه الاحرف معنى حين تصل هذه القراءات الى خمسة وعشرين وجها فهل القرآن نزل على خمسة وعشرين حرفاً أيضاً أم هذه القراءة لا علاقة لها بالأحرف السبعة دون غيرها من القراءات؟.

وعلى كل حال فان معيار تقبل هذه القراءة عند الطبري هو اجماع أهل

<sup>(</sup>٨٠) وهمي قسراءة الحسسن، ينظر: إعسراب القراءات السبع وعللها ١٢٩.

<sup>(</sup>٨١) ينظر: الأغاني ٣/ ٧١.

<sup>(</sup>۸۲) ينظر: جامع البيان ۱۳/ ۲۰۰ -۲۰.

التأويل على معنى القراءة وليس القراءة، وهذه طريقة ذكية من الطبري، فحين وجد الاجماع على قراءته المختارة أمر عسير ضمن هذه الآراء الكثيرة والمتشعبة التجأ الى رصد الاجماع على المعنى ليكون ذلك سبيلاً له في تأييد قراءته المختارة.

#### الخاتمة

يتضح لنا فيها تقدم عدم وضوح الرؤيا في تقبل القراءة عند الطبري مما يدفعنا إلى القول باضطراب الأصول المعيارية في نقده القراءات القرآنية، إذ إن هذه المعايير هي معايير وضعية لم تستند في تقعيدها على وجه شرعي. يلاحظ تركيز الطبري على أهميّة كلام العرب في توجيه جملة من القراءات القرآنيّة، فكان غالباً ما يعرض لآية قرآنيّة أكثر من قراءة ثم يأخذ بعين الاعتبار ما سُمع من العرب مما يتطابق مع إحدى القراءات القرآنيّة، فإذا لم يعترض تلك القراءة عارض رجّحها على غيرها واحتجّ لها بشاهد من شعر العرب أي أن كلام العرب يكون معياراً مهماً عنده

لقبول القراءة القرآنية.

- من القضايا المهمة التي اتضحت خلال البحث أن الطبري يذهب في منهجه النظري مذهب القائلين بتواتر القراءات عن النبي أن وفي منهجة التطبيقي يصنع صنع الناكرين للتواتر فيرجح قراءة وينكر أخرى، ويصوب قراءة ويخطئ غيرها، أي أن التنظير لا يتوافق مع التطبيق.
- كما تدعونا هذه الصفحات الى اعادة النظر في المقولة التي أصبحت كالمسلمات في الدرس اللغوي الحديث والتي تنص على ان الكوفيين يجعلون القراءات بمختلف مستوياتها اصلا من اصولهم ولا يخطئونها خلافاً للبصريين الذين يتشددون في ذلك ويخطئون بعض القراءات ولا يأخذوا إلا بالقراءات المتواترة كما أشار الى ذلك الدكتور المخزومي (١٨٠٠).
- فالطبري علم من أعلام الكوفة

<sup>(</sup>٨٣) ينظر: مدرسة الكوفة ٣٨٤.

<sup>(</sup>٨٤) ينظر: الشاهد وأصول النحو ٤٧.

وقد بدا منه ما بدا في نقد القراءات وطرح جملة منها ولعلني لا ابالغ ان قلت ان العكس اقرب الى الصواب ان أخذنا بعين الاعتبار شدة تحفظ سيبويه في ظاهر كلامه في نقد القراءات مع شدة جرأة الطبري في رد جملة منها وكذا فعل الفراء في معانيه (٥٠).

### أهم المصادر

- الإبانة عن معاني القراءات: القيسي، أبو محمد مكي بن أبي طالب حَمّوش بن محمد بن مختار (ت: ٤٣٧هـ)، تح: د. عبد الفتاح إسهاعيل شلبي، دار نهضة –مصر.
- الإتقان في علوم القرآن: السيوطي،
   جلال الدين عبد الرحمن بن أبي
   بكر، (ت ٩١١هـ)، تح: محمد سالم
   هاشم، دار الكتب العلمية، بيروت،
   لبنان، ط٢، ٢٠٠٧م.
  - الشاهد وأصول النحو في كتاب
- بحوث في منهج تفسير القرآن الكريم: محمود رجبي، تر: حسين صافي، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، بيروت، ط١، ٢٠٠٧م.

- سيبويه: د. خديجة الحديثي، مطبوعات جامعة الكويت، ١٩٧٤م.
   إعراب القراءات السبع وعللها: ابن خالويه، محمد بن أحمد بن نصر، (ت٣٠٦هـ)، تح: أبي محمد الأسيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١،٢٠٠٦م.
- آلاء الرحمن في تفسير القرآن: محمد جواد البلاغي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، (د. ت).
- البحر المحيط في التفسير: الأندلسي، أبو حيان محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان، (ت ٥٤٧هـ)، تح: صدقي محمد جميل، دار الفكر، بيروت، ١٤٢٠هـ.
- بحوث في تأريخ القرآن وعلومه: الزرندي، أبو الفضل مير محمدي، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ط١،
- (٨٥) صرح الفراء بتضعيف جملة من القراءات ومن ضمنها بعض السبعة حتى كُتب في ذلك بحث بعنوان (تخطئة الفراء للقراء).

- البيان في تفسير القرآن: الخوئي، أبو
   القاسم الموسوي، مؤسسة الأعلمي،
   بيروت، ط٣، ١٩٧٤م.
  - تأریخ القرآن: د. عبد الصبور شاهین، نهضة مصر، ط۳، ۲۰۰۷م.
- التبيان في تفسير القرآن: الطوسي،
   محمد بن الحسن، (ت ٤٦٠هـ)،
   تح: أحمد حبيب قصير العاملي، دار
   إحياء التراث العربي، بيروت، ط١،
   ١٤٠٩هـ.
- التمهيد في علوم القرآن: محمد هادي معرفة، مؤسسة التمهيد، إيران، ط١، ٢٠٠٧م.
- جامع البيان عن تأويل آي القرآن:
   الطبريّ، أبو جعفر محمد بن جرير
   بن رستم، (ت ٣١٣هـ)، تح: أحمد
   محمد شاكر و محمود محمد شاكر، دار
   ابن الجوزي، القاهرة، ٢٠٠٨م.
- الجامع لأحكام القرآن: القرطبيّ،
   محمد بن احمد الأنصاري، (ت
   ١٧٢هـ)، تح: أبو إسحاق إبراهيم
   اطفيش، مؤسسة التاريخ العربي،
   بيروت، ١٩٨٥م.

- الحجّة في القراءات السبع: ابن خالویه، الحسین بن أحمد، (ت ۷۳۰هـ)، تح: أحمد فرید المزیدي، دار الکتب العلمیة، بیروت، ط ۲، ۲۰۰۷م.
- الحجّة للقراء السبعة: الفارسي، أبو علي الحسن بن أحمد بن عبد الغفار، (ت ٣٧٧هـ)، تح: كامل مصطفى الهنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ٢٠٠١، م.
- حقائق هامة حول القرآن الكريم: العاملي، جعفر مرتضى، المركز الإسلامي للدراسات، بيروت، ط٥، ٢٠١٠م.
- خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب: البغدادي، عبد القادر بن عمر، (ت ١٠٩٣هـ)، دار صادر، بيروت، ط ١.
- دراسات قرآنية في علوم القرآن الكريم: د. محمود البستاني، مطبعة البقيع، قم، ط١، ٢٠٠٧م.
- زاد المسير في علم التفسير: ابن الجوزي عبد الرحمن بن على بن محمد، (ت





٥٩٧هـ)، تح: عبد الرزاق المهدى، الجوزى (ت ٥٩٧هـ)، تح: د. رشيد دار الكتاب العربي، ببروت، ط١، ١٤٢٢هـ.

- الزاهر في معاني كلمات الناس: ابن الأنباري محمد بن القاسم، (ت ۳۲۸هـ)، تح: د. حاتم صالح الضامن، دار الرشيد للنشر، العراق، ١٩٧٩م.
- السبعة في القراءات: ابن مجاهد أحمد بن موسى التميمي (ت ٣٢٤هـ)، تح: د. شوقی ضیف، دار المعارف، مصر، ۱۹۷۲م.
- شواذ القراءات: الكرماني، أبو عبد الله محمد بن أبي نصر، (ت ق٦هـ)، تح: د. شمران العجلي، مؤسسة البلاغ، بيروت، (د. ت).
- ظاهرة نقد القراءات ومنهج الطبري فيها: د. إسماعيل أحمد الطحان، مجلة حولية كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة قطر، العدد: السابع، سنة ١٩٨٩م.
- فنون الافنان في عجائب علوم القرآن: أبو الفرج عبد الرحمن بن

عبد الرحمن، مطبعة المجمع العلمي، بغداد، ۱۹۸۸م.

- في الأدب الجاهلي: د. طه حسين، دار المعارف، مصر، ط١٦، ١٩٨٩م.
- القراءات عند ابن جرير الطبري في ضوء اللغة والنحو: أحمد خالد بابكر، (أطروحة دكتوراه)، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ١٩٨٣م.
- الكافى: الكليني، محمد بن يعقوب بن إسحاق، (ت ٣٢٩هـ)، تح: على أكبر غفاري، دار الكتب الإسلامية، طهران، ط۳، ۱۳۸۸ هـ.
- الكامل في القراءات والأربعين الزائدة عليها: المغربي أبو القاسم يوسف بن على بن جبارة بن محمد (ت: ٢٥٥هـ)، تح: جمال بن السيد بن رفاعى الشايب، مؤسسة سما للتوزيع والنش، ط١، ٢٠٠٧ م
- الكشف والبيان عن تفسير القرآن: الثعلبي، أحمد بن محمد بن إبراهيم، (ت ٤٢٧هـ)، تح: محمد بن عاشور، دار احياء التراث العربي، بيروت،

ط۱،۲۰۰۲م.

- مجاز القرآن: معمر بن المثنى التيمي،
   (ت۲۱۰هـ)، تح: د. محمد فؤاد
   سزكين، مكتبة الخانجي، القاهرة،
   ۱۹۸۸م.
- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: ابن عطية الأندلسي، عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام، (ت ٢٤٥هـ)، تح: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١،٢٢٢هـ.
- مختصر في شواذ القرآن: ابن خالويه،
   الحسين بن احمد بن حمدان، (ت
   ۳۷۰ هـ)، تح: برجشتراسر، دار
   الهجرة، (د. ت).
- المستدرك على الصحيحين: الحاكم النيسابوري، محمد بن عبد الله بن محمد، (ت ٥٠٤هـ)، تح: يوسف عبد الرحمن المرعشلي، دار الكتاب العربي، بيروت، (د. ت).
  - مسند أحمد بن حنبل: أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (ت ٢٤١هـ)،

- تح: شعيب الأرنؤوط، وآخرون، مؤسسة الرسالة، ط١، ٢٠٠١م.
- معاني القراءات: الأزهري، محمد بن أحمد، (ت ٣٧٠ هـ)، تح: أحمد فريد المزيدي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٩٩م.
- معاني القرآن: الفراء، يحيى بن زياد، (ت ٢٠٧هـ)، تح: أحمد يوسف نجاتي ومحمد علي النجار، دار المصرية للطباعة والنشر، ط١، (د. ت).
- معاني القرآن وإعرابه: الزجاج، أبو إسحاق إبراهيم السراي، (ت ١١٣هـ)، تح: علي جمال الدين محمد، دار الحديث، القاهرة، ٢٠٠٤م.
- معجم القراءات القرآنية: د. أحمد ختار عمر، و د. عبد العال سالم مكرم، انتشارات أسوه، إيران، ط ١، ١٩٩١م.
- مناهل العرفان في علوم القرآن: الزرقاني، محمد عبد العظيم، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٤، ٢٠٠٣م.



د عبد الزهرة جاسم الخفاجي
 م . م . عصام فخري برتو
 الكلية الاسلامية – النجف الاشرف



اصل عنوان البحث: [دور التآلف والتسامح واللاعنف في ترسيخ الانتماء والتماسك الاجتماعي من خلال القرآن الكريم] وقد رأينا ان هذا العنوان لا يفى بتغطيته بحث قصير، قمنا بصياغته كما هو مدون في اعلاه.

يتناول البحث اهم الرؤى التي تطرح حول موضوعة السلم والتسامح واللاعنف والانتماء، لما تمثله هذه الافكار من مرجعية مهمة للمجتمع الاسلامي والذي ستظل به حاجة ملحة لمثل هذه النظريات والتي وفى القرآن الكريم الحديث عنها جميعاً.

وقد قسم البحث على مقدمة ومباحث وخاقة ضمت خلاصة البحث ثم اهم التوصيات التي خاطب بها السيدان الباحثان المجتمع الاسلامي.

#### المقدمة:

ان التحدث عن التسامح والنقد اللاذع ضد العنف يشمل مختلف جوانب الحياة، ابتداءً من علاقة المرء بذاته، وبأفراد أسرته، ومحيطه الاجتماعي، وكذا علاقته بالدولة والنظام الحاكم فيها، وانتهاءً بعلاقته بالآخر، أياً يكن هذا الآخر، لذا يجب رفض العنف بكل أشكاله، واعتبار اللاعنف نظرية متكاملة، ومنهج سلوك متواصل، وخياراً حضارياً ينبغى أن نوفر عوامل نجاحه الذاتية والموضوعية، وإذا أردنا أن نصل مع الآخرين إلى الحل الصحيح، والاجتماع على رأي صائب، لكى نحصل على النتيجة المطلوبة، يجب علينا أن نسلك طريقاً بعيداً عن العنف، ونتبع أسلوب التفاهم بالحكمة والموعظة الحسنة والهدوء في معاملتنا مع الآخرين، حينئذ نصل موفقين إن شاء الله تعالى إلى الغاية والهدف.

أما الانتهاء بمفهومه البسيط يعنى الارتباط والانسجام والإيهان مع المنتمى إليه وبه، وعندما يفتقد الانتهاء

فهذا يعنى أن به خللاً ومع هذا الخلل تسقط صفة الانتهاء.

بها ان القرآن الكريم كتاب هداية وإرشاد وموعظة، فقد أراد للإنسان العيش الكريم، والحياة الهانئة المطمئنة، وحثه كذلك على السمو والارتقاء، وجعله يعيش حياة خالية من النكد، وان يسير بها ينسجم وخلقه، حيث إن الله تعالى فضله على جميع مخلوقاته، إذ جعله سوياً، وأودع فيه عقلاً هو بمنزلة الميزان الذي يزن به جميع الأشياء، ويميز الحق من الباطل، والصحيح من الخطأ، والعدل من الظلم، لذلك أمر الإنسان ذا العقل، بأن صاحب العقل، هو من يعي الكلام ويفهم سر الخطاب، وطلب منه أن يتخذ العقل معياراً، بها أن العقل ينصاع للحق ويخضع للكمال، فقد مال إلى النهج الصحيح والطريق السوي، ولا يتحقق ذلك إلا بتمسك الإنسان بالخلق الرفيع، ونبذ كل ما هو بعيد عن الطبيعة الإنسانية كالعنف والاحتراب، وإشاعة ثقافة الموت، وهدر كرامة الإنسان حيث يفضي إلى انقراضه وإنهاء

وجوده، وهذا مخالف لإرادة الله سبحانه وتعالى.

القرآن الكريم فيه مطالب كثيرة، وفلسفات متنوعة، وقضايا متعددة، وأمور ظاهرة وأخرى باطنه، وكلها تصب في خدمة الإنسان وتسير بمصلحته، والمطلوب من الإنسان أن يفكر ويتأمل، ويبحث وينقب، ومن جملة ما طرح القرآن الكريم التسامح ونبذ العنف الذي يعنى التجاوز والابتعاد عن كافة أشكال العنف وقتل النفس تحت أي ذريعة، إذ أن القتل من اكبر الكبائر، وان قاتل النفس المحترمة لا يشم رائحة الجنة، فضلاً عن انه سيلاقى العقاب والعذاب من قبل مليك مقتدر يوم الجزاء.

وحاولنا تسليط الضوء على موضوع التسامح والانتهاء، ونبذ الاحتراب والاقتتال، وزرع الفتنة بين صفوف المسلمين لغرض تهشيم وتمزيق صفوفهم وفك أواصرهم، وهو ما شاهدناه ونشاهده يومياً على مسرح الحياة، على يد أناس يدّعون الانتهاء إلى الإسلام،

وهم حقيقة لا تربطهم أي صلة بمبادئ الإسلام ونهجه القويم، وما قولهم إلا زور وبهتان وباطل ما كانوا يدّعون، وأيضاً قد وردت أحاديث كثيرة عن سيد المرسلين على بأن التفكر والتأمل والتسامح ونبذ العنف أفضل من العبادة، حيث إن المسلم من سلم الناس من يده ولسانه، كما ورد في الحديث الشريف.

### المبحث الأول:

معنى التآلف والتسامح واللاعنف والانتهاء في اللغة والاصطلاح.

أولاً: معنى التآلف: هو المداراة والاستيناس(١)، ومألفة أي محلاً لألفتهم يألفون به، وآنست به وأحببته (۲).

- (١) ابن الأثير: أبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم، ت (٢٠٦هـ)، النهاية في غریب الحدیث، ط٤، تح: طاهر احمد الغراوي ومحمود محمد الطناحي، مؤسسة اسماعلیان، قم، ۱۳۲٤ه، ۱/ ۲۰؛ ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم، ت (۷۱۱هـ) لسان العرب، مطبعة أدب الحوزة، قم، ١٤٠٥هـ، ٩/ ١١.
- (۲) ألمجلسي، محمد باقر، ت (۱۱۱۱هـ)، بحار الأنوار، ط٢، تح: إبراهيم الميناحي ومحمد باقر، دار إحياء التراث العربي،

وكلمة (التآلف) وردت في القرآن الكريم، إذ قال تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [سورة آل عمران، : ١٠٢]، هذا وان الله عز وجل يؤلف بهم بين قلوبهم عبادة بعد عداوة الفتنة كما ألف بين قلوبهم بعد عداوة الشرك(٣).

وقوله تعالى: ﴿ وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمُّ لَوْ أَنفَقْتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّآ أَلَّفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ ۚ إِنَّهُ، عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [سورة الأنفال: ٦٣]، والمؤلفة قلوبهم: استمالة قلوبهم بالإحسان والمودة، وقوله عز وجل: ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْمَانِمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ فُلُوبُهُمْ ﴾ [سورة التوبة: ٦٠].

ثانياً: التسامح لغةً: يرجع اصل اشتقاق كلمة التسامح إلى الجذر (سمح)، وهو الملاينة والموافقة على ما أريد منهُ (٤)،

(٤) قلعجي، محمد، معجم لغة الفقهاء،

رجل سمح، ورجال سمحاء، وقد سمح سهاحة وجاد بها لهُ(٥)، والمسامحة المساهلة، وتسامحوا: تساهلوا(٢).

يتضح مما سبق، ان التسامح يستخدم للدلالة على الجود والكرم والعطاء واللين والتساهل والموافقة على الطلب، وهذه المعاني قي حقيقتها تعبر عن الأخلاق الإنسانية الرفيعة.

أما التسامح اصطلاحاً: هي كلمة تستخدم في الإشارة إلى المارسات جماعية كانت أم فردية والتي تقتضي نبذ التعصب والتطرف، إذ هو نوع من أنواع الإحسان إلى النفوس التي جُبلت على حب من أحسن إليها، لذا فإن التسامح يؤدي إلى المحبة والتآلف ونبذ

بیروت، ۱۱۹۸۳م، ۲۶/ ۲۹۸.

<sup>(</sup>٣) القاضي النعمان، أبي حنيفة بن محمد، ت (٣٦٣هـ)، شرح الأخبار، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ب. ت، ٣/ ٣٨٤.

ط۲، دارالنفائس، بیروت، ۱۹۸۸م، ص ۶۶۹.

<sup>(</sup>٥) الفراهيدي، أبي القاسم الهروي، ت (۲۲٤هـ)، العين، ط١، تح: محمد عبد المعيد، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٣٨٤هـ، ٣/ ٨٤.

<sup>(</sup>٦) الجوهري، الصحاح، ١/ ٣٧٦؛ ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ٣/ ٩٩؛ ابن منظور، لسان العرب، ٢/ ٤٨٩؛ الفيروز أبادي، القاموس المحيط، ١/ ٢٢٩.

العنف والتناحر، فهو الروح التي تخلو من العنف والتطرف(٧).

يمكن القول: في ضوء مما تقدم إن التسامح هو الموقف من الآخر سواء كان بالفكر أو بالرأي، ذلك الفكر الذي ينم عن سعة صدر واستعداد لفهم وتفهم الآخرين سواء كانوا أجانب مختلفين في الأصل أو الجنس أو الدين او اللغة، أو كانوا من أبناء الوطن، ولكنهم يختلفون في الرأي والفكر والمصالح.

ثالثاً: اللاعنف: العنف: ضد الرفق، عنف يعنف عنفاً فهو عنيف، ووجدت له عليك عنفاً ومشقة (١٠)، والتعنيف: التعيير واللوم (١٩)، واللاعنف: بمعنى الرفق، والرفق خلاف العنف، يقال: رفقت أرفق أرفق الحديث الشريف

قال الرسول ﷺ: ((إن الله جل ثناؤه يجب الرفق في الأمر كله)) ((())، هذا هو الأصل ثم يشتق منهُ كل شيء يدعوا إلى راحة وموافقة.

قال ابن منظور (۱۲): ((العنف الخرق بالأمر وقلة الرفق به، وهو ضد الرفق... وهو عنيف إذا لم يكن رفيقاً في أمره)).

وبها ان معنى اللاعنف هو بمعنى الرفق، ففي ذلك قال الإمام الكاظم للله: ((الرفق نصف العيش))(۱۱)، والرفق:

(۱۱) ابن قدامة، عبد الرحمن، ت(۲۸۲ه)، الشرح الكبير، د. ط، دار الكتاب العربي، بيروت، ب. ت، ۲/ ۳۲۳؛ ابن حزم، محمد بن علي بن احمد، ت(۲٥٤هـ)، المحلي، ط۱، دار الفكر، بيروت، ب. ت، ۱۱/ ۲۱۱؛ ابن حنبل، احمد، (ت ۲٤١هـ)، مسند احمد، د. ط، دار صادر، بيروت، ب. ت، ۲/ ۳۳؛ البخاري، بيروت، ب. ت، ۲/ ۳۳؛ البخاري، عمد بن إسماعيل، ت(۲۵۲هـ)، صحيح البخاري، دار الفكر، بيروت، ۱۹۸۱م، ۸۰.

(۱۲) ابن منظور، لسان العرب، ۹/ ۲۵۷.

<sup>(</sup>٧) ابن بشير، حكمت، سماحة الإسلام في التعامل مع غير المسلمين، دار الفكر، بيروت، ب. ت، ص١.

<sup>(</sup>۸) الفراهيدي، العين، ۲/ ۱۵۷.

<sup>(</sup>٩) الجوهري، الصحاح، ٤/ ١٤٠٧.

<sup>(</sup>۱۰) ابن فارس، معجم مقاییس اللغة، ۲/ ۱۸.

<sup>(</sup>۱۳) الكليني، محمد بن يعقوب، ت (۱۳هـ)، الكافي، ط٤، تح: علي اكبر غفاري، دار الكتب الإسلامية، طهران، ١٣٦٥هـ، ٢/ ١٢٠؛ القاضي النعمان،

لين الجانب والاصفاح عن الزلل وان لايكلف احد فوق طاقته (۱٤).

رابعاً: الانتهاء: في اللغة: نمى، أي انتمى الرجل إلى قومه (١٥)، أي ارتباط الفرد بجهاعة.

أما الانتهاء اصطلاحاً: هو النزعة التي تدفع الفرد للدخول في إطار اجتهاعي فكري معين بها يقتضيه هذا من التزام بمعايير وقواعد هذا الإطار وبنصرته والدفاع عنه<sup>(۱۲)</sup>.

والانتهاء كمفهوم ينتمى إلى المفاهيم النفسية الاجتماعية ويعنى الاقتراب والاستمتاع بالتعاون أو التبادل مع آخر وفى الحقيقة أن دافع الانتهاء إذا

دعائم الإسلام، ط٢، تح: على اصغر فيضي، دار المعارف، القاهرة، ب. ت، .708 /77

- (١٤) ألطريحي، مجمع البحرين، ٢/ ٢٠٧.
- (١٥) الطبرى، الفضل بن الحسن، ت (٤٨٥هـ)، إعلام الورى بأعلام الهدى، ط۱، مطبعة ستارة، قم، ۱٤۱۷هـ، ۱/ ١٨٠؛ ألمجلسي، بحار الأنوار، ٢٠/ ٩٦.
- (١٦) حلي، علي عبد الرزاق، دراسات في المجتمع والثقافة والشخصية، ط٢، دار النهضة العربية، بيروت، ١٩٨٤م، ص ۲۳۹.

توافر لدى الفرد وتحفز يبلغ من القوة أنه يستطيع أن يعدل كثيراً من سلوك الفرد حتى يصبح سلوكه مطابقاً لما يرتضيه مجتمعه. فعندما ينضم الفرد إلى الجماعة يجد نفسه، في كثير من الأحيان، مضطراً إلى التضحية بكثير من مطالبه الخاصة ورغباته قى سبيل الحصول على القبول الاجتماعي من أفراد الجماعة وتجده يساير معايير الجماعة وقوانينها وتقاليدها فيتوحد الفرد مع الجماعة فيرى الجماعة وكأنها امتداد لنفسه يسعى من أجل مصلحتها ويبذل كل جهد من أجل إعلاء مكانتها ويشعر بالفوز إذا فازت أو بالأمن كلما أصبحت آمنة. والانتهاء الوطني يعتبر من أوضح نهاذج التوحد مع المجتمع حيث يلاحظ تأثير شخصية الأمة على شخصية الفرد وتطابق شخصيته مع النمط الثقافي السائد. أما إذا لم يتوفر دافع الانتهاء، فسوف يصبح الفرد في حالة حياد عاطفي بالنسبة للآخرين أو المجتمع ومعنى ذلك إما أن ينحصر اهتمامه في ذاته أو يصبح في حالة ركود

وعدم نشاط لعدم توفر الدافع على أداء فعل معين(١٧).

# المبحث الثاني: تأصيل السلم واللاعنف في المجتمع من خلال الانتهاء:

إن استخدام إستراتيجية اللاعنف اليدوي ضرورة محتمة بالنسبة إلى من لا قوة له، وكذا من له قوة، فبغير هذا النهج قد لا تنجح الدعوة، ولم يكتب النجاح لدعوات الأنبياء والمصلحين، لولا استخدامهم هذا الطريق الذي هو خيار لكل مصلح عظيم، وصاحب مبدأ رشيد، فما تقول في نبى الإسلام محمد الله على الاذي في الاذي في مكة؟. إن التاريخ يشهد بأنه كان يتجرع الاعتداءات اليدوية بكل رحابة صدر، فحين كان أبو لهب يضربه بالحجارة، وأم جميل تلقى في طريقه الأشواك، وكافر آخر يفرغ على رأسه الكريم سلى الشاة، وهو في الصلاة، ومشرك يبصق في وجهه الطاهر، وزائغ يلقى القذارة

(۱۷) سنو، غسان منير، القيم والمجتمع، ط٣، دار صادر، بیروت، ۱۹۹۷م، ص۳۰.

في طعامه، ومولى أبي جهل يشج رأسه بقوس، فرماه ابن قميئه بقذافه فأصاب كفه، ورماه عبد الله بن شهاب بقلاعه فأصاب مرفقه، وضربه عتبة بن أبي وقاص على وجهه فشج رأسه فنزل من فرسه ونهبه ابن قمیئه (۱۸)، وکان يقول على: ((اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون))(١٩)، وهكذا كان نوح ولوط وإبراهيم وإسماعيل الله، واللاعنف اليدوي سلاح يجلب إلى الداعي النفوس، ويؤلب على أعدائه الناس، ولذا يحكى عن غاندى محرر الهند قوله: تعلمت من الحسين الله كيف أكون مظلوماً فأنتصر. وما أحوجنا -نحن-لتعلم هذا الدرس؟.

- (١٨) ابن عساكر، على بن القاسم بن هبة الله، ت (٥٧١هـ)، تاريخ مدينة دمشق، د. ط، تح: علي شيري، دار الفكر، بيروت، ١٤١٥، ٦٢/ ٢٤٨؛ ابن شهرآشوب، أبي عبد الله محمد بن على، ت (٥٨٨هـ)، مناقب آل أبي طالب، د. ط، المكتبة الحيدرية، النجف الاشرف، ١٩٥٦م، .177 /1
- (١٩) الراوندي، قطب الدين، ت (٥٧٣هـ)، الخرائج والجرائح، ط١، المطبعة العلمية، قم، ۱۶۰۹هـ، ۱/ ۱۲۶.

وقد يخلط أناس بين الآيتين في قوله تعالى: ﴿ ٱلشَّهُرَاكُوَامُ بِٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَّامِ وَٱلْحُوْمَاتُ قِصَاصٌ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَٱعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَٱعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [سورة البقرة: ١٩٤]، وقوله تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفْوَ وَأَمْنَ بِٱلْعُرُفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَيْهِلِينَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٩٩]، مع أن لكل منهما مجالاً غير مجال الآخر، فيقول: كيف يمكن أن يؤمر الإنسان بعدم رد الاعتداء، فإن ذلك مما يسبب غلواء المعتدين، أو فسادهم أكثر فأكثر، لكن لكل شيء مجال، فالدعوة تحتاج إلى قدر كبير من السلم، وبالأخص إذا قاومتها قوى هائلة، بينها لا تملك الدعوة شيئاً إلا الحق، فالإعراض هو الترك والإهمال، وعدم الدخول في جدال يضيع معهُ الوقت والجهد دون أن يحقق شيئاً في طريق الواجب.

والشعور بالانتهاء من أهم دعائم نشر التسامح في المجتمع، والذي يحافظ على استقراره ونموه وهو يشير إلى مدى شعور أفراد المجتمع بالانتهاء

إلى مجتمعهم، ويمكن أن نستدل على ذلك من خلال المشاركة الإيجابية في أنشطة المجتمع، الدفاع عن مصالح المجتمع، الشعور بالفخر والاعتزاز بالانتهاء للمجتمع، المحافظة على ممتلكات المجتمع، وكل هذه السمات يمكن أن تقاس ويستدل عليها بالمجتمع، فأساس الانتهاء هو مشاركة سكان المجتمع وحث الآخرين على التعاون معهم لمواجهة المشكلات ووضع البرامج المناسبة لمواجهتها.

يعد مفهوم الانتهاء الاجتماعي واحداً من أهم المفاهيم المركزية التي تحدد طبيعة علاقة الفرد بالجماعة في كل زمان ومكان وإفشاء السلم والتسامح، يقابله على الضد تماماً مفهوم الاغتراب الذي يعني الابتعاد النفسي للفرد عن ذاته وعن جماعته وإثارة الحقد والضغينة، وسواء ابتعد الفرد عن جماعته أو غادرها إلى جماعة أخرى، فهو في كلتا الحالتين إنها يفقد انتهاءه لجماعته من جانب ويواجه برفض الجاعة الأخرى له من جانب

آخر لاختلاف عاداته وقيمه ونمط شخصيته وخبراته مما يسبب غربته من ناحية، وعدم انتهائه لمجتمعه من ناحية أخرى، وهناك حقيقة واضحة أن البشر كائنات اجتهاعية، مخلوقات تتجمع سوياً ويعتمد كل منها على الآخر جسمياً أو نفسياً عبر الحياة، فالعلاقات الوثيقة مع الآخرين وتبادل المحبة والوئام تبدو من الضروريات، وهي أمور تتكامل مع بقاء الإنسان ورفاهيته فالبشر قادرون على تقديم كل منهم للآخر أعظم مسرات الحياة وأفراحها وكذلك أحزانها العميقة، كما يمكنهم إعطاء نوع من التعاطف والتأكيد والحماية من الأخطار وبالتالي فان حاجة الفرد للآخرين تكمن في مساعدته وانتهاءه على حل مشاكله وإرضاء حاجاته التي لا يستطيع حلها وإرضاءها بمجهوده الخاص، فيشعره بالأمن ويزيدوا من احترامه لنفسه.

وتبرز أهمية الانتهاء على المستوى الاجتماعي؛ فهو العماد الفقرى للجماعة وتماسكها، ويدونه تفقد الجاعة تماسكها

وتماسك الجماعة فهو انجذاب الأعضاء لها والذي يتوقف على مدى تحقيق الجاعة لحاجات أفرادها في دامت الجماعة تحقق حاجات الفرد فيمكنها أن تؤثر في أفكاره وسلوكه عن طريق تلك الفوائد التي يحصل عليها من وراء انتائه لها(۲۰).

وقد وردت آیات وروایات کثرة في العفو ونبذ العنف منها:

١. قال تعالى: ﴿ وَٱلْكَ ظِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسُّ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة آل عمران: .[148

٢. قال تعالى: ﴿ وَلَا نَزَالُ تَطَّلِعُ عَلَى ا خَابِنَةٍ مِّنْهُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِّنْهُمْ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [سورة المائدة: ١٣].

٣. قال تعالى: ﴿ فَأَصْفَحِ ٱلصَّفَحِ ٱلْجَمِيلَ ﴾ [سورة الحجر: ٨٥].

٤. قال تعالى ﴿ أَدْفَعُ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ

<sup>(</sup>٢٠) الشناوى، محمد، التنشئة الاجتماعية للطفل، ط٢، دار صفاء، القاهرة، ۲۰۰۱م، ص۵۳.



ٱلسَّيِّئَةَ خُنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ﴾ [سورة المؤمنون: ٩٦].

٥. قال تعالى: ﴿ وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَأُهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَمِيلًا ﴾ [سورة المزمل: ١٠].

لذا نرى نبى الإسلام العظيم علله كان يصرّ بلالاً وخباباً، وسمية وعماراً، وغيرهم.. ممن ترد عليهم الصدمات المرهقة من الكفار، ليس ذلك لأن رد الاعتداء غير صحيح، بل ذلك لأن رد الاعتداء لصاحب الدعوة، ينقض الغرض، ولذا حين قبض الإسلام على السيف، وضع حداً للفوضي والاعتداءات الوحشية، وإن تذرع بالعفو في كثير من الأحيان حين لم يكن ضاراً، فمن شرائط المصلح الإسلامي في هذا العصر، إذا أراد نجاح قصة الإسلام أن يتذرع باللاعنف الجسدي، فلا يضرب بيد، ولا يرفس برجل، ولا يتناول بالأسنان، لمن قابل دعوته، واستعمل الشدة تلقاءه، أما السيف وآلة النار فهم كفيلان بالاخفاق قطعاً. وعندما يدعو الانسان المسلم

لسلوك طريق السلم واللاعنف، يدأ ولساناً وقلباً، فإنه يستند لجملة من الأسس التي بلور من خلالها نظريته هذه، وأهم مرتكزاته في ذلك، تتمثل فيها يلي:

١. القرآن الكريم: ففيه العديد من الآيات البيِّنات، وهي الآيات التي تحث الإنسان على اجتراح هذه الطريق الشائكة، ولا نزال نرى في القرآن الحكيم خير دعوة علمية وعملية إلى اللاعنف والسلم.

وهنا أسجل بعضاً من هذه الآيات ليتدبرها القارئ:-

يقول سبحانه وتعالى: ﴿ أَدَّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [سورة النحل: ١٢٥].

وقال عز وجل: ﴿ وَإِذَا خَاطُبُهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُوا سَكَنَمًا ﴾ [سورة الفرقان: ٦٣].

وقال تعالى: ﴿ وَلَا تُجُدِلُواْ أَهْلَ ٱلْكِتَبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [سورة العنكبوت: ٤٦].

وقال تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمُنُ وَأَمُنُ وَأَمُنُ وَأَمُنُ وَأَمُنُ وَأَمُنُ وَأَمُنُ وَأَمُنُ إِلَيْكَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٩٩].

وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَسُبُّواْ الَّذِينَ يَدُعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّواْ اللَّهَ عَدَّوًا بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ [سورة الأنعام: ١٠٨].

وقال تعالى: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ أَلَّهِ لِنَتَ لَهُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَأَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكً فَاعْفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ ﴾ [سورة آل عمران: ١٥٩].

وقال تعالى: ﴿ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُوّاً أَلَا يَعْبُونَ أَن يَغْفِر اللَّهُ لَكُمْ ﴾ [سورة النور: ٢٢]، إلى غيرها وغيرها من آيات الذكر الحكيم.

٣٠. سيرة الرسول الله وأهل بيته الله فهم (صلوات الله عليهم) كانوا أبرز تجلِّ ومصداق لسلوك منهجية (السلم واللاعنف) في الأمة، ويُعد الرسول الأكرم الله قائد الحركة السلمية اللاعنفية الأولى في تاريخ العالم، لأنه ولأول مرة في التاريخ، وبعد فترة من الرسل ظهرت هذه الحركة السلمية الشاملة، والإلهية والإلهية

المباركة، بقيادة الرسول الأعظم محمد بن عبد الله الله وذلك بهذا الشكل الذي لا يزال يتفاعل في النفوس، ويترك أثره الطيب في العالم حتى اليوم.

ولم تنطلق نظرية السلم واللاعنف من الفراغ، ولم تنشأ من استنساخ تجارب الآخرين من غير تعقل، إنها الأصل كان قرآنياً ونبوياً وعقلياً، إذ إن الأصل في الإسلام السلم واللاعنف، إذاً هذه الفكرة ليست أضغاث أحلام، كما قد يتوهم البعض في محاولة منهم لكشط منهج اللاعنف بسهولة، وأتى لكشط منهج اللاعنف بسهولة، وأتى لمم ذلك؟. مادام هذا المسلك طريق الأنبياء والأئمة والمصلحين، قال تعالى: ﴿ سُنَةَ اللهِ فِي الّذِينَ خَلَواً وسورة الأحزاب: ٦٢].

فالكثير من الناس في حالة الغضب يتناسى هذه المفردة (التسامح) بالرغم من ترديده لها طوال الأوقات الهادئة التي يمر بها، خصوصاً إذا كان في موضع الواعظ، كأن يكون مدرساً في



فصل دراسي، أو خطيباً في مسجد، أو كاتباً في صحيفة... إلخ، فهذه حقيقة موجودة عند الكثير من الناس، فهم يتحدثون عن التسامح ليلاً ليارسوا العنف صباحاً، يؤمنون بالتسامح نظرياً ويكفرون به عملياً، تراهم يقولون مالا يفعلون، وهذه الحقيقة لمسناها بأنفسنا وأثرت تأثيراً في انتهاءاتنا.

قد يتضح لنا من خلال السياق السابق بأن اللاعنف اللساني هو أصعب بكثر من اللاعنف اليدوي، ولذا ترى كثيراً ما لا يستعد الإنسان على أن يضرب أحداً أو يطلق عليه النار، بينها يستعد أن يسلقه بلسان حاد ويهمزه ويلمزه؛ وذلك لأن اللسان لا عواقب له في الدنيا غالباً حتى يخاف الإنسان من شروره إذا أطلقه بالسباب والطعن وما إليهما، بينما اليد لها من العواقب الوخيمة الشيء الكثير، وعلى أى حال فاللاعنف اللساني هو أن يزمّ الإنسان لسانه ويلجم كلامه عن النيل من المعتدى سواء كان معتدياً بيد أو

لسان، وهو فضيلة كبرى يلزم على أصحاب الدعوة أن يهارسوها، وفي القرآن الحكيم: ﴿ ٱدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَكُ، عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ، وَلِيُّ حَمِيمٌ اللهِ وَمَا يُلَقَّ عَمَا إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّهُ آ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴾ [سورة فصلت: ٣٤ - ٣٥]، إنه حظ يسميه إله الكون حظاً عظياً، إذ كيف يقدر إنسان أن يرد السب بالمدح، والقدح بالثناء، والتنقيص بالإطراء، إلا إذا كان صابراً، وإلا إذا كان ذا حظ عظيم. وفي دعاء الإمام السجاد الليخ المعروف بدعاء مكارم الأخلاق: ((اللهم صلِّ على محمد وآل محمد وسددني لأن أعارض من غشنى بالنصح، وأجزى من هجرني بالبر، وأثيب من حرمني بالبذل، وأكافئ من قطعني بالصلة، وأخالف من اغتابني إلى حسن الذكر، وأن أشكر الحسنة، وأغضى عن السيئة))(۲۱).

<sup>(</sup>٢١) زين العابدين، الإمام على بن الحسين، ت (٩٤هـ)، الصحيفة السجادية، ط١، تح: محمد باقر الموحد، مطبعة نمونة، قم، ۱۱۱ – ۱۱۱ ه، ص ۱۱۱ – ۱۱۲.

# المبحث الثالث: معاني التسامح وألفاظه في القرآن الكريم:

قلنا ان القرآن الكريم كتاب هداية وإرشاد وموعظة، فقد أراد للإنسان العيش والحياة الهانئة المطمئنة، وحثهُ كذلك على السمو والارتقاء، واراد له أن يعيش حياة خالية من النكد، فمن جملة ما طرحهُ القرآن الكريم (التسامح) الذي يعنى التجاوز والابتعاد عن كافة أشكال العنف وقتل النفس تحت أي ذريعة، وأن قاتل النفس المحترمة لا يشم رائحة الجنة أبداً.

جعل الله سبحانه وتعالى السهاحة أساساً من أسس هذا الدين الحنيف، وشواهدها في آيات القرآن ألكريم: فقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنَّ أَسْلَمَ وَجْهَهُ. لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَٱتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ۗ وَٱتَّخَذَ ٱللَّهُ إِبْرَهِيمَ خِلِيلًا ﴾ [سورة النساء: ١٢٥]..

> القرآن الكريم وإن لم يكن قد ذكر عبارة (التسامح) نصاً، إلا ان هناك آيات كثيرة أشارت بالمضمون الى ذلك، مثل (العفو -التجاوز -الهجر الجميل...

الخ)، فأن كل هذه المعاني وسواها تدل دلالة واضحة على التسامح والسير على مبدأ العفو والصفح والترغيب وأخذ المحبة والتآخي، والشعور بالانتهاء للمجتمع من أهم دعائم المجتمع، والتي تحافظ عل استقراره ونموه وهو يشير إلى مدى شعور أفراد المجتمع بالانتهاء إلى مجتمعهم، وعدم إشاعة النعرات الجاهلية التي لا ماتفضي إلا الى الاقتتال والاحتراب، وزرع الفتنة وإشاعة ثقافة الموت في المجتمع.

بها ان الكلهات والمعاني الدالة على التسامح في القرآن الكريم كثيرة، فيمكن ان نورد بعض هذه المعاني

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَارَىٰ وَٱلصَّبِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْبَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [سورة البقرة: ٦٢]. فالآية، كما هو واضح قد اشترطت

الإيمان، سواء من اليهود والنصاري أو سواهم، أي امنوا بالله عز وجل،

إذ انه سبحانه هو الذي يجازي العبد، يوم الجزاء، أو اليوم الآخر، وأنت يا رسول الله، لا عليك إلا البلاغ، يعني أن تبلغ رسالتك إلى الناس كافة، وان الله سبحانه هو الذي يتكفل بعد ذلك الأمر وهذا هو قمة التسامح، وعدم الحث على العنف واستعمال القوة والسيف في تبليغ الرسالة، في دعوة الناس إلى دخول الإسلام، وهذا دليل ما بعده دليل وحجة بالغة على من يدعى بأن الإسلام قام بالسيف.

وأما قوله تعالى: ﴿ ... وَقُولُواْ لِلنَّـاسِ حُسْــنَا وَأَقِيــمُواْ ٱلصَّــكَلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلرَّكَوْةَ . . ﴾ [سورة البقرة: ٨٣]، فقد قال الطباطبائي(٢٢١): ((والمعنى قولوا للناس قولاً حسناً، وهو كناية عن حسن المعاشرة مع الناس، كافرهم، ومؤمنهم..))، أي قول الرفق واللين والمداراة والتجاوز، وعدم قول الكلام الذي يثير استعمال

(۲۲) الطباطبائي، محمد حسين، ت (١٤١٢هـ)، تفسير الميزان، مطبعة بهمن، قم، ب. ت، ۱/ ۲۱۹.

العنف والقوة، ويدعو إلى الاقتتال ونشر الفتنة وإشاعة الفوضى بين صفوف الناس عامة مؤمنهم وكافرهم وينتهوا من عدم التعرض للمسلمين بأذى والاقتتال، أو اعتراض في شأن من الشؤون.

وان التسامح والسماح مهمان في المحبة والتعايش السلمي بين الشعوب والأمم، في إعمار الأرض ومن عليها، وبالتالي يؤديان إلى الانتهاء الذي هو من الحاجات المهمة التي تُشعر الفرد بأنه جزء من جماعة معينة، سواء كانت هذه الجماعة الأسرة -الرفاق- جماعة مهنية، وأنه جزء من وطن معين، ويُولَد هذا الشعور الاعتزاز والفخر بانتهاء الفرد لهذه الجهاعة وشعوره بالرضا والارتياح، وان عدم التسامح مما لاشك فيه بأنه يفضي إلى الحروب، وقتل الأخ أخاه في الإنسانية ان لم يكن أخاه في الدين أو المذهب، أو اعتناق فكر معين، فإن الإنسان مخير بالانتهاء إلى الفكر الذي يميل إليه أو الذي يجده مطابقاً مع ميوله وأهوائه.

وفي نفى الإكراه الذي يفضى إلى النفور وعدم الإذعان الى الحق، وارتقاء سبيله، قال تعالى: ﴿ لَا ٓ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ۚ قَد تَّبَيَّنَ ٱلرُّشَٰدُ مِنَ ٱلْغَيَّ فَمَن يَكُفُر بِٱلطَّغُوتِ وَيُؤْمِنَ بِٱللَّهِ فَقَدِ تصديقاً علمياً...)). ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوَةِ ٱلْوُنْقَىٰ ... ﴾ [سورة القرة: ٢٥٦]. .

> وهذا المبدأ من أعظم المبادئ الواضحة التي دلت، بشكل جلي و واضح، على التسامح ونبد العنف، وعدم استعمال القوة مع الآخر، في إجباره على اعتناق الإسلام، أو إيهانه بفكرة من الأفكار، أو قضية من القضايا العقائدية أو الفلسفية.

قال الطباطبائي (٢٣): ((لا إكراه في الدين، نفي الدين الإجباري، لما إن الدين وهو سلسلة من المعارف العلمية التى تتبعها أخرى عملية يجمعها إنها اعتقادات، والاعتقاد والإيمان من الأمور القلبية التي لا يحكم فيها الإكراه والإجبار، فإن الإكراه إنها يؤثر في الأعمال الظاهرية والحركات البدنية

(۲۳) الطباطبائي، تفسير الميزان، ۲/ ٣٤٢.

المادية، وأما الاعتقاد القلبي فله علل وأسباب أخرى قلبية من سنخ الاعتقاد والإدراك، ومن المحال ان ينتج الجهل علماً، أو تولد المقدمات الغير علمية

ومن معاني التسامح أيضا: (العفو)، وهو تجاوز المعتدى عليه عن ذنب المعتدى وترك عقابه عن الذنب الذى اقترفه، وبالتأكيد إن الذي يترك العقاب هو القادر عليه (٢٤)، ففي قوله تعالى: ﴿ إِن نُبُدُواْ خَيْرًا أَوْ تُخَفُّوهُ أَوْ تَعَفُواْ عَن سُوٓءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوًّا قَدِيرًا ﴾ [سورة النساء ١٤٩].

ففي هذه الآية دلالة واضحة على التسامح والعفو، إذ يقول العيني والمحقق الاردبيلي (٢٥٠): ((إن تبدوا،

(۲٤) الفراهيدي، العين، ۲/ ۲٥٨؛ ابن السكيت، يعقوب بن إسحاق، ت (۲٤٤هـ)، ترتيب إصلاح المنطق، ط١، تح: محمد حسين بكائي، مؤسسة الطبع والنشر، مشهد، ۱٤۱۲هـ، ص۲٥٦؛ ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ٤/ ٥٦.

(٢٥) العيني، (ت ٥٥٥هـ)، عمدة القارى،د.ط، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ب.ت، ۱۲/ ۲۹۱، الاردبيلي،

أي تظهروا خيراً، أي حسناً جميلاً من القول والفعل بالنسبة إلى من أحسن إليكم بل اعم، أو تخفوه، أي تفعلوا ذلك سرأ وخفية، أو تعفوا عن سوء، أي تصفحوا عمن أساء إليكم مع القدرة على الانتقام، ولاتجهروا لهُ بالقول بالسوء، ولا بأدنى من ذلك وأقوى، فأنتم محتاجون إلى العفو فينبغى أن تفعلوا ذلك بالطريق الأولى، لأنكم إن عفوتم عفيتم، وإن رحمتم رحمتم، وهو ظاهر عقلاً وشرعاً)).

ومن الآيات البينات التي تدل على التسامح:

 قوله تعالى: ﴿ أَن يُؤْتُوا أُولِي الْقُرْبَى . ١ وَٱلْمَسْكِكِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُوّاً أَلَا يُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمُّ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [سورة النور: ٢٢].

# توله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي يَقَبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ

احمد بن محمد (ت ٩٩٣ هـ)، زيدة البيان في احكام القرآن، د.ط، تح: محمد باقر البهبودي، المكتبة المرتضوية، طهران، ص ۲۶۱.

عِبَادِهِ وَيَعْفُوا عَن ٱلسَّيَّاتِ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَلُونَ ﴾ [سورة الشورى: ٢٥]. ٣. قوله تعالى: ﴿ يَكَأَهُلَ ٱلْكِتَابِ قَدُ جَاءَكُمُ رَسُولُنَا يُبَيِّثُ لَكُمُ كَثِيرًا مِّمًا كُنتُمُ تُخَفُونَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَعَفُواْ عَن كَثِيرٌ قَدُ جَآءَكُم مِّنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينُ ﴾ [سورة المائدة: ١٥].

٤. قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ عُرُمٌّ بُغِيَ عَلَيْهِ لَيَنْصُرَنَّهُ ٱللَّهُ إِنَ ٱللَّهُ لَعَفُوًّ

غَـفُورٌ ﴾ [سورة الحج: ٦٠].

إن العدل بالاقتصاص من الظالم شرع الله، ولكن الله سبحانه وتعالى يمدح نفسه بالعفو والمغفرة.

وأيضاً من المعاني الدالة على التسامح هي (الصفح)، فإن الصفح يكون ابلغ من العفو، وقد يعفو الإنسان ولا يصفح، وقيل: صفحت عنهُ: أي عفوت عنهُ(٢٦).

(٢٦) الفراهيدي، العين، ٣/ ١٢٢؛ الفيروز آبادي، القاموس المحيط، ١/ ٢٣٤؛

وقال الزبيدي ((۱ (الصفح ترك التأنيب، وهو ابلغ من العفو))، فإن العفو ترك المأخوذة بالذنب، والصفح ترك أثره من النفس (۲۸).

ومن الآيات التي تدعو إلى التحلي بهذه الصفة عديدة منها:

٢. قال تعالى: ﴿ وَلَا نُزَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَالِهُ عَلَى خَالِهُ عَلَى خَالِهُ عَلَى خَالِهِ مِنْهُمْ إِلَا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحُ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾
 وأصْفَحُ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾
 [سورة المائدة: ١٣].

٣. قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ
 إن مِنْ أَزْوَنِهِكُمْ وَأَوْلَلاكُمْ
 عَدُوَّا لَّكُمْ فَأَخْذَرُوهُمْ وَإِن تَعْفُواْ
 وَتَصْفَحُواْ وَتَغْفِرُواْ فَإِنَ ٱللَّهَ غَفُورٌ

الزبيدي، محب الدين أبي الفيض، ت (١٢٠٥هـ)، تاج العروس، د. ط، تح: علي شيري، دار الفكر، بيروت، ١٩٩٤م، ٤/ ١٢١.

(۲۷) الزبيدي، تاج العروس، ۱۹/ ۲۸۶. (۲۸) المصدر نفسه، ۱۹/ ۱۸۷.

رَّحِيثُم ﴾ [سورة التغابن: ١٤].

وأيضاً من صور التسامح في القرآن الكريم هي (المغفرة)، فهناك فرق بين الغفران والستر، ولكن اصل المغفرة التغطية والستر، إذ إن الغفران أخص وهو يقتضي إيجاب الثواب، والستر سترك الشيء بستر ثم استعمل في الإضراب عن ذكر الشيء فيقال: ستر فلان على فلان إذا لم يذكر ما اطلع عليه من عثراته، وستر الله عليه خلاف فضحه، ولا يقال لمن يستر عليه في الدنيا إنه غفر له، لأن الغفران ينبئ عن استحقاق الثواب، فإن الغفران يقتضي إستاط العقاب، وإسقاط العقاب هو إيجاب الثواب الثواب.

ويقول ابن منظور (٣٠): ((الغفور الغفار، جل ثناؤه، ومعناها الساتر لذنوب عباده المتجاوز عن خطاياهم وذنوبهم، يقال: اللهم اغفر لنا مغفرة وغفراً وغفراناً إنك أنت الغفور الغفار

<sup>(</sup>۲۹) أبو هلال العسكري، ت (۳۹۰هـ)، الفروق اللغوية، ط۱، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ۱۲۱هـ، ص۱۸۷. (۳۰) ابن منظور، لسان العرب/ ٥/ ٢٥.

يا أهل المغفرة، واصل المغفرة التغطية والستر، غفر الله ذنوبه أي سترها)).

وبها ان المغفرة هي الستر وعدم كشف الذنوب، فهذا الأمر يمثل أرفع أخلاق التسامح، أما إذا عكس ذلك من الكشف عن عورات الناس فإن ذلك يسبب نفور الناس من صاحب العورة، وهذا الأمر لهُ اثر نفسي كبير كما تعلمون. التي تتحدث عن المغفرة فهي كثيرة

١. قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوَّءًا أَوْ يُظْلِمُ نَفْسَهُ، ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ ٱللَّهَ يَجِدِ ٱللَّهَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [سورة النساء: ۸۱۱].

 توله تعالى: ﴿ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ ٱلْأُخْتَكَيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَكَفٌّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [سورة النساء: ٢٣].

٣. قوله تعالى: ﴿ قُل لِّلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِن يَنتَهُواْ يُغُفَّرُ لَهُم مَّا قَدُ سَلَفَ وَإِن يَعُودُواْ فَقَدْ مَضَتْ سُنَّتُ ٱلْأُوَّلِينَ ﴾ [سورة الأنفال: ٣٨].

٤. قوله تعالى: ﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَكَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَق تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللَّهُ ۖ فَيَغُفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [سورة البقرة: ٢٨٤]. ٥. قوله تعالى: ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَتَفَطَّرْنَ مِن فَوْقِهِنَّ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ وقد وردت آيات القرآن الكريم لِمَن فِي ٱلْأَرْضُّ أَلَا إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾[سورة الشورى: ٥].

٦. قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلَهُ السَّيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهُمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَأُغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمُ عَذَابَ ٱلْجِيمِ ﴾ [سورة غافر: ٧].

٧. قوله تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ عَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمُلْتَهِكَنِهِ وَكُنُّهُ و وَرُسُلِهِ عَلَا نُفَرَّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُّسُ لِهِ } وَقَ الْواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ۖ غُفْرَانَك رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [سورة البقرة: ٢٨٥].

وإذا كانت الآيات الكريمة تجعل

المغفرة خاصة بالله سبحانه وتعالى، فهو المطلع على جميع الذنوب لا تخفى عليه خافية، وهو الذي يسترها في الدنيا والآخرة.

هذه معاني قرآنية محكمة من قطعيات الدين على إن التسامح لغة إسلامية أصيلة، ومعنى أخلاقي شرّعه الإسلام، فهو أساس التعامل الذي يفترض أن يحكم.

وهو أساس التعامل الذي يفترض أن يحكم علاقة الناس بعضهم ببعض، أما الإصرار على رفض التسامح فهو إصرار على إلحاق الأذى بالنفس قبل الآخرين، وهو إصرار على المعاناة الشخصية في مواجهة قلب يموج بذكريات مؤلمة عن الآخرين.

## المبحث الرابع: أنواع التسامح:

إن الهدف الأساس من التسامح هو التعايش السلمي بين جميع الناس من دون تمييز، والحيلولة دون أن تشيع الشحناء والبغضاء، وبالتسامح تشيع المحبة والمودة والانتهاء فيها بين أفراد المجتمع، فعلى الرغم من وجود

الاختلافات بين الناس من حيث الأصول العرقية والدينية والفكرية، إلا إننا كمسلمين نعمل بموجب القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة يجب علينا أن لا نتهايز فيها بيننا، ونعيش بأمن وسلام متحابين مسالمين، ومن هذا يمكن أن نتكلم عن هذا الموضوع بشيء من التفصيل، فيمكن أن يُقسم التسامح على أنواع أهما: -

# ١. التسامح العرقي:

الكل يعرف ان مجتمعنا اليوم يعيش ببيئة تمتاز بالاختلاف العرقي بين بعض أفراد مجتمعنا والمجتمعات الأخرى، هذا الأمر وفق العقل والمنطق أمر طبيعي، ففي قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ عَلَيْكُمْ وَالْفَرْضِ وَالْفَلْكُمُ وَمِنَ الْمُعْرِبِ وَالْفَرْضِ وَالْفَلْكُمُ الْمِنْكِمِ وَالْفَلْكُمُ الْمِنْكِمِ وَالْفَلْكُمُ الْمِنْكِمِ وَالْفَلْكُمُ الْمِنْكِمِ وَالْمُؤْلِكُمُ الْمَاكِمِينَ ﴾ [سورة الروم: ٢٢].

لكن ورغم ذلك يجب ان يكون التوافق والتسامح هو الأساس، لأن هذا الأمر فرضه القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، ودليل كلامنا هذا هو ان الدين الحنيف جعل الناس سواسية،

ويمكن تغيير سلوك الفرد عن طريق التسامح والتمسك بالجاعة، فكل جماعة لها معاييرها وقيمها التي يتحتم على الفرد المنتمي إليها اكتسابها، ويتمكن الفرد عن طريق انتهائه للجهاعة من اكتساب الميراث الثقافي الذي يمكنه من التفاعل ايجابيا مع أفراد مجتمعه، وتساعد الجهاعة الفرد على ممارسة أنواع من النشاط، يستغل فيه قدراته ويكتشف قدرات أخرى، لا فضل لأحد منهم على احد إلا بالتقوى، فهي المعيار الوحيد الذي يمكن خلاله تمييز بين الناس.

ان الله سبحانه وتعالى جعل المؤمنين أخوة متحابين، ونهاهم عن التفرقة والاختلاف، فقال عز وجل: ﴿ إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ [سورة الحجرات:

وقال الرسول الكريم الله : ((لا تباغضوا ولا تحاسدوا ولا تدابروا عباد الله إخواناً ولا يحل لمسلم أن يهجر أخاه

فوق ثلاثة أيام))(١٦)، وقال ﷺ: ((لا يؤمن أحدكم حتى يجب لأخيه ما يجب لنفسه))(٢٦).

فالمؤمن يُسر ما يسر أخاه، ويحزن ما يحزنه، ويريد لأخيه ما يريد لنفسه من الخير، وهذا إنها يأتي مع سلامة الإنسان من الغش والغل والحسد.

ومن صفات الإنسان المؤمن التسامح على الرغم من اختلاف في الأصول العرقية، والدعاء لإخوانه بالمغفرة، وهذا ما أكده القرآن الكريم،

(۳۱) مسلم النيسابوري، أبي الحسن بن الحجاج، ت (۲۲۱هـ)، صحيح مسلم، د. ط، دار الفكر، بيروت، ٨/ ٩؛ الشهيد الأول، محمد بن مكي، ت (۲۸۷هـ)، القواعد والفوائد، د. ط، تح: عبد العباس الحكيم، مكتبة المفيد، قم، ب. ت، ٢/ ١٦٠؛ العظيم أبادي، عمد شمس الحق، ت (۱۲۲۹هـ)، عون المعبود، ط۲، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٥هـ، ۱۲/ ١٧٤.

(۳۲) النووي، محي الدين، ت (۲۷٦هـ)، المجموع، د. ط، دار الفكر، بيروت، ب. ت، ۹/ ۱۹۵۳؛ الشربيني، محمد بن احمد، ت (۹۷۷هـ)، مغنى المحتاج، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ۱۹۵۸م، ۲۲۳.



فَفِي قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو ۚ بِٱللَّهِ ۚ وَلَا تَحَـٰزَنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقِ مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا مِمَّا يَمْكُرُونَ ﴾ [سورة النحل: وَلِإِخْوَانِنَا ٠. . وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُو بِنَاغِلًّا لِّلَّذِينَ الحشم: ١٠].

## ٢. التسامح الفكرى:

هذا النوع من التسامح يتجسد في نشر أفكار الإنسان ومبادئه، فلا يحل القوة والتعصب والغضب محل التفاهم والتناظر وتبادل الأفكار، وأيضاً يجب أن لا يستعمل طرف على حساب طرف آخر القوة والضغط وسيلة لبسط سيطرته ونفوذه، وإيهام الناس ان الحق معه، بل العكس من ذلك فيجب أن يكون الحوار وتبادل الأفكار والآراء قائمة على أساس الرفق واللين وإثبات الفكرة وفق الأدلة والبراهين.

إذ يقول الله عز وجل: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ۚ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ أَ وَهُو أَعْلَمُ ٣. علاقة المسلمين بغيرهم: بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ [سورة النحل: ١٢٥]، وقال تعالى: ﴿ وَأَصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا

.[١٢٧]

ءَامَنُواْ رَبُّنَا إِنَّكَ رَءُونُ رَّحِيمٌ ﴾ [سورة فهي دعوة لكل الناس بالحكمة الصحيحة وهي البرهان الموضح للحق، والمزيل للشبهة، والصرف عن القبيح على وجه الترغيب في تركه والترهيب في فعله، وفي ذلك تليين القلب بها يوجب الخشوع، وتقدير الكلمة التي هي أحسن بالموعظة الحسنة التي تنفعهم، والرفق والوقار والسكينة، والتناصح بالحكمة من غير فظاظة ولا تعسف، وقوله تعالى: ﴿ أَذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُۥ طَغَي اللهُ فَقُولًا لَهُ وَقُولًا لَّيِّنًا لَّعَلَّهُ ويتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴾ [سورة طه: ٤٤].

ويفهم من هذا كمال المبالغة في استعمال حسن الخلق وعدم الغلظة والغضب، واستعمال الملاينة وعدم الخشونة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ولو كان الفاعل كافراً.

الأصل في علاقة المسلمين بغيرهم هو السلم، وقد أمرنا الله تعالى بالقسط

معهم وعدم الظلم، ولم ينهنا عن برهم والإحسان إليهم، وفي ذلك حضٌ على التعايش والإنسجام في ظل الدائرة الإنسانية الواسعة، قال الله تعالى: ﴿ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَجْعَلَ يَنْنَكُرْ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ عَادَيْتُم مِّنْهُم مُّودَّةً ۚ وَٱللَّهُ قَدِيرٌ ۖ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۗ ۞ لَا يِنَهُ كُونُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَانِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُهُ مِن دِينرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُواْ إِلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ۞ إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَنَلُوكُمْ فِ ٱلدِّينِ وَأَخْرَجُوكُم مِّن دِينَرِكُمْ وَظُلَهَرُواْ عَلَىٰٓ إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ ۚ وَمَن يَنُولَهُمْ فَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [سورة الممتحنة: . [ q - v

وهنا يحق لنا أن نتساءل: ما الذي سيحدث لو تبنى كافة الناس خيار اللاعنف كسلاح من أسلحة المواجهة؟. وللإجابة دعونا نعود قليلاً مع السيرة النبوية ولكوننا متخصصين فيها، نرى أن الرسولﷺ وباستخدامه لسلاح اللاّعنف، أصبح الكفار إلى حد ما مكتوفي الأيدي أمامه، وكانت النتيجة كسب المسلمين المعركة بأقل الخسائر وبأقصر الطرق، وفي مكة لم يستخدم

رسول الله ﷺ السلاح حتى للرد على اعتداءات قریش، ولکن بعد أن تغیّر واقع المسلمين وكونوا دولة ذات سيادة في المدينة المنورة غيروا هذا النهج واستخدموا السلاح، ولماذا كان هذا الاستخدام؟ بالتأكيد لرّد الاعتداء فقط، فهكذا كانت الانطلاقة الإسلامية التي بدأها الرسول الأكرم الله المناه وهكذا ينبغي أن تستمر.

فالإسلام دين السلام، ولذا يقول الله تعالى في القرآن الحكيم: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱدْخُلُوا فِي ٱلسِّلْمِ كَآفَةً وَلَا تَتَّبِعُواْ خُطُورتِ ٱلشَّيْطِينَ إِنَّهُ، لَكُمْ عَدُقٌ مُّبِينٌ ﴾ [سورة البقرة: ۲۰۸]، وليست الحرب والمقاطعة وأساليب العنف إلا وسائل اضطرارية شاذة، على خلاف الأصول الأولية الإسلامية، حالها حال الاضطرار لأكل الميتة وما أشبه، وإنها الأصل السلام ولذا تقدر الحرب بقدرها في الإسلام، ومع ذلك يقول سبحانه وتعالى: ﴿ ... فَمَن ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَٱعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمُ .. ﴾ [سورة البقرة:

بَصِيرٌ ﴾[سورة البقرة: ٢٣٧]، وهذا النجاح الكبير لنبى الإسلام والأئمة إنها هو لأسباب من جملتها السلام الذي كانوا يتحلون به في كل شؤونهم.

الخاتمة

بالعقل يتميز الإنسان عن الحيوان. وللإنسان آمال ورغبات تنتظم عن طريق العقل وينبغى أن يوجهها إلى ما يصلح حاله في الدارين، وبهذا ينال الخيرات. ولكن إذا كان العقل تابعا للآمال والرغبات انقلب الإنسان رأساً على عقب واختلفت الأفكار والآراء والمفاهيم لديه. وقد أخبرنا الله تعالى عن هذه الحقائق بقوله: ﴿ أُرَّءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَـٰذَ إِلَىٰهَهُ. هَوَىٰلُهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا أَوْ يَعْقِلُونَ ۚ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ ۚ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَكِيلًا ﴾[سورة الفرقان: ٤٣ –٤٤]. والمسلم ينظم الأمور بعقله،

ويكون هدفه الأساسي هو إمتثال أوامر

١٩٤]. ثم في مكان آخر يقول عز الله تعالى، وهذا أهم ما يميز المسلم وجل: ﴿ .. وَأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ عن غيره، أما الكافر فيستحب السعى وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَضْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ لَتحقيق آماله ورغباته ويهمل أوامر الله تعالى.

في الكثير من الأحيان قد نسمع عن هذه المفردة، أعنى التسامح، فيحرّم الإسلام الغدر والاغتيال والإرعاب وكل ما يسمى اليوم بالعنف والإرهاب، فإنه لا عنف في الإسلام، ولا يجوز أي نوع من أعمال العنف والإرهاب الذي يوجب إيذاء الناس وإرعابهم، والغدر جمم وبحياتهم، أو يؤدى إلى تشويه سمعة الإسلام والمسلمين، ففي كل المواطن التي يشرح لنا القرآن الكريم الخصام والنزاع بين رسل الله وبين أقوامهم، يبين لنا أن سبب العدوان الذي لحق بالأنبياء لم يكن إلا لأنهم يقولون ربنا الله، ولم يكن لأنهم قاموا بضر ب أو قتل أو اغتيال.

إن العنف ليس أسلوباً وظيفياً تلجأ إليه على مقتضى الجبر والاضطرار، بل هو من صميم عقيدتها السياسية، واختيار يرقى إلى مستوى الفريضة.

ولقد ألصق هذا الأسلوب بالإسلام وبالحركة الإسلامية تهمة (الإرهاب)، وأحيا التهم القديمة عن انتشار الإسلام بالسيف، وعجز المسلمين وتخلفهم في بناء العلاقات وتكوين القناعات بـ(الحوار)، في الوقت الذي ترسخت على مستوى عالمي فكرة التغيير بالحوار وبالتراضي وبالأساليب الديمقراطية، والإسلام بريء من التهمتين، فهو يحرِّم الإرهاب، وهو يحمل أعظم وأوسع دعوة للحوار عرفها تاريخ البشرية.

فاللاعنف إذاً، ليس وليد الضعف في الذات، أو القوة الضخمة لدي الآخر، وإنها هو جزء من بنية المنظومة العقدية والفكرية الإسلامية، التي ترى في اللاعنف الطريق السليم في التعامل مع المغاير الثقافي أو السياسي.

لنا توصيات نعتبرها من ثمار التسامح والانتهاء، فلكي نعيش هاتين المفردتين الجميلتين في حياتنا، نحتاج إلى ممارستهما عملياً طوال الأوقات، في البيت، في المدرسة، في المتجر، في

المصنع،... إلخ، وان الانتهاء الاجتهاعي للموطن مرهون بالإشباعات المادية والمعنوية لأفراده، وأنها الأطر التي يستقى منها في التنشئة الاجتماعية بها فيها من لغة، وفكرة، وفن الثقافة، وليجعل كل شخص منا من نفسه قدوة في التسامح واللاعنف، مع زوجته، مع أولاده، مع أصدقائه، مع معارفه، مع جيرانه، مع طلابه، مع محاوريه، مع مجتمعه... الخ.

واتضح أن التنشئة الاجتماعية أكثر دوائر الانتهاء أهمية في حياة الشباب الأسرة والأصدقاء، ثم الدين والمؤسسات الدينية (دور العبادة)، ثم الانتهاء لزملاء العمل والدراسة، كما اتضح أن الانتهاء لمنطقة السكن، والانتهاء للمجتمع المحلي (المدينة التي يعيش فيها الشخص)، والمجتمع القومي يحتل درجة أقل من سابقاتها.



أ. م . د . صلاح كاظم داوود القصاب لطيف نجاح شهيد الفتلاوي الجامعة المستنصرة - كلية التربية



تتصدى هذه الدراسة المقتضبة، الى موقع شواهد القرآن الكريم والقراءات، من المنظومة اللغوية العربية ولا سيما في مجال ضبط قواعد اللغة التي اشتملت على ذكرها مصنفات النحو [على وجه الخصوص]، وتمييز صحيح الكلام من سقيمه، وهي المباحث التي عنيت برصدها ومناقشتها مصنفات اللحن، القديمة منها والحديثة.

وقد جاء البحث كحديث مسترسل يصلح ان يكون مقدمة لما يعنيه العنوان من منطوق يبسط القول بمعايير الخطأ والصواب في قراءات القرآن.

هو أن الفارق بين حقيقتي القرآن،

والقراءات يكتنفه شيء من الغموض

على الرغم من محاولة بعض علماء

التفسير واللغة وضع حدود فاصلة

بين الحقيقتين، وموطن الغموض كامنٌ

في عدم إفراد قراءة بعينها بوصفها

القرآن منطوقا، إذ إن ما يُطلَقُ عليه

بالقراءة العامة لا تعدو عن كونها

إحدى القراءات السبع، وما أكسبها

الدرجة العليا من القبول مرده إلى أنس

الناس بها خواصِ وعوام، لا إلى وجود

مُسَلَّمات قطعية تقضى بوجوب القراءة

بها، أو كونها الممثلة للقرآن فحسب<sup>(۱)</sup>.

النصوص التي خاضت في مسألة التفريق

بين القرآن والقراءات، لا نكاد نتبين وجه

الفرق بدقة، يقول الزركشي: ((القرآن

والقراءات حقيقتان متغايرتان. فالقرآن

وحتى عندما نستقرى أشهر

عن معياري القرآن والقراءات إننا نقصد بمعيار القرآن -في نطاق دراستنا هذه -هو ما قرأ به حفص عن عاصم، لأنها القراءة المتواترة، والمتعبد بها في البلدان التي خرجت منها معجمات الدراسة، أما ما سوى هذه القراءة فمنتم إلى معيار القراءات. وما شجَّعنا على الأخذ بهذا التفريق المنهجي ما ذكره صبحي الصالح بالقول: ((ثم كان حدثٌ سعيدٌ على جانب من الأهمية حين ظهرت طبعة أنيقة جميلة دقيقة لكتاب الله سنة ١٣٤٢هـ -١٩٢٣م تحت إشراف مشيخة الأزهر، وبإقرار اللجنة المعينة من قبل الملك فؤاد الأول، وقد كُتِبَ هذا المصحف وضُبطَ على ما يوافق رواية حفص لقراءة عاصم. وقد تلقَّى العالم الإسلامي هذا المصحف بالقبول وأصبحت ملايين النسخ التي تطبع منه سنويا هي وحدها المتداولة))(١).

وما ألجأنا إلى سَوْق هذه المقدمة

(١) مباحث في علوم القرآن: ١٠٠٠.

## بسم الله الرحمن الرحيم

يجدر بنا القول قبل الشروع بالكلام

هو الوحي المنزل على محمد الله البيان المنان والإعجاز، والقراءات هي اختلاف ألفاظ الوحى المذكور في كِتْبة الحروف،

(٢) نظر البيان في تفسير القرآن: ١٧٨.





القرآن لا نعنى النص الشمولي الكلي الموحد المتجانس للكتاب الحكيم، لأن النحاة لو فهموا باللفظ هذا المعنى لما كان لأحد منهم أن يجادل في الاحتجاج بآية واحدة من أفصح نص بالعربية، ولا أن يخضع هذا النص لأقيسة اخترعها النحاة اختراعا وجرَّدوها تجريدا. وإنها نقصد بالقرآن عددا من القراءات التي قد يكون بين إحداها والأخرى خلافا في صوت أو لفظ أو تركيب نحوى لآية من آيات القرآن))(٥)، فالقرآن والقراءات المعتد بها عند علماء اللغة والتفسير هي بقراءة النص القرآني بها قصدا للتيسير، والتي جاءت وفقا للهجة من اللهجات

وهذا الرأي لدى من يتبناه يمثل الغاية في التحدي والإعجاز، إذ إن القرآن مع اشتهاله على الأفصح «لهجة قريش»، والفصيح «اللهجات الأخرى»، لم يقو

(٥) الأصول: ٩٢.

العربية))<sup>(١)</sup>.

أو كيفيتها))(٣). وهذا الوصف على فصاحته الظاهرية لا يقدم تفريقا واضحا بين حقيقتي القرآن والقراءات، إذ هما يتعلقان معا بمصدر واحد هو الوحي بحسب منطوق الزركشي، وهذا التعلُّق يُستفاد منه معنى التوحد لا التعدد، على أن الزركشي يزيد الأمر إبهاما في قوله: "في كِتْبة الحروف"، لأن المفترض بالحروف أن تكون موحدة لا مختلفة منذ زمن الخليفة عثمان بن عفان حين وحَد المصحف بنص واحد بعد مشاورة أهل الرأي من صحابة رسول الله على الله المناهدة على الرأي من صحابة رسول الله المناهدة المناهدة المراوي من صحابة رسول الله المناهدة المناهد

وقد جرَّب تمام حسان التفريق بين القرآن بوصفه نصا موحدا مغايرا للقراءات التي هي بطبيعتها نصوص متعددة، لكن محاولته تلك لم تسفر عن فارق يحدد تلك المغايرة تحديدا واضحا، إذ هما يمثلان في نهاية المطاف معنى واحدا هو القرآن، أو آياته، وهو ظاهر ما نفهمه من قوله: ((وحين نقول



<sup>(</sup>٦) دراسات لغوية في القرآن الكريم وقراءاته: ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) البرهان: ١: ٣١٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر مدرسة الكوفة: ١٨، ووثاقة نقل النص القرآني: ٢٧٤.

أحد من فصحاء المشركين على الإتيان بمثله(۱)، غير أننا لا نسلم بمقتضى الرأي المتقدم لتضمنه ما يفيد بوجود ما هو أدنى من اللغة الفصحى في القرآن الكريم، ولأن القائلين بهذا القول ((إن أرادوا أن القرآن اشتمل على لغات أخرى، كانت لغة قريش خالية منها، فهذا المعنى خلاف التسهيل على الأمة، الذي هو الحكمة في نزول القرآن على سبعة أحرف، على ما نطقت الروايات بذلك، بل هو خلاف الواقع، فإن لغة قريش هي المهيمنة على سائر لغات العرب، وقد جمعت من هذه اللغات ما هو أفصحها، ولذلك استحقت أن توزن بها العربية. وأن يرجع إليها في قواعدها. وإن أرادوا أن القرآن مشتمل على لغات أخرى، ولكنها تتحد مع لغة قريش، فلا وجه للحصر بلغات سبع، فإن في القرآن ما يقرب من خمسين لغة))<sup>(٨)</sup>.

وقد نالت القراءات السبع لعبد الله

بن عامر (ت ۱۱۸هـ)، وعبد الله بن كثير (ت ۱۲۰هـ)، وعاصم بن أبي النجود (ت ١٢٧هـ)، وأبي عمرو بن العلاء (ت ١٥٤ هـ)، وحمزة بن حبيب الزيات (ت ١٥٦هـ)، ونافع المدنى (ت ١٦٩هـ)، وعلى بن حمزة الكسائي (ت ١٨٩هـ)، شهرة واسعة في العالم الإسلامي إلى حدِّ أنها قُرنت لدى عامة الناس بعقيدة نزول القرآن بالأحرف السبعة (٩). وأصبحت هذه القراءات موارد للاحتجاج اللغوي وأمثلة للعربية الصحيحة عند كثير من النحويين الأوائل، وفي ذلك يقول ابن خالويه: ((فإني تدبرت قراءة الأئمة السبعة من أهل الأمصار الخمسة المعروفين بصحة النقل، وإتقان الحفظ، المأمونين على تأدية الرواية، واللفظ، فرأيت كلاً منهم قد ذهب في إعراب ما تفرّد به من حرفه مذهبا من مذاهب العربية لا يدفع، وقصد من القياس وجها لا يمنع))(١١٠). لكن مع هذا الإشادة الواضحة بمستوى القراءات

<sup>(</sup>٧) أثر القراءات القرآنية في الدراسات النحوية: ١٦.

<sup>(</sup>٨) البيان في تفسير القرآن: ٢٠١ -٢٠٢.

<sup>(</sup>٩) ينظر مباحث في علوم القرآن: ٢٤٨ -٢٤٩.

<sup>(</sup>١٠) الحجة في القراءات السبع: ٦١ -٦٢.

لم يخلُ تاريخ العربية من ظاهرة انتقاد علمائها لمشاهير القرَّاء، ومنهم الأئمة السبعة وعدم اكتراثهم بها تتضمنه بعض قراءاتهم من أساليب، إذ كان بعض متقدمي النحويين ((يعيبون على عاصم وحمزة وابن عامر قراءات بعيدة في العربية، وينسبونهم إلى اللحن))(١١)، ورمى بعضهم جملة من القراءات التي بنيت على الأثبت أثرا والأصح نقلا بالشذوذ ومجانبة الصواب(١٢)، وقد أدى هذا الموقف تاريخيا إلى ردة فعل مضادة انتصارا للقرَّاء السبعة ممن ناصبهم الخصومة، يقول الرازي (٢٠٤هـ) في هذا المعنى: ((والعجيب من هؤلاء النحاة أنهم يستحسنون إثبات هذه اللغة مهذين البيتين المجهولين ولا يستحسنون إثباتها بقراءة حمزة ومجاهد))(١٣)، وهذا الموقف الذي صدر عن بعض القدماء والمتأخرين له ما يناظره عند المحدثين،

(١٥) الاقتراح: ٧٤.

((وعهادنا في هذا الأصح في النقل وليس الأقيس في العربية، لأننا نجعل القرآن حكها على قواعد اللغة والنحو، ولا نجعل تلك القواعد حكها على القرآن))(١٤).

ولم ينحصر الاحتجاج بالقراءات القرآنية في ما اشتهر منها عند كثير من النحويين بل هي شاملة لما يعرف بالشاذ منها، يقول السيوطي في هذا السياق: ((أما القرآن فكل ما ورد أنه قرئ به جاز الاحتجاج به في العربية))(۱۰)، ولكن ثمة قراءات خرجت عن ضوابط ولكن ثمة قراءات خرجت عن ضوابط حيزٌ من مساحة الاستشهاد، وصارت في عداد المنكر، والمردود، والمهجور في عداد المنكر، والمردود، والمهجور أو احتواؤها لظواهر لهجية غير شائعة أو احتواؤها لظواهر لهجية غير شائعة في اللسان العربي الفصيح (۱۱). وبحسب

ومنهم صبحى الصالح إذ يقول:

<sup>(</sup>١٦) ينظر أثر القراءات في الأصوات والنحو العربي: ٩، واللهجات العربية في القراءات القرآنية: ٥٠، وأثر القراءات القرآنية في الدراسات النحوية: ٩ -١٠.

<sup>(</sup>١١) الاقتراح: ١٦.

<sup>(</sup>١٢) ينظر الأصول: ٣٤.

<sup>(</sup>١٣) مفاتيح الغيب: ٣: ١٩٣.

علماء التفسير تنقسم القراءات على أقسام خمسة هي: المتواترة، والمشهورة، والصحيحة، والشاذة، والموضوعة، ولا يعتمد منها في التلاوة إلا المتواترة، والمشهورة، ويشترط في المشهورة موافقة العربية أحد المصاحف العثمانية، وموافقة العربية ولو بوجه، وصحة السند، فإذا أضيف شرط التواتر فهي المتواترة، والقراءة الصحيحة ما كانت صحيحة السند، وذات وجه شائع في العربية، لكنها لا توافق خط المصحف، والشاذة ما تفتقد بعض الشروط السابقة أو كلها، أما الموضوعة، فهي القراءة المختلقة المكذوبة (۱۷).

وقد أخذ المحدثون على القدماء عزوفهم عن لغة القرآن على الرغم من أن فكرة تعليم العربية كانت لحفظ القرآن الكريم في الأساس وفي ذلك يقول إبراهيم السامرائي: ((من الثابت أن علوم العربية نشأت بسبب العناية بلغة القرآن

(۱۷) ينظر مباحث في علوم القرآن: ٢٥٦-٢٥٧، والقراءات القرآنية في ضوء علم اللغة الحديث: ٢٥٧، والقراءات القرآنية رؤية في نظام العلاقات اللغوية: ١٤-٤٤.

والدراسات القرآنية، وإذا كان النحاة المتقدمون قد فكروا في وضع شيء يقيم العربية ويعصمها من اللحن ولاسيم بعد أن عرض النحو للغة القرآن، فهم سرعان ما عزفوا عن لغة القرآن، ولم يفيدوا منها الفائدة اللازمة))(١٨). وقد عاب نفر من المحدثين عدم اتخاذ الاوائل القرآن معيارا غير منازع في مقام الاحتجاج على المسائل اللغوية، وعابوا عليهم حرصهم: ((على أن يجدوا للشاهد القرآني ظهيرا مؤيدا، أو شفيعا مما «قال الشاعر» إذا جاء منفردا فيها يمثله، فإذا لم يجدوا له شيئا من ذلك ظلوا في حيرة بشأنه، إذ قد يمنعونه، وقد يحكمون عليه بالشذوذ وقد يحملون ما فيه على الضرورة، وقد يقضون بأنه مخالف للقياس، أو يحملونه على التوهم، أو يحكمون عليه بما هو أشد من ذلك))(١٩)، وكان حريا بالقدماء من وجهة النظر هذه أن يجعلوا من الشاهد القرآني المرجع الأعلى في صياغة القواعد اللغوية لا أن يُخْضَعَ قسرا أو تأويلا لتلك

<sup>(</sup>١٨) التطور اللغوي التاريخي: ٨١.

<sup>(</sup>١٩) النحويون والقرآن: ١٠.

القواعد (۲۰)، وفي هذا السياق يرى خليل بنيان أنه كان الأمثل بالنحويين القدماء أن يتعاملوا مع شواهد القرآن بأحد طريقين، فإما أن يجعلوا منها مركز السماع والقياس، ويسوقوا ما سواها ظهيرا ومؤيدا لها، أو يصوروا ما ورد منها نخالفا للسماع والقياس بوصفه عنوانا للتفرد والإعجاز (۲۱).

ويبدو لنا أن الخطاب العام لتلك الانتقادات التي ساقها بعض المتأخرين، والمحدثين تجاه نظرة القدماء إلى القراءات ينطوي على شيء من المغالاة، فالصراع الذي وقع بين علماء اللغة والقراءات كان نتيجة متوقعة بسبب أن الدستور الذي سار عليه علماء القراءات يعتمد في قبول القراءة ثبوت السند وصحة النقل لا كونها ممثلة ((للأفشى في اللغة والأقيس في نظامها))(۲۲)، بخلاف علماء

اللغة الذين ((نظروا إلى القراءة نظرة مغايرة؛ لأن هدفهم مختلف، وغايتهم من قبول القراءة ليست العبادة أو الصلاة بها إنها هي مجرد إثبات حكم لغوي أو بلاغي))(٢٣). أمَّا ترجيح شواهد الشعر على شواهد القرآن في بعض الحالات فكان سببه الاحتكام إلى ما التزمه القدماء من مقاييس لغوية كالكثرة والندرة والشذوذ، وهذه الترجيحات تجري في جميع ضروب الكلام المسموع، والمقاس عليه، شعرا ونثرا، وفي ذلك قال ابن جني: ((فالناطق على قياس لغة من لغات العرب مصيب غير مخطئ، وإن كان غير ما جاء به خيرا منه))(۲٤). على أن المطالبة بتنحية ما عدا القرآن في صياغة قواعد العربية -وإن كانت تنطوى على حسن نية -تغفل حقيقة أن القرآن بها يشتمل عليه من أساليب بيانية رفيعة، وما يكتنف قسم منه من غموض، وتعقيد لا تتسنى له القدرة بمفرده على

<sup>(</sup>٢٠) ينظر التراكيب النحوية من الوجهة البلاغية في القران الكريم: ٨، وأحكام النحاة ولغة القرآن: ٣٥٠.

<sup>(</sup>٢١) ينظر النحويون والقرآن: ٢٩٥.

<sup>(</sup>٢٢) القراءات القرآنية رؤية في نظام العلاقات اللغوية: ٨.

<sup>(</sup>٢٣) دراسات لغوية في القرآن الكريم وقراءاته:

<sup>.18 \*</sup> 

<sup>(</sup>٢٤) الخصائص: ٢: ١٤.

الوفاء بجميع متطلبات هذه المهمة التعليمية، ولا بد من تعضيده بظهير يتكفل بإيضاح ما أبهم من معانيه، وهذا الظهير هو الحديث النبوي الشريف الكاشف عن مرامى القرآن الخفية والشارح الأحكامه الدقيقة. أما فيها يتصل بالقراءات، فلم يكن من الصحيح إدراج أغلبها ضمن معايير التقعيد اللغوي للفصحي، لأنها تمثل لهجات لقبائل مختلفة ويحمل بعضها ظواهر لغوية غير فصيحة بل غير صحيحة، ولاسيها القراءات الشاذة وغير المتوافقة مع القواعد اللغوية المستقرة، فكان من اللازم إقصائها عن مجال التقعيد ابتداءً لأنها أحد أسباب ((اضطراب التحليل النحوي للمسموع. ومن أوضح الامثلة على ذلك ما قرروه من جواز عمل «لم» النصب، استنادا إلى ما زعموه من و جو د قراءة تنطق قوله تعالى: ﴿ أَلَمُ نَشُرَحُ لَكَ صَدِّرَكَ ﴾ [سورة الشرح: ١]، بفتح

وبقدر ما يتعلق الأمر بكتب

(٢٥) أصول التفكير النحوي: ٣٤ -٣٥.

الحاء)(٢٥).

التصحيح اللغوي القديمة فقد كان للشاهد القرآني موضع متقدم في مجال التصحيح والتخطئة، من ذلك أن الكسائي كان لا يجنح إلى الشعر الا إذا تعذر عليه المثال من القرآن الكريم، وكذلك الفرّاء، وغيرهما من علماء التنقية القدماء، وكان الحريري في مقدمة المتأخرين استشهادا بالقرآن (٢٦).

وقد وقف اللغويون في العصر الحديث مواقف مختلفة تجاه الاستشهاد بالقرآن، والقراءات فمنهم من جعلها معيارا أساسيا في التخطئة والتصحيح، يحدوهم إلى هذا السلوك اشتال القرآن الكريم على أعلى درجات السلامة اللغوية، وأن القراءة القرآنية على اختلاف أنواعها تمثل ((مرتكزا لتحقيق التيسير، ودليلا لتصحيح كثير من العبارات والاستعالات الشائعة الآن، والتي يتحرج المتشددون عن استعمل استعالها))(۲۷)، ومنهم من استعمل

<sup>(</sup>٢٦) اللحن في اللغة مظاهره ومقاييسه: ٥٦-٨٦

<sup>(</sup>۲۷) معجم القراءات القرآنية: ١: تصدير: ط.

القرآن دون القراءات استشهادا أو المبحث نشا استئناسا، ومنهم من ضمَّ إلى القرآن العربية القاما تواتر واشتهر من القراءات دون الاستشهاد الشاذ منها، ومنهم من جعلها معيارا في عن الاحتالا الإثبات دون النفي، ومنهم من رفضها والتصحيح جملة وتفصيلا(٢٨١)، وأرى أن من حق يكاد يكود الشاهد القرآني أن يتصدر سائر المعايير الأخذ من في الاستدلال على صحة الاستعال نفر من الا أو خطئه، وأن تُستبعد القراءات من وأبي الجاموم مؤلفات التصحيح اللغوي المعاصرة ونحوهم مؤلفات التصحيح اللغوي المعاصرة ونحوهم الكونها أمثلةً للهجات خرجت من قيد المحدثين سالاستعال منذ قرون.

# الحديث النبوي الشريف:

لم يختلف اثنان على فصاحة النبي محمد، فالمسّلم به أنه الله ((كان أفصح ناطق عربي، تأتّى له من أحكام المنطق وامتلائه، وروعة الفصاحة وصفاء الأداء، ما جعله منزها عن النقص الذي يعتور الفصحاء أحيانا))(٢٩)، ولكن لأسباب سنعرضها فيها بين يدي هذا

المبحث نشأت مشكلة اختلاف علماء العربية القدماء والمتأخرين على قضية الاستشهاد بحديثه، ومن ثم الامتناع عن الاحتجاج به في مقام التخطئة والتصحيح، الذين هجروه ((هجرانا یکاد یکون تاما))(۳۰)، وامتنعوا عن الأخذ من كلامه على في حين أخذوا عن نفر من الأعراب مثل العكلي وكلاب وأبى الجاموس وابن كركرة وأبي عرار ونحوهم ممن جعلوا من اللغة مصدرا للتكسب والارتزاق(٢١). ويحمل بعض المحدثين سيبويه مسؤولية العزوف عن الاحتجاج بالحديث، واختلاقه لسنة لغوية سار على إثرها علماء العربية حتى القرن السابع الهجري<sup>(۳۲)</sup>.

وممن اشتهر من النحويين المتأخرين في منع الاستشهاد بالحديث الشريف ابن الضائع (ت ٦٨٦ هـ) وأبو حيان

<sup>(</sup>٢٨) ينظر اللحن في اللغة: ٣٣١ -٣٩٠، وفي التصحيح اللغوي والكلام المباح: ٢٠.

<sup>(</sup>٢٩) الحديث النبوي الشريف وأثره في الدراسات اللغوية: ٦٢.

<sup>(</sup>٣٠) التطور اللغوي التاريخي: ٤٥.

<sup>(</sup>٣١) ينظر التصحيح اللغوي في معجمات الألفاظ: ١١٦ - ١١٩.

<sup>(</sup>٣٢) ينظر سيبويه أول من جرَّأ النحويين: ٣٢٠.

الأندلسي (ت٥٤٧هـ)(۲۳)، بخلاف ابن خروف (۲۰۹ هـ)، وابن مالك، والرضي الاستراباذي الذين أفاضوا في مسألة الاستشهاد بالحديث الشريف (٣٤). وقد كانت دعوى منع الاستشهاد بالحديث تنطلق من دوافع عدة منها أن كثيرا من الرواة مطعون في سلامة عربيتهم وأنهم نقلوا الحديث بمعناه دون لفظه، يقول السيوطى في هذا السياق: ((فإن غالب الأحاديث مروى بالمعنى، وقد تداولها الأعاجم والمولدون قبل تدوينها، فرووها بها أدَّت إليه عبارتهم فزادوا ونقصوا، وقدّموا وأخّروا، وأبدلوا ألفاظا بألفاظ، ولهذا ترى الحديث الواحد في القصة الواحدة مرويا على أوجه شتى بعبارات مختلفة))<sup>(٣٥)</sup>.

وتعلل خديجة الحديثي عدم إكثار الأوائل من الاستشهاد بالحديث الشريف بأن كتب الحديث لم تكن مدونة في زمانهم، فضلا عن وجود

(٣٥) الاقتراح: ٨٩.

موانع مذهبية وسياسية (٢٦). ونحن مع رفض دعوى عدم الاستشهاد بالحديث لأنه منقول بالمعنى، وذلك لأن نَقَلة الحديث بالمعنى ((فصحاء معروفون من الصحابة والتابعين، وهم ممن يقع الاحتجاج بلغتهم))(۱۷۷)، وحتى مع التسليم بوجود اللحن في روايات الحديث على أساس أن بعض رواتها أعاجم أو مولدون، فإن ذلك لا يسوغ أبدا إقصاء الحديث الشريف من دائرة الاستشهاد، إذ إن كلام العرب المستشهد به شعرا ونثرا جاء في قسم كبير منه مرويا على لسان أعاجم ومولدين، وهؤلاء لم يسلموا من آفة اللحن، ومنهم علماء لغة ورواة بارزون، كعبد الله بن اسحاق الحضرمي، وأبي عمرو بن العلاء (١٥٤ هـ) وحماد الراوية(١٥٥هـ)<sup>(٢٨)</sup>، أما مسألة أن الحديث لم يكن مدونا، فكذلك 

<sup>(</sup>٣٣) ينظر موقف النحاة من الاحتجاج بالحديث: ١٥.

<sup>(</sup>٣٤) ينظر فصول في فقه العربية: ١٠٠.

<sup>(</sup>٣٦) ينظر موقف النحاة من الاحتجاج بالحديث: ١١٤.

<sup>(</sup>٣٧) مصنفات اللحن والتثقيف اللغوي: ٤٩.

<sup>(</sup>٣٨) ينظر العربية تاريخ وتطور: ٢٦٠، واللحن في اللغة: ١٤.

قواعد النحويين كما يخالفها الشعر(٤٠)، وأن ظاهرة الترخص في لغة الحديث أقل منها في الشعر والقرآن الكريم، والمقصود بالترخص هو التجاوز على حدود بعض القواعد العامة كعدم المطابقة في التذكير والتأنيث، وعدم إتباع الأعراب بين الصفة والموصوف، والمعطوف والمعطوف عليه، والميل إلى تأخير ما حقه التقديم، والعكس، وانتهاج أساليب الحذف والزيادة والإضهار (٤١)، ومما نقلته خديجة الحديثي عن أبي الطيب المغربي (١١٧٠هـ): ((إن صحيح البخاري مع أنه مشتمل على سبعة آلاف ومائتين وخمسة وسبعين حديثا بالمكرر فإن التراكيب المخالفة لظاهر الإعراب فيه لا تكاد تبلغ أربعين، ومع ذلك بسطها شراحه وأزال النقاب عن وجوه إشكالها ابن مالك))(٤٢)، فضلا عن قلة وجود

كانت تحمل من السمات والخصائص ما يؤهلها لكي تكون جديرة بأن تكون المجال الأرحب لصياغة قواعد اللغة العامة قياسا بالشعر وغيره، من ذلك أن هذه اللغة كانت مفهومة لعامة الناس وخاصتهم، وهذا مما ينادي به الدرس الحديث، الذي يشترط في العرف اللغوى أن يكون مفهوما ومتداولا بين المتكلمين، يقول محمد حسن جبل في هذا السياق إن: ((غموض المعنى اللغوي يجني على الفكر؛ إذ يعوقه ويجر إلى أخطاء فيه، ويجني على سلامة التفاهم بين المتعاملين باللغة))<sup>(٣٩)</sup>. والمعلوم أن النبي ﷺ كان يحدّث الناس على قدر عقولهم وأفهامهم، ويتوخى من الألفاظ أشيعها، وأكثرها ألفة تحقيقا لغاية الإفهام، ولاسيها الحديث أمام الحشود الكبرة، فكان من اللازم أن يؤخذ كلامه على الله أن يستبدل به أحد من سائر العرب لأنه أفصحهم، ومحط إجماعهم، وإعجابهم. وقد أثبت الدراسات اللغوية أن الحديث لا يخالف

<sup>(</sup>٤٠) ينظر السير الحثيث إلى الاستشهاد بالحديث: ٩٢.

<sup>(</sup>٤١) ينظر الأصول: ٧٨.

<sup>(</sup>٤٢) موقف النحاة من الاحتجاج بالحديث: ٢٥.

<sup>(</sup>٣٩) المعنى اللغوى: ٦.

ما يعرف بالغريب في الحديث قياسا

ويقول أحد المحدثين في وجوب الأخذ بالحديث إن: ((الخلاف الذي أثاره بعض النحويين حول الاستدلال بأحاديثه على القضايا النحوية وكان عاملا مهم ساعد على الانصراف عن دراسة الاحاديث النبوية دراسة مختصة مدة طويلة، قد حان الوقت للتخلي

(٤٣) ينظر النهاية في غريب الحديث: ٢: ١٣٥،

إلى الاستشهاد بالحديث: ١٧٤.

(٤٤) ينظر مدرسة الكوفة: ٣٤٨.

وشرح ابن عقيل ١:٠٠، والسير الحثيث

بالشعر، على أن قسم مما عُدَّ من غريب الحديث لم يكن مما أُثِر عن النبي عليه الصلاة والسلام إنها هو منسوب لبعض الصحابة كعمر بن الخطاب وعثمان بن عفان(۲۶). وفي العصر الحديث تباينت مواقف اللغويين تجاه مسألة الاحتجاج بالحديث بين موجب ومجوز ومانع، فقد أيَّد مهدي المخزومي موقف المستشهدين بالحديث وضعَّف موقف المانعين(٤٤).

عنه، بعد أن فُنِّدت حجج المانعين

(٤٥) إعراب الشواهد القرآنية: ٦.

(٤٦) ينظر مجموعة القرارات العلمية في خمسين عاما: ٥.

بردود كثيرة محكمة مفصَّلة))(١٤٥). وفي مجال الجواز وضع مجمع اللغة العربية في القاهرة ضوابط للاستشهاد بالحديث النبوى المنقول من مدونات الحديث الأولى انتهاء بكتب الصحاح الستة بشر وط أهمها<sup>(٢١)</sup>:

- ١. أن يكون الحديث متواترا ومشهورا أو مرويا من طرق متعددة بألفاظ
- ٢. أن يكون الحديث مما يشتمل على جوامع الكلم.
- ٣. أن يكون الحديث معدودا في جملة ما خاطب به النبي كل قوم بلسانهم.
- ٤. أن يكون راوى الحديث ممن نشأ بين فصحاء العرب.
- ٥. أن يكون الراوى ممن لا يجيز الرواية بالمعنى.
- ٦. ومنع محمد العدناني الاستشهاد بالحديث إلا بعد إخضاعه إلى اجتهاده الشخصي، فهو يقبل منه ما

يوافق عقله ويرد ما يخالفه بحسب ما صرح به في مقدمة معجمه (٤٧)، وهذا كلام مستقيم إذا كان القبول أو الرفض مبنيين على أسس لغوية، أما إذا كان المقصود من الرفض أو القبول ما تمليه بعض الذرائع العقائدية ونحوها، فهذا كلام مردود، ويفترض أن يأباه المنطق اللغوي السليم.

### النتائج

• إن قضية التصحيح اللغوي ستظل جزءا رئيسا من منظومة البحث اللغوي العربي لأن طبيعة العربية طبيعة معيارية تستلزم وجود ما يُنبِّه على تشخيص الأخطاء، وطرح بدائلها الصحيحة بشكل مستمر، وهذا ما تنهض به الكتب التعليمية عادة، وتعاضدها في إتمام مهمتها • التطور اللغوى التاريخي/ د. إبراهيم كتب التصحيح اللغوي، ويوصى الباحث بإصدار معجم تصحيح لغوي ينتفع به المتخصصون وغيرهم

(٤٧) ينظر معجم الاخطاء الشائعة: ٥.

على غرار ما هو موجود في اللغات الاخرى، وبإشراف أحد مجامع اللغة العربية البارزة، ويُراعى في مادته ذكر ما اتفق على منعه كلِّ من مدرستي البصرة والكوفة، وعدُّ ما سواها من الجائز لغة، وتنحية معيار القراءات المفضي لإحداث اضطراب في التحليل اللغوي لا مسوَّغ له.

• يوصى الباحث بإيلاء التراث اللغوي الخاص بالحديث النبوى الشريف مزيدا من عناية الباحثين، ويدعو لإعادة النظر في كثير من قو اعد العربية الخاصة بأحكام الخطأ والصواب بناءً على مدى انسجامها، واتساقها مع الأساليب والاستعمالات الواردة في كلام النبي محمد عَيِّلًا .

### المصادر والمراجع

- السامرائي/ دار الأندلس/ ط٢/ بیروت/ ۱۹۸۱ م.
- عربي موجز يكون بمنزلة دليل الاتقان في علوم القرآن/ للسيوطى (ت٩١١هـ)/ تحق: محمد أبو الفضل ابراهيم/ المكتبة العصرية/ د. ط/



بيروت، لبنان، ۲۰۰۷م.

- أثر القراءات القرآنية في الدراسات النحوية/ د. عبد العال سالم مكرم/ مؤسسة علي جراح الصباح/ د. ط/ ١٩٧٨
- أثر القراءات في الأصوات والنحو العربي، أبو عمرو بن العلاء/ د. عبد الصبور شاهين/ مكتبة الخانجي/ ط١/ القاهرة/ ١٩٧٨م.
  - الأصول/ د. تمام حسان/ دراسة إبستيمولوجية للفكر اللغوي عند العرب/ النحو -فقه اللغة -البلاغة/ د. تمام حسان/ عالم الكتب/ د. ط/ مصر/ ٢٠٠٠م.
- إعراب الشواهد القرآنية والاحاديث النبوية الشريفة في كتاب شرح قطر الندى وبل الصدى لابن هشام الأنصاري/ د. رياض بن حسن الخوام/ المكتبة العصرية/ د. ط/ بيروت/ ٢٠١٢م.
- الاقتراح في علم أصول النحو/ السيوطي/ دار المعرفة الجامعية/ د. ط/ الإسكندرية/ مصر/ ٢٠٠٦م.

- البرهان في علوم القرآن/ الزركشي/ تحق: محمد أبو الفضل إبراهيم/ دار الجيل/ د. ط/ بيروت/ ١٩٨٨ م.
- البيان في تفسير القرآن/ لأبي القاسم الموسوي الخوئي/ مطبعة العمال المركزية/ د. ط/ بغداد/ ١٩٨٩م.
- التراكيب النحوية من الوجهة البلاغية في القران الكريم (خمسة الأجزاء الأول)/ رسالة ماجستير/ محمد حاتم عبد المعطي أبو سمعان/ اشراف د. محمد شعبان علوان/ الجامعة الاسلامية/ غزة/ ٢٠١٢م.
- لفخر الدين الرازي (٦٠٤ هـ)/ تحقيق: عهاد زكي البارودي/ المكتبة التوفيقية/ د. ط/ القاهرة/ ٢٠٠٣م. الحجة في القراءات السبع/ ابن خالويه/ تحقيق: د. عبد العال سالم مكرم/ عالم الكتب/ ط١/ القاهرة/
- الحديث النبوي الشريف وأثره في الدراسات اللغوية والنحوية/ د. عمد ضارى حمادي/ الدار العربية

۲۰۰۷م.

للموسوعات/ ط١/ بيروت/ ۹۰۰۲م.

- الخصائص/ صنعة ابي الفتح عثمان بن جني/ تحقيق: محمد على النجار/ تقديم د. عبد الحكيم راضي/ الجزء الثالث/ دار الكتب المصرية/ دط/ القاهرة/ ٢٠٠٦م.
- دراسات لغوية في القرآن الكريم وقراءاته/ د. أحمد مختار عمر/ عالم الكتب/ ط٢/ القاهرة/ ٢٠٠٦ م.
- سيبويه اول من جرأ النحويين على العزوف عن الاحتجاج بالحديث ط١/ ١٩٨٩ م. النبوي الشريف/ د. سعدون احمد على الربعي/ مجلة العميد/ المجلد الثالث/ العدد الخامس/ السنة الثانية/ ٢٠١٣م.
  - السير الحثيث إلى الاستشهاد بالحديث في النحو العربي/ د. محمو د فجَّال/ جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية/ الإحساء/ أبها/ د. ط/ ٥٠٤١ه.
    - العربية تاريخ وتطور/ د. إبراهيم السامرائي/ مكتبة المعارف/ ط١/

بیروت/ ۱۹۹۳م.

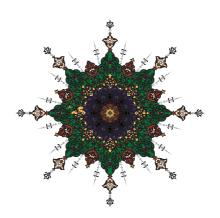
- فصول في فقه العربية/ د. رمضان عبد التواب/ مكتبة الخانجي/ ط ٦/ القاهرة/ ١٩٩٩م.
- القراءات القرآنية، رؤية في نظام العلاقات اللغوية دراسة تطبيقية في نظام صيغ الافعال/ د. نهاد فليح حسن العاني/ دار الفراهيدي للنشر والتوزيع/ ط١/ بغداد/ ٢٠١٢م.
- اللحن في اللغة مظاهره ومقاييسه/ د. عبد الفتاح سليم/ دار المعارف/
- مباحث في علوم القرآن/ د. صبحي الصالح/ دار العلم للملايين/ د. ط/ بیروت/ ۱۳۸۵ هـ.
- مجموعة القرارات العلمية في خمسين عاما ۱۹۳۶ -۱۹۸۶ أخرجها وراجعها محمد شوقى أمين وإبراهيم الترزي/ الهيئة العامة لشؤون المطابع الامبرية/ د. ط/ ١٩٨٤.
- مصنفات اللحن والتثقيف اللغوى حتى القرن العاشر الهجري/ د. أحمد محمد قدُّور/ منشورات وزارة

الثقافة/ د. ط/ دمشق/ ١٩٩٦م.

- معجم الاخطاء الشائعة/ محمد بىروت/ ١٩٨٥.
- معجم القراءات القرآنية، مع مقدمة مختار عمر/ عالم الكتب/ ط٣/ القاهرة/ ١٩٩٧م.
- المعنى اللغوى، دراسة عربية مؤصلة قم/ ١٤٢٦هـ. نظريات وتطبيقيات/ د. محمد حسن • وثاقة نقل النص القرآني الكريم من حسن جبل/ مكتبة الآداب/ ط٢/ القاهرة/ ٢٠٠٩م.
  - موقف النحاة من الاحتجاج بالحديث/ د. خديجة الحديثي/

دار الرشيد للنشر/ د. ط/ بغداد/ ۱۹۸۱م.

- العدناني/ مكتبة لبنان/ ط٢/ النحويون والقران/ د. خليل بنيان حسون/ مكتبة الرسالة الحديثة/ ط١/ عمان/ ٢٠٠٢م.
- في القراءات وأشهر القراء/ إعداد: النهاية في غريب الحديث والاثر لابن د. عبد العال سالم مكرم و د. احمد الاثير (ت٢٠٦هـ)/ تحق: طاهر أحمد الزاوي ومحمود أحمد الطناعي/ مطبعة شريعت/ ط/ ١/ إيران –
- حسن حسن جبل/ مكتبة الآداب/ ط ۱/ القاهرة/ ۲۰۱۰م.





محسن وهيب عبد كربلاء المقدسة– العراق



ما زال السيد الباحث يرفد المجلة بابحاثه الفلسفية التي تعمل بمنطق التحليل العقلي لظواهر معاني كلمات وردت في القرآن الكريم مما لا يمكن ان تتصور بمعناها الظاهري العائم على سطح المعنى المعجمي المفهوم لدى كل الذين يجهلون المسالك الاعجازية و العقلية التي سلكها القرآن العظيم ، قاصداً بذلك حث الناس على التفكير في المعنى الذي يقره العقل النير.

وفي هذا البحث خاض السيد الباحث غمار كلمتين وردتا في كل الكتب السماوية المقدسة بما فيها القرآن العظيم وهما: كلمة [العرش] وكلمة [الستة الايام] التي خلق بها -سبحانه -الخلق، ثم استوى على العرش. فالعرش، في تصور العوام، كرسي مصنوع من مادة ما ، وله ابعاد يكفي لان يشغلها -سبحانه -عند جلوسه عليه. اما الايام الستة، فهي الزمن الذي يعادل [٢٤٢٦] ساعة من الزمن.

### بسم الله الرحمن الرحيم

جاء في كل الكتب الساوية وأكدها القران العظيم؛ ان الله تعالى خلق الكون في ستة أيام، واليوم في ثقافة الناس؛ هي فترة زمنية تمتد من وقت واحد من طوري اليوم (النهار او الليل)، الى الوقت نفسه من الطور نفسه. مثلا من الصبح الى نفس الوقت من الصبح الاخر، او من المغرب الى نفس الوقت من المغرب الاخر، او من الزوال الي الزوال الاخر...

وقد وضع الناس لتلك الفترة الزمنية (٢٤) وحدة زمنية قياسية سموها (ساعة)، والواقع ان اليوم هو المدة الزمنية التي تكمل فيها الارض دورتها في الزمكان حول نفسها ازاء معلم ثابت نسبيا في الكون هو الشمس. فالساعة؛ تغيُّر الزمان مقابل التحول المحدد في المكان (اربعة وعشرون خط طول رسمت على مساحة سطح الارض). اذن: اليوم؛ هو مظروف زماني مكاني. او كما يحلو للفيزيائيين ان يسمونه زمكاني لبدء الشمس من خط

حتى العودة لنفس الخط.

ولذا لابد ان نعرف حقائق مهمة لمعنى اليوم قبل تناول المعنى القرآني العلمي لهذا اللفظ وهذه الحقائق هي:

اولا: اليوم وحدة قياس ارضية للزمن وفق المفهوم الواقعى الذي يتفاهم به الناس، لا يصح لغير الأرض، بل حتى على الارض نفسها فقد يكون اليوم يساوي سنة كاملة ستة اشهر نهار، والستة الاخرى ليل، كما هي الحال في المناطق القطبية، فاليوم طبقا للواقع وكحقيقة علمية؛ هو مظروف للزمان والمكان معا.

ثانيا: ان اطلاق لفظ اليوم على وقت محدد قبل خلق الأرض سوف لن يعنى اكثر من اشارة الى؛ مظروف زمكاني، أي ان اليوم؛ هو تعبير عن متلازمة زمانية مكانية لا ينفصلان، والمظروف الزماني المكاني للخلقجاء في القران الكريم؛ لكى يعنى وقوع اقسام الخلق في ستة مظاريف زمكانية (الأيام الستة). فكل يوم من ايام الخلق يعبر عن نمط من انهاط الخلق. ثالثا: في القران الكريم؛ نلاحظ تكرر ارتباط الايام الستة للخلق بالعرش العظيم كما في اقواله تعالى:

- ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَا وَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنُّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأُمْرِهِ ۗ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [سورة الاعراف: ٥٤].
- ﴿ إِنَّ رَبِّكُمْ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرُ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ الخلق اليه فلا حاجة لذكر العرش. بَعْدِ إِذْنِهِ - ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ يونس: ٣].
  - ﴿ وَهُو الَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ ٱلْمَاءِ لِيَبْلُوَكُمْ أَيْكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا الحديد: ٤]. وَلَيِن قُلْتَ إِنَّكُم مَّبْغُوثُونَ مِنْ بَعْدِ ٱلْمَوْتِ لَيَقُولَنَّ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ إِنَّ هَاذَا إِلَّا سِحْرٌ مُّبِينٌ ﴾ [سورة هود: ٧].
    - ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا يَبْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ

ٱلرَّحْمَانُ فَسْتَلْ بِهِ عَبِيرًا ﴾ [سورة الفرقان: ٥٩].

• ﴿ اللَّهُ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَّشِّ مَا لَكُم مِّن دُونِدِ مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٍ ٱلْعَرَّشِ يُغْشِي ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ, حَثِيثًا أَنْلَانَتَذَكَّرُونَ ﴾ [سورة السجدة: ٤]. • ﴿ وَلَقَدُ خَلَقُنَ السَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ

وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِـتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّـنَا مِن لُغُوبِ ﴾ [سورة ق: ٣٨].

هذه الاياية خلت من ذكر العرش الا ان لغة الخطاب واضحة في نسبة

• ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فَأُعْبُ دُوهُ ۚ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [سورة في سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ۚ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرْشُهُ, عَلَى كُنتُمُّ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [سورة

فتوزيع الخلق على ستة ايام وتلازمها مع العرش العظيم، يعطينا قرينة تؤكد معنى اليوم في القران، بانه وان كان يعنى انه مظروف زمكاني الا انه مربوب لله الواحد الاحد ومقيد باوامر العرش.

كىف؟.

من مبدأ الوضوح في البديهيات: لا يشك احد في ان هناك في الوجود فقط ستة انهاط لمظروفات زمانية مكانية مخلوقة متهايزة تمام التهايز نعرف منها:

الطاقة، والمادة، والحياة، والعقل، والنبوة، والنمط الثاني الخفي (Stealth mode)؛ الذي يسمونه خطأً بالمادة المفقود(Missing material) وهو ليس مفقودا بل لا يمكن تمييزه ويقع بين الطاقة والمادة، والذي تصعب معرفته، فانه يشكل غالبية الوجود الكائن وهو الذى يسمونه الطاقة المظلمة التي تشكل ٧٥٪ من كتلة الكون، ميز العلماء منه نمط الثقب الاسود وهو مازال يلفه الغموض بسبب جاذبيته الرهيبة لأنها كبيرة جدا.

ونحن في تفسيرنا لمعنى اليوم لا علاقة لنا بهذا النمط الخفي الا من باب التأكيد على وجوده كما صرح به القران والكتب السماوية الاخرى.

وباعتبار ان القران اساس مكين لحفظ اللغة العربية، فقد جاء الخلق

في معناه القرآني؛ بأنه ابداع الكائن بالتقدير والتدبير والأعداد قبل ارادة الله تعالى في كونه وإظهاره للوجود (القضاء او الاستواء)؛ اي ان الخلق هو؛ الكون في علم الله تعالى، وهي مرحلة تكوينية قبل مرحلة الأمر ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارِكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ [سورة الاعراف: ٥٤].

فعالم الامر؛ هو عالم البرء ثم التصوير، فالخلق معناه؛ يقارب المعنى الهندسي لمصطلح التصميم الـ(Design)، والذي هو تخطيط على الورق يسبق كون المنشآت عندنا.

فنحن انها نعرف الموجو دات الكائنة بعد برئها من عالم خلقها؛ فبرؤها يعنى ايجادها بالقوة، واما تصويرها؛ فيعني ايجادها بالفعل على صورتها الكائنة المحسوسة. والتي يعبر عنا القران بالقضاء؛ قال تعالى: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَإِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾ [سورة البقرة: ١١٧]. وقال في ذلك ايضا: قَالَ ﴿ كَنَالِكِ ٱللَّهُ يَخَلُقُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضَيْ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُۥكُن فَيَكُونُ ﴾



[سورة آل عمران: ٤٧]. وقوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَهُ ۚ إِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾ [سورة مريم: ٣٥]. وقوله فَيكُونُ ﴾ [سورة مريم: ٣٥]. وقوله جل وعلا: ﴿ هُو ٱلَّذِي يُحْيِ، وَيُمِيثُ فَإِذَا قَضَىٰ آمُرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُۥ كُنُ فَيَكُونُ ﴾ [سورة غافر: ٦٨].

فنحن نعلم ان الشجرة هي وجود بالفعل، والبذرة وجود بالقوة، وهي قبل الوجود بالقوة مجرد تصميم هندسي للجينات في الحامض النووي لا يقدره الاالله الخالق المبدع سبحانه وتعالى.

وليس لنا ان نعرف ما خلق الله تعالى وابدع من الممكنات الا بعد ان تدخل في مظروفها الزمكاني النمط او (اليوم) في احد طوريه البسط او القبض؛ اي توجد او ان تكون بطور القوة التي هي القبض او بطور الفعل الذي هو البسط. فالخلق؛ مرحلة سابقة على الإيجاد، والكائنات في عالم الخلق تكون على نحو التقدير والتصميم الهندسي مدبرة جاهزة بانتظار الامر كن لتكون، فتخرج الى الوجود، بروح الامر كن منه سبحانه، الوجود، بروح الامر كن منه سبحانه، فهي بانتظار القضاء لتستوي ظاهرة في

الوجود.. كما ورد في اقواله تعالى الآنفة في هذا القصد، فالإبداع رديف الخلق.

فالخلق هو عالم مقدر مصمم لكل الاشياء الكائنة او الممكنة التي مقدر في علم الله تعالى القضاء بكونها او بإيجادها او استوائها.

فهو تعالى على ترتيب البيان القدسي لصفاته من كتابه العزيز؛ الخالق البارئ المصور؛ ﴿ هُوَ اللّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ اللهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَ يُسَيِّحُ لَهُ, مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ لَهُ ٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْمَرِيزُ ٱلْمَكِيمُ ﴾ [سورة الحشر: ٢٤].

اذن: نستطيع ان نستلخص مما سبق الحقائق التالية:

١. اذا كان اليوم؛ مظروف زمكاني، فان السموات والأرض وما بينها خلقتا في ستة مظاريف زمانية مكانية؛ يعنى قدرتا في علم الله وصممتا ووضعتا في ستة ظروف زمكانية، اي في ستة انهاط، مرتبة قبل الاستواء على العرش، الذي يعني نفاذ الاوامر الالهية، فالعرش يمثل سريان ارادة الله ومشيئته في

تولدت مقرونة بخروج الكائنات من عالم الخلق الى عالم الامر. وقبل وجود الكون والكائنات ما كانت حاجة للعرش، ولذا كان عرشه مع كون الماء (كان عرشه على الماء)، لأن الماء أبسط مصداق من مصاديق الوجود الكائن كما يعرف ذلك اهل ألاختصاص؛ حيث الهيدروجين الذي يشكل ذرتين من جزئي الماء هي اول وابسط مادة في الكون.

تلازم مع استواء الله تعالى على العرش على ترتيب قرآني بـ(ثم) كما يبدو من الايات الانفة الذكر، والكائنات اليه. فمعنى قضاء الكون والكائنات يحصل فور تكرر الامر كن بقضائهن من لدنه تعالى ولتبرز بسنن كونية نافذة والتي هي معنى العرش.

ومن هنا جاء التلازم دوما في ايات القران الكريم بين استواء الخلقوبروزه اليوم في القران وحيثها ورد. بالظهور وبين بروز امر الله تعالى واستوائه بالعرش.

الكائنات الموجودة فعلا. بمعنى ٣. اظهرت احدى تلك الايات ان العرش كان على الماء. والعرش كما عرفنا هو امضاء ارادة الله في الكائنات. وهذا يؤكد ما قلناه: ان الحاجة للعرش كانت مع كون الكائنات كحاجة منها اليه، فقد اشار القران الكريم الى انها برزت او كانت مع بروز او كون ابسط الكائنات وليس حاجة الله للعرش او لغيره تعالى الله علوا كبيرا عن اية حاجة وهو الغنى الحميد.

٢. ان استواء او قضاء الخلق وبروزه، بمعنى ان حاجة الوجود للعرش حاجة كونية طبعية متلازمة معه، فقد خلق الله تعالى العرش لحاجة الكون

٤. واضح من الايات القرآنية الكريمة؛ ومن الواقع بتطابق تام: ان اليوم مظروف زمكاني اشمل من معنى قياسى محدد بزمان ومكان معينين، وذلك ما نلمسه من معنى

ومن افضل التفاسير واقربها للحق؛ هو ان نفسر القران بالقران. فاليوم قبل

للارض حول نفسها ازاء الشمس (اي اربع وعشرون ساعة)، فانه نمط لحدوث الحيز في الزمان.، وهذا هو معناه اين ما ورد في القران الكريم.

والايام الستة؛ التي احتوت السموات والارض وصممت وقدرت؛ يكون من المعيّر؟!. هي المظروفات الستة التي تبدو على انهاط ستة توزعت عليها الكائنات كلها، فالنمط مفهوم زمكاني للكائنات تبرز به للوجود، بعد الامر العظيم بكونها ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَّ وَإِذَا قَضَىٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾ [سورة البقرة: ١١٧]، لأن الزمان والمكان هما اساس الكينونة، ولن يكون هناك تعبير علمي ادق من هذا التعبير في معاني الخلق والكون، وليس هناك مبدع مطلق يستطيع ان يعلم الناس معاني الخلق الدقيقة بهذا السهل الممتنع غير الله تعالى.

> لاحظ ابداع التعليم في القران الكريم:

معنى اليوم عند الناس؛ هو المقياس

ان يعنى الزمن اللازم لدورة واحدة الزماني لدوران الارض مكانيا حول نفسها بازاء الشمس، وإنها برز هذا المعنى لليوم وعرّف وقدّر بعد وجود الأرض، والشمس، في حين ان امر الله تعالى بخلق السموات والأرض سابق على كل وجود.. فكيف يتم المعيار بها لم

ولو فرضنا جدلا ان اليوم المقصود بالخلق هو هذه الـ(٢٤) ساعة، فمن العته ان نتصور ان الله تعالى احتاج الى (١٤٤) ساعة لخلق السموات والارض. وهو تعالى يقول للشيء كن فيكون، وما امره الا كلمح بالبصر: ﴿ وَمَاۤ أَمُرُنَاۤ إِلَّا وَحِدَةٌ كُلِّمِ بِٱلْبَصَرِ ﴾ [سورة القمر: ٥٠]، وفوق هذا، فهناك قبح في هذا الاعتبار وهو نسبة العجز والحاجة الى الله وهو الغني الحميد المطلق في غناه.

اذن فلابد من ان معنى اليوم من الايام الستة؛ المقصود في خلق السموات والارض؛ هو المظروف او الكيان الزمكاني للكائنات، او هو الحاوي لقوامها، قائم بنمط مميز من انهاط الخلق، بمعنى ان الله تعالى قد خلق

مظاریف زمکانیة. لکل نمط طوران احدهما البسط والثاني القبض.

٥. ان مجرد الاعتبار بالعدد (٦) مع مفهوم الزمكان (اليوم)؛ يعنى اشارة للمعدود وليس العدد في خلق السماوات والأرض، وهذا مما يعتبر غاية في الابداع ودقة عالية جدا في العلم، فان ولادة الزمكان على العرش. هي ولادة الوجود ذاته، وتعدد حالات الزمكان وأشكاله في ستة كها هو واقع الحال لا يصدر إلا من لدن العالم الحكيم المبدع سبحانه وتعالى دون سواه.

القلب ويجعل المتدبر في تلك الايات يستشعر العجز والقصور ويغمره الحياء من جهله وخطله وكبرياء زائف ازاء ما الاطلاق هي الماء. قدم الله له من رفق ولطف ورحمة، وهو يخاطبه مذه العناية والعرفان.

> ولأننا لا نستطيع ان نفصل الزمان عن المكان فيزياويا لتلازمهم ذاتيا فلا

السموات والارض في ستة انهاط او ستة للصح على الاطلاق اعتبار الايام الستة للخلق هي وحدة قياس الزمن لدورة واحدة للأرض حول حول نفسها ازاء الشمس.

فالايام الستة هي الانهاط (المظاريف) الستة التي توزعت عليها المخلوقات والتي اخرجت للكون او برزت للوجود متميزة باستواء الله تعالى

ولفظ استواء الله تعالى على العرش، يعنى بدء سريان ارادة الله تعالى في كينونة مخلوقاته. والذي يؤكد هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلْمَآءِ ﴾، اي ان بدء سريان فان القران ليأخذ اللب وياسر حكم السنن بدا مع النمط الاول للخلق وهو ابسط وجود للمادة، والمعروف ان ابسط مادة كائنة على

٦. ان عرش الرحمن ليس مسلة او كرسياً او عريشاً، كما يظنه الواهمون فالنمط؛ هو بداية للزمان في حيز، وتنقله تفاسيرهم، انها هو سنن الله الحسنة النافذة في الكائنات، والعرش الذي جاء في القران هو

ثهاني سنن كونية حسنة قضاها الله الموجود، وهي الرحمة. فالرحمة تعالى وانفذها في كائناته: ﴿ وَٱلْمَلَكُ عَلَىٰ أَرْجَآيِهَا ۚ وَيَحِيلُ عَرْشَ رَيِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَيِذٍ مُّكْنِيَةٌ ﴾ [سورة الحاقة: ١٧].

تلك السنن الثماني النافذة في الوجود هي سنن بيان حسن الله تعالى الواقع ويستمر بها ومعها وجود في كائناته والتي تجري وفق النسق الكونى تعبيرا عن افعال الكون.

> وفی ضوء هذا نجد ان کل کائن موجود يحاط ببديهيات نافذة فيه تحكى سنة التطور هذه، وان كل كائن انها يمثل قيمومة نظام وحركة صاعدة للأحسن، فبديهيا؛ لابد ان يكون لكل كائن موجود ما يلي:

١. لابد ان يستجيب الكائن لنظام الحسن في الخلقة لامعنى لوجود خلقه، ليبقى وليستمر بالوجود، فبطاعة الموجود لنظام وجوده؛ تم تعالى وجه اخر لمعنى الوجود، (اي على الاطلاق).

٢. لابد من قوة رحيمة تبنى ذلك ٧. لابد له من ذاته ما يبرز الحسن

القوة المنجزة للموجودات وعلة قيمومة النظم في الكائنات.

٣. لابد ان تكون في النظام ركائز ثبات صادقة كأسس يقوم عليها الموجود، وهو الحق والعدل.

٤. لابد ان يكون هناك اجل لنهاية ذلك الموجود، للتواصل مع الحسن غاية الكون سريانا للأحسن وفق حركة الكون الكلية، وهو الموت.

٥. لابد من ان يكون هناك معنى حسن لذلك الوجود استحق به الوجود والاستمرار، وبدون ذلك المعنى تلك الخلقة على الاطلاق؛ وهي الامامة.

ظهور الموجود. فطاعة الموجود لله ٦٠ لابد ان يظهر ذلك الموجود جزئيته من النسق الكوني الواحد الساري لاوجود لموجود بلا طاعة للموجد بحركته نحو المحسن المطلق، بالتوحيد وآثار الوحدانية.

النظام وتقومه ويستمر بها انجاز الكوني، ويستمر يتجدد في تجلى ذلك

الحسن، وهو تعارض الوجودات بالبلاء.

٨. لابد ان يظهر الموجود سريانا دائما نحو الأحسن بحركة نمطية مستمرة الحسن في الكون. دائبة. وهو السريان.

> اذن فالبديهيات الكونية او السنن الحسنة الثمانية الحاكمة فينا والنافذة في الكون هي:

١. الطاعة؛ وهي استجابة المخلوق لنظام خلقه، وهي سنة اصل الحسن. ٢. الحق والعدل؛ الحق مواقع الصدق في كيان الكائنات والعدل هو العمل وفقا لتلك المواقع، وهي سنة النهج الحسن او النسق الكوني.

٣. سنة الرحمة، هي ان كل افعال النسق ٨. سنة السريان؛ تتحقق هذه السنة الكوني قائمة بقوى الرحمة، وفي معاكستها القبح، لذا فالرحمة علة الحسن. يسميها القران الكريم السلطان ولنا بحول الله تعالى بحث متكامل فيه.

اخر، وهي سنة تواصل الحسن.

٥. سنة البلاء؛ ما من كائن الا وهو

مبتلى ومبتلى في كل ان من انات اجله فان تجاوز البلاء وفق للنسق تجلى حسنه ولذا فالبلاء سنة تجلى

٦. سنة الامامة؛ ما من كائن الا وله معنى حسن في خلقه، ولامعنى لوجوده مطلقا بدون هذا المعنى الحسن، ذلك المعنى الحسن هو الامام ولذا فهي سنة معنى الحسن. ٧. سنة الوحدانية، سنة توحد الكون والكائنات في: الانهاط، والثوابت، والشروط، والسنن، والميل للتعميم في العقل، وبهذه السنة يتجوهر الحسن، لذا فهي سنة ذاتية الحسن.

بحركة الكائنات كلها على الاطلاق بحركة نمطية شمولية واحدة تبدأ بعلة واحدة هي الرحمة وتنتهي الي غاية واحدة هي الكمال، و لذا فهي سنة تكامل الحسن.

٤. سنة الموت، حتم الانتقال الى عالم ولابد ان نكرر هنا؛ ان لا وجود للعرش في عالم الخلق، فالله تعالى لا يحتاج الى عرش، بل لا يحتاج الى اي





علوا كبيرا، انها هو بيان لنا ان نفاذ حكم السنن الحسنة لله تعالى كان وبدأ على الماء، بدأ نافذاً مع ابسط وجود فلا حول ولا قوة إلا بالله. كائن بيدأ في الكون لحاجة الكائنات اليه. فالعرش مطلوب لنسق الكائنات وحسنها وجمالها وتكاملها، وليس لله تعالى فيه حاجة تعالى الله علو اكبرا.

إن تلك السنن تستحيل في الانسان الى ثماني إرادات تبرز من السنن التكوينية بعد رفع القصور الذاتي في الفطرة الإنسانية التي تلابس الروح والحي القيوم القائم على كل نفس التى نفخها الله تعالى في خلقة أبينا آدم.. وهي:

### أ. إرادة الطاعة:

الطاعة: هي استجابة المخلوق لنظام خلقه.

ونظام الخلق يعنى قيمومة الحياة في خلقته.

وقيمومة الحياة في المخلوق تعنى رفع القصور عنه.

ورفع القصور لا يتم إلا من خلال قوة خارجة عن المخلوق ذاته.. والله

شيء على الإطلاق تعالى ربنا عن الحاجة تعالى الخالق هو القائم على كل نفس، وكل نفس إنها تقوم بقوة الحياة وبقوة الروح بمعنى اننا نحيى بحول الله وقوته

١. قال الله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ هُوَ قَآبِمٌ عَلَى كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُّ وَجَعَلُواْ بِلَّهِ شُرَكَآءَ قُلُ سَمُّوهُمُّ أَمْ تُنَبِّعُونَهُۥ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِ ٱلْأَرْضِ أَم بِطَهِرِ مِّنَ ٱلْقَوْلِ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ وَصُدُّواْ عَنِ ٱلسَّبِيلِّ وَمَن يُضْلِل ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ [سورة الرعد: ٣٣].

هو خالق کل شيء، رب کل شيء، فالطاعة استجابة لمربوبية المخلوقات كلها لله تعالى. والتي لا تخلو منها نفس على الإطلاق، بل الالتزام بها من قبل الانسان الكائن المريد؛ دليل رقى الإنسان في إنسانيته. وكل الكائنات تطيع خالقها وتسبح له.. انظر الآيات المحكمات التالية:

٢. قوله تعالى: ﴿ كُلُّ لَّهُۥ قَايِنُوْنَ ﴾ (١).

(١) والمشهورُ في اللغة أن القُنوتَ الدعاءُ. وحقيقة القانتِ أنه القائمُ بأمر الله،

القنوت هو العبادة أو الطاعة في فحواها، بمعنى أن الوجود لأي مو جو د و جه ظاهر لطاعته.

٣. قوله تعالى: ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّحْمَنِ عَبْدًا ﴾. بمعنى إن الموجودات كلها في حال طاعة وتوجه إليه حتى الحشر.

٤. قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكُرُ أَنَّ ٱللَّهَ يُسَيِّحُ لَهُۥ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُ صَنَّفَّاتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَانَهُ, وَتَسْبِيحُهُ, وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ وهذا توكيد بان كل الموجودات يصلون ويسبحون طاعة لله تعالى.

# ٥. قال الله تعالى: ﴿ وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ

فالداعي إذا كان قائماً، خُصَّ بأن يقالَ له قانتٌ، لأَنه ذاكر لله تعالى، وهو قائم على رجليه، فحقيقةُ القُنوتِ العبادةُ والدعاءُ لله، عز وجل، في حال القيام، ويجوز أن يقع في سائر الطاعة، لأنه إن لم يكن قيامٌ بالرِّ جلين، فهو قيام بالشيءِ بالنية.

ابن سيده: والقانتُ القائمُ بجميع أَمْر الله تعالى، وقَنَتَ له: ذَلَّ.

وقَنتَتِ المرأةُ لبَعْلها: أَقَرَّتْ (أَي سكنت و انقادت).

# وَٱلْأَرْضِ حُلُّ لَّهُ، قَانِنُونَ ﴾.

٦. قال تعالى: ﴿ يُسَيِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ ﴾

٧. وقال تعالى: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَٰتُ ٱلسَّبْعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِحَدِهِ وَلِكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمُّ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾

٨. قال الله تعالى: ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَتِهِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ يُسَبّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمٌّ وَقُضِى بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾

ففى هذه الآية المحكمة؛ تفسير لنفاذ مراسيم العرش الأعظم؛ إذ التسبيح هو تعبير عن طاعة الملائكة، التي هي استجابة لنظام خلقها، في القيمومة على نفاذ السنن وحملة العرش من الملائكة؛ ثمانية (٢)، والسنن الكونية ثهانية أيضا.

### س. إرادة الرحمة والمحبة:

الرحمة؛ قوة كونية من الرحمن تبطن

(٢) قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْمَلَكُ عَلَيْ أَرْجَآبِهَا وَيَجُلُ عَمْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَيِذِ ثَمَنِيَةٌ ﴾ [سورة الحاقة: ١٧].

جميع الكائنات، وتقوم سارية بكل الإشكال المناهضة للقسوة والتنافر، ولو الرحمة فلا وجود على الاطلاق، وتتأصل الرحمة في خلق الانسان كسنة تكوينية تميز خلق العقل كمعنى للحسن

وعندما تكون جميع القوى المنجزة لوجود الكائنات ذات جوهر من معاني الرحمة، فسيكون جزما ان غاية القوة التي أنجزت الانسان بالروح التي نفخها الله في خلقته وإرادتها موسومة بالرحمة أيضا.

فإنها هي استجابة لسنة اللطف، وعلة الرحمة الواسعة، التي بدأ بها الكون ويقوم بها، ويدوم معها. والتي لا تخلو منها نفس على الإطلاق. وهي حقائق فيزياوية مبدئية تؤكدها الآيات المحكمات الدالة على إرادة الرحمة في ج. إرادة الحق والعدل: التكوين وكما يلي:

- ١. قال الله تعالى: في بادئة كل سورة قوله تعالى: ﴿ بِنَدِ اللَّهُ ٱلرَّحْيَنِ ٱلرَّحِيدِ ﴾.
- ٢. وقال تعالى: ﴿ قُل لِّمَن مَّا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِلَّهِ كُنَّبَ عَلَى نَفْسِهِ

ٱلرَّحْمَةُ لَيَجْمَعَنَكُمُ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ لَا رَبِّ فِيهِ ٱلَّذِينَ خَسِرُوۤا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ } [سورة الأنعام: ١٢].

ان كل القوى الكونية هي معاني للرحمة الخالصة؛ فقوة الجاذبية، قوة الحياة، قوة العقل، قوة النبوة؛ كلها تحقيق لمعانى الرحمة، فالمادة اثر لوجود الجاذبية، والحياة اثر لوجود العاطفة أمومة او أبوة او بنوة، العقل لا يغرف إلا بأحكام الرحمة، والنبوة إنها هي رحمة للعالمين، ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّارَحْمَةً لِّلْعَكَمِينَ ﴾ [سورة الانبياء: ١٠٧] ولو حلت القسوة او التنافر بدلها؛ في الطبيعة فلا طبيعة أوفى المادة فلا مادة او في الحياة فلا حياة او في العقل فلا عقل او في النبوة فلا نبوة على الإطلاق.

الحق؛ هو قيمومة نظام الخلق بنسق نمطى صادق وثابت في كل المخلوقات بمفرداتها و في واقع الوجود والكون

<sup>(</sup>٣) [سورة الأنعام: ٥٤]، [سورة الأنعام: .[177

ككل، والعدل؛ هو إجراء الأمور وفق نظام الخلق بالصدق نفسه و الثبات نفسه، أي ان العدل هو إعادة الحق إلى مجراه الصادق الثابت في واقع المخلوقات.. وفي الآيات المحكمات التالية بيان واضح لما نقول، لاحظ اقواله تعالى:

١. ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ... فَعَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيِّ ٱلْأُمِيِّ ٱلَّذِي يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَكَلِمَتِهِ، وَٱتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهُ تَدُونَ ﴾.

٢. ﴿ وَمِن قَوْمِ مُوسَىٰ أُمَّةٌ يَهُدُونَ بِٱلْحَقِّ وَبِهِ. يَعُدِلُونَ ﴾ [سورة الأعراف: 109

٣. ﴿ وَمِمَّنْ خَلَقْنَا أَمَّةٌ يَهْدُونَ بِٱلْحَقِّ وَبِهِ. يَعْدِلُونَ ﴾ [سورة الاعراف: ۱۸۱].

وكما هو بيّن من الآيتين؛ فالحق؛ معرفة، والعدل؛ فعل يستند إلى تلك المعرفة، بمعنى ان الذي لا يعرف الحق لا يستطيع ان يكون عادلا.

فليتعلم الناس القسط وليقوموا بالميزان العدل من بينات الله المنزلة في كتابه

الحكيم، ومن رسله المرفودين بوحيه، قال تعالى: ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبِيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئنبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسُطِّ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَصُرُهُ، وَرُسُلُهُ إِلَّا لَغَيْبٌ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيرٌ ﴾ [سورة الحديد: ٢٥].

فالعدل مصدره الله تعالى في الكون، هو جل وعلا قائم به، ومن خلال تلك القيمومة البديهية يشهد أهل العلم بوحدانيته ويقولون: (عميت عين لا تراك عليها رقيب)(٤). ويقول الله تعالى: ﴿ شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُوْلُواْ ٱلْعِلْمِ قَآبِمًا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْعَرْبِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾[سورة آل عمران: ١٨]. وتؤكد الآيات القرآنية ان إتباع الهوى علة من علل عدم العدل: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَيْ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ۗ إِن يَكُنُ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَأَللَّهُ أَوْلَى جِمَا ۗ

<sup>(</sup>٤) من دعاء الحسين الله في عرفات من كتاب مفاتيح الجنان للشيخ عباس ألقمي رضوان الله عليه. ومن كتب الأدعية الأخرى.

فَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلْمُوَكَىٰ أَن تَعَدِلُواْ ۚ وَإِن تَلْوُءاْ أَوْ تُعْرِضُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ [سورة النساء: ١٣٥].

ان الفطرة هي الدين الحق وإقامة الفطرة هي إقامة الحق، فكلاهما خلق الله الحق يسريان بنسق واحد والتزام الدين الفطرة هو التزام الحق: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰلِكَ ٱلدِّينِ وهي استجابة لسنة الإمامة في الكون. ٱلْقَيِّدُ وَلِلْكِنَ أَكْثُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعُلَمُونَ ﴾ [سورة الروم: ٣٠].

> الدين القائم بالحق مجسد للعدل هو القيم، وهو الطريقة القيمة وهي التقويم الأحسن لخلق الانسان.. قال الله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ ٱلْقَيْدِ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يُومٌ لَّا مَرَدَّ لَهُ, مِنَ ٱللَّهِ يَوْمَبِذِ يَصَّدَّعُونَ ﴾ [سورة الروم: ٤٣].

> ﴿ وَأَلُّو ٱسْتَقَامُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُم مَّآءُ غَدُقًا ﴾ [سورة الجن: ١٦].

﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقُويمٍ ﴾ [سورة التين: ٤].

فإرادة الحق وطلبه من قبل الناس؛ لاشك هي استجابة لسنة الحق والعدل

في الفطرة والدين القييم، التي هي أساس الكون وسر ديمومته وبقائه. والتي لا تخلو منها نفس على الإطلاق.

د. إرادة الخلافة والإمامة والسيادة والزعامة والحرية:

طبع في النفس الإنسانية؛ عشق الحرية وطلب السيادة والتوق للإمرة و إرادة الرئاسة.

والتي لا تخلو منها نفس على الإطلاق. بل تظهر في الإحياء والحيوانات بشكل مميز خصوصا في النحل بالنظام الملكي وكذا النمل والطيور والأسماك...

وقد ورد في القران ما يؤكد هذه السنة الكونية في الانسان، فان الإمام المعصوم؛ الرسول او النبي او النذير او الهاد موجود في كل زمان ومكان لأنه حجة الله في الأرض لأنها لا تخلو من حجة الله انظر الى قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَأَجْتَ نِبُواْ ٱلطَّعْفُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى ٱللَّهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ ٱلضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ

ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴾ [سورة النحل: ٣٦]. بمعنى ان لا تخلو اية امة من رسول فهو حجة الله عليها سنة الله في الناس.

ويتأكد هذا المعنى دوما في آيات أخرى، ويخاطب الحق رسولنا الأعظم صلى الله عليه وآله وسلم مؤكدا ان رسالته هي استجابة لسنته تعالى؛ فما من امة إلا وفيها إمام هاد او نذير اونبي ورسول: ﴿ إِنَّاۤ أَرۡسَلۡنَكَ بِٱلۡحَقّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ۚ وَإِن مِّنَ أُمَّةٍ إِلَّاخَلًا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [سورة فاطر: ٢٤].

ويؤكد هذا المعنى ان أصحاب النار لا يدخلونها حتى يسألون؛ الم يأتكم نذير فيجيبون بالإيجاب؟.

# ﴿ قَالُواْ بَكِي قَدْ جَآءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبْنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ ﴾ [سورة تبارك: ٥].

اذن؛ يتضح من واقع الوجود الملاحظ والمدرك، ومن سنن الحياة والعقل وتطابقها مع آيات القران؛ ان الإمامة سنة كونية استحالة في النفس الإنسانية الى فطرة مريدة للإمامة؛ السيادة والحرية والرئاسة.

# ه. إرادة الصبر:

من مميزات الانسان وان كان يشتبه

بان بعض الحيوانات أكثر صبرا كما يبدو ولكن صبر الحيوانات غريزة وطبع تكويني، وفي الانسان ميزة عقلية اختيارية مبدعة نراها في ثلاثة أطوار:

- ١. الصبر على الطارئ.. والطارئ هو المكروه العابر.
- ٢. وتحمل الظاهرة.. والظاهرة هي تكرر حصول المكروه في أنهاط بحياة المرء.. وناره في أصحاب العقائد النامية.
- ٣. والعزم توطين النفس على مكاره الحياة كلها.. وهو الإيمان بان كل ما يجري معه إنها بعين الله تعالى، وان الله تعالى لا يريد به الا الخير فإنها خلقه تفضلا منه ورحمته وسعت كل شيء.. وان الدنيا هي -أصلا -دار بلاء.. وهو ما يكون لأصحاب النفوس المطمئنة من المعصومين صلوات الله عليهم.

والصبر بكل مراحله يعد استجابة لسنة البلاء في التكوين. وهي بكل الأحوال ميزة الأبطال من بني البشر عموما.. فالطبع التكويني والقران

وكذا قال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [سورة الكهف: ٧].

وقد أوتي الانسان صلاحيات الخلافة في الأرض، فهل هو بمستوى تلك الصلاحيات؟. قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَبَ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْهٍ فَأَحْكُم بَيْنَهُم مِنَ الْحَقِّ لِكُمْ تَبْعَ أَهُواء هُمْ عَمًا جَاء ك مِن الْحَقِّ لِكُمِّ جَعَلْنا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْها جَاء ك مِن الْحَقِّ لِكُمِّ جَعَلْنا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْها جَاء ك

وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَجَعَلَكُمْ أَمَّةً وَحِدَةً وَلَكِن لِيَبُلُوكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُمْ فَاسْتَبِقُواْ الْخَيْرَتِ إِلَى اللّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَيِّثُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْلِفُونَ ﴾ [سورة المائدة: ٤٨].

وقال الله تعالى في معنى كون البلاء جلاء للحسنات والسيئات، اذ بدون البلاء لا حسن ولا سوء يعرف: ﴿ وَقَطَّعْنَكُمُ فِ ٱلْأَرْضِ أُمَمًا مِّنَهُمُ مِنْهُمُ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَكُمُ مِنْهُمُ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَكُمُ السَّيِّعَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ الصّليحُون وَمِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَكُمُ مِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَكُمُ مِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَكُمُ مِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَكُمُ مِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَكُمُ السَيِّعَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ السورة الاعراف: ١٦٨].

## و. إرادة الحياة الأخرى:

وهي إرادة الاستعداد لما بعد الموت، استجابة لسنة الموت في الكون. والتي هي حتم على كل مخلوق.. فالموت سنة الله في خلقه لا يفلت منها احد على الإطلاق وان طال اجله... وهي سنة نلحظها في كل مصر وعصر ويؤكدها القرآن الكريم... انظر أقواله تعالى في هذا:

فكل شيء هالك: ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَا هُوْ كُلُ شَيْءٍ هَالِكُ اللَّهِ إِلَا هُوْ كُلُ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا هُورَةً إِلَّا هُورَةً اللَّهُ الْمُكُمِّ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [سورة القصص: ٨٨].



وكل نفس ذائقة الموت: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآيِقَةُ ٱلْمُؤْتِّ وَإِنَّمَا ثُوَفَوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فَمَن زُخْزِحَ عَنِ ٱلنَّادِ وَأُدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَقَدُ فَازُّ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَاۤ إِلَّا مَتَنعُ ٱلْغُرُورِ ﴾ [سورة آل عمران: ١٨٥].

والموت خلق كخلق الحياة يولد معها ويكون حتما عليها: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُو أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْغَفُورُ ﴾ [سورة الملك: ٢].

وآثار تلك السنة الحتمية بها يرافقها من مصيبة تترك أثرا كبيرا على نفس الانسان يجعله يطلب ما بعد الموت بإرادة يقين انه هالك لا محالة؛ هي أراد الآخرة. ز. إرادة التوحيد:

وهي استجابة لسنة وحدانية الخالق البارئ المصور في الكون. وهي إرادة جماعية واضحة في جهود الانسان للتعميم والتوحيد والتوحد، وعلى كل صعيد. والقدرة والخلق لله تعالى وهو على كل شيء قدير.

> ونحن نعلم علم اليقين من الفيزياء ان لا حدث ينجز الا بقوة.. وان قوى الكون المنجزة لأحداثه، هي من سنخ

واحد، فهي متفردة، وهي من معاني الرحمة بل هي خصيصة تجمع كل خصائص الرحمة ومعانيها، وهي علة واحدة لكل ظواهر الكون، وسنن الكون واحدة وانهاط الكون واحدة، وثوابت الكون واحدة... فلا مناص من القول بوحدانية الرحمن الخالق الذي خلق کل شيء بقدرته وبرأ کل شيء بحوله وصور كل شيء بقوته. ويأتي القران ليطابق الفيزياء:

استنادا للحقائق العلمية البديهية التالية:

١. كل كائن؛ هو ظاهر لباطن قوة انجزته. فلا يمكن لحدث ان ينجز على الاطلاق من دون قوة تنجزه.

٢. صفة كل القوى الكونية هي الرحمة ولو حل التنافر والقسوة لما كان هناك وجود على الاطلاق.

٣. لكل القوى الكونية طبع طبيعة واحدة وهي جميعا من من سنخ و احد.

يتقرر وببساطة: ان كل الكائنات افعال لقوة واحدة رحيمة ومن سنخ

واحد ولا يوجد غيرها في الكون فلا وجه لشريك اخر في الكون و التكوين.. قال الله تعالى: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُوْلُواْ ٱلْعِلْمِ قَايِمًا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ٱلْعَرْبِزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [سورة آل عمران: ۱۸].

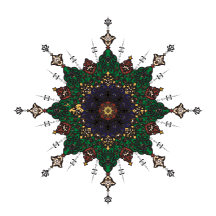
٤. حياة تلك القوى الكونية التي تقوم بها الموجودات، تتجسد في إثبات العجز في الكائن الموجود مرة كما من: في المادة (القصور الذاتي)، وبرفعه مرة أخرى كما في الحياة، ثم بإثباته في الحياة (القصور الحيوي الذاتي) ٢. ووحدة الأنهاط التي تجسد الكائنات. ورفعه في العقل كما في الانسان، ثم بإثباته في العقل (القصور العقلي الذاتي)، ثم برفعه عن العقل في الانسان المختار بالعصمة وقوة

الوحى، ليكون النبي ذا عقل مرفوع عنه كل القصورات وفق حركة كونية نسقية نمطية صاعدة باتجاه الكمال وبأمر واحد.

فاذا استحال تعدد امر كينونة الأشياء استحال شريك الخالق او المكون او الصانع. فهو احدى الذات جل شأنه. وتنعكس وحدانية المكون فيها نرى ونجد

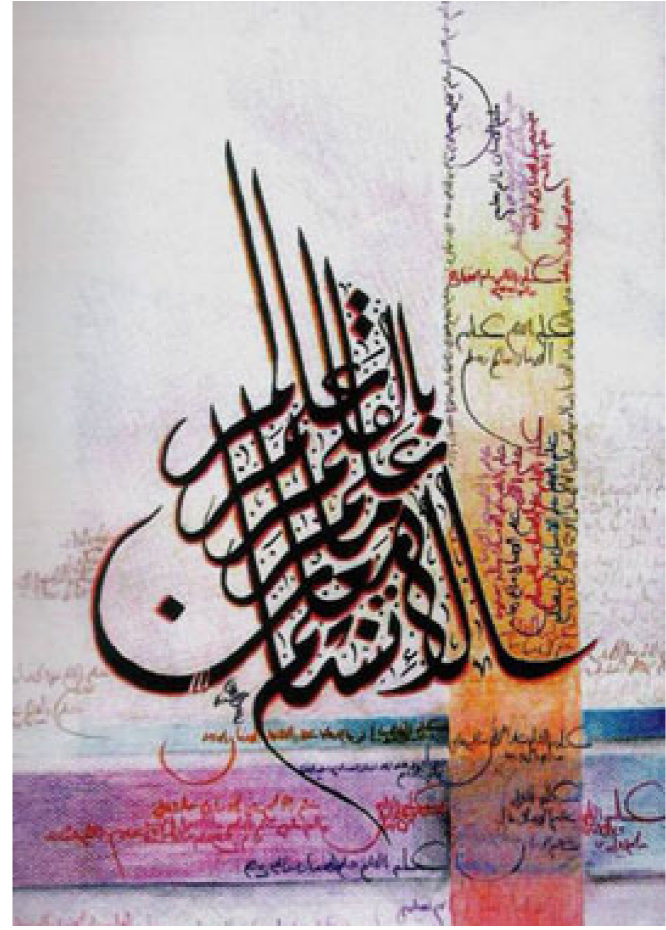
- ١. وحدة السنن الكونية النافذة في الكون.
- ٣. ووحدة الثوابت والنسب ووحدة قيامها وحياتها.

فلا وجه لوجود شريك خارج تلك الوحدة؟. فلا اله الا الله وحده لا شريك



له.







د ، شكيب غازي الحلفي مركز دراسات الكوفة



يقرر البحث ان اللغة، كنظام من انظمة الاتصال، تتضمن نوعين من انواع هذا الاتصال: الاول اللفظي، بوساطة المفردات والاخر غير اللفظي بوساطة حركات الجسد. وهذه الدراسة جاءت لتكرس مسألة لغة العين في التعبير القرآني المعجز ولو بايجاز لايخل بجوهر الموضوع. فبدأ بمقدمة قصيرة، ثم عرض للدراسات السابقة في هذا الموضوع بعدها انتقل من تنظير الظاهرة الى التطبيق عليها وختم البحث بملخص لما ورد ثم قائمة باهم المصادر.

#### المقدِّمة:

إنّ اللغة كنظام من انظمة الاتصال تتضمن نوعين من انواع الاتصال؛ الأوّل اللفظى بوساطة المفردات، والاخر غير اللفظى بوساطة حركات الجسم واليد والعين... الخ، واذا كان النوع الاول يمتاز بدقة الاستعمال للتعبير عن المعاني، فإنّ النوع الثاني (الاتصال غير اللفظى-لغة الجسد) ليس اقل دقة منه اذ ((لا يقتصر نقل الافكار والمعاني على استخدام الكلمات المقروءة او المنطوقة، بل هناك وسائل اخرى يتم من خلالها الاتصال، وتكاد تكون اكثر من تلك التي نتبادلها من خلال الاتصال اللفظي، وفي الحقيقة فإننا غالبا ما ننقل رسائل غير لفظية، وتكون في الغالب من طابع المشاعر والاحاسيس والعواطف، وبينها يكون الاتصال اللفظى في الغالب للتعبير عن الافكار وتبادل المعارف))(١) وقد اثبت المركز القومى المصرى للأبحاث الاجتماعية ((ان تأثير الكلمة في الحوار

(۱) الاتصال الانساني من النظرية الى التطبيق: نضال ابو عياش: ۱۱۹.

يساوي ٧٪، وان نبرة الصوت لها تأثير يساوي ٣٨٪، بينها تصل نسبة الحركات و الاشارات الى ٥٥٪))(٢)، وهي نسبة عالية تكشف عن التأثير الكبير الذي تقوم به حركات الجسد على اختلاف انواعها حتى امتد تأثيرها الى التمثيل الصامت والعرض المسرحي والفيلم السينهائي وعالم الازياء والفن التشكيلي ودنيا التجارة والسياسة و الحكمة واللغة والادب والشعر والبلاغة.

### الدراسات السابقة.

أثار موضوع لغة الجسد او الاتصال غير اللفظي عقول الباحثين لغويين واجتهاعيين، فصدرت بسبب هذا ابحاث متعددة رصدها البحث على النحو الاتي:

 لغة الجسد في القرآن الكريم للباحث اسامة جميل عبد الغني ربابعة، وهي عبارة عن رسالة ماجستير، وقعت في مائة وتسع عشرة صفحة.

٢. لغة الجسد في القرآن الكريم، د.



<sup>(</sup>۲) سيكلوجية الواقعية والانفعالات: محمد محمود بني يونس: ٣٤٠.

التي جعلت من حركات اليد وتعابير

الوجه والعين ادوات دلالية للتعبير

أسرار لغة جسد<sup>(۷)</sup>، وهنا وضعت

٧. أدب الكلام واثره في بناء العلاقات

ظن انها من ضمن لغة الجسد.

٨. البيان بلا لسان<sup>(٩)</sup>، وقد تتبع الباحث

الاصول الاولى للغة الجسد في

التراث العربي والانساني ثم رصد

بعض الآيات القرآنية التي استعملت

حركات اليد والعين وتعابير الوجه

٩. الاتصال الصامت وعمقه التأثيري

في ضوء القران والسنة<sup>(١٠)</sup>، معتبرا

الانسانية في ضوء القرآن الكريم(^)،

المؤلفة جدولا بإزاء كل حركة للدلالة

عن المعانى الدقيقة.

التطبيقي.

عمر عتيق، وهو بحث منشور على شبكة الانترنت في احدى وثلاثين

٣. الاتصال غير اللفظي في القرآن الكريم<sup>(٣)</sup>، اذ تتبع الباحث لغات الاتصال غير اللفظى ومنها لغة الجسد في القرآن الكريم ((ومن يطلع على الكتاب يدرك ان المؤلف توسع في قضايا كثيرة، اعتبرها ذات دلالة على الاتصال غير اللفظي، لكنها تبدو واضحة الدلالة ولا علاقة لها بالحسد))<sup>(٤)</sup>.

- في حركات اليد والوجهين في المسرح وعمليات البيع والشراء والادارة والسياسة.
- ٥. التصوير الفنى في القرآن<sup>(١)</sup>، وفيه تحدث المؤلف عن التجسيم والتجسيد في بعض الآيات القرآنية
- (٧) ليلي شحرور.

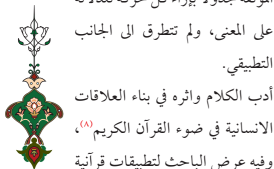
للدلالة على دقة المعني.

- (٨) د. عودة عبد الله.
- (۹) د. مهدی عرار.
- (۱۰) د. عودة عبد الله، وهو بحث منشور في مجلة المسلم المعاصر في العدد ١١٢ لسنة ٢٠٠٤.

صفحة.

٤. لغة التعبير بالجسد<sup>(٥)</sup>، اذ تتبع الباحث

- (٣) محمد الأمين موسى احمد.
- (٤) لغة الجسد في القران الكريم: اسامة جميل عبد الغنى ربايعة.
  - (٥) نبيل راغب.
  - (٦) سيد قطب.



ان الصمت لغة قائمة وانها ادل -في احايين كثيرة -على دقة المعنى من اللغة الناطقة.

# التطبيقات القرآنية.

### لغة العين:

تعد العين من ((اكثر الاعضاء تأثرا وتاثيرا، فهي تتأثر بها تقرؤه في الاخرين، وتؤثر فيهم حين تقرؤها عيونهم، تتاثر فتخلف في نفس صاحبها الحزن والفرح، فتهيج ما كان دفينا في الاخرين، بل لها قدرة قوية على اختراقهم لتصل الى مكنونات نفوسهم، فضلا عن انها هي نفسها تكشف عما في نفس صاحبها من المعاني والدلالات الكثيرة))(١١١)، وفصّل بعضهم في تأثيرات العين من حيث حركاتها وطبيعة النظر الى ان ((الاشارة بمؤخر العين الواحدة نهى عن الامر وتفتيرها اعلام بالقبول، وإدامة نظرها دليل على التوجع والاسف، وكسر نظرها آية الفرج، والاشارة الى اطباقها دليل على التهديد، وقلب الحدقة الى

(١١) العين من النظرة الى الدمعة في الشعر العربي: عاد لمشلح، مجلة الموقف الادبي.

جهة ما ثم صرفها بسرعة تنبيه على مشار اليه، والاشارة بمؤخر العين كلتيها سؤال، وقلب الحدقة من وسط العين الى المآق بسرعة شاهد المنع، وترعيد الحدقتين من وسط العين نهي عام))(١١)، ولهذا استعمل القرآن الكريم العين استعالات متعددة للدلالة على معانٍ دقيقة، سأعرض لها على النحو الآتى:

## ١. الطرف الخفي:

قال تعالى: ﴿ وَتَرَكَهُمْ يُعَرَضُونَ مِن الذَّلِّ يَنظُرُونَ مِن مَلَقَلِ يَنظُرُونَ مِن مَلَقِهِ خَفِي ﴾ [سورة الشورى: ٤٥]، طرف خفي العين ونهايتها، إذ لكل شيء طرف اي نهاية، وقد عبر القران الكريم بالجزء والمراد الكل، وفي الآية المباركة توظيف للغة الجسد من خلال العين الناظرة توظيفا يكشف عن دقة المعنى، يقول ابن عاشور ((ينظرون نظرا منبعثا من حركة الجفن الخفية))(١٣)،

(۱۲) طوق الحمامة في الالفة والالالف: ابن حزم الاندلسي: ۲۹.

(١٣) التحرير والتنوير: ابن عاشور: ١٣/ ٢٧٧.





(ت ٣١١ه)، ان (من) في قوله تعالى بمعنى الباء وتابعهم ابن هشام (٣٦١هـ) بذلك ولكن عند توظيف السياق من قوله تعالى ﴿ وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُۥ مِن وَلِيّ قوله تعالى ﴿ وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُۥ مِن وَلِيّ مِنْ بَعْلِهِ وَ وَرَى الظّلِلِمِينَ لَمّا رَأَوُا الْعَذَابَ مِنْ بَعْلِهِ وَ وَرَى الظّلِلِمِينَ لَمّا رَأَوُا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ إِلَى مَردِ مِن سَبِيلِ ﴿ وَمَن يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ اللّهِ الله وَرَرَهُهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ اللّهُ لِنَ يَنظُرُونَ مِن طَرِق خَفِيٍّ وَقَالَ اللّهِ بِنَ الظّلُولِمِينَ فِي يَنظُرُونَ مِن طَرِق خَفِيٍّ وَقَالَ اللّهِ بِنَ الظّلِلِمِينَ فِي اللّهُ اللهُ اللهُ

١. من يضلل -ماله من ولي.

العكسي هي:

٢. رؤية العذاب -لا سبيل للرجوع.

٣. الذين امنوا -الذين لم يؤمنوا خسروا

فهذه الحقائق لم يكن لقوم نوح الله سابق عهد بها، وانها تراءت لهم اول مرة وبهذا فستكون الانعكاسات لديهم ترددية ونتيجة لاتجاه الانعكاس هذا ان تبدوا سلوكياتهم غير معهودة اذا قيست

تظهران في عيونها))(١٤)، ((انها حالة الانسان الخاسر، الذي تيقن بالهلاك عند عرضه على نار جهنم، فحاله تنبيء عنه، فهو يحرك اجفانه بذل وخشوع، ويسترق النظر على امل انه لا يراه احد او انه لا يستطيع ان يملأ عينيه برؤية نار جهنم، فيقوم بهذه الحركة الجسدية الدالة على الذل والهوان، وباسلوب بليغ عميق مؤثر، تعطى لمن يشاهد هذا الموقف دلالة واضحة على ذل صاحبها وخوفه، والخزى الذي لحق به جراء تكذيبه وعصيانه))(۱۰۰)، من خلال استعمال حرف المعنى (من) استعمالا دقیقا<sup>(۱۱)</sup>، قال الزرکشی <sup>(۱۷)</sup> والمرادي <sup>(۱۸)</sup> والرماني (١٩) (ت ٣٨٤هـ) والزجاج (٢٠)

<sup>(</sup>۱٤)م.ن: ۱۶/ ۲۰۳.

<sup>(</sup>١٥) لغة الجسد في القران الكريم: اسامة جميل عبد الغنى: ٤٢.

<sup>(</sup>١٦) [سورة الشورى: ٤٥].

<sup>(</sup>١٧) ظ: البرهان: ٤/ ٢٥٥.

<sup>(</sup>١٨) الجنى الداني في حروف المعاني: حسن بن قاسم المرادي: ٣١٨ -٣١٩.

<sup>(</sup>١٩) معاني الحروف: تأليف ابي الحسن بن علي بن عيسي الرماني النحوي: ٥٣.

<sup>(</sup>٢٠) حروف المعاني: ابو القاسم عبد الرحمن بن اسحاق الزجاجي: ٥.

بواقعهم الدنيوي لما رأوا حركة الاشياء غريبة فلشدة خشوعهم، وارتفاع درجة الاضطراب لديهم، وتوسلهم للرجوع ثانية، وتصاعد تيار نار جهنم امام اعينهم استرقت عيونهم النظر ولكن من اقصى الطرف (مبتدأ العين) اذ لا طاقة لهم وهم بإزاء هذه المناظر ان يمتد نظرهم بكل طاقته بعد ان لمسوا خسرانهم بايديهم وثبت لهم الأمر برؤية العين فكان النظر نظر سارق متلصلص، نظر الخائف المترقب قال الزركشي ((وقيل انها قال من ((من طرف)) لانه لا يصح عنه، وانها نظره ببعضها))(۲۱) بل ان الدماميني كان اكثر اقترابا من معنى (من) الحقيقى بعد ان اقام فاصلا بين الاستعمالين قال((ان اريد بكون الطرف الة للنظر فمن بمعنى الباء، قاليونس: وليس الظاهر حينئد كونها للابتداء وكما قال المصنف، وان اريد بكون الطرف واقع ابتداء النظر منه فمن بمعنى ابتداء الغاية لا بمعنى الباء، فهم معنيان متغايران موكولان

(٢١) ظ: علم الدلالة (علم المعنى): د. محمد علي الخولي ١١٦.

لإرادة المستعمل) (۲۲) والاستعمال الثاني هو المراد بتاثير الوقائع المسوقة فكأن المراد ابراز كيفية النظر لا اصله يقول الزمخشري ((أي يبتديء نظرهم من تحريك لأجفانهم ضعيف خفى بمسارقة، كما ترى المصبور ينظر إلى السيف. وهكذا نظر الناظر إلى المكاره: لا يقدر أن يفتح أجفانه عليها ويملأ عينيه منها)) وما يعضّد ما ذهبت اليه ان مفردة ((خفي)) قيد مانع لاحتمالات تعدد فعل النظر فالخفاء يفسر خصوصية نظر هؤلاء فيكون اخفاء الطرف اشارة الى ضيق جفنى العينين واقتراب بعضهما من بعض لان الطّرف ((طرف العين، والطرف: اطباق الجفن على الجفن، قال ابن سيدة: طرف يطرف طرفا: لحظ... والطرف: تحريك الجفون في النظر... وطرف بصره يطرف طرفا اذا طبق احد جفنيه على الآخر))(٢٣) و ((طرف الشيء

<sup>(</sup>٢٢) تحفة الغريب في الكلام على مغني اللبيب: بدر الدين الدماميني (اطروحة دكتوراه) ، القسم الاول: ٧٥.

<sup>(</sup>٢٣) لسان العرب: طرف.

جانبه))<sup>(۲٤)</sup>.

يترشّح مما سبق ان حمل دلالة (من) على غير الابتداء يشتّت جمال التعبير القراني، فان الابتداء يرسم الصورة واضحة في ذهن المتلقي بازاء كيفية نظر هؤلاء يوم القيامة.

#### ٢. نظر الغمز:

الغَمْزُ: الإشارةُ بالجَفْن والحاجِب، والعَصرُ باليد، والغَمّازَةُ: الجارِيَةُ الحَسنَةُ الغَمْزِ للأعضاء، والغَمِيزَةُ: ضَعْفَةٌ في العَمْل، والمَغامِزُ: في العَمْل، والمَغامِزُ: المَعايب. وما في الأمْرِ مَغْمَز: أي مَطْمَعُ، ومَعَابُ أيضاً، وأغْمَزْتُ فيه إغهازاً: إذا اسْتَضْعَفْتَه. وقَوْمٌ أغْمازٌ: ضُعَفاءُ، واحِدُهم غَمزُ (٢٥).

(غمز) الغين والميم والزاء أصلٌ صحيح، وهو كالنَّخْس في الشيء بشيء، ثم يُستعار، من ذلك: غَمَزْتُ الشَّيءَ بيدي غمزاً. ثم يقال: غمزَ، إذا عاب وذكر بغير الجميل(٢١)، وقد

وردت هذه المفردة مرة واحدة في القران الكريم في قوله تعالى ﴿ وَإِذَا مَرُّوا بِهِمْ يَنْغَامَنُونَ ﴾ [سورة المطففين: ٣٠]، وهي احدى الصفات الخمس التي وصف بها القران الكريم المجرمين في قوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُواْ كَانُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَضْحَكُونَ ۞ وَإِذَا مَرُّواْ بِهِمْ يَنْغَامَنُونَ ﴿ ۚ ۚ وَإِذَا ٱنقَلَبُواۤ إِلَىٰٓ أَهۡلَهُمُ ٱنقَلَبُواْ فَكِهِينَ اللَّهُ وَإِذَا رَأُوهُمْ قَالُواْ إِنَّ هَنَوُلَآهِ لَضَآلُونَ ﴾ [سورة المطففين: ٢٩-٣٣]، والغمز-كما يتضح من خلال المرجع اللغوى-يشترك في فيه عضوان هما الجفن والحاجب أي يشيرون إليهم بالأعين استهزاء (٢٧) وسخرية من الذين آمنوا، وهذا يدلُّ على قوة الاشارة في لغة الجسد، يقول الجاحظ (٢٥٥هـ) ((وفي الاشارة بالطرف والحاجب وغير ذلك من الجوارح مرفق كبير ومعونة حاضرة في أمور يسرها الناس من بعض و يخفونها من الجليس وغير الجليس ولولا الاشارة لم يتفاهم الناس معنى خاص الخاص

<sup>(</sup>٢٤) مفردات ألفاظ القرآن، الراغب الاصفهاني: طرف.

<sup>(</sup>٢٥) ظ: المحيط: غمز.

<sup>(</sup>٢٦) ظ: مقاييس اللغة: غمز.

<sup>(</sup>۲۷) تفسير البغوي: ٣/ ٣٦٩، البحر المديد: ٧/ ٣٣.

ولجهلوا هذا الباب البتة) (٢٨).

# ٣. نظر المغشى عليه:

قال تعالى ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَوَلَا نُزِلَتْ سُورَةً فَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ تُحَكَّمَةٌ وَذُكِرَ فِهَا ٱلْقِتَـالُ ۚ رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ فِى قُلُوبِهِم مَّــرَضُّ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ ٱلْمَغْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْمَوْتِ ﴿ فَأُوْلَىٰ لَهُمْ ﴾ [سورة محمد: ٢٠]، والناظر الى الآية المباركة يجد مفردة (المغشى) تقوم بدور الرسم الحركي لمعنى دقيق للتعبير عن حالة معينة من قبل الذين لم يرسخ الايمان في قلوبهم، وهي مشتقة من الفعل (غشا) والاسم منه الغِشاءُ ويعنى الغِطاءُ فتقول غَشَّيْت الشيءَ تَغْشِية إِذَا غَطَّيْته على بَصَره وقَلْبه (٢٩)، والمغشى هو الذي يزيغ بصره زاوية عند احتضاره الموت، فيكون المعنى تشخص أبصارهم جبناً وهلعاً وغيظاً، كما ينظر من أصابته الغشية عند الموت (٣٠٠)، و لذلك انتصبت جملة ((نظر المغشى عليه من الموت)) على المفعولية المطلقة لبيان

صفة النظر من قوله: ﴿ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ ﴾ فهو على معنى التشبيه البليغ، ووجه الشبه ثبات الحدقة وعدم التحريك، أي ينظرون إليك نظر المتحيّر بحيث يتجه إلى صوب واحد ولا يشتغل بالمرئيات لأنه في شاغل عن النظر، وإنما يوجهون أنظارهم إلى النبي عللة إذ كانوا بمجلسه حين نزول السورة، وكانوا يتظاهرون بالإقبال على تلقى ما ينطق به من الوحى فلم سمعوا ذكر القتال بهتوا، فالمقصود المشامة في هذه الصورة(٢١)، والمهم ان مفردة (المغشى) الواردة في الآية المباركة جسدت هيأة مخصوصة لفئة معينة تعجز هنا مفردات اخرى في الاستعمال فهو ((تعبير لا تمكن محاكاته، ولا ترجمته إلى أي عبارة أخرى، وهو يرسم الخوف إلى حد الهلع، والضعف إلى حد الرعشة، والتخاذل إلى حد الغشية!. ويبقى بعد ذلك متفرداً حافلاً بالظلال والحركة التي تشغف الخيال!. وهي صورة خالدة لكل نفس خوارة لا تعتصم بإيمان، ولا بفطرة صادقة، ولا بحياء تتجمل به أمام الخطر.

<sup>(</sup>٣١) ظ: التحرير والتنوير ١٣/ ٤١٨.

<sup>(</sup>۲۸) البيان والتبيين: ١/ ٥٦.

<sup>(</sup>٢٩) ظ: لسان العرب: غشا.

<sup>(</sup>۳۰) ظ: الكشاف: ٦/ ٣٢٩.

ويصر عونك (٢٥) وهو من باب استعمال

اللفظ في غير محله فقد جعل الإزلاق

بأبصارهم على وجه الاستعارة المكنية،

شبهت الأبصار بالسهام ورمز إلى

المشبه به بها هو من روادفه وهو فعل

(يزلقونك)(٢٦)، فيكون المعنى أنهم

من شدّة إبغاضهم وعداوتهم يكادون

بنظرهم نظر البغضاء أن يصرعوك،

وهذا مستعمل في الكلام، يقول القائل:

نظر إليّ نظراً يكاد يصرعني، ونظراً يكاد

يأكلني. قال ابن قتيبة: ليس مراد الله أنهم

يصيبونك بأعينهم، كما يصيب العائن

بعينه ما يعجبه، وإنها أراد أنهم ينظرون

إليك إذا قرأت القرآن نظراً شديداً

بالعداوة والبغضاء يكاد يسقطك (٣٧).

وهي هي طبيعة المرض والنفاق))(٣٢). ٤. نظر زلق البصر:

الزَّلَق: معروف، زَلِقَ يزلَق زَلَقاً. وأزلقتِ الفرسُ إزلاقاً، إذا ألقت ولدَها قبل تمامه، ويُستعمل في كل أنثى أيضاً، ويقال: نظر فلان إلى فلان فأزلقَه ببصره، إذا أحدَّ النظرَ إليه نظرَ متسخط أو متغيِّظ. وكلِّ مَدْحَض لا تثبت القدم فيه فهو مَزْلَق (٣٣)، وقد ورد هذا اللفظ مرتين الاول في قوله تعالى ﴿ فَعَسَىٰ رَبِّيَّ أَن يُؤْتِينِ خَــٰيْرًا مِّن جَنَّلِكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَنُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا ﴾ [سورة الكهف: ٤٠]، والثاني في قوله تعالى ﴿ وَإِن يَكَادُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَيُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَٰزِهِمْ لَمَّا سَمِعُواْ ٱلذِّكْرَ وَيَقُولُونَ إِنَّهُۥ لَمَجْنُونٌ ﴾ [سورة القلم: ٥١]، ((ولما كان الزلق يفضى إلى السقوط غالباً أطلق الزلق وما يشتق منه على السقوط والاندحاض على وجه الكناية))(٣٤)، فيكون معنى (يزلقونك) في الآية الثانية يسقطونك



والمهم؛ ان استعمال هذا اللفظ (زلق) وانتقاله من مجال الى مجال اخر قدم معنى قرآنيا دقيقا، بوساطة النظر الحاد الذي كان يقوم به المشركون في اثناء قراءة النبي الله الله الله القرانية وهو تعبير عن

<sup>(</sup>۳۵) م. ن.

<sup>(</sup>٣٦)م. ن.

<sup>(</sup>٣٧) ظ: فتح القدير ٧/ ٢٨٧.

<sup>(</sup>٣٢) في ظلال القران: ٦/ ٤٥٠.

<sup>(</sup>٣٣) جمهرة اللغة: زلق.

<sup>(</sup>٣٤) التحرير والتنوير: ١٧١/ ٢٧١

السخط والانتقام منه، والواضح ان هذه الدلالة ربها تعجز عنها مفردات اخرى للتعبير عن هذا الوعى الدلالي الدقيق.

#### ٥. تقابل النظر:

ورد هذا المعنى في قوله تعالى ﴿ وَإِذَا مَا أُنزلَتُ سُورَةٌ نَظَرَ بَغْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ هَلَ يَرَىٰكُم مِّنَ أَحَدِثُمَّ ٱنصَرَفُواْ صَرَفَك ٱللَّهُ قُلُوبَهُم بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَّا يَفْقَهُونَ ﴾ [سورة التوبة: ١٢٧]، ان النظر المتقابل في الاية يمثل حركة جسدية -بوساطة النظر -تكشف عن حالة النفاق والحذر والخوف الذي يسيطر على هؤلاء أي تغامزوا وأشار بعضهم إلى بعض على وجه الاستخفاف بالقرآن ثم قال بعضهم لبعض هل يراكم من أحد كأن سبب خوفهم أن ينقل عنهم ذلك(٣٨)، فيفهم من تلك النظرة التقرير اي: هل معكم من ينقل عنكم؟. هل يراكم من أحد حين تدبرون أموركم؟(٣٩).

ان لغة العين في هذا الموضع رسمت

(۳۸) التسهیل لعلوم التنزیل: ۱/ ٤٧٨،
 والکشاف: ۲/ ۹۹۱.
 (۳۹) ظ: المحرر الوجیز: ۳/ ۳۳۰.

صورة دلالية دقيقة جدا تكشف عن الاضطراب النفسي والقيمي في داخلهم من خلال تبادل النظر فيها بينهم.

#### الخاتمة

يمكن ادراج اهم ما توصل اليه البحث على النحو الاتي:

١. كان للتراث العربي -ولاسيها عند الجاحظ وابن جني والفارابي- الشارات واضحة ودقيقة على اهمية هذا العلم، اذ اشار الجاحظ الى ان العلامة احدى الادوات الدالة على المعنى، وفصّل ابن جني في دلالة الاصوات على المعنى الدقيق كتنغيم الصوت للدلالة على الدهشة... الغ، ولكن هذه الاشارات لم تتطور الى علم دقيق له اصوله ونظامه كها للمفردة اللغوية من اصول ونظام.

عددت المصطلحات الدالة على لغة الجسد عامة، والعين خاصة، فمرة تسمى بـ(الاتصال الصامت) واخرى بـ(بيان بلا لسان) وثالثة بـ(الاتصال غير اللفظي) ويرجع سبب تعدد المصطلح الى حداثة هذا العلم،

وجميعها تدل على استعمال اعضاء الجسد في الدلالة على معنى دقيق.

٣. كانت للغة الجسد في القران الكريم نسبة غير قليلة في الدلالة على المعاني الدقيقة -التي ربها تعجز عنها المفردات اللغوية -، فاستعمل تقلُّب الكفين للدلالة على الندم، وصكّ الوجه للدلالة على التعجب، وعبوس الجبهة للدلالة على شدة يوم القيامة... الخ.

٤. اقتصر البحث على لغة العيون فقط بعض دلالات العين كالترقب والخوف وتقابل النظر وزلق البصر ... الخ.

# المصادر والمراجع القران الكريم.

 أساس البلاغة: أبو القاسم جار الله محمود بن عمر بن احمد الزمخشري، تحقيق: محمد باسل عيون السود، مطابع الرسالة، الكويت، ط٣ (د.ت).

إعجاز القران: للباقلاني أبي بكر محمد

بن الطيب (٤٠٢هـ)، تحقيق: السيد احمد صقر، دار المعارف، ط٥ (د.ت).

٣. البحر المديد في تفسير القران المجيد: الإمام العلامة ابي العباس احمد بن محمد بن المهدى ابن عجينة الحسنى المتوفى سنة (٢٢٤هـ)، تحقيق عمر احمد الراوي، راجعها ودققها وقارنها على الاصل المخطوط عبد السلام العمراني الخالدي العرايشي، دار الكتب العلمية، بيروت -لبنان، ط٢ (۲۲۲۱هـ - ۲۰۰۰م).

- منعا لتضخم البحث ، فتناول البحث ٤. البصائر والذخائر، ، أبو حيان التوحيدي مج٩، تحقيق: د. وداد قاضی، ط٤، بيروت: دار صادر، ١٩٩٩م.
- ٥. البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي (ت٤٩٧هـ)، قدم له وعلق عليه وخرج أحاديثه، مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بیروت، لبنان، ط۱ (۱٤۲۸هـ-۷۰۰۲م).
- ٦. البيان بلا لسان، مهدى أسعد عرار مج، ط۱، بیروت، دار الکتب

العلمية، ٢٠٠٧م.

البيان والتبيين ابو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ (ت ٢٥٥هـ) تحقيق وشرح عبد السلام محمد هارون، الناشر مكتبة الخانجي، ط٧ القاهرة (١٤١٨هـ-١٩٩٨م).

التحرير والتنوير: محمد الطاهر بن عاشور، ط۱، المطبعة عيسى البابي الحلبي وشركائه، (۱۹٦٤).

٩. تفسير البغوي: (لباب التأويل في معالم جامعة اليرموك، اربد التنزيل): الحسين بن مسعود الفراء البغوي (١٤٠٤هـ)، تحقيق خالد (١٤٠٤هـ ١٩٨٤م).
 البغوي (٥١٦هـ)، تحقيق خالد (١٤٠٤هـ ١٩٨٤م).
 العلك ومروان سوار، دار المعرفة على الدلالة (علم المعنى بيروت، ط٢ (١٩٦٦م).

١٠. جماليات المفردة القرآنية في كتب الإعجاز والتفسير: احمد ياسوف ٥ عمر، دار المكتبي، ط١ (١٤١٥هـ- ١٩٩٤م).

۱۱. جمهرة اللغة: ابن دريد (ت ٣٢١)، تحقيق وتقديم الدكتور رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت، ط١، (١٩٨٧م).

١٢. الجنى الداني في حروف المعاني،

صنعة الحسن بن قاسم المرادي (ت ٧٤٩هـ)، تحقيق فخر الدين قباوة، الأستاذ محمد نديم، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١(١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م).

۱۳. حروف المعاني: صنفه أبو القاسم عبد الرحمن بن إسحاق الزجاجي المتوفى (٣٤٠هـ)، حققه وقدّم له الدكتور علي توفيق الحمد، كليّة الآداب- جامعة البرموك، اربد -الأردن، مؤسسة الرسالة -دار الأمل، ط١ مؤسسة الرسالة -دار الأمل، ط١ (١٤٨٤هـ -١٩٨٤م).

١٤. علم الدلالة (علم المعنى): الدكتور
 محمد علي الخولي، دار الفلاح للنشر
 والتوزيع، الأردن (د. ط) (د. ت).

۱۰. علم اللغة العام: فردينان دي سوسير، ترجمة: يوئيل يوسف عزيز، مراجعة: مالك المطبي الطبعة الأولى، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد (ب. ط) (۱۹۸۵).

۱۹. العين: أبو عبد الرحمن بن احمد الفراهيدي، تح: الدكتور مهدي المخزومي والدكتور إبراهيم

السامرائي، المطبعة ابع الرسالة، الكويت، ط٣ (١٩٨٠).

١٧. فتح القدير الجامع بين فني الرواية
 والدراية من علم التفسير: محمد
 بن علي بن محمد الشوكاني (د. ط)
 ٢٢.٥).

۱۸. في ظلال القران: سيد قطب، دار الشروق –القاهرة، ط١٥ (١٤٠٨– ١٩٨٨).

١٩. القاموس المحيط والقاموس الوسيط
 في اللغة: الفيروزابادي (ت٨١٦هـ ٣)
 او ٨١٧هـ)، دار الفكر -بيروت (د.
 ط) (١٩٧٨م).

١٢٠ الكشاف عن حقائق غوامض
 التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه
 التنزيل: تأليف الإمام أبي القاسم
 جار الله محمود بن عمر بن محمد
 الزنخشري، تح: محمد عبد السلام
 شاهين، دار الكتب العلمية،
 بيروت-لبنان، ط٣(٢٠٠٣).

۲۱. الكليات (معجم المصطلحات والفروق الفردية) الكفوي أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني

(ت ۱۰۹۱هـ)، تحقیق د. عدنان درویش، منشورات وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق (د. ط) (۱۹۷۲).

العزيز: القاضي ابي بكر محمد عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي، الحق بن غالب بن عطية الأندلسي، تح: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية، بيروت -لبنان، ط١ (٢٠٠١م).

۳۳. مجمع البيان في تفسير القرآن، أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي (من أعلام ق٦هـ)، انتشارات ناصر خسرو، طهران، ط٨(١٣٨٤ش/

۲٤. مفردات ألفاظ غريب القران: العلامة الحسين بن محمد بن المفضل الراغب الأصفهاني، الناشر: نور محمد، آرماغ فيروزآبادي، كراجي، ط: ٣ (١٩٨٧).

۲٥. مقاییس اللغة، لأحمد بن فارس بن
 زکریا (ت۳۹۵هـ)، تحقیق: عبد
 السلام محمد هارون، دار الفکر

للطباعة والنشر والتوزيع (د. ت). ٢٦. من بلاغة القران: الدكتور احمد بدوى طبانة، مكتبة النهضة-القاهرة، ط٣ (١٩٥٠م).

٢٧.الميزان في تفسير القرآن، محمد قم، إيران، طبعة أولى محققة، (۲۵۱هـ/ ۲۰۰۶م).

# الرسائل والأطاريح.

 أ. تحفة الغريب في الكلام على مغنى دراسة وتحقيق: حيدر كريم الجيّالي، اطروحة دكتوراة، جامعة الكوفة-٢. الظواهر اللغوية في كتب اعجاز مشلح، العدد ١٥ لسنة ١٩٨٩.

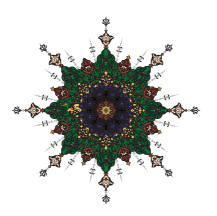
القران الكريم حتى نهاية القرن الخامس الهجري، عادل عباس هويدي النصر اوي، رسالة ماجستير – كلية الآداب -جامعة الكوفة ٢٠٠٦.

٣. لغة الجسد في القران الكريم، اسامة حسين الطباطبائي، منشورات جميل عبد الغني ربايعة، رسالة مؤسسة دار المجتبى للمطبوعات، ماجستير، جامعة النجاح الوطنية -كلية الدراسات العليا، ٢٠١٠م.

#### المجلات العلمية.

١. مجلة المسلم المعاصر ، بحث الاتصال الصامت وعمقها التأثيري في اللبيب: بدر الدين الدماميني، الآخرين: في ضوء القرآن والسنة، القاهرة، عدد ١١٢ السنة -٢٠٠٤م.

٢. مجلة الموقف الادبى، العين من النظرة كلية الآداب (٢٠٠٨) القسم الاول. الى الدمعة في الشعر العربي: عادل







- منهج الدكتور محمد عابد الجابري في فهم القرآن الحكيم
   احمد الكناني
- الشريف الرضي وكتابه (تلخيص البيان عن مجازات القرآن)
   أ.د. عائد كريم الحريزي

منطح الدكتور محد عابد المحابر مي في فهم الفران المحكم (عرض وتقيم) احمد الكناني رئيس تحرير مجلة (البصيرة) النفسية

سُجل قدم السبق للألماني تيودور نولدكه (١٨٣٦ - ١٩٣٠م) في دخوله للقرآن الكريم من بوابته التاريخية، من خلال اطروحته للدكتوراه التي اصدرها عام ١٨٦٠ بعنوان «تاريخ القرآن» وكانت عبارة عن رسالة صغيرة لا تتعدى ال٢٠٠٠ صفحة، لكنهاتطورت فيها بعد وبمشاركة بعض من تلامذته حتى اوصلوها الى ثلاثة اجزاء تحت عناوين: اصل القرآن، و جمع القرآن، و تاريخ نص القرآن.

اعتمد نولدكه معايير موضوعية لترتيب سور القرآن بحسب النزول وفق تطور الخطاب القرآني منذ بدء الوحي الى حين انقطاعه، وفي مراحله المختلفة التي قطعها بين مكة والمدينة، و الخصوصيات التي رافقته في جميع مراحله، حيث اخضع في الجزء الاول من الكتاب الآيات والسور القرآنية لتمحيص لغوي دقيق لاستخراج ترتيب زمني للسور، اما اللوائح المنقولة عن الرواة في ترتيب نزول السور فلم تؤخذ بالحسبان لشدة الاختلاف فيها بشكل لا يكاد يركن اليه(۱).

وكانت محاولة نولدكه هذه الركيزة التي اعتمد عليها فريدرش شفالي في اعادة

(١) تيودور نولدكه، تأريخ القرآن، ط ١ بيروت ٢٠٠٤، ترجمة د. جورج تامر.

صياغته للجزء الاول عام ١٩٠٩، وذلك بطلب من نولدكه الذي تقدم به السن من القيام بهذه المهمة، فأكتفي بكتابة مقدمة للجزء الاول، لكن وفاة شفالي عام ١٩١٩ حالت دون ان يرى صدور الجزء الثاني الذي يتناول جمع القرآن بعد ان اعدَه للطبع، فأضاف اليه اوغست فيشر بعض التصحيحات واصدره بعد وفاته. اما الجزء الثالث الذي كانت مهمة انجازه قد انتقلت الى غوتهلف برغشتر فأكمله تلميذه أتو بريتسل مطلع العام ١٩٣٧ بسبب وفاة استاذه قبل ذلك بأربع سنوات.

اذن ثلاثة اجيال من علماء الدراسات القرآنية الالمان تعاقبت على هذا الاثر حتى ابصر النور، وهو يضم ما توصلوا اليه من نتائج في هذا المجال خلال سبعة عقود و نېف(۲).

وسار على المنهج نفسه ريجس بلاشير (١٩٠٠ -١٩٧٣ م) عبر ترجمته القرآن إلى الفرنسية في ثلاثة اجزاء: الاول بعنوان المدخل الى القرآن عام ١٩٤٧، و الثاني والثالث بعنوان ترجمة معاني القرآن عامي ١٩٤٩ و ١٩٥٠. لكن محاولة بلاشرهذه جاءت كسابقتها مبتنية على اساس التمييز بين خصائص القرآن المكي ومميزات القرآن المدني، وكيف كان النبي على مرشدا روحيا في مكة ثم صار قائد لجماعة المهاجرين و الانصار في المدىنة.

الا ان هذه المحاولة اثارت جدلا كبيرا من حيث المنهجية واصل الترجمة الفرنسية للايات على الرغم من انه كان يترجم بعض الآيات أكثر من مرة إذا كانت محتملة لاكثر من معنی<sup>(۳)</sup>.

تلك المحاولات وان لم تحضَ بالقبول المطلق من قبل المفكرين العرب والمسلمين الا انها فتحت امامهم افقا وسيعا لدراسة تاريخية النص القرآني كمحاولة محمد عزة دَرْوَزَة

<sup>(</sup>٢) مقدمة الترجمة العربية بقلم د. جورج تامر. راجع المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) على سبيل المثال: لاحظ "دراسة ترجمة معاني القرآن الكريم إلى اللغة الفرنسية" للشيخ فودي سوريبا كمارا، نشرت في موقع مركز المدينة لدراسات وبحوث الاستشراق.

في كتابه التفسير الحديث والذي صدرت طبعته الاولى في القاهرة عام ١٩٦٢ واعتمد فيه ترتيب النزول كها هو منصوص عليه في بعض التفاسير، وكذلك كتابه تدوين القرآن المجيد والذي كتبه بعد اتمامه التفسير، وهو اشبه بالمقدمة للتفسير من حيث بحوثه وطريقة شرحه للمنهج كها ذكر ذلك في المقدمة (3).

والملاحظ بوضوح ان هذه الطريقة من التفكير قد استهوت المفكر محمد اركون في ما عبر عنه بالضرورة الملحة لارخنة الخطاب القرآني في جملة ما كتبه في قراءات في القرآن ونقد العقل الاسلامي، و كذلك الدكتور عبد الكريم سروش في كتابه التجربة النبوية، واخرون.

لكن اين نجد الدكتور محمد عابد الجابري بين تلك المحاولات فيها كتبه في سفره القيم «فهم القرآن الحكيم» وفي المدخل الذي سبقه؟.

منهج الجابري في فهم النص يدور حول محور العلاقة بين النبي والوحي، و محاولة فهم النص القرآني من خلال السيرة وفهم السيرة من خلال النص القرآني، حيث فسر القرآن بحسب ترتيب النزول لا بحسب الترتيب المعهود بين الدفتين، رغم انه يجد بذور هذا التفكير عند الامام الشاطبي المتوفي عام ٧٩٠ وهو من علماء غرناطة في كتابه «الموافقات» حيث يقول: «المدني من السور ينبغي ان يكون منزلا في الفهم على المكي، و كذلك المكي بعضه من بعض و المدني بعضه من بعض على حسب ترتيبه في التنزيل و الالم يصح»(٥).

وهو صريح في ان فهم القرآن متوقف على فهم المدني و المكي وبحسب النزول، وهو المنهج الذي اختطه الجابري في محاولته هذه التي جاءت بأربعة اقسام مدخل و قسمان للمكي و رابع للمدني.

و هناك اسئلة مهمة تثار على مثل هذه الدراسات التي تعتمد على اسباب النزول

<sup>(</sup>٤) ص٥، محمد دروزة، تدوين القرآن المجيد، ط١، ٢٠٠٤، نشر دار الشعاع.

<sup>(</sup>٥) ص٢٥٦، ج٤، الشاطبي، الموافقات، ط دار ابن القيم، ٢٠٠٣، تحقيق: ابو عبيدة ابن حسن ال سلمان.

وهي غاية في التعقيد لانها غير محسومة اصلا، و بالتالي هي بحاجة الى الاجتهاد الواعي للاطمئنان الى ترتيب النزول في خضم التاؤيل اللامتناهي للايات، و هذا الطريق لا يعرف وعورته الاسالكوه.

والاسئلة الذي ارمي الوصول الى اجابة محددة عنها من خلال هذه الدراسة هي: هل نجح الجابري في بناء تصور منطقي عن المسار التكويني للنص القرآني من خلال السبرة النبوية؟.

وهل جاء بجديد مباين لسابقيه ممن اعتمد التسلسل التاريخي للتنزيل؟.

مع ملاحظة انه نفى اي جديد فيها كتبه المستشرقون ومن تبعهم بأحسان حول خصائص القرآن المكي والمدني وانها هي امور معروفة، وقد فصل القول فيها كثير من المؤلفين المسلمين قديها و حديثا، كها ان كتب السيرة لا تخلو من الاشارة الى الاحداث و الاجتهادات ما يتطابق مع ما ذكروه من التحقيب او ترتيب السور داخل التحقيب، هكذا ذكر في المدخل (۱):

والاهم من كل ذلك هل انتقل الجابري من نقد العقل العربي الى نقد العقل الاسلامي؟.

الاجابة عن حقيقة تلك الانتقالة تأتي في خاتمة تقييم المنهج.

ابتدأ المنهج من "المدخل الى القرآن الكريم" و اختتم بـ "فهم القرآن الحكيم" بأقسامه الثلاثة، والمدخل جاء كتعريف بالقرآن للعالم العربي و الغربي بعد احداث ١١ سبتمبر وما تلا ذلك من احداث جسام وردود فعل غاب فيها العقل غيابه في الفعل على حد توصيفه – و ما رافق ذلك كله من هزات خطيرة في الفكر العربي والاسلامي والاوروبي، كل ذلك عمق الرغبة لديه ليعرف القرآن تعريفا ينأى به عن التوظيف الايديولوجي و الاستغلال الدعوى، كما نص على ذلك في مقدمته للمدخل (٧).



<sup>(</sup>٦) ص٢٤٣، الجابري، مدخل الى القرآن الكريم، مركز دراسات الوحدة العربية.

<sup>(</sup>٧) ص ١٤ المدخل.

واجاب في قسمه الاول عن اسئلة قديمة جديدة بحسب اهتهاماتنا الراهنة لا بحسب فهم قدامى المفسرين و التي افردوا لها بحوثا منفصلة عن التفسير يجمعها عنوان علوم القرآن، حيث اجاب المفكر الراحل عن اشكالية جدوى تكرار تلك البحوث: بأن تلك الاجوبة تنتمي الى الموروث القديم، و ان ما طرح من قبل القدماء يدخل بالنسبة الينا ضمن ما يقع خارج زماننا و اهتهاماتنا، ومن هنا تصبح المشكلة مشكلتنا نحن كذلك: كيف نبنى لانفسنا فهها للقرآن الكريم.

و من الواضح ان الاسئلة الاتية او جلها تشكل حوادث تاريخية واقعة، فهي موضوعات لعلم التاريخ ولا تتم الاجابة عنها الا من خلال البحث التاريخي وتتبع المسار التكويني للنص القرآني منذ اللحظة الاولى لظهور الوحي الى لحظة انقطاعه، و الاسئلة هي:

- 1. كيف كانت تتم عملية نقل القرآن الكريم من حالة الوحي و بوساطة النبي الله الله النبي الله قلوب الذين كان يقرأه عليهم، اي عملية الانتقال من المطلق الى النسبي، و هذه العملية تسري مع بقية الاسئلة الاتية؟.
- ٢. بها ان فترة التنزيل اخذت اكثر من عشرين سنة، فكيف كانت ترتب الاجزاء التي تنزل في مناسبة ما بالنسبة الى التي نزلت قبلها، اي فهم علاقة السبب و المسبب للتنزيل؟.
  - ٣. كيف ومتى بدات كتابة القرآن؟.
  - ٤. كيف تم الانتقال بها نزل منه في مكة الى المدينة عند الهجرة اليها؟.
    - ٥. متى بدأ جمعه ككل، وكيف تم ترتيبه في المصحف؟.
    - ٦. ما يقال عن الزيادة و النقصان و التحريف الذي طرأ عليه؟.

و يجد القارئ تحقيقا تأريخيا و روائيا في القسم الاول من المدخل كأجابات عن الاسئلة المتقدمة، كما بحث مسار الكون و التكوين للقرآن في القسم الثاني، ثم اختتم المدخل بتحليل القصص القرآني و تتبعها باعتماد ترتيب النزول ايضا و ليس ترتيب

المصحف، ابرز فيه وظيفة القصص كوسيلة للدعوة في مواجهة الخصوم، و كذلك التساوق بين السيرة النبوية و تطور مسار الكون و التكوين للقرآن كما يصطلح عليه المفكر الراحل، و هذا الفهم (كما يقول على) لم يكن متيسراً له لو انه سلك طريق القدماء و المحدثين في التعامل مع القصص القرآني كاحداث تاريخية مرجعها و مآلها الى «الاسرائيليات» بدل التعامل معه كاحداث قرآنية لها اسباب نزول خاصة بها و بالتالي اهداف و مقاصد خاصة.

و في خاتمة مقدمته للمدخل يؤكد الدكتور الجابري على امر مهم يجعل من توجهه الى دراسة القرآن و التي كانت بعيدة عن اهتهاماته تصب في ذاك المشروع الذي ابتدأه في «نحن و التراث»، وتستعيد المنهج و الرؤية نفسها المتبناة في دراسته للتراث و نقد العقل العربي و التي لخصها في جملة واحدة: «جعل المقروء معاصر ا لنفسه ومعاصر ا لنا في الوقت ذاته « و هي قاعدة شاملة لما اثاره من استفهامات في محاولة لفهم النص القرآني ـ وهي:

> هل يمكن فصل الدعوة المحمدية عن السياسة و التاريخ؟. هل يمكن الفصل في القرآن بين الدين و الدنيا؟.

ثم هل يمكن اصلاح حاضرنا من دون اصلاح فهمنا لماضينا؟.

يعتقد المفكر الراحل انه بعد انجاز مشروع نقد العقل العربي بأجزائه الاربعة يجد نفسه قادرا على التعامل مع مفاتيح باب فهم النص القرآني، فهل وفق لمبتغاه؟.

في البدء سأعرض القصص القرآني بحسب التصور الذي رسمه الدكتور عابد الجابري في منهجه لفهم النص، اذ يراها بمثابة مرآة تتجلى فيها الدعوة نفسها، ماضيها وحاضرها ومستقبلها عبر التاريخ المقدس للانبياء والرسل، فهي نافذة واسعة يمكن الاطلالة من خلالها على جانب مهم من مسيرة الدعوة عبر نقل تجارب الانبياء مع اقوامهم، و في الوقت نفسه هو خطاب جدلي و ازلي موجه الى الخصوم للاستفادة من تجارب الامم السابقة، ثم ان حالة التساوق -التي يؤكد عليها الجابري -بين مسار

الدعوة و مسار الكون والتكوين للقرآن تتجلى باوضح صورها من خلال تتبع تطور القصص القرآني حسب ترتيب النزول.

وفي هذا التصور ابداع متوازن بين استخلاص النتيجة ضمن اطار القرآن نفسه و بين اجتناب الخوض في جدلية القصص والحقائق التاريخية، ذلك ان معظم المفسرين وعلى الخصوص القدامى منهم كالطبري و البغوي و ابن كثير وعند دراسة القصص يستندون في مروياتهم الى ما يصطلح عليه بالاسرئيليات لملء الفراغات في النصوص، ولا يجدون مناصا من ذلك في تسليط الضوء على تفاصيل تلكم القصص من خلال مرويات كعب الاحبار و وهب بن منبه و امثال هؤلاء من اصحاب الخلفية اليهودية عمن فسروا القصص القرآني بشواهد من التراث التوراتي الانجيلي المشوب بموروثهم القديم والذي لايخلوا من الاساطير، فحاول المفكر الراحل الاقتصار على المادة التي يعطيها القرآن وحده بالابتعاد عن تلك الشوائب، لان الهدف من السرد هو حكاية سيرة حياة هذا النبي او ذاك لاستخلاص العبرة التي تخدم حاضر الدعوة و مستقبلها، و هذا يغني عن الخوض في تفاصيل تلك القصص، ومحاولة فك اسلوب الايجاز المتبع في القرآن بالاطناب في ذكر الاخبار اليهودية حول القصص كها هو ديدن قدماء المفسرين.

وهنالك نقطة مهمة اكد عليها الدكتور الجابري جديرة بالتأمل: وهي ان القصص القرآني تجري مجرى الامثال حيث يعرض القرآن قصص الانبياء بها يناسب مراحل الدعوة لبيان العبرة او الاستشهاد وقد لا تكون القصة ملحوظة بذاتها، وكها ان المثل لا يقصد بذاته وانها للبيان والعبرة او للاستشهاد على صحة قضية ما فكذلك القص القرآني لم يقصد فيه اصل القصة وانها المقصود العبرة من ورائها، و الصدق هنا لا يتعلق بالمطابقة وعدمها للواقع الخارجي بل الصدق مرجعه مخيال المستمع و معهوده، و عليه فالغرض من المثل و القصص القرآني غرض واحد (^).



<sup>(</sup>٨) ص ٢٥٧ المدخل.

و بناء على هذا الفهم تتذلل كثير من الصعاب التي تعتري التاريخ المقدس لانبياء بني اسرائيل و بقية الحكايات الوارد ذكرها في القصص القرآني، و التي تثير علامات استفهام كبيرة حول التداخل النصي بين القرآن و بقية الكتب المقدسة، من انها حقائق تاريخية ام اساطير صنعتها مخيلات الشعوب ولا اثر لها يذكر في سجل تنقيبات علماء الاثار و تحقيقات المؤرخين، و هي معادلة معقدة تجمع بين طرفيها نقيضين يصعب اثباتها من دون الدخول في المحاذير، فإثبات القصص على انها حقائق تاريخية نطق بها الوحي الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه و لا من خلفه لازمه النوم ملئ الجفون عن نتائج بحوث الاثاريين و المؤرخين، او التسليم للواقع الثابت تاريخيا مع التهاس عن نتائج بحوث الاثاريين و المؤرخين، او التسليم للواقع الثابت تاريخيا مع التهاس الاسباب لحكايات الوحي.

على ان الامر برمته سيجد مساره للحل اذا ثبتت مقولة المفكر الراحل بأتحاد القصص و الامثال في الغاية و الهدف، وحينئذ لا جدوى من البحث في كون القصص حقائق تاريخية ام لا، لانها ليست مقصودة اصلا، ويبقى المثل يتردد في المناسبات المختلفة من دون الالتفات الى القصة من ورائه طالما الغرض هو بيان العبرة او الاستشهاد.

والخلاصة: ان دراسة الجابري للقصة القرآنية تمتاز بميزتين اساسيتين:

الاولى: كونها تتبع الترتيب التاريخي للنزول، و انها بحثت ضمن الجو العام للقرآن وحده و من دون اللجوء الى الموروث الثقافي التوراتي الانجيلي.

الثانية: ان غرض القصة هو بيان العبرة اوالاستشهاد فيكون حالها بذلك حال المثل، فلا يمكن اعتبارها حقائق تاريخية، ولا ينبغي البحث في هذه المفردة لعدم جديتها، و الحقيقة القرآنية تتمثل في العبرة و الدرس الذي يجب استخلاصه منها.

والامر المثير في دراسة القصص اي مسألة العلاقة بين القصص القرآني و الحقيقة التاريخية تكمن في هذه الميزة بالذات، فالقرآن ليس كتاب قصص بالمعنى الادبي ولا هو كتاب تاريخ بالمعنى العلمي انها هو كتاب دعوة دينية، فلا معنى لطرح مسألة

الحقيقة التاريخية، نعم هناك وقائع تاريخية تحدثت عنها تلك القصص لكنها تدخل

لكن هذا الرأي على متانته ومعقوليته هل يمكن تعديته الى كل القصص، او انه صادق على بعض القصص دون غيرها؟.

بمعنى ان جدوى البحث في الحقائق التاريخية للقصص من عدمها متوقف على كون القصص بمثابة الامثال او لا، فإذا ثبت ان القصة كالمثل حينئذ لا معنى للبحث في الحقيقة التاريخية للقصة، و السؤال هو:

هل ان القصص جميعها بمثابة الامثال او ان بعضها ليس كذلك؟.

و في مجال التقييم لابد من التفرقة بين القصص المأخوذ في موضوعها استخلاص العبر و الدروس، و بين قصص التحدي و اثبات الذات، فهذه وان كان مصدرها الموروث الثقافي العربي الا انها لا تجري مجرى الامثال، فإطلاق الحكم على كل القصص و انها بمثابة الامثال تعد غفلة من الدكتور الجابري، و حينئذ يأتي الكلام بطوله و عرضه في الحقائق التاريخية، ولا مفر اذن من السير في الطريق نفسه الذي سلكه الاخرون.

والشاهد على ذلك قصة ذي القرنين التي ورد ذكرها ردا على الخطوة التي أقدمت عليها قريش للنيل من الدعوة بعد انتخابهم لثلة من كبار مثقفيهم ليختبروا النبي على بسؤلهم عن رجل طواف بلغ مشارق الارض ومغاربها ما كان نبؤه (٩)؟.

او ان اليهود سألوا عن اسم لوقرآنائم، او كورش الوارد في كتبهم فمن هو (۱۰)؟. وسواء ورد السؤال من قريش ام من اليهود فان الغرض من السؤال واحد وهو التحدي وطلب الإثبات من الدين الجديد على الإتيان بتفاصيل غير متيسرة لهم ان



2 9 350

<sup>(</sup>٩) ص١٨٣، محمد بن اسحاق، المبدأ والمبعث والمغاوي (سيرة ابن اسحاق) بتحقيق محمد حميد الله، ط المغرب ١٩٧٦.

<sup>(</sup>١٠) كتاب عزرا، الاصحاح ١، كتاب دانيال، الإصحاح ٦، كتاب أشعيا، الإصحاح ٤٤ و ٥٥.

وإثباتها كأحدى مميزات دراسته للقصص.

هذه القصة!!. اذن لا مجال للعبرة في أمثال هذه القصص أصلا، فكيف حينئذ ننزل هذه القصص منزلة الأمثال، وعلى اثرها يقلل من شأن البحث عن العلاقة بين القصص القرآني و الحقائق التاريخية، على الرغم من الأهمية القصوى لذلك البحث الذي شغل بال المهتمين بالدراسات الدينية و الاجتماعية على حد سواء، وكان الاولى بالمفكر الراحل

النأي جانبا عن بحث تلك العلاقة الجدلية وعدم الخوض فيها بدل التقليل من شأنها

كان مصدر الإلهام هو الوحى كما يدعى، فأى عبرة او درس يمكن استخلاصه من

وأظن ان الإطار العام الذي اختطه لا ينسجم مع بحث الحقيقة التاريخية، وذلك لان الالتزام باستخلاص المعنى من القرآن وحده والاعتراض على طريقة قدماء المفسرين من اعتبادهم على الإسرائيليات في توضيح القصص سوف يجعله يغض الطرف عن علاقة القصص بالحقائق، وهو بحث سوف يقوده الى طرح اشكالية تداخل النصوص مع التوراة و الإنجيل بل الموروث الثقافي على عمومه، وهذا ما يخرجه عن المنهجية التي اريد منها ان تكون ضمن حدود القرآن وحده،. رغم انه اعتبرها انعكاساً للموروث الثقافي والفكري للعرب، وحتى لو قلنا بهذا الانعكاس، فاننا يصعب ايضا التقيد ببحث الحقيقة التاريخية ضمن حدود القرآن وحده.

و الشاهد على ذلك: انه اضطر لعقد المقارنة بين نص القرآن و نص التوراة وبيان اوجه الشبه بينها فيها يتطلبه البحث القصصي التاريخي الا انه جعل الهامش مجالا للتحرك في سلسلة البحث ولم يقحمه في المتن لئلا تنخرم منهجيته المرسومة ضمن اطار القرآن الكريم.

لكن الامر الغريب هو كيف يمكن تصور ان الدكتور الجابري يؤمن بأن القصص القرآني بأجمعه كالامثال و يرتب عليه عدم جدية البحث في الحقيقة التاريخية، كما يصعب تصور انه اذا التزم ببعض القصص دون البعض الاخر سيكون مجبرا لبحث الحقيقة التاريخية في ذلك البعض فأشاع الامر على كل القصص للخلاص من متاهات الحقيقة والتاريخ.

وعلى افتراض ان القصص كلها بمنزلة الامثال الا ان ذلك لا يمنع من ان تكون القصة الواحدة تحمل كلا الوجهتين العبرة والتحدي، فكيف يمكن التعامل مع هذا النوع من القصص كها في سورة الكهف و لقاء موسى و الخضر عند مجمع البحرين..؟.

و خلاصة تصورات الدكتور الجابري عن القصص المكي في قسمه المخصص للانبياء و الرسل؛ ان رحاها تدور حول دعوة الانبياء لاقوامهم، ثم موقف تلك الاقوام الرافض للدعوة، و من ثم نزول العقاب الالهي على تلك الامم نتيجة جحودهم نبؤات الانبياء، كما حصل مع «قوم نوح وعاد و فرعون ذو الاوتاد و ثمود و قوم لوط و اصحاب الايكة.. كل كذب الرسل فحق عقاب».

الامر الذي يجعل تلك القصص متحدة السياق مع التنكير و التكذيب الذي تتبعه قريش مع النبي أنه والملاحظ في السرد القصصي المكي بعناصره الثلاث الدعوة و التكذيب و العقاب يوحي للقريشيين بان المصير الهلاك اذا استمر العناد كما حصل للامم السابقة، و النتيجة ان النصر سيكون حليف الدين الجديد كما كان حليفا للانبياء السابقين، و كأن دورة الحياة تتكرر مع كل نبي قادم.

حتى ان السرد القصصي المفصل لكل من داوود و سليهان و الملكة بلقيس الوارد ذكرهم في سورة ص والاعراف يحمل المغزى نفسه و بسياق واحد مع احداث بدايات الدعوة مع قريش، وفيها ايحاء للنبي الله ان يتصرف بتلك الروحية التي اتسم هما الانبياء من قبله فكما ان داوود و سليهان رفضا الاغراءات فعليه ان يفعل ذلك ويرفض المساومات وإغراء قريش، و كذلك الحال بالنسبة الى قصة ايوب و ابراهيم...

والنتيجة التي يخرج بها المفكر الراحل من قصص الانبياء هي انها تنتمي الى التاريخ المقدس، وان ما يجري في هذا القصص من حوار بين الانبياء واتباعهم من جهة و



العدد الثالث والعشرون – خريف (10، ٢٨ م – ٢٦)

خصومهم من جهة اخرى يشابه ذاك الحوار الذي يجري بين اصحاب الجنة والنار في وقت لم تقم فيه القيامة بعد.

وصيغة الماضي في حوار لم يأت زمنه بعد؛ يتبع الاسلوب البلاغي العربي من تنزيل المستقبل منزلة الماضي لاثبات تحققه، و هذا الاسلوب ظاهر في احاديث القيامة و اهوال الجحيم و نعيم الجنة (١١).

و بالعودة الى مسألة الحقائق التاريخية التي ادار ظهره لها من قبل بحجة المشابهة بين القصص و الامثال يعود الدكتور الجابري كرة اخرى ليؤكد ان لا واقع وراء التاريخ المقدس انها هي حوارات مشابهة لنداءات اهل النار لاهل الجنة ان افيضوا علينا من الماء او... هل وجدتم ما وعدكم ربكم حقا، فأي حقيقة تاريخية في حوار افتراضي مصبه في الدرس و العرة و الموعظة الحسنة.

و في النهاية يرتبط التاريخ المقدس للانبياء و اقوامهم بواقع الدعوة المعاش لاثبات حتمية المصير الذي سيلاقونه كها ذاقته الامم المكذبة من قبل نتيجة مواقفهم العدائية، اما ما ورد خلال حكاية ذلك مما يخص الدعوة المحمدية فهي حقائق تاريخية.. فالقصد هو الدرس الذي يستخلص من الحدث وليس موقع الحدث في القصة.

و تلك الحوارات بحاجة الى استقراء تام ودراستها ضمن الجو العام للقصص للبت بتلك النتيجة، اذ لو كان الامر يتعلق بالحوار القصصي بين الرموز المتحاورة لصح تشبيههم بحوار اهل الجنة والنار، ووصف ذلك الحوار في مصلحة حاضر الدعوة، وحينئذ يكون القصد هو الدرس المستخلص من الحدث وليس موقع الحدث في القصة كما يقرر الجابري، لكن تلك القصص تتحدث عن كيانات قائمة بكل المقومات مما يجعل البحث عن واقع تاريخي لتلك الكيانات امر أحيوياً لابد من التحقق منه لاثبات مصدر تلك الحكايات، حتى لو كان مصدرها الموروث الثقافي العربي الا انه لا يفي بقصص التحدي و اثبات الذات المتقدم ذكرها مما هو بحاجة الى افق اوسع من ذلك

<sup>(</sup>١١) ص ٢٥٨ المدخل.

المتعارف عليه في الجزيرة كما تقدم في قصة ذي القرنين.

#### والخلاصة التي نخرج بها من كل ما تقدم:

ان القصص كالامثال و ان الحوار الجاري في قصص الانبياء كحوار اهل الجنة و النار كلاهما لا واقع تاريخي من ورائها، و بهذا يتجاوز الدكتور الجابري حواجز البحث التاريخي للقصص بكل ما تحمله من عثرات... و هي التفاتة على جماليتها غير مقنعة بالنسبة لي، لانها غير مستندة الى استقراء تام للقصص، و هناك من القصص ما لا يتضمن معنى الامثال، وعليه تبقى اهمية بحث الواقع التاريخي للقصص القرآني تحظى بالاولوية في سلم الدراسات الدينية لما يترتب عليها من اثار لا يمكن تجاوزها في مجال تقييم دور الدين في حياة الانسان.

بهذا المقدار من العرض و التقييم تنتهي مرحلة القرآن المكي و التي دامت ثلاثة عشر عاما من التنزيل كان طرفا الخطاب فيها النبي على و المشركين، و التي شغلت قسمين من الكتاب الاول و الثاني بالاضافة الى المدخل، و بعدها سيأتي عرض مرحلة القرآن المدني و التي دامت عشر سنوات مزدحمة الاحداث و النتاقضات اطراف الخطاب فيها كثر، و شغلت القسم الثالث و الاخر من الكتاب.

#### مرحلة القرآن المدنى:

فبعد ما كان القرآن المكي مقتصرا في خطابه على النبي والمشركين توسع في المدينة ليشمل الخطاب جهات متعددة، فبالاضافة الى خطاب النبي في والمشركين، هناك خطاب لليهود و المسيحيين، وخطاب الفئة الجديدة المسهاة بالمنافقين، وخطاب داع الى السلم، واخر محرض على القتال، وثالث ذام للقاعدين والمتخلفين من المسلمين المتخاذلين، والى اخره...

هذا الزحام في الخطاب نتيجة ازدحام الاحداث المتتالية وعلى مدى عشر سنين هو عمر القرآن المدني يجعل مهمة مسايرة التنزيل شاقة عسرة، يضاف اليها تمدد في طول السور والابقاء عليها مفتوحة لاستقبال الايات في آن واحد، و بتوجيه من النبي

لكتاب الوحي ترتيب الايات بحسب مواقعها في السور، كل ذلك يزيد من تعقيد المهمة، اذ لم يكن الحال كها كان في مكة حيث قصار السور ابتداء الاخرى من حيث ما انتهت سابقتها، هذا الامر جعل الدكتور الجابري يمهد بمقدمة مطولة قبل الدخول في تفسير السور المدنية، حيث اعتمد فيها السرد التاريخي للاحداث في المدينة منذ هجرة النبي اليها؛ وذلك لبيان المسار العام للسيرة و احداثها في مرحلة المدينة و الذي سيتطابق معه التنزيل بصورة وصفها بأنها شبه تامة، اذ لا توجد مطابقة تامة بين مسار السيرة و التنزيل في القرآن المدني لكثرة الثغرات التي تعتري الاخبار والروايات الواردة عن تلك المرحلة حول فهم القرآن بعد رحيل النبي والى هذا اليوم، والاسباب غير خفية على احد. وهذا الامر وجد طريقه الى التضخيم في الروايات و فتح المجال لقضايا ما زالت تثير جدلا على مستوى الدراسات القرآنية كمسألة النسخ والمحكم و المتشابه وغيرها، و سيأتي الحديث عنها من خلال عرض وجهة نظر المفكر الراحل والتعليق عليها.

المقدمة التمهيدية تناولت مجموعة نقاط تتسلسل بتسلسل الاحداث في المدينة ابتداءا من البرنامج الذي خطط له النبي الحالة الجهاعة المؤمنة الجديدة من تأمين العيش مع الانصار من خلال المؤاخاة، وتقنين التعايش السلمي المشترك ضمن عقد اجتهاعي مع بقية الاطراف و المعروف بمعاهدة المدينة و التي تضمنت ايضا نظاما داخليا لتحديد العلاقات، مع تحديد وظيفة النبي كمرجعية توافقية في مواقع الخلاف. ومرورا بالانتقال الى استراتيجية الهجوم وضرب مصالح قريش التجارية ومعركة بدر، الى الصراع مع اليهود، و انتهاءا بظروف نزول سورة التوبة. فضلاً عن نقاط كثيرة بحثها الجابري وفقا لمرويات السيرة والتأريخ قبيل تتبع مسيرها من خلال النص القرآني، والتي لم اجد فيها شيئا جديدا سوى الحلول الوسطية المنتخبة من بين نقل الرواة، فسأعرض عنها صفحا وأقف قليلا على المواضيع المهمة التي بحثها تحت عنوان الاستطراد الوارد ضمن سياق تفسيره للايات، وفقا للطريقة التي اعتمدها من

التقديم للسورة بذكر ما اورده المفسرون و الرواة من اسباب النزول، ثم ذكر النص القرآني مع تفسير مختصر و توضيح للمفردات، بالاضافة الى التصنيف للسور الطوال على شكل عناوين رئيسية وربها تتفرع الى عناوين فرعية، ومن ثم التعليق على السورة، وغالبا ما تكون التعليقات بصورة اختصار للعناوين المقترحة في النص في محاولة لرسم تصور اجمالي عها يدور في السورة من مواضيع مطروحة، وهذا بدوره يترتب على شكل نقاط متسلسلة فيها اذا كانت السورة من الطوال وبحاجة الى برمجة موضوعاتها.

والامر المهم في كل ماكتبه في هذا الباب بحسب ظني هو الاستطرادات؛ لانه تطرق لمواضيع ذات اهمية بالغة في علوم القرآن، وكانت له وجهة نظر خاصة ارى من الضروري الاطلاع عليها من قبل المهتمين بدراسة الكتب السهاوية و القرآن الكريم على الخصوص، وهي جدلية كون الخطاب القرآني نزل بلسان عربي مبين غير ذي عوج، وفي الوقت نفسه يحتوي على ايات محكهات واخر متشابهات كانت سببا لنشوء الفرق و المذاهب وتناحرها وتقاتلها فيها بينها، ولا زلنا نعيش ارتداداتها، ثم النهاية المأساوية لكل تلك الفرق، فالجحيم مأواهم جميعا الا واحدة هي الفرقة الناجية.

وبالرجوع الى الوراء كثيرا و بالتحديد بدايات نزول القرآن لم يجد العرب في الجزيرة أية مشكلة في فهم الخطاب القرآني من حيث الاصطلاحات و الالفاظ؛ اذ ان اساليب التعبير جاءت وفق المعهود اللغوي عندهم، فالتعبير بيد الله فوق ايديهم دال عندهم على القوة المجازية فحسب، لكنها تثير التساؤلات و المحذورات عندنا، وتدخلنا في مطبات فلسفية وكلامية تاسست على وفقها المذاهب و الفرق الكلامية المختلفة، حصل هذا منذ اواخر العصر الاموي عندما تحول المجتمع الى مسرح للملل و النحل و التصادم الفكري فيها بينهم فصار هذا مجسماً والاخر مشبهاً؛ نتيجة التأويل الذي طال الاساليب المجازية القرآنية، ومن هنا نشأ التأويل. على الرغم من ان بداياته ترجع الى العصر النبوي نفسه وفي المدينة بالذات، حين اخذ اليهود يلمزون القرآن و يطرحون الاسئلة لغرض التشويش و الاحراج و التحدي، موظّفين تراثهم العقدي

والعشرون - خريف (٢٠١٥م - ٢٣٦ اهـ)

التوراتي، ومن ثم نفي كون القرآن من عند الله، لكنه بعد ذلك اخذ منحىً معرفيا مع القرآن يرقى الى التفسير و التأويل، ومن هنا ابتدء النقاش في الناسخ و المنسوخ و المحكم و المتشابه ولم ننته منه الى هذه اللحظة.

وانطلاقا من فهم لفظة «الاية» في الخطابات القرآنية على انها العلامة او الدلالة او الحجة يمكن تصور معنى جديدا لمسألتي الناسخ والمنسوخ والمحكم والمتشابه، يختزل به الكثير من الابحاث المبتنية على المعنى المعهود في اذهاننا المنصرف الى المقطع اللفظي الذي تتكون منه السورة، وذلك بدليل وحدة السياق وقراءة المقطع ككل لما قبل لفظة الاية وما بعدها، و وحدة السياق هذه تدلنا على ان لفظ الاية لم ترد قط في الخطابات القرآنية بمعنى الجزء من نص القرآن حروفا والفاظا، انها تعني العلامة و الحجة و الدليل (۱۲).

وقبل عرض المسألتين بحسب تصور الدكتور الجابري يحسن اخطار ذهن القارئ الكريم الى معاني تلك المصطلحات، فالنسخ معناه: ازالة الحكم او انتهاء زمانه، و المحكم: هو المتقن بالشكل الذي لا تعتريه شبهة، و المتشابه: ما لم يتضح معناه ويصعب تفسيره.

#### الناسخ و المنسوخ:

مسألة النسخ في القرآن الكريهاتسمت بالمحورية في فهم القرآن ككل؛ لما تهيئه من فضاء رحب لابداء وجهات النظر المختلفة، فان علماء الدين الاسلامي الاكثر من بين الديانات الاخرى اهتهاما بقضية الناسخ والمنسوخ، تبعا للصحابة و التابعين وما ورد عنهم من التأكيد على اتقان موارد النسخ كشرط لمعرفة القرآن كها في رواية أبي عبد الرحمن السلمي المروية عن حفص بن عمر «قال: مر أمير المؤمنين علي ويشف على قاص او (قاض) فقال: تعلمت الناسخ والمنسوخ قال: لا. قال: هلكت وأهلكت»(١٣).

<sup>(</sup>١٢) ص ١٠٠ ج٣، محمد عابد الجابري، فهم القرآن الحكيم، ط١ المغرب ٢٠٠٩.

<sup>(</sup>١٣) الحديث ١٠، الباب السادس: باب فضيلة علم الناسخ والمنسوخ، ابن الجوزي، نواسخ القرآن.

و هو امر طبيعي بالنظر للفترة الطويلة التي تجاوزها النص القرآني خلال مسيرته التنزيلية وعلى الخصوص في فترته المدنية التي تحدث فيها عن موضوعات ظرفية في الغالب اي كان حديث الساعة في ذلك الزمان، ومن الطبيعي ان تتنزل آيات تلغي او تنهى مفعول سابقتها او تكون الاحقة حاكمة على سابقتها فيها يتعلق بالاوامر و النواهي.

الا ان المفكر الراحل يحصر موضوع النسخ في الايات التي تتضمن احكاما شرعية دون تلك التي تتحدث عن امور عقائدية، لان التزام النسخ في تلك الايات معناه اثبات البداء الذي اطال الحديث عنه المتكلمون و الفلاسفة من دون طائل ومعناه العلم بعد الجهل وهم محال على الله.

ثم تتضيق دائرة النسخ عند الجابري عند تنقيح معنى النسخ من اللبس والخلط مع مفردات المطلق والمقيد و العام و الخاص وهي مباحث لفظية لا مجال للنسخ فيها، فالخاص لا ينسخ العام و المقيد لا ينسخ المطلق و انها يحدده و يقيده (١٤).

و النتيجة التي يخرج بها الجابري من موضوعة النسخ هي: النفي المطلق لوقوعه في القرآن لعدم الدليل.

اما الايات التي تتحدث عن وقوع النسخ كما في الايه ﴿ مَا نَسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَآ أَوْ مِثْلِهَآ ﴾ [سورة البقرة: ١٠٦]. لا تعنى الاية هنا المقطع من القرآن الذي هو جزء السورة، وانها تعنى العلامة او الدلالة، و الحقيقة ان القرآن نزل مفرقا على مدى يزيد عن العشرين عاما لتكون احكامه متلائمة مع تطور الاحداث وهو في جملته لا ناسخ فيه ولا منسوخ، و الشاهد هو القرآن نفسه: ﴿ كِنْكُِ أُحْكِمَتَّ ءَايَنْكُهُ ثُمُّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ اي احكمت في منظومة كلية ثم فصلت عناصرها حسب مقتضى الاحوال، وكل ما هناك هو وجود انواع من التدرج في الاحكام من العام الى الخاص و من المطلق الى المقيد و من المجمل الى المبين و من المبهم الى المعين، فضلا

<sup>(</sup>١٤) ص ٩٥ ج ٣ فهم القرآن الحكيم.

عن ملائمة الاحكام مع مقتضيات الحال، كأن يأتي حكم يراعي حالة المسلمين من الضعف، ثم يأتي تعديل نفس الحكم ليلائم المستجدات ان تحسن حالهم، وهذا ليس نسخا وابطالا للحكم وانها يعني اعماله بصورة معدّلة، كما في اية السيف التي ادعى انها نسخت ايات السلم كافة.

و بناء على هذا تعتبر التفريعات التي تتحدث عن نسخ القرآن بالسنة، او نسخ الحكم و التلاوة او الاول دون الثاني او الثاني دون الاول... كلها تخريفات اثقلت كاهل الفقه الاسلامي من دون جدوى، واذا كان هناك نسخ بمعناه الحقيقي فهو في معجزات الانبياء بمعنى ان الله ينسخ معجزة نبي سابق بمعجزة اخرى لنبي لاحق... وهذا ليس ابداعا في الرأي فالشاطبي ايضا قلَص من مفعول النسخ ومداه الى المستوى النادر من الاشياء وفي امور جزئية بدليل الاستقراء.

#### المحكم و المتشابه:

تشغل قضية المحكم والمتشابه حيزا كبيرا من القرآن يصل الى اكثر من ثمانين اية يندرج معظمها في اطار الجدل مع اليهود و المسيحيين، و اثباتها يأتي ضمن ذات السياق الذي اثبت به قضية الناسخ و المنسوخ؛ من تفسير الايات بالعلامات وليس المقصود بها ايات القرآن التي هي جزء السور، فالايات المحكمات تعني الفعل الالهي الدال على وجود الله وعلى وحدانيته و قدرته على الخلق، فهي العلامات و الدلائل و الظواهر الكونية التي تشير الى وحدانيته وقدرته، وهن ام الكتاب والاصل الذي ترد اليه الفروع. اما المتشابهات فهي العلامات التي اراد الله بها اثبات فعل خارق للعادة للانبياء كعلامات على صدق نبؤاتهم، من هنا يفهم ان المحكمات و المتشابهات ليس من سنخ الالفاظ الغامضة كما يتصور.

و الخلاصة: ان المحكمات والمتشابهات لا مجال لها في خطابات القرآن كما ان الناسخ و المنسوخ كذلك.

لكن على هامش موضوع النسخ تبرز قضيتان:



الثانية: إجتهاعية تتعلق بموضوعة زواج المتعة والتي قيل بنسخها و زوال حكمها. ولنستعرض الثانية دون الاولى لما تحتويه على نقاط مهمة جديرة بالعرض والتقييم.

# الاستمتاع والمواقف من زواج المتعة

تحت عنوان «الاستمتاع والمواقف من زواج المتعة» ينقل الدكتور الجابري عن القرطبي كلاما في بيان معنى الاستمتاع الوارد في اية المتعة ﴿ فَمَا ٱسْتَمْتَعْنُم بِهِ مِنْهُنَّ فَعَاثُوهُنَّ أُجُورُهُرَ ﴾ وكلام القرطبي سيكون محور الحديث في هذه النقطة، لانه يمثل طريقة التفكير لعموم المفسرين والفقهاء وعلى الخصوص القدماء منهم، فلندع الجابري قليلا على امل العودة اليه لاحقا لتتمة حديثه الشيق حول المتعة والفرق بينه وبين نسخته المعدَلة المسهاة بزواج الفريند.

يقول القرطبي في كتابه "الجامع لاحكام القرآن" في تفسيره للايه ٢٤ من سورة النساء:

«الاستمتاع: التلذذ، والأجور: المهور؛ وسمي المهر أجرا لأنه أجر الاستمتاع، وهذا نص على أن المهر يسمى أجرا، وذلك دليل على أنه في مقابلة البضع؛ لأن ما يقابل المنفعة يسمى أجرا. وقد اختلف العلماء في المعقود عليه في النكاح ما هو: بدن المرأة أو منفعة البضع أو الحل؛ ثلاثة أقوال، والظاهر المجموع؛ فإن العقد يقتضي كل ذلك».

عبارة القرطبي هذه ينقلها الجابري من دون التعليق عليها؛ سوى الاستفادة من لفظة الاستمتاع والاجر بازائه على ان المقصود هو زواج المتعة وليس الزواج المعهود الذي يتم بولي وشهود ومهر، لكني سأقف عند كلام القرطبي ومن سبقه ولحق به من مفسرين و فقهاء، وان كان فيه خروج عن منهجية الجابري، الا انه لا يخلو من فائدة الاطلاع على الخطأ المنهجي المرتكب من قبل هؤلاء الاعلام والذي ترك اثره على طريقة استنباطهم للاحكام من النصوص، فضلاً عن ممارسة الحق في الدفاع عن المرأة مما لحق بها من جور الفهم الخاطئ للنصوص الشريفة كتابا وسنة.

فالتعبير بالاجر بدلا عن المهر يعتبره القرطبي دليلا على انه في مقابل منفعة البضع، وهي اشكالية كبيرة تظهر من خلال طرح العلقة الزوجية في جانبها المادي على اساس كونها عقداً بين طرفين، ومتضمنة للاخذ والعطاء، اخذ من طرف الزوجة وعطاء من طرف الزوج، فالزوج يعطي الاجر اوالمهر في قبال الاستمتاع من طرف الزوجة.

والسؤال هنا: هل ان الاستمتاع في العلاقة الزوجية يختص به الزوج وحده ليدفع في مقابله المال، ام ان الاستمتاع حاصل لكليهما معا؟. وحينئذ ماذا تدفع الزوجة لزوجها في مقابل استمتاعها منه.

رغم ان الخطاب القرآني يعتبر العلاقة متقومة بالمودة والرحمة، فهي علاقة روحية مقدسة لا تقوم على اساس الثمنية والاخذ والعطاء، هي علاقة سكن وطمأنينة تسودها المودة والرحمة، فلا بيع ولا اجار ولا اخذ ولا عطاء. اما الجانب المادي الذي تتعرض له الايات في سورة النساء على هامش هذه العلاقة فهو لتنظيم وتقنين تلك العلاقة، لئلا تسودها الفوضي وضياع الحقوق حال الانفصال بالطلاق اوالخلع، وليست متقومة به كما فهم المفسرون والفقهاء منها.

و الواقع ان الآيات الشريفة التي تتحدث عن الزواج جاءت لتصحح مفهموما خاطئا كان سائدا عند العرب في الجزيرة من مساواتهم بين الزواج والبيع، اذ يقدمون المهر ثمنا للمراة، وكانه بدفعه للمهر قد امتلكها كما يمتلك السلعة. هذا التصحيح نادت به الاية ٢١ من سورة الروم ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ اَنْ خَلَقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمُ أَزُوبَا لِلسَّاكُ وَمِنْ أَلِيَهِ الله الله الله الله الله المفهوم في سكن ومودة ورحمة.

اما الجانب المادي من الزواج كالصداق مثلا فعبرت عنه الآية ٤ من سورة النساء بالنحلة ﴿ وَءَاتُوا ٱلنِّسَآءَ صَدُقَا بِينَ نِحَلَّهُ ﴾. والنحلة تعني العطية والهبة، وبهذا المعنى

فسرها غير واحد من المفسرين كالفخر الرازي في تفسيره الكبير والطباطبائي في الميزان وغيرهم...

ولنا الحق حينئذ ان نتسائل:

هل حقا ان عقد الزواج يتعامل معه كعقد البيع او عقد الاستئجار مثلا؟.

فعقد البيع قوامه المعاوضة بين المال والملك، وفي عقد الاجارة هنالك معاوضة ايضًا بين المال والمنفعة، فالمستأجر لا يملك البيت مثلا وانها يملك منفعة البيت.

لكن في عقد الزواج ماهي المعاوضة بين الزوج والزوجة؟. ماذا يعطى الزوج وماذا تأخذ الزوجة؟.

الظاهر من كلمات الفقهاء وعند مناقشتهم للمسائل المتعلقة بالجانب المادي للزواج كالمهر مثلا او الخلع، انهم يعرفون الزواج بانه: «معاوضة على البضع» والبضع هو فرج المرأة، ويقصدون به الاستمتاع، فالزوج يبذل المال او ما يعادله كمهر للزوجة في مقابل الاستمتاع بها، كما ان الزوجة تبذل المال في مقابل خروجها من عهدة الزوج وهو معنى الخلع.

وبالأضافة الى ماتقدم عن القرطبي، وهو اتجاه يمثل شريحة كبيرة من المفسرين، هناك نص فقهى على سبيل المثال للحصر فيه دلالة اكيدة على ملكية الزوج لبضع المرأة.

يقول الشيخ الطوسي في كتابه المبسوط ٤/ ٣١١ (تحقيق البهبودي):

«وان خالعها بعد هذا بعوض وبذلته له، ملك العوض الذي عقد الخلع به، وزال ملكه عن بضعها في الوقت الذي ملك العوض عليها، ولا يقال زال بضعها اليها فملكته لانها لا تملك بضعها، فأن البضع عبارة عن الاستمتاع، لكنا نقول زال ملك البضع عنه وعاد اليها كالذي كان قبل النكاح».

لاحظ التعبير «زال ملكه عن بضعها»، «زال ملك البضع عنه وعاد اليها كالذي كان قبل النكاح».



لئالث والعشرون – خريف (1010مم - ٢٣٤١هـ

فهنالك ملك للبضع من قبل الرجل زال هذا الملك بمجرد ان ارجعت اليه المال. الا يفهم من هذا ان طرف العقد وهو الزوجة يتعامل معها وكأنها سلعة تباع وتشترى؟.

ثم اين هذا الفهم من النصوص القرآنية التي يعلوها التقديس للحياة الزوجية؟. و المصيبة انك تجد اصراراً على هذا المعنى من قبل المفسرين والفقهاء المعاصرين لتبرير تعريف القدماء هذا، وكانه نص مقدس لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، حتى وصل الامر بالعلامة السيد الطباطبائي في الميزان على علو منزلته وكأنه يدافع عن ملكية البضع، ويعتبر الامر مناسباً للطبيعة فيساوي بيننا وبين الحيوانات، من استيلاء الذكور على الاناث فيقول الله المناه فيقول المناه الناث فيقول الله المناه الناه فيقول المناه الذكور على الاناث فيقول المناه الم

«ثم ان التأمل في سفاد (اي جماع) الحيوانات يعطي ان الذكور منها شائبة استيلاء على الاناث في هذا الباب، فأنا نرى ان الذكر منها كأنه يرى نفسه مالكا للبضع مسلطا على الانثى، ولذلك ما ترى ان الفحولة منها تتنازع وتتشاجر على الاناث من غير عكس، فلا تثور الانثى على مثلها اذا مال اليها الذكر بخلاف العكس».

هل يستحق الجمود على تعريفات الفقهاء ان نفكر بهذه الطريقة، بدلا من تهذيبها او استبدال ماهو أفضل بها ما دامت صياغتها من صنع بشر امثالنا.

وخير ما صنع المهتمون بشأن التصنيف الفقهي حديثا بتجاوزهم عن اصطلاحات القدماء في باب الزواج واستبدال صياغات بها، اكثر ملاءمة مع ما هو مدون في دساتير البلدان الاسلامية.

والخطأ ناشي من المنهجية المتبعة عند الفقهاء في تقسيم ابواب الفقه الى عبادات ومعاملات والتي تشتمل بدورها على المعاوضات من عقود وايقاعات، حيث ذكر الفقهاء في مدوناتهم الفقهية جملة من احكام الاحوال الشخصية كالزواج والطلاق والخلع في باب العقود والايقاعات لاعتبارات فقهية صرفة تتعلق بالطريقة الاجرائية لكل من الزواج والطلاق، ومن الواضح ان طريقة اجراء الزواج تختلف عن الطلاق

في اشراك كلا الزوجين في امضاء الزواج، بينها الطلاق فيتحقق بامضاء الزوج فقط.

وبناء على هذا التصنيف ادخل الزواج في جملة العقود واما الطلاق فصار في عداد الايقاعات؛ على اعتبار ان الزواج عقد مبرم بين طرفين ويحتاج انشاؤه الى الايجاب والقبول، اما الطلاق فهو ايقاع من طرف الزوج ولا يحتاج الى القبول من طرف الزوجة، بل يحصل بمجرد الانشاء من طرف الزوج.

ولا يخفى ان هذه الطريقة من التصنيف اثرت في سير الابحاث الفقهية، وجعلت الفقهاء يكثرون من تفريعاتهم في الزواج على اعتباره عقد كبقية العقود كالبيع والاجارة، وكذلك الطلاق كأيقاع يقع ضمن بقية الايقاعات كالخلع والاقرار والنذر وما الى ذلك، وبنوا احكامهم على ضوء القوالب الفقهية التي تحكم العقود، وكانت النتيجة قراءات خاطئة للنصوص القرآنية.

ومن تلك الفروع على الاصل المتبنى عندهم في الزواج وهو «المعاوضة على البضع»:

- مسألة حرمة امتناع الزوجة من تمكين زوجها منها متى ما شاء الا لعذر شرعي كالحيض مثلا؛ لانه تصرف في ملكه ومن حقه ان يتصرف فيه كيفها شاء.
  - «قضية الخلع» بان ترجع اليه ماله وصداقه في مقابل فك ملكيته عن فرجها.

وهناك سيل من التفريعات مبثوثة في كتب الفقه قد تسئ الى طرفي العلاقة من الرجل والمرأة كلها مبتنية على مبدأ المعاوضة على البضع، وقد يصبح من المعيب جدا وجود تلك الاحكام وبهذه الصياغات كقوانين تنظم الحالة الشخصية للانسان المسلم والتي من المفترض ان يفرد لها بابا يتصف بالاحوال الشخصية يأتي متناسقا مع الاحكام الشرعية المنظمة للحالات الشخصية من زواج وطلاق وميراث...

# الخاتمة: زواج شرقي بنكهة غربية

في الفقه الاسلامي القديم منه والحديث طرحت قضية اجتماعية جدلية، اخذت ابعادا مذهبية اثرت في سير البحث الموضوعي وعلى النتائج المستخلصة من ذلك،



العدد الثالث والعشرون - خريف (٥ ا

كونها حكم معالجا لحالة وقد انتهى العمل به بعد صدور تشريعات الاحوال الشخصية المنظمة للميراث، او انها حالة يصح العمل بها متى ما اقتضت الظروف لذلك، تلك هي قضية زواج المتعة، او النسخة المتطورة عنه المسهاة بـ «زواج الفريند»، فهل هما مسميان لعنوان واحد يتخفى احدهما بالآخر خوفا من شبهة المذهبية؟. ام هو عنوان مستحدث منسجم مع الضوابط الشرعية؟

# زواج المتعة او الفريند:

﴿ فَمَا ٱسْتَمْتَعْنُم بِهِ مِنْهُنَّ فَعَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ فَجُورَهُنَّ فَإِيضَةً ﴾ والاستمتاع مقابل الاجر الى مدَّة معينة هو زواج المتعة اوالمعروف بأصطلاح الفقهاء بالزواج المنقطع في مقابل الزواج الدائم المتعارف عليه عند الامم كافة، وهذا بأتفاق الرواة والمفسرين و الفقهاء، وهناك من روى العمل بها في صدر الاسلام اثناء الغزو، ثم نهى عنها عام خيبر، ثم اذن فيها عام الفتح، ثم حرمت الى يوم القيامة... نقل ذلك عن ابن العربي واصفا المتعة بأنها من غرائب الشريعة، وقال غيره ممن جمع طرق الاحاديث فيها: انها تقتضي التحليل و التحريم سبع مرات.

يقول الجابري: "اما ما ذكروه من كون هذه الاية نسخت ثم عاد العمل بها ثم نسخت سبع مرات او اقل او اكثر فدليل على ان مفهوم النسخ لا معنى له ولا اصل!. فكيف يعقل ان تنسخ آية حكم آية اخرى ثم يعود العمل بالاولى نسخا للنسخ الاول، و هكذا دو الك..." (۱۵).

ثم ان التشدد في امر زواج المتعة ونعته بأقبح الالفاظ و اتهام القائلين به بأنهم اولاد سفاح، الدوافع من ورائه مذهبية محضة، ولا تصب في قوالب علمية موضوعية، لان تشريعه ثابت بنص قرآني والخلاف في وقوع الناسخ لهذا التشريع ان كان هناك نسخ اصلا، وهذا النوع من الزواج يباح العمل به اذا توفرت الظروف لاباحته و ينتفى بانتفائها فلا ناسخ و لا منسوخ في البين... يقول الدكتور الجابري:



<sup>(</sup>١٥) ص ٢٥٧ ج٣ فهم القرآن الحكيم.

"اما ما نراه نحن ويستفاد من اقوالهم جميعا فهو ان زواج المتعة كان بسبب ظروف خاصة فلما انتفت تلك الظروف تم العدول عنه، واذا تجددت كانت العودة اليه"(١٦). وبناء على هذا -يقول الجابري -فنحن نؤيد موقف الرازي حين سئل عدة مرات

عن زواج المتعة فكان جوابه مرة الاباحة، وسئل: اسفاح ام نكاح؟. قال لا سفاح و لانكاح هي متعة.. وقد استنكر اناس هذه الاجابات حتى ان بعضهم قال فيه شعرا يهجوه.. فكان رد فعله ان قال: قاتلهم الله اني ما افتيت باباحتها على الاطلاق لكني قلت «انها تحل للمضطر..» (۱۷).

والاضطرار لا يعني الرجوع الى البديل في حال انعدام المورد، وإنها يصدق حتى في حالة عدم التمكن منه مع وجوده ايضا، وهذه من المسلمات الفقهية ولها امثلة كثيرة لا مجال لذكرها الان، وعليه فالشباب الملتزمون دينيا بامكانهم الارتباط عاطفيا بمن يحبون بعقد مؤقت يضمن الحقوق لكلا الطرفين؛ ان لم يتمكنوا من الزواج لارتفاع التكاليف مثلا او لاي سبب اخر يجعلهم غير متمكنين من تحمل اعباء القفص الذهبي. هذا الزواج يشبه الى حد كبير الحالة الاجتماعية الرائجة جدا والمقننة في الغرب والمعروفة بـ«كيلفريند بويفريند» حيث يرتبط الاصدقاء بعلاقة حميمية وينجبوا من خلالها الاطفال ايضا من دون ان تربطهم علاقة زوجية، نعم هي عندنا ذات خصوصية تشريعية تصح في حال الاضطرار اليها فقط عندما لم يجد الرجل اوالمرأة الظروف الممكنة للزواج فيرتبطون بعقد مؤقت ينتهى بنهاية الفترة المحددة من دون الحاجة الى الطلاق، ومن حقهم الانجاب من خلال هذا العقد لكن من دون ان يرث احدهما الاخر، لان الارث من خصوصيات العلاقة الدائمية لا المؤقتة.

وتتأكد الحاجة اليها عند المسلمين ممن يعيشون في المجتمعات الغربية، حيث تعتبر علاقة الصداقة الحميمية هذه جزءً من عادات تلك الشعوب مما يؤثر بشكل او

<sup>(</sup>١٦) المصدر السابق.

<sup>(</sup>١٧) المصدر السابق.

بأخر على سلوك النسل الجديد الناشئ على العادات و القيم الغربية وفي نفس الوقت يراد منه الحفاظ على خلفيته الثقافية والدينية.

ومن هنا نشأت فكرة «زواج الفريند» التي اقترحها الشيخ عبد المجيد الزنداني رئيس جامعة الإيمان بصنعاء، ورئيس مجلس شورى حزب الإصلاح اليمني المعارض، وتناولها المتخصصون وغيرهم بالحديث عبر وسائل الاعلام كما في برنامج «للنساء فقط» الذي بثته قناة الجزيرة القطرية، او من خلال الدراسات المستوعبة كدرسالة الدكتورعبد الملك المطلق المسهاة «زواج الفريند بين حكمه الشرعي وواقعه المعاصر»، واجيزهذا المقترح من قبل المجمع الفقهي التابع لرابطة العالم الاسلامي في دورته الثامنة عشرة المنعقدة بمكة برئاسة مفتى عام السعودية، وجاءت الفكرة متناغمة مع علاقة الكيلفريند في امكانية الارتباط بعلاقة حميمية من دون السكني والنفقة والمبيت لان الزواج لا يتقوم بهذه الثلاثة، نعم هي حق الزوجة وبامكانها اسقاطه متى شاءت، وبناء على ذلك اقحم هذا الزواج ضمن القوالب الفقهية لينسجم مع الادلة الشرعية المصححة لمثل هذه العلاقة من توافر الاركان و الشروط وانتفاء الموانع ولو اختلفت اسماؤها وعناوينها.

لكن الملاحظ على تلك الادلة انها تدخل ضمن القواعد الفقهية التي تبيح للمضطر ما لا تبيحه للمختار، وعنوان الاضطرار الذي يقول به الشيخ الزنداني هو نفسه الذي يصحح العمل بزواج المتعة، واية المتعدرة للمقال هي دليل العمل بها، فلا داعى لابداع عنوان جديد وبادلة جديدة، وكان الاولى بالزنداني وغيره ان يعلنوها صريحة ومن دون الالتفاف على الاحكام بعناوين مختلفة ان كان المؤدى في كليهما واحد. وسواء اسميناه بزواج الفريند او المتعة فالنتيجة واحدة.

وبهذا المقدار نسدل الستار على العرض والتقييم لمنهج الدكتور محمد عابد الجابري في فهم النص القرآني، واعتقد انه اضاف شيئا جديدا للمكتبة العربية خرج به عن الخطاب التبجيلي الديني دون التحليق بعيدا في فضاء النقد الديني.



نقد وتعليق أ· د · عائد كريم الحريزي استاذ متمرس في جامعة الكوفة

الشريف الرضي: هو أبو الحسن محمد بن أبي أحمد الطاهر، ولد في بغداد سنة ١٣٥٩هـ، وتوفي ٢٠٤هـ شاعر متميّز له ديوان مطبوع، ومن الكتب ما يزيد على خمسة عشر كتابا، ومن أهمها (حقائق التأويل في متشابه التنزيل) و(مجازات الاثار النبوية) و(تلخيص البيان عن مجازات القرآن) وهو الكتاب الذي نقدنا شيئا منه في هذا البحث؛ لاختلاف وجهات النظر مرة أو لأن بعض الحقائق العلمية لم تكن معروفة في عصره مرة أخرى.

١. قال تعالى: ﴿ فَلا تَحْسَبَنَّهُم بِمَفَازَةٍ مِّنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ [سورة آل عمران: ١٨٨].

قال الرضي: المفازة: الأرض البيعدة إذا قطعها الإنسان، فاز بقطعها، وأمن من خوفها (ص١٢٦).

وأرى أنَّ (المفازة) سميت بهذا الاسم تفاؤلا بأنَّ الذي يقطعها يفوز مثل القافلة هي الراجعة، ولكن تسمى بها الذاهبة، الراحلة تيمنا بأنها ستقفل أي تعود، كما يسمى الملدوغ بـ (السليم) عساه أنْ يسلم من السم.

٢. قال تعالى: ﴿ لَأَقَعُدُنَّ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٦].

قال الرضي: المراد لأقعدن لهم على صراطك المستقيم، فلم حذف الجار انتصب الصراط، والحذف ههنا أبلغ في الفصاحة، وأعرف في أصول العربية، ونظيره قول ساعدة بن جؤبة: ((كما عسل الطريق الثعلب) أي عسل في الطريق) ص ١٤٣.

والرضي هنا ذكر أنّ حرف الجركان موجودا فحذف، وأرى أنّ الحرف لم يذكر لإرادة الكلية، فلو قال: (لأقعدن على صراطك)، لكان القعود على جزء من الطريق بينها من غير (على) يكون القعود شاملا الطريق كله.. وأما البيت الذي ذكره فلأجل الوزن، ولإرادة العموم أيضا.

٣. قال تعالى: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ [سورة التوبة: ١٢٨].

قال الرضي المراد بـ (أنفسكم) هنا، أي من جنس أنفسكم وخلقكم... ويجوز أن يكون من أنفسكم أي من قبيلتكم وعشيرتكم.. وقد يكون المراد من أشقائكم وأعزائكم... ص١٥٢.

وعندي أنّ الأمر على غير ما ذهب اليه الرضي، وأنّ قراءة الرسول، وفاطمة الله (مِنْ أَنْفَسِكم) بفتح الفاء وكسر السين من النفاسة هي الأرجح لأنهم قالوا: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِلَ هَذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِّنَ ٱلْقَرْبَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ [سورة الزخرف: ٣١] فرد عليهم القرآن بأن الرسول من أنْفَسِ الناس ولا يقل شأنا عن الوليد بن المغيرة أو عروة بن مسعود.

٤. قال تعالى: ﴿ قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ عَاوِىٓ إِلَى رُكْنِ شَدِيدٍ ﴾ [سورة هود: ٨٠].
 قال الرضى ((وجاء جواب (لو) ههنا محذوفا...) ص١٦٣.

وأرى أنّ (لو) هنا ليست شرطية، وإنها هي (للتمني) ولا جواب لها أصلا، أي أن شعيبا الله يتمنى أنْ تكون له هذه الأشياء.

٥. قال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ إِنِّى رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كُوْ كُبُا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِى سَنِجِدِينَ ﴾ [سورة يوسف: ٤].

قال الرضي جاء (ساجدين) وليس ساجدة، لأنها أطلق عليها فعل من يعقل،



فجاز أنْ توصف بصفة من يعقل، لأنّ السجود منْ فعل العقلاء... انظر ص ١٦٩.

وأرى أنَّ الله سبحانه وصفهم بـ (ساجدين) لأن الشمس كناية عن أمه، والقمر كناية عن أبيه، والكواكب كناية عن أخوانه، وقد كني عنهم يوسف تأدبا معهم.

٦. قال تعالى: ﴿ يَغْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابُ تُحْنَافُ أَلْوَنْهُ ، ﴿ [سورة النحل: ٦٩].

قال الرضى: ((والمراد منْ جهة بطونها، وجهة بطونها: أفواهها وهذا من غوامض هذا البيان، وشرائف هذا الكلام)) ص١٩٣٠.

الرضى لا يعرف أنّ للنحلة معدتين وجوفين، إحداهما لصنع العسل، والأخرى لصنع غذائها، والعلم الحديث أثبت ذلك.

٧. قال الرضى: ((وترد في كلامهم كاد بمعنى أراد، وأراد بمعنى كاد وجاء في القرآن العظيم قوله تعالى: ﴿ كُنَّالِكَ كِنْنَا لِيُوسُفَ ﴾ [سورة يوسف: ٧٦] أي: أردنا ليوسف)) ص٢١٦.

وأرى أنَّ (كاد) هنا ليست بمعنى أردنا، ولو أرادها الله سبحانه لقالها، وإنها المراد دبرنا له (كيدا) فكرة مقرونة بذكاء شديد للوصول الى هدف والحصول عليه.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينٍ ﴾ [سورة المؤمنون: ١٢].

قال الرضي: ((وهذه استعارة؛ لأن حقيقة السلالة هي أنْ نسل الشيء من الشيء، فكأن آدم ﷺ لمّا خلق من أديم الأرض كان كأنه انسل منها، واستخرج من سرها)) ص ٢٤١... وأرى أنّ الطين أنواع، وآدم من أحد هذه الانواع.

٩. قال تعالى: ﴿ وَءَايَـةُ لَّهُمُ الَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ ﴾ [سورة يس: ٣٧].

هذه استعارة، والمراد نخرج منه النهار... والسلخ إخراج الشيء مما لابسه والتحم به.. اتصال الملابس بأبدانها، والجلود بحيوانها... ص ٢٧٤.

وما قاله الرضى صحيح، ولكن سمي بالسلخ هنا نظرا لرقة الطبقة الضوئية بالنسبة للظلام في الكون، لأن الطبقة الضوئية مقدارها ٢٠٠كم.

١٠. قال تعالى ﴿ وَفِرْعَوْنُ ذُو ٱلْأُوْنَادِ ﴾ [سورة ص: ١٢].

قال الرضى: ((معنى ذي الأوتاد يعني ذو الملك الثابت.. او ذو الأبنية المشيدة.. التي تشبه الجبال)) ص٧٧٨.

وكلام الرضى بشقيه جائز، وقيل سمى بذي الأوتاد لأنه يضرب أوتادا في الأرض ويشد المصلوب إليها من أطرافه الأربعة ويتركه من غير أكل ولا ماء الى أنْ يموت، والسياق يرجح هذا، لأنَّ الآية جاءت في سياق الذم لا في سياق المدح، والسياق من أهم القرائن الدلالية.. . وقيل المراد بها الأهرام.. تشبيها بالجبال التي وصفها الله سبحانه بالأوتاد بقوله: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ أُلاَّرْضَ مِهَدَا ١ ﴿ وَٱلْجِبَالَ أَوْنَادًا ﴾ [سورة النبأ: ٦-٧]. والجبال وصفت بالأوتاد؛ لأنها تثبت طبقة الأرض التي تحتها، وجذر الجبال يعادل أربعة أضعاف طوله في أقل تقدير، فالجبل الذي يرتفع (١٠٠١) متر يكون جذره (٤٠٠) متر في الأرض.

١١. قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَلَآ أَخِي لَهُ, تِسْعُ وَتَسْعُونَ نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةٌ وَحِدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِهَا وَعَزَّنِي فِي ٱلْخِطَابِ ﴾ [سورة ص: ٢٣].

قال الرضي: ((وهذا الكلام داخل في حيز الاستعارة؛ لأن النعاج ههنا كناية عن النساء، وقد جاءت في أشعارهم الكناية عن المرأة بالشاة)) ص٧٧٩.

وأرى أنَّ النعجة باقية على حقيقتها للأسباب الآتية:

أ. اذا أمكن حمل الكلام على الحقيقة فلا يُصار الى المجاز.

ب. أكثر المفسرين أبقوها على الحقيقة (روح المعاني ١٧١/ ١٧٢ -١٧٥).

- ج. المفروض بالمدعى أن يذهب الى أهل المرأة والى العشيرة ليشكو أمر المدَّعي عليه، وليس في الأمر حاجة الى القضاء.
- د. قال المدعى عليه (أكفلنيها) ولم يقل زوجني بها، او انكحني إياها، وهما الفعلان المعروفان في الزواج.
- ه. قال داود كما جاء في القرآن: ﴿ وَإِنَّ كُثِيرًا مِّنَ ٱلْخُلُطَآءِ لَيَنْغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ ٢٤] والخلطاء هم الشركاء الذين اختلطت أموالهم... وليس لخلط الزوجات معني.



و. اذا كان المقصود المرأة، فلماذا لم تذكر وفي القرآن سورة باسم النساء؟ ولماذا كني عنها، وكنايات القرآن فيها يدور حول النساء والرجال تأتي للتأدب في الأسلوب (كالرفث) والملامسة، والمس، وليس في الأمر هنا ما يدعو الى التأدب.

واستنادا الى ذلك كله فالنعجة في الآية هي النعجة على حقيقتها، ولم يقصد بها المرأة، وقد أراد سبحانه أنْ يعلم داودالله القضاء؛ لأنه قضي من دون إحضار شهود، ومن قال المقصود بها المرأة، فيبدو أنه متأثر بالاسر ائيليات، وهم يقصدون بها الإساءة الى أنبيائهم.

١٢. قال الرضى: ((وقوله تعالى في ذكر الخيل حاكيا عن سليمان الله لما عرضت عليه فكاد أن يفوته للشغل بها وقت صلاة كان يصليها، فضرب رؤوسها وعرافييها بالسيف على ماوردت به الأخبار قال تعالى: ﴿ رُدُّوهَا عَلَيٌّ فَطَفِقَ مَسْحُا بِٱلسُّوقِ ﴾ [سورة ص: ٣٣]. وهذه استعارة؛ لأن المسح ههنا في أكثر أقوال أهل التأويل كناية عن الضرب بالسيف، وامسح رأسه اذا فعل به ذلك، وهذه الباء ههنا للإلصاق، فكأنه تعالى قال: وألصق السيف بسوقها وأعناقها... والشاهد الأعظم على ذلك ما ورد في ص قوله: ﴿ وَأَمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ﴾ [سورة المائدة: ٦].

وأرى أنَّ المسح هنا هو المسح ولا توجد استعارة كما قال الرضي، وكان من عادة الناس أنْ يُركضوا خيولهم مرات عدة ثم يمسحوا سوقها وأعناقها؛ ليعرفوا الأصيل من غير الأصيل الذي فيه عرق في رأسه وعنقه هو غير أصيل، والذي لا عرق فيه في هذه الأماكن هو الأصيل فهو شبيه بفحص الجهد عند الأطباء؛ ليعرفوا به سلامة القلب من مرضه والنبي سليهان الله فعل هذا الفحص لخيوله ليعرف الأصايل منها، وليس كما قال الرضى وكثير من المفسرين؛ لأنَّ قطع رؤوس تلك الخيول، وسوقها بلا ذنب حرام، وليس ذلك من أخلاق الأنبياء، وذكر قوله تعالى: ﴿ وَٱمۡسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ ﴾ الذي ذكره الرضى حجة عليه، وليس له، ولو كان المسح بمعنى القطع لقطع الناس رؤوس بعضهم بعضا عند الصلاة وهي حجة له بالالصاق فقط، والظاهر والله أعلم أنّ حديث القطع هذا من تلفيق اليهود؛ للإساءة الى الأنبياء كما قلنا ثم بعد ذلك كله كيف يستطيع نبي او أي إنسان من قطع هذا العدد الهائل من رؤوس الخيل وأعناقها؟.

١٣. قال تعالى: ﴿ يُكُوِّرُ النَّهَا عَلَى النَّهَا وِ وَيُكَوِّرُ النَّهَا رَعَلَى النَّبْلِ ﴾ [سورة الزمر: ٥].

قال الرضي: ((وهذه استعارة، والمعنى يُعلي هذا على هذا، وذلك مأخوذ من قولهم: كار العمامة على رأسه يكورها، اذا أدارها عليه، وقد قالوا: طعنه فكوره، أي صرعه...)) ص٢٨٣.

كلام الرضي لغوي وبلاغي، وبقي شيء لم يذكره هو أن الآية إحدى آيات ثلاث دليل على كروية الارض لأنك تكور شيئا على الشيء المكور، ولو لم يكن مكورا لما قلنا كورنا.... ولقلنا مثلا غطينا أو سترنا، والثانية: ﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدُنَهَا ﴾ [سورة الحجر: ١٩]، لأن الشكل الهندسي الوحيد الذي يمكن أن تكون فيه الأرض ممدودة في كل بقعة تصل إليها هي أن تكون الارض كروية (يوسف، مجموع الإعجاز العلمي ٢٣١) والثالثة هي: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدّالظِّلّ ﴾ [سورة الفرقان: ٢٥]؛ لأن الارض لو لم تكن كروية لما طال الظل وقصر.

١٤. قال تعالى: ﴿ لَّهُ مُقَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [سورة الزمر: ٦٣].

قال الرضي: ((وهذه استعارة، والمقاليد المفاتيح... ثم قال: ((وقد وصف سبحانه السهاء في عدة مواضع بأن لها خزائن وأبوابا، فحسن على مقتضى الكلام أن توصف بأن لها مقاليد وإغلاقا)) (ص٢٨٥ -٢٨٦).

ولا أرى في الآية استعارة؛ لأن لها مفاتيح على الحقيقة، ولها أبواب كذلك وأسيجة أيضا، ولكن ليست كمفاتيح البيوت أو أبوابها، وأسيجتها. فالارض التي نعيش فيها - مثلا-لها سياج، ولها باب، وسياجها هو غاز الأوزون الذي يحيط بها، ويحفظ أهلها ومما فيها من سقوط الشهب، والنيازك عليهم، ولها باب قدّر العلهاء

عرضه بـ (٧٥) كم يقل الأوزون في هذه المسافة او ينعدم، تخرج منه السفن الفضائية الى الفضاء، وتعود منه أيضا الى الأرض، ولو لا هذا الباب لما استطاع الإنسان أن يذهب الى القمر أو الى أي كوكب آخر، لأن السفينة الفضائية إن لم تخرج منه تصطدم بـ (الأوزون) فتخترق.

١٥. قال تعالى: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي ٱلصُّدُورُ ﴾ [سورة غافر: ١٩].

قال الرضى: (ويجوز أنْ تكون خائنة الأعين ههنا صفة لبعض الأعين، بالمبالغة في الخيانة.. كما يقال علّامة، نسابة) ص ٢٩٠.

وأرى أنَّ (خائنة) ليست للمبالغة، وهي اسم فاعل، ولو أراد المبالغة لقال (خوَّانة) وهي التي على وزن فعّالة مثل (علامة ونسابة) وقد وردت بصيغة المبالغة في آيتين هما قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانٍ كَفُورٍ ﴾ [سورة الحج: ٣٨]. وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ مَنَ كَانَ خَوَّانًا أَشِمًا ﴾ [سورة النساء: ١٠٧].

١٦. قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِنِهِ ۚ أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَاۤ أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَتْ وَرَبَتْ ﴾ [سورة فصلت: ٣٩].

قال الرضي: (وهذه استعارة، وقد مضي الكلام على نظيرها في الحج ﴿ وَتُرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً ﴾ [سورة الحج: ٥]. الا أنّ ههنا زيادة وهي صفة الأرض بالخشوع كما وصفت هناك بالهمود واللفظان جميعا يرجعان الى معنى واحد، وهو ما يظهر على الأرض من آثار الجدب وأعلام المحل) ص٥٩٥.

وأرى أنَّ معنى هامدة يختلف عن معنى خاشعة، لأن هامدة ميتة جرداء، وهي من الهمود أي الموت، وأما خاشعة فهي معدة للزراعة، حراثة وأسمدة، وجداول، وتنتظر رحمة الله بإنزال المطر، فهي كالمؤمن الخاشع الذي ينتظر رحمة ربه، ونعمه.

١٧. قال تعالى: ﴿ وَالَّذِي نَزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً بِقَدَرِ فَأَنشَرْنَا بِهِۦ بَلْدَةً مَّيْـتَأَ كَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ [سورة الزخرف: ١١].

قال الرضى: جاءت لفظة (النشور) بدل الإحياء، لأنها أبلغ لأن الإنشار صفة

تختص بها الإعادة بعد الموت، والإحياء قد يشترك فيه ما يعاد من الحيوان بعد موته، وما يعاد من النبات والاشجار بعد تسلبه وجفوفه) ص٣٠٠.

وارى أنّ استعمال الفعل (أنشرنا) الخاص بإحياء (الناس) بعد موتهم وإسناده الى ضمير العظمة (نا) تفخيم للإنبات وإعلاء لشأنه، وأنْ الموت هنا يشمل الميت حقيقة من الأشجار، او كالميت، وهو الحيوان المصاب بالهزال او الإنسان المصاب به أيضا أو الكئيب خاصة، قال الشاعر:

## إنها المَيْتُ مَنْ يعيش كئيبا كاسفا باللهُ قليلَ الرَّجاءِ

وهذا ما نلاحظه في الشعوب الأفريقية عندما تصاب أراضيهم بالجفاف الشديد الذي يميت الحيوان والإنسان والنبات، رأينا منهم أناسا لا يستطيعون القيام من شدة الجوع ورأينا الحيوانات النافقة او شبه النافقة، ورأينا أطفالا يرضعون حتى الكلاب، وهذا هو الموت بعينه، وهذا هو البلد الميت.

ولكن لو نزل المطر عليهم لاخضرت الأرض، وكثرت النباتات، وأثمرت الأشجار وسمنت الحيوانات، وتوالدت، وعاش الناس برفاهية وصحت أبدانهم، وظهر البشر على وجوههم، وهذا هو النشور.

١٨. الشريف الرضي يُقدر مضافا في قوله تعالى: ﴿ وَسُعَلِ ٱلْقَرْيَةَ ﴾ [سورة يوسف: ٨٢. الشريف الرضي يُقدر مضافا في قوله تعالى: ﴿ وَسُعَلِ ٱلْقَرْيَةَ ﴾ [سورة يوسف: ٨٢]. أي، واسأل أهل القرية، لأن القرية عنده لا تُسأل.

وأرى أنّ القرية في القرآن تأتي بمعنى المدينة الصغيرة وساكنيها، أو المجتمع، فإن كان المجتمع فالأمر واضح؛ لأنّ المجتمع الذي هم الناس ـ يُسأل، وإنْ كان المقصود المدينة، فجيء بها لأمر معنوي هو أنّ الأمر واضح جدا حتى لو سألت القرية بمبانيها بأهلها لنطقت وأجابت عن سؤالك، ورأيته أيضا يقدر هو وغيره المضاف ـ حب ـ في قوله تعالى ﴿ وَأُشُرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ ﴾ [سورة البقرة: ٩٣]. ولو اراد سبحانه المضاف لذكره، ولكنه لم يذكره أصلا، ويجب ألا يُقدّر، لأنّ الآية أريد بها التعبير الشديد عن حبهم العجل، فكأن المراد أنّ قلوبهم أشبعت به، وأنّ العجل نفسه قد



تغلغل في قلوبهم تغلغل الماء في الطحين، لفرط هذه المحبة وشدتها، قال الشاعر:

ولما ألتقينا قرَّبَ الشوقُ بيننا خليلين ذابارقَّةً وعتابا أنّ خليلا في ثنايا خليله تسرّب أثناء العناق وذابا

١٩. قال تعالى: ﴿ وَسُئِلُ مَن أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا آجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْكِنِ ءَالِهَةً
 يُعْبَدُونَ ﴾ [سورة الزخرف: ٤٥].

قال الرضي: ((هذا الكلام داخل في قبيل الاستعارة؛ لأنّ مسألة الرسل الذين درجت قرونهم وخلت أزمانهم غير ممكنة؛ وإنها المراد، واسأل أصحاب من أرسلنا من قبلك من رسلنا، أو استعلم ما في كتبهم، وتعرف حقائق سننهم... وقال بعضهم مسألة الرسل ههنا بمعنى المسألة عنهم هيء وعها أتوا به من شريعة)) ص ٣٠١.

وهذا الذي ذكره الرضي جائز، ولكن الأرجح منه، والأقرب الى اليقين هو أنّ الرسول محمد كن يجتمع بارواح الأنبياء، أو هو أول الأنبياء وآخرهم أو هو الرسول الأعظم كان يجتمع بالأنبياء على مر العصور الى أن جاء الزمن الذي يتحمل المسؤولية فيه ويبلغ ما أراده الله، والذي يدل على هذه قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا مُوسَى المسؤولية فيه ويبلغ ما أراده الله، والذي يدل على هذه قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا مُوسَى المسؤولية فيه ويبلغ ما أراده الله، والذي كان على هذه قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا مُوسَى الله والله عَمْدَ عَلَيْكُ الله والله عَمْدَ عَلَيْكُ الله والله عَمْدَ عَلَيْكُ الله والله عَمْدَ عَلَيْكُ كَانَ مُوجُودًا قبل (موسى) وأمره بألا يشك في لقائه؛ لأنه مرسل منه وأوتي كتابا.

٢٠. قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ, قَلْبُ ﴾ [سورة ق: ٣٧].
 قال الرضى: أي عقل، ولب، يعبر عنهما بالقلب...)) ص ٣١٢.

وأرى أن القلب هو القلب نفسه، وليس هو العقل كما قال الرضي وفريق من المفسرين؛ لأن الله سبحانه لو كان يريد (العقل) لذكره، وما الحكمة في أنْ يذكر القلب ويريد به العقل؟. والأرجح عندي أنّ (القلب) جاء هنا من دون العقل؛ لأنّ السياق قبله سياق مشاعر، جنة وسلام، و: ﴿ لَهُمْ مَّا يَشَاّءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ [سورة ق:



العدد

و آال الإدراك، وهو يتأثر بمشاعر الخوف، والحزن، والفرح تزيد سرعته، او تنقص، والعقل، مأخوذ من عقال الدابة التي تربط به فكأنه يربط الإنسان عن التصرفات الخاطئة، ويوجهه نحو الصائبة منها، واللب كل شيء داخل ظرف فهو لب.. فالعقل لب، والقلب لب وأثبت العلم أنّ عضلة القلب يصيبها ارتخاء عند مرض او حزن شديد، وكان القرآن قد أشار الى هذا، قال تعالى: ﴿ وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ إِذْ فَامُوا فَقَالُوا رَبُّنَا رَبُّ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [سورة الكهف: ١٤]. وقال أيضا: ﴿ وَلِيَربِّطَ عَلَى قُلُوبِهِمْ إِذْ فَامُوا فَلْوبِكُمْ وَيُثِبِّتَ بِهِ ٱلْأَقْدَامَ ﴾ [سورة الأنفال: ١١].

٢١. قال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَسَيِّمَّهُ وَإِدْبَرُ ٱلنُّجُومِ ﴾ [سورة الطور: ٤٩].

قال الرضي: (وإدبار النجوم بكسر الهمزة، وهذه استعارة على القراءتين جميعا، فمن قرأ بفتح الهمزة كان معناه، وأعقاب النجوم، أي أواخرها اذا انصر فت... وتلك صفة تخص الحيوان المتصرف الذي يوصف بالمجيء، والذهاب والإقابل والإدبار، ولكنها استعملت في النجوم عن طريق الاتساع) ص٣١٦.

وأرى أنّ (أدبار) صفة تستعمل للحيوان وغيره، وقد استعملها لغيره فلماذا نقصرها إذن على الحيوان، وقراءة الفتح عندي أرجح من الكسر؛ لأن النجوم لا تدبر في وقت واحد.

والمعجهات تذكر أنّ كلمة (أدبار) للأوقات كالصباح، والمساء والشهور والفصول الأربعة كأدبار الشهور، وأدبار الصيف وغيرها كدبور الرياح، والريح الدبور، وهكذا، واستنادا الى هذا فاستعهالها مع النجوم ليس مجازا كها قال الشريف الرضي. ٢٢. قال تعالى: ﴿ إِن نَنُوباً إِلَى اللهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما ﴾ [سورة التحريم: ٤].

قال الرضي: ((وهذه استعارة، ومعنى صغت قلوبكما أي مالت وانحرفت.. وإنها قال سبحانه: ﴿ قُلُوبُكُمًا ﴾ والخطاب مع امرأتين؛ لأنّ كل شيئين تجوز العبارة عنهما بلفظ الجمع في عادة العرب.

وقال الله سبحانه في موضع آخر: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا ﴾ [سورة المائدة: ٣٨]. وأنها أراد سبحان قطع يمين السارق ويمين السارقة، وذلك مشهور في اللغة) ص٣٣٧.

وهذا الذي ذكره الرضي غير صحيح وقد بحثت ذلك في كتاب (من لطائف القرآن تحت عنوان: هل التثنية جمع؟.).

رأي فريق من اللغويين أن التثنية جمع لأنك فيها تزيد واحدا أو واحدة إلى مثليهما فيصيران اثنين أو اثنتين ثم تتوالى الزيادات بعد ذلك، ودليلهم أمران: احدهما أنها قد يتبادلان المواقع فيأتي جمع ((اقتتلوا)) ثم يعدل عنه إلى التثنية ((فأصلحوا بينهما)) أو يؤتى بالمثنى ثم يعدل إلى الجمع أو يُخبر به عنه كقوله تعالى: ﴿ هَٰذَانِ خَصَّمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهُمْ ﴾ [سورة الحج: ١٩] والدليل الآخر: هو أن الجمع ورد مضافا إلى المثنى في قوله تعالى: ﴿ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمُا ﴾ وقوله ﴿ فَأَقَطَ عُوَا أَيْدِيَهُمَا ﴾ من إضافة الجمع (قلوب) إلى ضمير التثنية (كما في الآية الأول وإضافة الجمع (أيدي)) إلى ضمير التثنية ((هما)) في الآية الثانية؛ لذا سأتناول الآيات التي اختلفوا فيها لأنها من لطائف القرآن.

أ. قال تعالى: ﴿ وَإِن طَآبِهِنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيِّنَهُمَّا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَنْهُمَا عَلَى ٱلْأَخْرَىٰ فَقَانِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَىٰٓ أَمْرِ ٱللَّهِ ۚ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُوٓاً إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ١٠ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ [سورة الحجرات: ٩ -١٠].

الطائفة مجموعة من الناس لديهم فكرة يطوفون حولها، والذي يُسأل عنه هو إنها طائفتان، فلماذا واو الجماعة في (اقتتلوا) ولماذا عاد إلى المثنى في (بينهما) وفي (أخويكم)؟. وجوابه هو أن الفعل في اقتتلوا))وبضمير الجمع، وليس تقاتلتا، أو ((اقتتلتا))؛ لأسباب معنوية، وصوتية، فقيل: ((اقتتلوا)) إشارة إلى كثرة القتال بينهما، والاستعداد له، ومحاولة الغلبة فيه، وهذا هو شأن الأوس والخزرج الذين

نزلت الآية فيهم، وأسند الفعل إلى واو الجماعة؛ لأن كل طائفة فيها أفراد متعددون، وفي القتال يشتركون كلهم فيه، فمجيء ضمير الجمع تعبير عن ذلك، هذا من ناحية المعنى، أما من ناحية الصوت فلئلا تتوالى الأمثال أي لئلا يتوالى مثنى مضاف إلى ضمير التثنية، وتتوالى التاءات في ((اقتتلتا)) كقراءة إبراهيم بن أبي عبلة، وقال: ﴿ فَأَصَّلِحُواْ بِيْنَ أَخُويَكُمْ ﴾ وليس بين إخوتكم؛ لأن المقصود أصلحوا بين رئيسي الطائفتين، فإنْ تصالحا، فإن أفراد الطائفتين يتصالحون كلهم، وهذا ما كان، وما نراه في الوقت الحاضر، فإذا اختلف رئيسا دولتين اختلف الشعبان، وشددت إجراءات السفر، والتأشيرات، وكتبت الصحف بها لا يليق، وتحدثت الإذاعات بالشر، وإن تصالحا زالت تلك المظاهر، وكأن شيئا لم يكن. قال الرازي: ((قال ـ اقتلوا ـ ولم يقل ـ اقتتلا -وقال -فأصلحوا بينهما -ولم يقل -بينهم -ذلك؛ لأن عند الاقتتال تكون الفتنة قائمة، وكل واحد برأسه يكون فاعلا فعلا، فقال –اقتتلوا –وعند العود إلى الصلح تتفق كلمة كل طائفة، وإلا لم يكن يتحقق الصلح فقال -بينهما -لكون الطائفتين حينئذ كفئتين)) التفسير الكبير ٢٨/ ١١٠، وقال الآلوسي: ((اقتتلوا -أي تقاتلوا، وكان الظاهر اقتتلتا بضمير التثنية كما في قوله تعالى ﴿ فَأُصِّلِحُواْ بَيْنَهُمَا ﴾ أي بالنصح وإزالة الشبهة إن كانت والدعاء إلى حكم الله عز وجل، والعدول إلى ضمير الجمع لرعاية المعنى فإن كل طائفة من الطائفتين جماعة فقد روعى في الطائفتين معناهما أولا، ولفظهما ثانيا على عكس المشهور في الاستعمال، والنكتة في ذلك ما قيل إنهم أولا في حال القتال مختلطون، فلذا جمع أولا ضميرهم وفي حال الصلح متميزون متفرقون فلذا ثنى الضمير، وقرأ ابن أبي عبلة ((أقتتلتا)) بضمير التثنية والتأنيث كما هو الظاهر، وقرأ زيد بن على، وعبيد بن عمير ((اقتتلا، بالتثنية والتذكير باعتبار أن الطائفتين فريقان (روح المعاني ٢٠١/ ٣٠١ وقال في قوله تعالى: ﴿ فَأَصَّلِحُواْ بَيِّنَ ۗ أَخَوَيْكُو ﴾، للإيذان بأن الإخوَّة الدينية موجبة للإصلاح، ووضع الظاهر موضع الضمير مضافا للمأمورين للمبالغة في تأكيد وجوب الإصلاح والتحضيض عليه،

.((٣٠٣

ومثل ذلك يقال في قوله تعالى: ﴿ هَٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصُمُواْ فِي رَبِّهُمْ ... ﴾ [سورة الحج: ١٩] قرأها الجمهور ((اختصموا)) وقرأها إبراهيم بن أبي عبلة ((اختصما)) مراعاة للفظ، وخصمان تثنية خصم، وقرأها الكسائي بكسر الخاء، وقيل هم المؤمنون واليهود، وعن أبي ذر ويشُك أنه كان يقسم أن هذه الآية نزلت في الثلاثة ((والثلاثة الذين بارزوا يوم بدر، وهم حمزة بن عبد المطلب وعبيدة بن الحارث، وعلى بن أبي طالب، وعتبة وشيبة ابنا ربيعة، والوليد بن عتبة... وخصمان مثني، وأعيد عليه ضمير الجمع ((اختصموا))؛ لأن كل خصم يضم جمعا، فروعي المعنى لذلك، قال الآلوسي: ((ولما كان كل خصم فريقا يجمع طائفة جاء ((اختصموا)) بصيغة الجمع ((روح المعاني ٩/ ١٢٧–١٢٨)).

وتخصيص الاثنين بالذكر لإثبات وجوب الإصلاح فيها فوق ذلك بطريق الأولوية؛

لتضاعف الفتنة والفساد فيه، وقيل، المراد بالأخوين الأوس والخزرج اللتان نزلت

فيهما الآية، سمى كلا منهما أخا لاجتماعهم في الجد الأعلى، وقرأ زيد بن ثابت وابن

مسعود والحسن بخلاف عنه ((إخوانكم)) جمعا على وزن غلمان ((روح المعاني ١٣/

ب. قال تعالى: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقَطَ عُوٓا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [سورة المائدة: ٣٨] فيهما قراءتان: النصب والرفع، وقرأ عبد الله بن مسعود: ((والسارقون والسارقات فاقطعوا أيهانهم)) وقرأ أبي بن كعب ((والسُّرّق والسُّرقة)) (البحر المحيط ٣/ ٦٥٨ بيروت ٢٠٠٠م) وقدم السارق على السارقة؛ لأن السرقة في الذكور أكثر، فهم الذي يخرجون من البيت كثيرا، يرون المغريات، والنفس أمارة بالسوء، على عكس آية (الزنا) لأن المرأة لولم ترسل إشارات لما حدث ذلك، قال تعالى: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي اللَّهِ ا فَأَجْلِدُوا كُلُّ وَحِدِيِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلَّدَةٍ ﴾ [سورة النور: ٢].

والمراد باليد فيه آراء ذكرها الرازي بقوله: ((إن اليد اسم يتناول الأصابع فقط، ألا ترى أنه لو حلف لا يمس فلانا فمسه بأصابعه فإنه يحنث في يمينه، فاليد اسم

يقع على الأصابع وحدها، ويقع على الأصابع مع الكف، ويقع على الأصابع والكف والساعدين إلى المرفقين، ويقع على كل ذلك إلى المنكبين (التفسير الكبير ١١/ ١٧٧). ولما كان لفظ اليد محتملا لكلّ هذه الأقسام فقد اختلف الفقهاء فيها يقطع على ما يأتى:

- ١. ذهب الجمهور إلى أن المقطع هو الرسغ، وروي أن الرسول ﷺ قطع منه.
- ٢. ذهب الإمامية إلى أن القطع من أصول الأصابع، ويترك الإبهام والكف ودليلهم قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِللَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِئَبَ بِأَيْدِ عِبْم ﴾ [سورة البقرة: ٧٩]. إذ لا شك أنهم إنها يكتبونه بالأصابع وقد أحسنوا في ذلك، لأن الرسغ قد يستعان به لأمور شتى، ولأن الإبهام دليل وهوية كها أثبت العلم الحديث.
  - ٣. ذهب جماعة إلى أن المقطع هو المرفق.
  - ٤. ذهب الخوارج إلى أن المقطع هو المنكب.
- ٥. قال الطيبي لكل سارق يدان فيجوز الجمع، وأن تقطع الأيدي كلها من حيث ظاهر اللغة ((روح المعاني ٣/٣٠٣)).
- ٦. ذهب جماعة إلى أن اليد لا تقطع، وإنها تجرح لتترك فيها علامة سمة يعرف السارق منه؛ استنادا إلى الآية ﴿ فَلَمَا رَأَيْنَهُۥ وَكُمُّا مَأْ أَكُرُنهُۥ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَ ﴾ [سورة يوسف: ٣١].
- ت. قال تعالى: ﴿ إِن نَنُوبًا إِلَى اللّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمّا ﴾ [سورة التحريم: ٤]. المشكل في هذه الآية أن المخاطبتين اثنتان هما: حفصة وعائشة وقلوبكما جمع (فقال أبو حيان لأن التثنية جمع في المعنى ((البحر المحيط ٨/ ٤٠٩، وقال الطبرسي: لئلا يجمع بين تثنيتين ((مجمع البيان ٥/ ٣١٣))، وقال العيني بناء على أن أقل الجمع اثنان، ((عمدة القارئ ٣٢/ ١١٠)) وقال الآلوسي: ((والجمع في ((قلوبكما)) دون التثنية؛ لكراهة اجتماع تثنيتين مع ظهور المراد، وهو في مثل ذلك أكثر استعمالا من التثنية والإفراد ((روح المعاني ١٤/ ٣٤٧)) وقد علل الدكتور صلاح عبد الفتاح ذلك بـ ((إن المسلم عندما يعمل الذنب والخطأ والمعصية يتأثر قلبه بذلك فيميل ذلك بـ ((إن المسلم عندما يعمل الذنب والخطأ والمعصية يتأثر قلبه بذلك فيميل

عن وضعه الإيماني، وينزل عن درجته الإيمانية، ويقل مستواه الإيماني، وهذا هو

المراد بالصغو. وبها أن الصغو يتضمن معنى الانحراف إلى أسفل؛ لأن الإيمان

ارتفاع إلى أعلى، والمعصية انحدار وانحراف إلى الأسفل؛ لذلك يكون صغو القلب

وميله وانحداره نحو الأسفل متفاوتا ومتسارعا. بمعنى أنه كلما زاد ميلان القلب

وانحداره تغير مستواه، وزاد تأثير الميل والصغو، وكأن القلب في عملية صغوه،

وانحداره ليس قلبا واحدا بل عدة قلوب، ولو لاحظ أحد الفروق بين القلب

في مراحل ودرجات صغوه وانحداره لوقف على ذلك، ولاحظ تأثير الانحدار

المتسارع والمعصية فيه ولو التقطت للقلب عدة صور تمثل كل صورة درجة من

درجات انحداره لوجدت فروق. لهذا المعنى وردت القلوب في الآية مجموعة ((فقد صغت قلوبكما)) وكأن كل واحدة منها ملكت أكثر من قلب من خلال أثر الصغو والميل للقلب في مراحل صغوه ((لطائف قرآنية ص ١٣٠ –١٣١)).

وإذا صح هذا التعليل في هذه الآية فلا يصح في غيرها، ويبقى التخفيف ((العلة الصوتية)) للتخلص من توالى الأمثال هي العلة الراجحة المرادة في كل ما جاء على هذه الشاكلة، وكلام العرب شاهد على ذلك.

٢٣. قال تعالى ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱمْرَأَتَ نُوجٍ وَٱمْرَأَتَ لُوطٍّ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِ نَا صَلِحَيْنِ فَخَانَتَا هُمَا ﴾ [سورة التحريم: ١٠].

قال الرضى: ((وهذه استعارة، لأنّ وصف المرأة بأنها تحت الرجل ليس يراد به حقيقة الفوق والتحت، وإنها المراد أنَّ منزلة المرأة منخفضة عن منزلة الرجل؛ لقيامه عليها وغلبته على أمرها))ص٣٣٨.

وأرى أنَّ منزلة المرأة ليست منخفضة عن منزلة الرجل وهي التي قال فيها الرسول: (الجنة تحت أقدام الأمهات) وقال فيها (رفقا بالقوارير).

٢٤. قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَكَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَٱمْشُواْ فِي مَنَاكِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِهِ ۗ وَالَّذِي

قال الرضي: ((وهذه استعارة؛ لأنّ الذلول من صفة الحيوان المركوب)) ص ٣٤٠. وأرى أنّ كلمة ذلول عامة غير مختصة بالحيوان المركوب، نقول شجرة ذلول أي ينالها الناس، وطريق ذلول أي معبد مسلوك، ورجل مذلل أي عبد غير حر، قال الشاعر:

## وتكره نفسي كلُّ عبد مذلل فقد كرهَتْ حتى الطريقَ المعبدا

وأرجح أنّ تذليل الأرض هي أنه -سبحانه -جعل الجاذبية مناسبة للسير عليها، فلا هي بالقوة جدا فيلتصق الإنسان بها ولا هي ضعيفة فيطير فوقها أو لا يتوازن فيها كجاذبية القمر مثلا.

٢٥. قال تعالى: ﴿ فَهُوَ فِي عِشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴾ [سورة الحاقة: ٢١].

قال الرضي: ((وهذه استعارة. وكان الوجه أنْ يُقال: في عيشة مرضية)) ص ٣٤٤. وأرى أنّ (راضية) باقية اسم فاعل، وهي باقية على المعنى الذي يُعطيه اسم الفاعل أي أنها عيشة هي تُرضي الناس مبالغة في الرفاه الذي تحدثه عند الناس، ولو كان المقصود بها (مرضية أي ذات رضي) لقالها سبحانه، ولم يقول: راضية ويقصد بها مرضية؟ وراضية حققت غرضين الأول جمال صوتي منسجم، والثاني زيادة غير معهودة في الرخاء، وهذا المعنى والانسجام لا تنهض بها كلمة مرضية، إنّ كل كلمة في القرآن مقصودة قصدا فلهاذا نؤول في كلام الله ومراده؟.

٢٦. قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ أَنْبُتَكُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ [سورة نوح: ١٧].

قال الرضي: ((وهذه استعارة؛ لأنّ حقيقة الإنبات إنها تجري على ما تُطلِعُهُ الأرض من نباتها، وتُخرجه عند ازدراعها، ولما كان سبحانه يخرج البرية من مضايق الأحشاء الى مفاسح الهواء، ويُدرجهم من الصغر الى الكبر وينقلهم من الهيئة والصور كل ذلك على وجه الأرض جاز أن يقول سبحانه ﴿ وَاللّهُ أَنْبِتَكُم مِن الْأَرْضِ ﴾.... أي استخرجكم من طين الأرض، ونباتا ههنا مصدر وقع مخالفا لما يُوجبه بناء فِعْلِه، وكان الوجه أنْ







يكون إنباتا، لأنه مصدر أنبتكم، وقد قيل إنّ هناك فعلا محذوفا جرى المصدر عليه، فكأنه تعالى قال (والله أنبتكم من الأرض فنبتُّم نباتا؛ لأن أنبت يدل على نبت من جهة أنه مضمن به)) ص٣٤٨ – ٣٤٩.

وأرى أن المقصود ليس هذا؛ بل إنّ الإنسان خلق من طين الأرض فصار نباتا، والله سبحانه يخلق من الطين نباتا، وهذا على قسمين حيوان وأشجار وحشائش ولهذا وصف المرأة بأنها (حرث) أي كالأرض يزرع فيها، ونباتها بنين وبنات والأرض يزرع فيها، ونباتها أشجار وحشائش، وعند الموت يدفن الميت فكأنه بذرة دفنت في يزرع فيها، ونباتها أشجار وحشائش، وعند الموت يدفن الميت أي يحيا، وكل شيء في الأرض، وعند النشور تمطر السهاء مطرا خاصا فينبت الميت أي يحيا، وكل شيء في جسم الإنسان يبلى الا شيئا من آخر فقرة من العمود الفقري يبقى شيء صغير يدعى (عجم الذنب او عجب الذنب) اذا وضعت بالماء الحار لا تموت، وإذا دقت لا تتكسر، وفيها مصور صاحبها (خريطته) وعندما تمطر السهاء المطر الخاص، تنبت هذه الخلية، وتكوّن صاحبها، فضلا عن أن المقصود بالآية هو النبات، وليس الإنبات.

٢٧. قال تعالى: ﴿ فَلَا أُقْبِمُ بِٱلْخُنُسِ ١٥ الْجَوَارِ ٱلْكُنْسِ ﴾ [سورة التكوير: ١٥ -١٦].

قال الرضي: ((وهاتان استعارتان فهما جميعا في صفة النجوم، فأما الخنس فالمراد بها التي تخنس نهارا وتطلع ليلا، والخنس جمع خانس، وهو الذي يظهر ويستتر، وأما الكنس، فجمع كانس، وهو الموضع الذي تأوي إليه من ظلال شجر... وجمعه كُنس)) ص ٣٥٩ – ٣٦٠.

تلك هي معلومات عصر الرضي لكن العلماء المحدثين أثبتوا أنّ: (الجواري الكنس) هي المذنبات تكنس السماء؛ بأن تجذب الأحجار الكبيرة والصغيرة والشهب إليها، والمذنبات تنظف السماء، ولا تظهر الا في سنوات متباعدة كمذنب (هالي) الذي يظهر كل سبعين سنة مرة واحدة.

٢٨. قال تعالى: ﴿ لَتَرَكَّبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴾ [سورة الانشقاق: ١٩].
 ذكر الرضى عدة تأويلات هي:



راده هما معالم العاد الثالث والعشرو

ب. لتركبن سنة من كل قبلكم من الأمم.

ج. تنقل الناس في أحوال الأعمار.

ولكن بعض علماء الفضاء المحدثين قالوا في الآية إشارة الى الصواريخ التي تحمل المركبات، صاروخ يحمل المركبة ثم ينتهي مفعوله فيبدأ الصاروخ الثاني فالثالث الى أنْ تصل المركبة الى وجهتها المقصودة.

٢٩. قال تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ اللَّهُ وَمَا أَدْرَكَ مَا الطَّارِقُ ﴾ [سورة الطارق: ١ -٢].

قال الرضي: ((وهذه استعارة؛ لأن الطارق ههنا كناية عن النجم، فحقيقة الطارق هو الإنسان الذي يطرق ليلا، فلم كان النجم لا يظهر الا في حال الليل حسن أن يسمى طارقا)) ص٣٦٣.

الرضي فسر النجم الطارق؛ لأنه يظهر ليلا، ولكن العلم قال: (هو النجم النيوتروني الوضي فسر النجم النيوترونية في حجم كرة القدم يبلغ وزنها خمسين ألف بليون من الأطنان... فالطارق هو جرم سهاوي له صفتان، وهما (النجم والثاقب) ولو قارنا بين تلك الخواص، وأي جرم سهاوي لوجدنا أنّ النجم النيوتروني يستوفي هذه الخواص نجم وطارق وثاقب... له نبضات وطرقات منتظمة فالطارق يصدر طرقات منتظمة متقطعة (تك... تك... تك) (موسوعة الإعجاز العلمي، يوسف ص٣٣٣).

٣٠. قال تعالى ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴾ [سورة البلد: ١٠].

قال الرضي: ((وهذه استعارة والمراد بالنجدين الطريقان المفضيان الى الخير والشر، والنجد المكان العالي، وإنها سمي تعالى هذين الطريقين بالنجدين؛ لأنه بينها للمكلفين بيانا واضحا؛ ليتبعوا سبيل الخير، ويجتنبوا سبيل الشر، فكأنه تعالى بفرط البيان قد رفعها للعيون، ونصبها للناظرين)) ص٣٦٦.

وهذا الذي قال الرضي فيه نظر وهو: يرى جمهور المفسرين أن النجدين هما (طريقا الخير والشر) وهو ما يُدرّسونه في المدارس عامة، وحتى الجامعات، ويذكر



الثالث والعشرون - خريف (١٠١٥م- ٢٣٤١هـ)

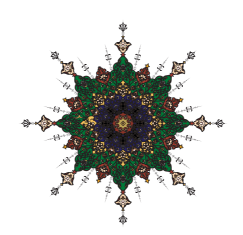


بعضهم -على استحياء -أنهما ثديا الأم، وأنا أميل إلى هذا الرأي، وأرجحه بل وأجزم به للأسباب الآتية:

- ١. سياق الآيات السابقة هو الحديث عن عملية الولادة (الوالد، والولد) وعن خلق الإنسان، وبداياته الأولى ولاسيما زمن الرضاعة منها...
  - ٢. الحديث عن العينين لرؤية الشيء المراد (ثدي أمه) للاستمتاع بمنظرهما.
- ٣. ذكر اللسان والشفتين وهذه كلها يستعملها الطفل في الرضاعة ولا يستعملها في السير على هذا الطريق أو ذاك (طريقي الخير ا الشر).
- ٤. الطفل يخرج من بطن أمه، وهو يعرف مص ثديي أمه ولولا هداية الله لما عرفهما وهو المقصود بقوله تعالى ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴾.
- ٥. إن الله لا يهدى إلى الشر، وإنها يحذر منه، وذكر عقوبة من يسير عليه فكيف يقول المفسرون (النجدان طريقا الخير والشر) والشر أحد الطريقين ولا يهدي الله إليه أىدا.
- إن بعض المفسرين ذكر أن النجدين هما النهدان ونسبه إلى الإمام على وابن عباس الله، لأنها طريقان لحياة الولد ورزقه، وارتفاعها ظاهر، والبطن تحتهما كالغور (روح المعاني، الآلوسي ١٥/ ٣٤٩ -٣٥٣).
- ٧. العرب تسمى النهدين بالنجدين، وتقسم بها فتقول: أما ونجديها ما فعلت (روح المعاني ١٥/ ٣٥٣).
- ٨. الجناس الصوتي بين (نجد ونهد، ونجدين ونهدين) ولعلهما من اختلاف اللهجات العربية.
- ٩. الداعية الإسلامي الدكتور محمد راتب يذهب إلى أنها الثديان، ويقول: ((يؤكد علماء نفس الأطفال أن الطفل حينها يولد لا يملك أي قدرة إدراكية، بل إن كل ما يتمتع به الراشد من إمكانات، وقدرات، ومفاهيم، ومعقولات وخبرات، ومؤهلات، إنها هي نتيجة تفاعلية مع البيئة، وهذا فحوى الآية الكريمة:



﴿ وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ بُطُونِ أُمّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ السّمْعَ وَالْأَبْصَر وَ الْنَحْل: ٧٨]. لكن منعكسا على حد تعبير على النفس يولد مع الطفل، ولا يحتاج إلى تعليم، إنه منعكس المص، إذ لولاه لما وجدت إنسانا على سطح الأرض في قاراتها الخمس إن الطفل الذي يولد من توه لا يستطيع أن يتلقى توجيهات والده في ضرورة التقام ثدي أمه وإحكام إطباقها، ثم سحب الهواء، كي يأتيه الحليب، لا يستطيع أن يتلقى هذه التوجيهات بالفهم فضلا عن التطبيق (موسوعة د. محمد راتب ص١٨٣).... والله أعلم بالصواب.



## إقرأفي العدر القابل ان شاءالله

ملف تخصى

يبحث في علاقة أهل بيت النبوة

الطاهرين لله بالقرآن الكريم وعلومه.

ومباحث أخرى